چې حاکم د کائناتو دی نو يو دی چې خالق د موجوداتو دی نو يو دی په توحيد کې بې ګډونه بې زواله شريک نه لري بې سياله بې مثاله



عبدالرحيم مسلم دوست



دا کتاب د عقيدې د کتابخانې سايت نه داونلود شوي دي.

# www.aqeedeh.com/pa

book@aqeedeh.com

برښنا ليک:

# د موحدينو ګروپ ويب پاڼو

www.aqeedeh.com www.islamtxt.com www.shabnam.cc www.sadaislam.com www.mowahedin.com www.videofarsi.com www.zekr.tv www.mowahed.com



contact@mowahedin.com

په عقيدې سايت کې ددغه کتاب خپرول، دهغه د ټولو محتواوو سره دسايت د همغږۍ

په معنا نه ده.

بالبيا الخالئ

# د کتاب پېژندنه د کتاب نوم توحید رڼا او شرک تیارې دي لیکوال عبدالرحیم مسلم دوست د لومړي چاپ کال ۱۴۳۲ سپوږمیز هجري د چاپ شمېر ۱۰۰۰ ټوکه خپروونکې خلافت خپرندویه ټولنه

او شرک تیاری دی

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم مالك يوم الدين و الصلاة و السلام على خاتم الأنبياء والمرسلين محمد و على آله و أصحابه ومن دعى بدعوته إلى يوم الدين و لا عدوان إلا على الظالمين.

أما بعد :

الله سبحانه وتعالى هغه ذات دى چې د هغه جل جلاله د مخلوقاتو ذره ذره او دا هر څه د هغه د كامل قدرت نښې دي . هغه جل جلاله چې هر شى پيدا كړى دى، په هغه كې يې يو داسې فطرت، طبيعت، پنځ او وديعت اېښى دى او لارښوونه او هدايت يې ورته كړى دى، چې په همغه روان دى .

انسانانو او پېريانو ته يې د عقل او شعور ځواکونه ورکړي دي او له همدې کبله يې مکلف کړي دي، وخت په وخت يې ورته پېغمبران او کتابونه رالېږلي دي، د ګروهې او عمل په هکله يې ورته لارښوونې کړې دي، د ژوند لارې چارې يې ورښوولې دي او له رب)

او شرک تيارې دي

مړينې وروسته د بيا راژوندي کېدو او د داسې يوې ورځې ژمنه يې ور سره کړې ده، چې د لومړي دنيوي ژوند منونکيوته پکې د جنت او نامنونکيوته د دوزخ جزا ورکول کېږي.....

په دې ټولو لارښوونو کې تېر ټولو لومړۍ او پياوړې لارښوونه د ګروهې او عقيدې لارښوونه ده او په عقيده کې تر ټولو ځواکمنه، غښتلې او پياوړې ګروهه د الدسبحانه وتعالى د يو والي او توحيد ګروهه ده.

د توحيد ګروهه د ټولو ګروهو او اعمالو بنسټ دی که د توحيد بنسټ پوخ، پياوړی او غښتلی ؤ نو د اعمالو او احکامو دارومدار په همدې بنسټ ولاړ دی او بيا ټولې نېکۍ او صالح عملونه د اعتبار او پاملرنې وړ دي خو که د توحيد بنسټ ړنګ ؤ نو هرڅه ړنګ دي

دهمدې توحيد د ګروهې د څېړنې لپاره ما د دې کتاب په ليکلو پيل وکړ الله سبحانه وتعالى دې وکړي چې هم پکې صواب ته رسېدلي يم او هم ثواب ته .

د پېښور مرکزي زندان

توحيد د الله سيحانه وتعالى شتون او يووالي

١

توحيد په عد کې يو والي او يو ګڼلو ته ويل کېږي او په اصطلاح کې الله سبحانه وتعالى په ذات، افعالو، نومونو او صفتونو کې يو ګڼل او يواځې د هغه ۲ لمانځنه او عبادت کول توحيد بلل کېږي

# د توحيد ډولونه

توحيد په لوى وېش په درې ډوله دى : ٢- توحيد الربوبيه: (دربوبيت توحيد). ٢- توحيدالألوهية. (توحيد العبسادة) (د الوهيت او عبادت توحيد).

٣- توحيد الأسماء والصفات. (د نومونو او صفتونو توحيد).

لومړي او دريم ډول توحيد ته ‹‹توحيد المعرفة والاثبات›› هم ويل کېږي معنا دا چې د الله سبحانه وتعالى پېژندل او ثابتول دې ډول ته ‹‹علمي توحيد›› هم ويل کېږي

او دوهم ډول توحيد ته ‹‹توحيد الطلب والقصد والارادة›› هم ويل کېږي چې بنده په خپلو افعالو الله يو وګڼي او يواځې د

# توحيد رنا

هغه، عبادت وکړي. دې ډول توحيد ته «عملي توحيد» هم ويل کېږي.

نو د توحيد الربوبيه او توحيد الاسماء و الصفات دواړو ډولونو ته ‹‹علمي توحيد›› يا‹‹توحيد المعرفة والاثبات›› ‹دپېژندلو او ثابتولو توحيد› ويل كېږي او ‹‹توحيد الالوهيه›› يا ‹‹توحيد العبادة›› ته ‹‹عملي توحيد›› يا ‹‹توحيد الطلبو القصد والارادة››‹د طلب، غوښتنې او ارادې توحيد› ويل كېږي

دربوبيت توحيد

علمي توحيد او د معرفت او اثبات توحيد کې يو ډول توحيد الربوبية دى د توحيد الربوبية يا دربوبيت د توحيد تعريف دا دى چې ‹‹توحيد الله سبحانه وتعالى بأفعاله›› (الله تعالى د هغۀ پۀ کړو کې يو ګڼل› ساتل چې دا هر څۀ يو پنځوونکى (خالق)، مالک (څښتن) او يو رب ساتل چې دا هر څۀ يو پنځوونکى (خالق)، مالک (څښتن) او يو رب (پڼالونکى) لري ، داټول د الله سبحانه وتعالى پيداوښت دى او يو ځې د همغۀ چ حکومت پکې نافذ دى که يو رو غرمټ او عاقل انسان تر ټولو د مخه لۀ خيله ځانه

پيلوكړي او د خپل بدن په هكله ژور فكر وكړي؛ بيا پوړۍ په

توحيدرنا

پوړۍ او پړاو په پړاو د خپل اند او نظر دائره پراخه او ارته کړي. لاندې باندې، ښکته پورته، مخکې وروسته، ښي او کين لورته او هر ګوټ او کونج او هر لور ته په ويښ اند او ويښ زره وګوري او ويي څېري نو د دې پلنو او ارتو، لوړو او ژورو او ګڼو کائناتو او موجوداتو ذره ذره، عنصر عنصر، شېبه شېبه او هره معنا او مېنا پهٔ دې څرګند دلات او ګواهي کوي چې دا منظم، پېچلي او لهٔ اسرارو ډک نظام کومه پېښه او تصادف نه دي او هرومرو يو خالق، پنځوونکي، پالونکي، څښتن او ټولواک شته چې دا ټول يي پيدا کړي دي، دا منظم نظام همغه 🕊 چلوي او د همغه 🕊 پرېکړې او اوامر تل پکې روان او نافذ دي. هغه سبحانه وتعالى يو ، بې ساري او بي سياله دي. نه په ذات كي ورسره څوك ونډه لري، نه په كړو کې، نهٔ پهٔ نومونو اوصفتونو کې اونهٔ پهٔ لمانځنه او عبادت کې. نهٔ پهٔ واک، قدرت او اختیار کې څوک شریک، ساري او سیال لري او نهٔ چاته اړتيا لري. بلکه لهٔ هغهٔ ﷺ پرته ټول موجودات او کائنات د هغه 🕷 مخلوق او مملوک دي او ټول هغهٔ ته اړ او محتاج دي.

انسان ته وګورئ لۀ ډول ډول خوړو او اوبو تخم او نطفه جوړه شي بيا د نارينه او ښځينه تخمونه د مور پۀ رحم کې سره يو ځای شي پړاو پۀ پړاو لۀ وينې، غوښې، هډوکو، پلو، رګونو... نه انساني بدن جوړ او مرکب شي. څومره باريک، پېچلی او دقيق ترکيب دی؟!

د هډوکو <del>ب</del>ندونه پۀ کوم ترکيب او ترتيب سره نښتي دي؟<sup>ي</sup> د غوښو او هډوکو تر منځ د اعصابو (پلو) او رګونو تارونه او نرۍ

نرۍ بمبې څرنګه په بدن کې خپرې شوې اوغځېدلې دي؟! دا زړه · څرنګه په يو وخت کې هم په شريانونو کې وينه د بدن ګوټ ګوټ ته رسوي او هم يې په وريدونو کې راکاږي ؟! او دا هر غړي، هره پله، هر رګ او هر جزء څرنګه خپله دنده او کارتر سره کوی؟؛ د دې ټولو د پاسه د پوستکی ښکلی پوخ څرنګه وراغوستل شوی دی؟ څرنګه دا ټول په خپل خپل تناسب وده کوي او لويېږي؟! دا ټول څرنګه د غذا له لارې تقويه کېږي او هر يو خپل خپل خوراک پهٔ خپل تناسب جذبوي؟! ولي غوږ د کوناټي غوندې نه غټېږي او که دا کار کېداي څومره به بد برېښېدهٔ او د بدن توازن به څومره ګډوډ و؟! ماشوم ته د زېږېدو سره سم د ثبي رودل چا وروښودل؟! چا غاښونو ته وويل چې د ټاکلي وخت نه مخکې مهٔ راخېژئ؟ بيا چا ورته وويل چې د ضرورت او خوراک سره سم لومړي مخامخ ثنايا او بيا نور په خپل وخت، ترتيب او ترکيب راوخې ژئ بيامخامخ د غو څولو تېره بيا د نيولو او ماتولو داړې او ورپسې د مېده کولو ژرندی اوپلن پلن چا پیدا کرل؟ <sup>ی</sup> څرنگه یو ډول غذا او یو ډول کلشيم خپل خپل ځای ته پهٔ خپل کچ ځي او يو ځای کې يو ډول او بلځای کې بل ډول شکل او صورت غوره کوي؟ ولې د ژامنې غاښونه مخامخ نه راخېژي؟ ژبه په څومره چالاکۍ او چستۍ د كلكو اوتهرو غابسونو ترمنخ اخواد بخوا خى راخى او خوراك ورټېل وهيي؟ څرنګ خواړه د معدې، کولمو، ينبې، پپوس، پختورګيو (بډوډو)او زړهٔ پهٔ مېچنو ، چاڼونو او لابراتوارونو کې ميده کېږي، چاڼېږي، وينه ترې جوړېږي، او دا وينه د بدن ګوټ ګوټ ته

رسېږي، څرنګه د خوراک او څښاک ګيڅې او خيري د دوه ډوله فيضله موادو په شکل د خپلو خپلو لارونه اوځي؟ چا د وروځو وېښتانوته وويل چې پر خپل ځاي راواوځئ، څه ښي لور او څه کين لورته کاږهٔ شئ ،د خپل بريد او کچ نه تجاوز مهٔ کوئ؟ چا بڼو ته وويل چې په منظم کتار کې د زېزمو په سرونو په خپل ترتيب او خپل کچرااوځئ، ودرېږئاوتجاوز مۀ کوئ؟؛ د سترګو عجيبي کېمرې چـا پيـدا کړې،پـۀوړو وړو کې لـوی لـوی غرونـه، زمکـه، اسمان او نور اجرام څرنګه ښکاري؟؛ په پنځو حواسو کې د ليدلو، اورېدلو، بويولو، څکلو او مښلو ‹لمس› ځواکونه چا واچول؟! چا د سر وېښتانو، وروځو او بڼوته وويل چې د مور پۀ خېټې کې راوشئ او چا ږيرې، برېتونو او نورو وېښتانو ته وويل چې د خپـل ټاکلي وخت نه مخکې مۀ رااوځئ؟ او بيا د ځوانۍ پۀ ټاکلي وخت کې چاپه خپل ترتيب، پهٔ خپل بريد او خپل کچ راوخې ژول چې د خپل بريد او کچ نه نهٔ تېرېږي؟ چا پهٔ ځوانۍ کې تور او په زړبودۍ کې سپين کړل؟ چا د هډوکو د صندوق منځ کې نازک، باريکې، پاسته او پېچلي ماغزه پيدا کړل، او چا پکې د ټول بدن د اداره کولو ځواک او قوت واچاوهٔ چې هر غړي ته پهٔ خپل وخت او د ضرورت سره سم پيغام او حرکت ورکوي او خپل خپل کار ترې اخلي؟ په معدې، كولمو، ينې، زړه، پپوس او پښتور كو كې چا دا پېچلې نظام کېښود چې فضله مواد يوې خوا او ګټور په ويني بدل او بيا د تصفيي له څو کارخانو تېر او د بدن جزء جوړ کړي؟؛ او چا د انسان په مغزو کې د فکر کولو، ابداع، اختراع، ابتکار او علم داسې

توحيدرنا

ځواکونه واچول چې کتابتونونه يې له کتابونو ډک کړل او انسان يې د پرمختګ داسې لوړې او هسکې څوکې ته ورساوۀ چې پۀ بحرکې يې د غرونو پۀ څېر بېړۍ روانې کړې، ژوروته يې ورښکته شو او په ډول ډول ګټې يې ترې پورته کړې، په وچه کې يې د ژوند ګړندي وسايل جوړ کړل، هوا ته والوت، د خړې زمکې رنګينې ګټې يې را برسېره کړې، دا رنګين ښارونه ګڼ او رنګ پۀ رنګ وسايل، خوندور خواړۀ او زړه راښکونکې او غولوونکې ښکلاوې يې جوړې، څرنګدې او د انسان د ګټو لپاره استعمال کړې، تردې روان دى....

هر انسان ته چا بيل بيل رنګونه، شکلونه، صورتونه او داسې مشخصات او ځانګړتياوې ورکړې چې لۀ نورو پرې جلا تشخص خپلوي او اسان پېژندل کېږي، د ټولې نړۍ ګڼ او خوارۀ وارۀ انسانانو ته وګوره دوه کسان داسې نۀ پيدا کېږي چې هيڅ توپير سره ونۀ لري؛ د نسل او پرګنۍ ورته والي سره لري خو بشپړ بې توپيره نۀ وي .

دا هم يو نعمت دى چې د بيلو او جلاځانګړتياو له امله د هر چا خپل تشخص دى او لۀ همدې امله يو بل سره پېژني او جلا كوي يې؛ د ځانكړتياو پۀ همدې توپير يو كور، كورنۍ، كلى، ولس، پرګنۍ، قومونه او قبيلې سره جلاكېږي او پېژندل كېږي كۀ دا توپيرنۀ واى او ټول انسانان بېخي بې توپيره او پۀ يو شكل او صورت واى نو چابه خپل خپلوان، دوستان او دښمنان نۀ پېژندل، د

#### توحيدرنا

مجرمانو معلومول به ډېر ستونزمن وو ، حقوق به تلف کېدل ، پرګڼۍ به سره نۀ بېلېدې او د انسان ژوند به د ډېرو پېچليو ستونزو سره منځ ؤ چنې د پرمختګ، عندل او انتصاف ، حتق پېژنندلو ، ښېګړې ، جنزا او سنزا ، همندردۍ او صنله رحمنۍ ، ملاتي او مرستې..... پۀ لار کې به لوی خنډو .

خو د ژبو، رنګونو، شکلونو او صورتونو اختلاف او نورو ځانګړتياو او مشخصاتو دا ټولې ستونزې حل کړې دي. پۀ دې پلڼې او ارتې زمکې او دې پراخې او ګڼې نړۍ کې د هيڅ يو انسان پۀ پېژندلو کې دغه ستونزې نشته. او اوس خو لا د کمپيوټر او انټرنټ پۀ پرمختګ ټوله نړۍ سره داسې تړل شوې ده چې د اګرده د يو کلي حيثيت لري بلکه دا ټوله د کمپيوټر د يو واړه صندوق په واسطه د انټرنټ پۀ کړ کۍ کې ځاى شوې ده!!! دغه مبتکر، مبدع، مخترع او عالم انسان چا پيدا کړ چې عقل، فهم، درک او پوهې ته يې ګرده نړۍ ګوته په غاښ ده؟!

پۀ ګرده نړۍ کې وګرځه، هر ښار او بازار وګوره، هرې کارځانې دوکان او لابراتوار ته ننوځه دا د صنعت او زراعت مختلف، رنګين، په زړۀ پورې، زړه راښکونکي، بوګنوونکي او حيرانوونکي شيان ټول انسان د علم او ذهني صلاحيتونو پۀ برکت لۀ دې خړې پړې زمکې راايستلي دي او لا لګيا دى را باسي يې دا څومره ذهين، هوښيار او حيرانوونکى انسان دى؟!! او دا چا پيدا کړى دى؟!

(فتبارك الله أحسن الخالقين)

# توحيدرنا

‹‹نو الله د برکت څښتن دی چې تر ټولو ډېر ښکلی پيدا کوونکی دی››

٨

لـهوړو، وړو جراثيمو نـه راواخلـه مختلـف ډول چينجـي، ښځنده، مرغان، کبان او د بحر او بر ‹لمدې او وچې› نور ډول ډول ځناور او ژوي وګوره، ويې څېړه، ژورو تـه يې ورښکته شـه او ښـۀ فکر پکې وکړه چې چا پۀ څۀ ډول پيدا کړي دي او چا ورتـه د خپـل خپـل ژونـد تېرولـو، د اړتيـاؤ د پـوره کولـو، لـه ځانـه د دفـاع کولـو اونورې لارې چارې ورښوولې دي؟!..

د بېلګې پۀ توګه ببوزى (پرپركې) راواخله څومره ښكلى دى؟! د مزري د دوه پكيو پۀ څېر وزرونه لري چې پرې الوزي، كله پۀ يو ګل او كله پۀ بل، كله پۀ يو بوټي او كله په بل كېني د پسرلي باغ او ګلبڼ، دښته او چمن پرې لاښكلى ښكاري څومره رنګين دي؟! او پۀ يو يو رنګ كې بيا څو څورنګونه دي؟! تۀ به وايې چې پۀ ګل كې ګلونه را ټوكېدلي دي؛ تۀ به وايې چې نسيم د رژېدليو ګلونو پاڼې په هواكړې دي؛ تۀ به وايې چې د ناوې پۀ سر څوك ګلونه شيندي او تۀ به وايې چې ګلونه ژوندي شوي دي او الوځي راالوځي......

سبحان الله ١١ الله ٢ د دې نيمګړې دنيا يو ډېر نازک ژوي ته دومره ښکلا ورکړې ده، ستا دجنتونو ښکلا به لا څومره وي؟ او لۀ مونږ پنا ښکلاوې به دې لاڅومره وي؟ ...

((غڼه)) (جولاګی) وګوره چې څومره نازک دی د هغه پۀ خېټه) کې سلېښتناکه ماده چا پيدا کړه چې ځالـه ترې جوړوي او ښکار

## توحيدرنا

پرې کوي؟! څومره منظمه ځاله جوړوي؟ دا انجنيري او معماري چا وروښووله پۀ څومره مهارت او ښۀ ترتيب لۀ ورايه تارونه خپل هدف پورې نښلوي! څومره منظم دي ؟!پۀ کومه فيته، ګز او متر يې دا فاصلې ورکړې! هره غڼه پيدائشي او فطري معماره ده . بيا څومره نازک ښځنده دی او چالاکه الوتونکي ماشي، مچان او نور پۀ خپلو جالونو کې پۀ ډېره چالاکۍ او مهارت داسې راګېر او وتړي چې مېڅ ځان ترې نۀ شي خلاصولی او خپله غذا او خواړۀ ترې پوره کړي، د غڼې پۀ يوه هګۍ کې دا دومره ډېر بچي چا پيدا کړل؟ او غڼې ته دا هر څۀ چا وروښوول او چا پکې دا فطرت او طبيعت کېښود ؟دا مختلف عناصر چا پيدا کړل او پۀ هر عنصر کې خپل خپل خواص، اغېزې او ګټې چا واچولې؟

دا پلنه زمکه، لوی لمر، سپوږمۍ ستوري او نور اجرام چا پيدا کړل او دا منظم حرکتونه څوک ورکوي؟ څوک ورځ او شپه، مياشتې او کلونه او د کال څلور فصلونه پسرلی، دوبی اوړی،، منی او ژمی پۀ منظم ډول بدلوي چې هر يو پۀ خپل وخت، خپل منی او خپل کچ روان دي او هيڅ توپير پکې نۀ ليدل کېږي؟ څوک د واړۀ تخم او زڼې نه لوی لوی بوټی او هسکی

صوت تا روپه دسم ورډي ساموري و سوي سوي بويي و سلمي هسکې ونې راباسي؟ څوک د دغه تخمونو او زڼو ، ونو او بوټو ته خپل خپل شکل، پاڼې ، منډان ، څانګې او نورې ځانګړتياوې ورکوي؟! غوزان ، بادام ،جنغوزي ، پستې ، ممپلي او ....... چاپۀ ښکلو ښکلو ډبو او کوتيو کې بند کړي دي؟؟ په واړه جنغوزي کې دومره هسکه او دنګه ونه چا ايښې ده؟ څرنګه ونو د نيلو له لارو د

# توحيدرنا

زمکې نه خوراک او څښاک واخيست، د منډانو او څانګو له لارې خپل ځای ته لاړل ، د پاسه کلک ډبي ترې جوړ شول او دننه پکې خوندور او ګټور خواړۀ جوړ شول؟! کېلې، مالټې، انار ، انګور ، مندتې، مڼې او نور خواړه او مېوې چاپۀ مناسبو او ښکلو لفافو ، کڅوړو او پوخونو کې بند پيدا کړل چې ځينې يې لۀ پوخ او کڅوړې سره خوړل کېږي لکه انګور او مندتې او لۀ ځينو پوخونه او کڅوړې لرې کېږي لکه کېلې او مالټې؟!

۱.

چا لوى لوى كدوان، خربوزې، هندواڼې او خټكي پۀ وړو او باريكو ځېليو كې پيدا كړل چې په زمكه پراتۀ دي او نړيو نړيو پيپونو او باريكو بمبو كې ورته لۀ زمكې خوراك راجذبېږي ، او واړۀ واړۀ جنغوزي او غو ان يې په سترو او هسكو ونو كې پۀ خپل تناسب پيدا كړل؟! چالۀ دې خړو خاورو او يو ډول اوبو مختلف رنګونه او مختلف خوندونه راوايستل چې يو يې تريخ، بل خوږ ، بل پيكه او بل تريو پيدا كړ او هر يو ته يې خپل خپل رنګ ، حجم او خوند وركړ؟! چا پۀ يو بوټي كې شنې پاڼې او سرۀ ، شنۀ ، زيړ ، سپين او رنګين ګلونه رازرغونه كړل، هر يو ته يې خپل خپل ډول او شكل وركړ او چا د ګل پۀ يوې پاڼې كې څو رنګونه پيدا كړل او پۀ خپل خپل تناسب يې وپنځول ؟!

چا هره توتکۍ او هره مرغۍ فطرتي معماره او خټګره پيدا کړه چې توتکۍ لۀ خټو او مرغۍ له ډکو او خځلو ښکلې او مناسبې ځالې جوړوي او چا ورته وويل چې هګۍ واچوه، تر ټاکلي وخت پورې پرې کېنه او ويې شاربه، بيا تر هغه خپلو بچوته خواړۀ،

#### توحيدرنا

دانې، ملخان او چينجي ورکوه، چې لوی شي او والوزي؟! هر حيوان، هر ځناور او هر مرغۀ ته چا خپل خپل صورت، رنګ او ډول ورکړ، د ژوند تېرولو لارې چارې يې وروښودې او خپلې خپلې ځانګړتياوې يې وروښلې؟! څرنګه مرغاوۍ پۀ اوبو کې ګرځي چې نۀ ډوبېږي او نه لوندېږي؟! طاووس څرنګه ښايسته او رنګين شو؟! چا د يو ډول خوړو نه مختلف رنګونه پيدا کړل، هر رنګ يې د هرې پيا د نړي ويښته خپل ځای ته ورساوۀ هلته پۀ مناسب ځای کې پيدا شوه چې قبې قبې، بادامي او دائروي شکلونه ترې جوړ او تشکيل شول او هر ځای سره خپل مناسب پۀ خپل کچ او خپل ترتيب او ترکيب مرکب شوې په خپل کې د خړې جوړ او اوږدې شوې او د نور بدن هره بڼکه څرنګه پۀ خپل کې ، خپل رنګ، ترتيب او ترکيب مرکب شول؟! د لکۍ بڼکې څرنګه په خپل کې ترتيب او ترکيب مرکب شول؟! د لکۍ بڼکې څرنګه په خپل کې اوږدې شوې او د نور بدن هره بڼکه څرنګه پۀ خپل کې ، خپل رنګ،

11

چا غوا ، مېښې ، مېږې (ګډې) ، اوزې (بيزې) او ...... ته داړې ورنه کړې او نور غاښونه يې ورکړل؟!! او چا پکې د وښو خوړلو فطرت کېښود او د داړلو ، ښکار کولو او غوښو خوړلو فطرت يې پکې کې نهښود؟! او د وچو بوسو او شنو وښونه د وينې. او سوټو تر منځ چا سپين شودۀ پيدا کړل؟! او چا پيشو ، سپي، ګيدړ ، ليوۀ ، پړانګ او زمري ته داړې ورکړې ، د داړلو ، ښکار کولو او غوښو خوړلو فطرت يې پکې کېښود؟!

کبانو او نورو د اوبو ژويو (حيواناتو) کې چا دا فطرت کېښود چې په اوبو کې د خوښۍ ژوند کوي او په وچه مري او ژوند نه شي کولی؟! او د وچې ژويو کې چا دا فطرت کېښود چې پۀ وچه ژوند کوي او پۀ اوبو کې يې نۀ شي کولى؟! شمشتۍ، چينډخې او نورو کې چا دا فطرت کېښود چې هم په وچه او هم پۀ اوبو کې ژوند کوي؟! مار چا بې پښو روان کړی دی؟! او زنزې ته چا په لسګونو پښې ورکړې دي؟! انسان ته يې دوه پښې ورکړې دي ځينو ژويو ته څلور ، شپږ او پۀ مختلفو شمېرو پښې ورکړې دي؟!

ورورکي کې چا برېښنا ايښې ده چې د شپې الوزي او پۀ دومره واړۀ بدن کې يې وړوکی چراغ بلېږي او مړ کېږي او هغۀ ته د تاوان پۀ ځای ګټه رسوي؟! مېږي ته چا دا شعور ورکړ چې د خپل خوراک پسې پۀ اتفاق راووځي او لـه ځانه غټ بار يې روان کړی وي، بې شمېره مېږي خپل قوم، قبيله او خپله ځاله او سوړه پېژني، د سوړې جوړولو او پـۀ هغـې کې د وړو وړو ګودامونو او زېرمو جوړولو چل چا وروښود، چا ورته دا وښوول چې د غنم دانه د ذخيره شي او د دڼيا دانه ـ چې نيمه کړي چې د خاورو لاندې راشنه نۀ شي او د دڼيا دانه ـ چې نيمه کړي چې د خاورو لاندې راشنه نۀ شي او د دڼيا دانه ـ چې نيمه کوټخه يې هم رازرغونېږي ـ څلور شنۀ اسمان کې د دې لپاره د خالې نه راباسي چې وراستۀ او بدبويه شنۀ اسمان کې د دې لپاره د ځالې نه راباسي چې وراستۀ او بدبويه نۀ شي او بيا يې شپه د دې لپاره ټاکلې وي چې د انسانانو، مرغانو او نورو ژويو او ځناورو لۀ ضرره وژغورل شي او بيا يې چې ټوله

توحيدرنا

شپه هوا ووهي نو د سبا راختو نه مخکې يې بيرته سوړې ته نتباسي او په خپلو زېرمو کې يې ذخيره کړي؟!

د شاتو د مچۍ په ججوره کې چا د شاتو جوړولو فطرت پيدا کړ او د شاتو مچۍ ته چا وروښودل چې د خپلې ځالې مخروطي سوري او کوټخې داسې جوختې جوړې کړي چې پۀ منځونو کې يې هيڅ خالي ځای او تشه نۀ وي او ټولې داسې پۀ يو ډول او يو کچ وي چې تۀ به وايې چېرته ما هرو انجنيرانو ورسره مرسته کړې ده، دا فطرتي انجنيرانې مچۍ چا پيدا کړې دي او دا مهارتونه او ځانکړتياوې چا پکې ايښې دي؟! چا وروښوول چې د کلونو نه شيرې او ګردې په ججورو او پښو کې راوړي او پۀ ځالو شات جوړ کړي چې هم يې خپله خوري او هم لوی لوی انسانان د غه ګټورو خوړو ته اړ دي، د غذا او دواء لپاره ترې کار اخلي او تر ټولو خواږۀ او په زړه پورې خواړۀ يې ګڼي؟!

اوسپنه، فولاد ، مس، سرۀ او سپين زر او نور ګڼ فلزونه چا داسۍ ټينګ او کلک کړل چې انسان ترې بې شمېره ګټې اخلي؟! او اوبۀ چا رڼې، پستې او بهېدونکې پيدا کړې؟! ورېځو ته چا وويل چې ټاکلي ځای ته ورشئ هلته پنه ې شئ، ودرېږئ او باران راووروئ ،چې دغه اوبۀ څاڅکي څاڅکي د واورې، ږلۍ او باران پۀ شکل راښکته شي، څۀ پۀ غرونو ، ډنډونو او زمکه کې ذخيره شي او څۀ ناوونو ، شېلو او خوړونو کې سره رايوځای شي، مخ پۀ زوړ

توحيدرنا

رواني شي، په ويالو، نهرونو او سيندونو کې په غورځنګونو شي او اخر د لوی درياب سره يو ځای شي. دا چا پهٔ زمکه کې ذخيره کړې او دومره ښېګړې او ګټې يې پکې واچولې چې ټوله نړۍ پرې ودانه ده او د انسان، حيوان، نبات او ټولي زمکې ژوند ورپورې تړلي دی؟! ‹‹وَجَعَلْنَا منَ الْمَاء كُلّْ شَيْء حَيٍّ أَفَلاً يُؤْمُنُونَ›› «او مونږ هر ژوندی شی له اوبو پیدا کړی دی نو آیا دوی **ايمان نۀراوړي**؟». او په يو قرائت کې ‹‹حيا›› دی چې معنا يې داده: «او مونز هر شی لهٔ اوبو ژوندی کړی، پیدا کړی او ودان کری دی». انسان او هر ژوی پهٔ اوبو ژوندی دی. غلي داني ، مېوې، تركارۍ، واښه، سنتر سنتر او همک همک نښتر، منځي، جنغوزي، ګڼې ونې، بوټي، باغونه، ځنګلونه، داروګان، د برېښنا ستر ستر بندونه، کارخاني، ماشينونه، د سپرلۍ نقل، انتقال او بار وړونکي ګڼ وسائل، رختونه او ټوکران، غوښي او غوړي، شېدې او ګبيني، مختلف او ګڼ خواړۀ، خوندونه او رنګونه، دنګې اوهسکې ماڼۍ، د خټو جونګړې او بې شمېره ښېګړې له اوبو څخـه دي. دا دومـره لـوى خيـر چاپـهٔ رڼـو او پـستو اوبـو كـي. واچاوة؟!

14

- سورة الأنبياء: • ٣

توحيدرنا

د پومبې پۀ بوټي کې چا پۀ شنه غوزه کې د نريو نريو او باريکو تارونو سپين مالوچ پيدا کړل؟ او بيا د پخېدو نه وروسته چا غوزه وچوله ، وغوړوله ، انسان ته يې خپله خوله وازه کړه او د حال پۀ ژبه يې ورته وويل چې راځه زما پاستۀ سپين او ښکلي مالوچ واخله ښکلي ښکلي ټوکران او جامې رانه جوړې کړه او پۀ مختلفو ډولونو راڅخه ګټې واخله؟ د مېږې (ګډې) او اوښ پۀ بدن چا ګټورې او ښکلې وړۍ او د اوزې پۀ بدن يې ښکلې او ګټورې واخله د څادرونو ، پټوانو ، ټغرونو ، قالينو اونور ډول ډول اسبابو، واخله د څادرونو ، پټوانو ، ټغرونو ، قالينو اونور ډول ډول اسبابو، فرش او ظرف کې استعمالوي او ګټې ترې اخلي!

آيا دا ګڼ انسانان، دا بې شمېره ژوي حيوانات، ځناور، مرغان، ښځنده، غلې دانې، مېوې او سابۀ ګان، ونې بوټي، ګلونه او داروګان، له زېرمو ډکه زمکه، اسمان، لمر، سپو دمۍ، ستوري او اجرام، مزد حمه او د ګڼې ګوڼې نړۍ، کائنات او موجو دات او دا منظم او پېچلې نظام..... ټول هسې کومه پېښه او تصادف دی؟ آيا پېښه او تصادف دومره منظم، پېچلې او مداوم وي؟!.

نه،نه،نه،نه او هېڅکلهنه دا ټوليو خالق پنځوونکی، مالک، پالونکی، ټولواک او خپلواک تدبير کوونکی لري چې دا ټول يې پيدا کړي دي او په دې ټولو کې د هغه ﷺ تکويني حکم نافذدی دا ټول اړ او مجبور دي چې د هغه تکويني حکم ته غاړه کېدی

17

كۀ څوک او څۀ شی پيدا کوي هغه لۀ پيداوښت ځان نۀ شي وروسته کولی او کۀ څوک او څۀ شی پنا کوي او لۀ منځه وړي هغه ځان نۀ شي ژغورلی

هغه بيې نياز ، ټولواک او خپلواک ذات ‹‹الله›› سبحانه وتعالى دى دا هر څۀ همغۀ ﷺ پيدا کړي دي او پۀ دې ټولو کې دغه محسوس او لۀ مونږ پنا فطرت، طبيعت او ځانګړتياوې همغۀﷺ ايښې دي

الله تعالى د دې زمكې پۀ مخ او د دې پۀ خېټه كې هر څۀ د انسان د ګټې لپاره پيدا كړي دي او دا دومره پلن او پراخه كائنات او د الله تعالى د قدرت حيرانوونكې او قانع كوونكې نښې ګوري خو بيا هم پۀ انسانانو كې داسې عناديان شته چې د دليل پۀ بنسټ نه بلكه د خپل ضد او عناد پۀ بنسټ د الله تعالى د وجود نه انكار كوي؟!

دې زمکنې نه الله تعالى څومره نعمتونيه انسان لپاره راايستلي دي؟

‹‹هُوَ الَّذِي حَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً›› ‹‹او هغه هغه ذات دى چَې په زمكه كَې ټول شيان يې

ستاسو د ګټې لپاره پيدا کړي دي). ا

او د دې ګټو انتها لا تراوسه نۀ ده شوې وخت پۀ وخت نوي معلومات او نوې ګټې رابرسېره کېږي او دا لړۍ همداسې روانه ده ډېر هغه شيان چې مونږ ته پۀ ظاهره پکې تاوان او ضرر ښکاري خو

'- سورة البقرة: ٢٩.

#### ۱۷

#### توحيد رنا

پۀ هغو كې دننه ډېرې ګټې خوندي دي چې وخت پۀ وخت د انسانانو د معلوماتو د وسعت سره سم راڅرګندېږي د ساري او بېلګې پۀ توګه د انسان مرګ او درد به واخلو مرګ هم يو نعمت دى كۀ انسانان نۀ مړۀ كېدى نو نړۍ به د ډېرو لويو ستونزو سره مخ وه هغه بوډاګان چې ورځ تر ورځ كمزوري كېږي او تردې بريده رسېږي چې له ځايه نۀ شي پاڅېدى او خپلې اړتياوې نۀ شي پوره كولې دا به د انساني ټولنې په اوږو يو دروند بار ؤ او داسې بريد ته به رسېدلى ؤ چې د انسان د زغم نه به ډېر لوى او لوړ ؤ ، نو انسانيت به ډېر خوار ، ذليل او بې عزته شوى ؤ هر ځاى به انسانان ذليله پراتۀ وو او د دې ستونزې هيڅ حل به نۀ و

همدارنګه به زمکه ډېره تنګه شوې وه ځکه چې انسانان به زياتېدل او پنا به نۀ وه د هستوګنې، کښت او کر، صنعت او تجارت، ښوونې او روزنې، سياست او حکومت ګڼې ستونزې به زياتېدې

همدارنګه به ډېرو بې انصافو استعمارګرو او ښکېلاک ګرو د انسان په ډېرو اړتياو خېټه اچولې وه او ميراث او تقسيم به نۀ کېدۀ..... او ډېر خلک به د ضروري حقوقو نه محروم وو..... داهم يو نعمت دی چې انسان د خپل مرګ لۀ ورځې خبرنۀ دی چې کله مري؟ کۀ نن يا سبا ته مري هم د ناخبرۍ لۀ امله د ژوند پۀ هيله کار کوي، زيار باسي، د انساني ژوند بېړۍ مخ پۀ وړاندې ټېل وهي او انساني ټولنې ته خدمت کوي کۀ د مرګ نېټه هر چاته څرګنده واي نو دا به د انساني ټولنې د چوپړ او پرمختګ په مخ کې

#### ۱۸

خنډؤ او مړينې ته د نږدې کېدو پۀ وخت کې به انساني استعدادونه معطل پاتې کېدل......

همدارنګه درد هم يو لوی نعمت دی که د انسان خوګمن او زيانمن غړي او د بدن ناروغې برخې درد نۀ کاوۀ او انسان درد نۀ محسوساوه نو د درو درملو هڅه به نۀ کېده او يا به هر چانۀ کوله پۀ دې ترتيب به ناروغۍ او ګزکونه زياتېدل او انساني غړي او انساني ژوند به ډېر پۀ بيړه ضائع کېده تر دې چې ډېرو ناپوهانو، پۀ ژوند کې تنګو او ناړامانو وګړو به ځانونه وژل، خپل غړي به يې پۀ ژوند کې تنګو او ناړامانو وګړو به ځانونه وژل، خپل غړي به يې پۀ ژوند کې انګو او ناړامانو وګړو به ځانونه وژل، خپل غړي به يې پۀ ژوند کې انګو او ناړامانو وګړو به ځانونه وژل، خپل غړي به يې پۀ ژوند کې انګو او ناړامانو وګړو به ځانونه وژل، خپل غړي به يې پۀ ژوند کې امله اسان و چې درد به نۀ و، د کړاو او تکليف حس به نۀ و......

‹‹وَإِن تَعُدُّواْ نَعْمَةَ اللَّه لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ›› ‹‹او كَـهٔ تاسـو د الله نعمتونـه وشـمبرئ نونـهٔ يـي شـئ شمېرلى الله بې شكه هرومرو بښونكى او خورا زيات لوروونكى دى››.

‹‹فَللَّه الْحَمْدُ رَبِّ السَّمَاوَات وَرَبِّ الأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَلَهُ الْكَبُوِيَاء فِي السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ››٢ ‹‹نو كره پوره سَتَايني يواحي الله لپاره دي چي د اسمانونو

رب دي، د زمکي رب دي، د ټولو مخلوقاتو رب دي، په اسمانونو

۱ - سورة النحل: ۱۸ . سورة الجائية: ۳۷/۳٦. **۱۹ او شرک تیارې دې** 

#### توحيدرنا

اوزمکه کې يواځې هغۀ لپاره لويي ده او هغه غالب او د حکمت څښتن دی››.

قرآن كريم كې الله تعالى ځاى پۀ ځاى د خپل ربوبيت اثبات كوي او د دې لپاره مونږ ته د خپل كامل قدرت او ځواك نښې څرګندوي چې مونږ پكې فكر وكړو، د هغۀ لا پۀ ذات، ربوبيت او الوهيت اعتراف او اقرار وكړو، ګروهه پرې ولرو او خپل ژوند د هغۀ د رالېږلي شريعت سره سم عيار او تېر كړو

الله تعالى فرمايي: ((الْحَمْدُ للّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ))

‹ټولې ښې او بشپړې ستاينې د هغه الله حق دی چې د ټولو مخلوقاتو پالونکی دی››

(عالمين)، د ((عالمُ)، جمع ده چې ټول مخلوقات پکې داخل دي لکـه د انـسانانو عـالم، د پرښـتو عـالم، د پېريـانو عـالم، د حيواناتو عالم....

ريا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مَن قَبْلَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاء بِنَاء وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاءَ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقاً لَّكُمْ فَلاَ تَجْعَلُواْ لَلّهِ أَندَاداً وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ،٢

المسورة الفاتحة: ١.

·- سورة البقرة: ۲۱ ۲۱۲.

#### ۲.

‹‹أى خلكو! د دې لپاره چې خپل ځانونه د الله له عذابه وژغورئ، د خپل هغهرب عبادت وكړئ چې تاسو او تاسو نه مخكې خلك يې پيدا كړي دي. هغه رب چې تاسو لپاره يې زمكه اواره او اسمان چت پيدا كړى دى، له پاسه يې او به راښكته كړې دي او ستاسو د روزۍ لپاره يې پرې مېوې رازرغونه كړې دي. نو سره له دې چې پوهېږئ الله سره شريكان مه پيدا كوئ،. ‹‹كَيْفَ تَكْفُرُونَ بالله وَكُنتُمْ أَمْوَاتاً فَأَحْيَاكُمْ تُمَّ يُمِيتُكُمْ تُمَّ يُحْيِيكُمْ تُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ، <sup>(</sup>

‹‹تاسو څرنګه له الله انکار کوئ حال دا چې تاسو مړه وئ نو راژوندي يې کړئ بيا تاسو مړه کوي بيا مو راژوندي کوي او بيا يواځې همغه ته ورګرځول کېږئ››.

‹بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ›،٢

(الله د اسمانونو او زمکې بې مثاله پيدا کوونکي دی. کله چې د کوم کار پهٔ هکله د کېدو پرېکړه وکړي نو ورته ووايي چې وشه، هغه وشي ))

‹إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآپَاتٍ لأُوْلِي الألْبَابِ الَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىَ

- '- سورة البقرة: ٢٨.
- · سورة البقرة: ١١٧.

#### 41

جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ»

‹‹دې کې هېڅ شک نشته چې د اسمانونو او زمکې په پيدا کولو او د شپې او ورځ پۀ اختلاف کې هغو د عقل خاوندانو لپاره نښې دي چې الله په ولاړه ، ناسته او په خپلو اړخونو لګولو کې يادوي ، د اسمانونو او زمکې په پيدا کولو کې فکر کوي او وايي چې ای زمونږ ربه تا دا عبث نه دي پيدا کړي ته پاک يې نو مونږ د اور له عذابه وژغوره››.

‹‹إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَف اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بَمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مَنَ السَّمَاء مِنَ مَّاء فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَتَّ فِيهَا مِن كُلَّ دَآبَة وَتَصُرِيف الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ لآيَاتُ لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ»<sup>٢</sup>

‹‹حقيقت دا دى چې د اسمانونو او زمكې پۀ پيىدا كولبو كې، د شپې او ورځې پۀ بدلون كې، هغې بېړۍ كې چې له هغه بار سره پۀ درياب كې روانه وي چې خلكوت يګټه رسوي، پۀ هغو اوبو كې چه الله لۀ اسمانه راښكته كړې دي او زمكه يې پرې لۀ وچوالي وروسته راشنه كړې ده او هر ډول ژوي يې پكې خپارۀ كړي دي، د

'- سورة آل عمران: ١٩١/١٩٠.

٢ - سورة البقرة: ١٦٤.

#### 22

بادونو پهٔ چلولو کې او د اسمان او زمکې تر منځ پهٔ تابع ورېځ کې د عقل خاوندانو لپاره د الله د قدرت نښې دي».

( إن فيْ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتلاف اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَات لأُولى الأَلْبَابِ الَّذَيْنَ يَذْكُرُوْنَ الله قيَامًا وَ قُعُوْدا وَ عَلى جُنُوْبِهِمْ وَ يَتَفَكَّرُوْنَ فِيْ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ رَبَّــنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلا سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ»<sup>(</sup>

(رحقيقت دا دی چې د اسمانونو او زمکې په پيدا کولو کې اود شپې او ورځې په بدلون کې هغو د عقل خاوندانو لپاره نښې دي چې په ولاړه، ناسته او په خپلو اړخونو لګولو کې الله يادوي ، د اسمانونو او زمکې په پيدا کولو کې فکر کوي راو وايي چې، ای زمونږ ربه: تا دا عبث نه دي پيدا کړي، ته پاک يې نو مونږ د اور له عذابه وژغوره)).

‹‹وَهُوَ الَّذِي أَنشَأَ جَنَّات مَّعْرُوشَات وَغَيْرَ مَعْرُوشَات وَالنَّخْلَ وَالزَّرْعَ مُخْتَلِفًا أَكُلُهُ وَالَزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِهًا وَغَيْرً مُتَشَابِه كُلُواْ مِن ثَمَرَه إِذَا أَثْمَرَ وَآثُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ وَلاَ تُسْرِفُواً إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمَسْرِفِينَ، ٢

(ر او الله هغه ذات دۍ چې د چتونو والااو بې چته باغونه، د خورماو ونې او کښتونه يې پيدا کړي دي ، چې خواړه يې بدل بدل دي، ښونه ريتون او انار يې هم پيدا کړي دي ، چې ځينې سره

- ۱ ـ سورة أل عمران : ۱۹۰ ـ ۱۹۱.
  - المسورة الانعام: ١٤١].

#### ۲۳

توحيدرنا

ورته او ځينې بدل دي، نو کله چې ميوې وکړي خورئ يې، د لو او ټولولو په ورځ يې بې وزلوته خپل حق ورکړئ او اسراف مۀ کوئ، الله بې شکه اسراف کوونکي نه خوښوي»

(هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاء وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لتَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحسَابَ مَا خَلَقَ اللّهُ ذَلِكَ إِلاَّ بِالْحَقِّ يُفَصِّلُ الآيَات لقَوْمٍ يَعْلَمُونَ إِنَّ فِي اخْتلاف اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللّهُ فِي السَّمَاوَات وَالأَرْضِ لَآيَات لَقَوْمٍ يَتَّقُونَ» (الله هغه ذات دَى چي لمر يي رونبانه او سپوږمۍ يې رڼا

کړې ده او د دې لپاره يې پړ اوونه ورکړي دي چې د کلونو شمېر او حساب پرې معلوم کړئ؛ دا الله پۀ حقه پيدا کړي دي، هغو خلکو لپاره دليلونه څرګندوي چې پوهېږي حقيت دا دی چې دشپې او ورځې پۀ بدلون او هغو څيزونو کې چې الله پۀ اسمانونو او زمکه کې پيدا کړي دي؛ هغو خلکو لپاره نښې دي چې خپل ځانونه لۀ ګناهونو ژغوري»

ر الله الذي خلَقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء فَأَخْرَجَ بِه مِنَ الشَّمَرَات رِزْقًا لَّكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِيَ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرَه وَسَخَّرَ لَكُمُ الأَنْهَارَ وَسَخَّر لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَآئِبَينَ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَآثَاكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللهِ لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ الإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ،

- '۔ سورة يونس: ٥/٦.
- `- سورة ايراهيم: ٣٢- ٣٤.

توحيدرنا

‹‹ الله هغـه ذات دى چـې اسـمانونه او زمكـه يـې پيـداكړي دي، لۀ پاسـه يـې اوبـۀ راښكته كـړې دي چې ستاسو د روزۍ لپـاره يې پرې مېوې راايستلې دي، اوتاسو لپـازه يـې بېړۍ تابع كـړې ده چې د هغۀ پۀ امر درياب كې روانه وي، تاسو ته يې ويالې تابع كـړې دي، تل يې تاسو ته لمر او سپوږمۍ تابع كړې دي، شپه او ورځ يې تاسو لپـاره تابع كـړې دي او ټول هغـه څيزونـه يـې دركړي دي چې تاسو ورڅخه غوښتي دي او كـه د الله نعمتونـه وشمېرئ نو نۀ يې شئ شمېرلى انسان بـې شكه خامخـا تېرى كـوونكي او ناشكره دى».

َ ‹‹وَالأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ هَوْزُون وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايشَ وَمَن لَسْتُمْ لَهُ بِرَازِقَينَ وَإِن هِّن شَيْءٍ إلاَّ عندَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ هَعْلُومٍ وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِحَ فَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاء فَأَسْقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنتُمْ لَهُ بِخَازِنِينَ وَإِنَّا نَحْنُ نُحْيِي وَنُمِيتُ وَنَحْنُ الْوَارِثُونَ، \

(( او زمكه مو خپره كړې ده، غرونه مو پرې غورځولي دي، له هر شي مو پۀ مناسب تول پكې رازرغونه كړي دي، تاسو ته مو پكې د ژوند سامان پيدا كړى دى او هغو ته مو هم پكې د ژوند سامان پيدا كړى دى چې تاسو ورته روزي وركوونكي نۀ يئ او مون سره د هر شي زېرمې (خزانې) دي چې پۀ معلوم كچ يې راښكته كوو ، بلاربوونكي بادونه مو لېږلي دي او له اسمانه مو

'- سورة الحجر: ١٩-٣٣.

توحيدرنا

اوېه راښکته کړي دي نو تاسو مو پرې خړوبه کړي يئ ، تاسو د دې اوبو زېرمه کوونکي (ساتونکي) نه يئ . يواځي مونږ ژوندي کول او مړه کول کوو او يواځي مونږ د هر څه وارثان يوو). ‹‹خَلَقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ تَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ خَلَقَ الإنسَانَ من تُطْفَة فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ وَالأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فيهَا دفْءٌ وَمَنَافعُ وَمَنْهَا تَأْكُلُونَ وَلَكُمْ فيهَا جَمَالٌ حينَ تُريحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ وَتَحْملُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَد لَّمْ تَكُونُواْ بَالغيه إلاَّ بِشِقِّ الأَنفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَؤُوفٌ رَّحِيمٌ وَالْخَيْلَ وَالْبَغَالَ وَالْحَمَيرَ لتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ وَعَلَى اللَّه قَصْدُ السَّبيل وَمنْهَا جَآئرٌ وَلَوْ شَاء لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ هُوَ الَّذي أَنزَلَ منَ السَّمَاء مَاء لَّكُم مِّنْهُ شَوَابٌ وَمَنْهُ شَجَرٌ فيه تُسيمُونَ يُنبتُ لَكُم به الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخيلَ وَالأَعْنَابَ وَمن كُلِّ الشَّمَرَاتِ إنَّ في ذَلكَ لآيَةً لْقَوْم يَتَفَكَّرُونَ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالْنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالْنُجُومُ مُسَخَّرَاتٌ بِأَمْرِه إِنَّ فِي ذَلِكَ لِآيَات لِّقَوْم يَعْقَلُونَ وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ في الأَرْض مُخْتَلَفًا أَلْوَانُهُ إِنَّ في ذَلكَ لآيَةً لَّقوْم يَذْكَرُونَ هُوَ الَّذي سَخَّرَ الْبَحْرَ لتَأْكُلُواْ منْهُ لَحْمًا طَرِيًّا وتَسْتخرجُواْ منْهُ حلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فيه وَلَتَبْتَغُواْ من فَضْله وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ وَأَلْقَى في الأَرْض رَوَاسيَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَارًا وَسُبُلاً لَّعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ وَعَلامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ أَفَمَن يَخْلُقُ

47

كَمَن لاَّ يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللّهِ لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ اللّهَ لَغَفُورٌ رَّحيمٌ»\

«الله زمكه أو اسمانونه په حقبه پيندا كړي دي . الله هغنو شريکانو ډېر پورته دی چې دوی يې ورسره شريکوي . انسان يې لـه نطفي پيدا کړي دي خو هغه څرګند جګړه مار دي خاروي يې پيدا کړي دي چې تاسو لپاره پکې تودوخه او نورې ګټې دي او خوراک ورڅخه کوئ او کله يې چې ماښام کور ته راشړئ او ګهيځ يې پیایئ (څروئ) تاسو لپاره پکې ښکلاده او ستاسو درانه بارونه هغو ځايونو ته وړي چې تاسو ورته ېې له زاره چاودۍ نه شوئ رسېدي . ستاسو رب بي شکه ډېر نرمي کوونکي او خورا زيات لوروونکی دی . اسونه، کچرې او خرهٔ يې د ښکلا او د دې لپاره پيدا کړي دي چې تاسو پرې سپارهٔ شئ او **هغه څۀ** پيدا کوي چې تاسو پرې نه پوهېږئ په الله د سمې لارې ښوول دي او ځينې پکې كېږې دي. كـۀ الله غوښتي وى نو تاسو ټولو تـۀ بـۀ يـې سـمه لار درښوولې وه الله هغه ذات دی چې تاسو لپاره يې له پاسه اوبه راښکته کړې دي چې څه يې ستاسو د څښلو لپاره دي او څه نه يې داسې ونې بوټي زرغونېږي چې څاروي پکې څروئ تاسو لپاره پرې کښتونه، زيتون(ښونه، خورما، انګور او هر ډول مېوي رازرغونوي په دې کې بې شکه هغو خلکو لپاره دليل دی چې فكر كوي او تاسو لپاره يې شپه، ورځ، لمر، سپوږمۍ او ستوري تابع کړي دي چې دهغهٔ په حکم تابع دي . په دې کې بې شکه هغو

·- سورة النحل: ٣- ١٨.

## ۲۷

توحيدرنا

خلكو لپاره دليلو نه دي چې عقل نه كار اخلي او پۀ زمكه كې يې چې تاسو لپاره كوم څيزونه پيدا كړي دي مختلف ډولونه او رنګونه يې دي په دې كې بې شكه هغو خلكو لپاره دليل دى چې پند اخلي او الله هغه ذات دى چې درياب يې د دې لپاره تابع كړى دى چې تازه غوښې ترې وخورئ، او پسولونه رګاڼې، ترې راوباسئ چې اغوندئ يې بېړۍ ګورې چې د دې لپاره اوبه څيروونكې پكې روانه ده چې د الله ښېګړه او روزي ولټوئ او د دې لپاره چې شكر وكړئ پۀ زمكه يې د دې لپاره غرونه غورځولي دي چې پۀ تاسو ونۀ لړزېږي ويالې او لارې يې د دې لپاره پيدا كړي دي چې پۀ تاسو ايا هغه څوک چې پيدا كړې دي او په ستورو دوى لار مومي آيا هغه څوک چې پيدا كول كوي د هغه چا غوندې دى چې پيدا كول نۀ شي كولى؟ نو آيا تاسو پند نۀ اخلئ؟ . او كۀ د الله نعمتونه وشمېرئ نو نۀ يې شئ شمېرلى الله بې شكه خامخا بښونكى او خورا زيات لوروونكى دى».

‹‹وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِّن بُطُون أُمَّهَاتِكُمْ. لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْئِدَةَ لَعَلَّكُمْ تَسْكُرُونَ أَلَمْ يَرَوْ أَ إَلَى الطَّيْرِ مُسَخَّرَات في جَوِّ السَّمَاء مَا يُمْسكُهُنَّ إِلاَّ اللّهُ إِنَّ في ذَلِكَ لآيات لِّقَوْمٍ يُؤْمَنُونَ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمَ مِّن بَيُوتِكُمْ سَكَنًا وَجَعَلَ لَكُم مِّن جُلُودَ الأَنْعَامِ بُيُوتًا تَسْتَخفُّونَهَا يَوْمَ ظَعَنكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمَنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَاثًا وَمَتَاعًا إِلَى حِين وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنَ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَاثًا وَمَتَاعًا إِلَى حِينَ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنَ الْحَبَالِ أَكْنَائًا

## ۲۸

وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَابِيلَ تَقِيكُمُ الْحَرَّ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ كَذَلِكَ يُتِمُّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْلِمُونَ»\

«او الله تاسو د خپلو ميندو له خېټو راوايستئ چې په هيڅ نهٔ پوهېدئ او تاسو ته يې غوږونه، سترګې او زړونه د دې لپاره درکړي دي چې شکر وکړئ . آيا دوي مرغانو ته نه ګوري چې پورته پهٔ هواکې تابع دي او يواځې الله يې لهٔ غورځېدو ژغوري؟ پهٔ دې کې بې شکه هغو خلکو لپاره دليلو نه دي چې ايمان راوړي. او الله تاسو لپاره ستاسو کورونه د آرام لپاره پيدا کړي دي، او تاسو لپاره يي د څارويو لۀ پوستکو داسې کورونه پيدا کړي دي چې د خپل سفر او د کور په ورځ يې سپک اخلئ رااخلئ ، د هغو له وړيو، او ښ وړيو او وچغنونه د کور سامان جوړوئ او تاسو لپاره پكې تر يوه وخته محته ده الله چې څه پيدا كړي دي له هغو يې تاسو لپاره سيوري جوړ کړي دي او له غرونو يې تاسو لپاره سمڅي پيدا کړې دي او داسې جامې يې درته پيدا کړې دي چې لۀ ګرمۍ مو ژغوري او داسې زغرې چې ستاسو له جنګه مو ژغوري؛ الله پهٔ همدې ډول پۀ تاسو خپل نعمت د دې لپاره پوره کوي چي غاړه کېدئ).

‹(أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ كَانَتَا رَثْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاء كُلَّ شَيْء حَيٍّ أَفَلاَ يُؤْمِنُونَ وَجَعَلْنَا فِي الأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنَ تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلاً لَعَلَّهُمْ

'- سورة النحل: ٧٨- ٨١.

#### 49

يَهْتَدُونَ وَجَعَلْنَا السَّمَاء سَقْفًا مَّحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتهَا مُعْرِضُونَ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَّ»(

‹‹او آيا كافران لهٔ دې خبرنه دي چې اسمانونه او زمكه سره نښتي وو نومون سره جلاكړل او هر ژوندى شى موله اوبو پيدا كړى دى. نو آيا دوى ايمان نه راوړي؟ او په زمكه كې مو د دې لپاره غرونه پيدا كړي دي چې په دوى ونه جړكېږي او په دې كې مو د دې لپاره پراخه لارې جوړې كړې دي چې دوى سمه لار ومومي او اسمان مو ساتل شوى چت جوړ كړى دى او دوى د اسمانونو له نښو نه مخ اړوونكي دي الله هغه ذات دى چې شپه، ورځ، لمر او سپو مۍ يې پيدا كړي دي، ټول په خپل يو مدار كې لامبو وهي،) (والله ځلق كُلَّ دَابَة من مَاء فَمنْهُم مَّن يَمْشي عَلَى بَطْنه وَمنْهُم مَّن يَمْشي عَلَى رِجْلَيْنَ وَمَنْهُم مَّن يَمْشي عَلَى أَرْبَعٍ يَخْلُقُ اللَّهُ مَا يَشاء إنَّ اللَّه عَلَى كُلٌ شَيْء قَديرٌ،)<sup>٢</sup>

(( او الله هر ژوى (ژوندى شى) له اوبو پيدا كړى دى نو ځينې يې هغه دي چې په خېټه ګرځي، ځينې يې هغه دي چې پۀ دوه پښو دروهي او ځينې يې هغه دي چې پۀ څلورو پښو ګرځي؛ الله چې څۀ وغواړي پيدا كوي يې، الله بې شكه پۀ هر شي برلاسى دى))

- '- سورة الانبياء: ٣٠ ٣٣.
  - · ـ سورة النور: ٥٠.

‹‹يُخْرِجُ الْحَيَّ مَنَ الْمَيِّت وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مَنَ الْحَيَّ وَيُحْيَ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَلكَ تُخْوَجُونَ وَمَنْ آيَاته أَنْ خَلَقَكُم مِّنَ تُرَاب ثُمَّ إِذَا أَنَسُم بَشَرٌ تَنتَشرُونَ وَمَنْ آيَاته أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسكُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلكَ لاَيَات لِّقَوْم يَتفكرُونَ وَمَنْ آيَاته خَلْقُ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَاَحْتلاف أَلْسنَتكُمْ وَأَلْوَانكُمْ إِنَّ فِي ذَلكَ لاَيَات لِّلْعَالَمينَ وَمَنْ آيَاته مَنامُكُم بَاللَّيْلِ وَالنَّهَار وَابْتغَاؤُكُم مِّن قَضلاً إِنَّ فَي ذَلكَ لاَيَات لَقَوْم يَسْمَعُونَ وَمَنْ آيَاته يُوَيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزَّلُ مَن السَّمَاء مَاء فَيُحْيي بَه الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلكَ لاَيَات لَقَوْم يَسْمَعُونَ وَمَنْ آيَاته يُوَيكُمُ الْبَرْق خَوْنُا وَلَيْكَا مَن السَّمَاء مَاء فَيُحْيي بَه الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها إِنَّ فَي ذَلكَ لاَيَات لَقَوْم يَسْمَعُونَ وَمَنْ آيَاته يُوَيكُمُ البَرْق وَالأَوْنَ وَمَنْ أَيَات مَن السَّمَاء مَاء فَيُحْيي بَه الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلكَ مَن السَّمَاء مَاء فَيُحَيْق وَكَنَوَ مَن السَّمَاء مَاء فَيُحَيْنَ وَمَنْ آيَاته يُوَاتَ فَي مَا الْبَرْقَ خَوْفًا وَلَيْتَشَرُونَ وَمَنْ مَن السَّمَاء مَاء فَيُحَيْي بَهُ الأَرْضَ بَعْدَا وَيُنَزَعُكُمُ مَا بَعْهُ وَعَيْزَة لَنُ هَا مَوَ تَهَا إِنَّ فِي ذَلكَ لاَيات مَن السَّمَاء مَاء فَيُحَيْو أَوَمَن آيَاته أَن تَقُومَ السَّمَاء وَالأَرْضَ بِعُتَ وَيُنَزَعًا إِنَّ وَلُونَ وَمَنْ أَعْتَي وَلُكَ

‹‹ژوندى لۀ مړه راباسي او مړ لۀ ژوندي راباسي ؛ زمكه لـه وچوالي وروسته رازرغونوي او تاسو هم پـه همـدې ډول راايـستل كېږئ د الله لۀ نښو دا هم ده چې تاسو لپـاره يې ستاسو لۀ ځانونو ښځې د دې لپاره پيدا كړې دي چې هغوى سره واوسېږئ او ستاسو منځ كې يې مينه او مهرباني پيدا كړې ده . پۀ دې كې بې شكه هغو خلكو لپاره دليلو نه دي چې فكر كوي . د الله لۀ نښو د اسمانونو او زمكې پيدا كول او ستاسو د ژبو او رنګونو بدلون دى . پۀ دې كې بې شكه پوهانو لپاره دليلو نه دي . او د الله لۀ نښو پۀ شپې او ورځ

'- سورة الروم: ١٩- ٢٥.

#### 31

#### توحيدرنا

كې ستاسو خوب او د الله روزي او ښې كړه لټول دي پۀ دې كې بې شكه هغو خلكو لپاره دليلو نه دي چې خبره مني د الله له نښو دا هم ده چې د وېرې او تمې لپاره تاسو ته برېښنا ښئ او له پاسه اوبه راښكته كوي نو زمكه پرې لۀ وچوالي وروسته رازرغونوي پۀ دې كې بې شكه هغو خلكو لپاره دليلو نه دي چې عقل نه كار اخلي او د الله له نښو دا هم ده چې اسمان او زمكه د هغۀ په حكم ولاړ دي بيا مو چې كله راوبلي نو ناڅاپه به لۀ زمكې را اوځئ ))

‹‹أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء فَأَخْرَجْنَا بِه ثَمَرَات مُّخْتَلفًا أَلْوَانُهَا وَمِنَ الْجَبَالِ جُدَدٌ بِيضٌ وَحُمْرٌ مُّخْتَلفَ أَلْوَانُهَ وَغَرَابِيبُ سُودٌ وَمِنَ النَّاسُ وَالدَّوَابِّ وَالأَنْعَامِ مُخْتَلفٌ أَلْوَانُهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاء إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ، \

(آيا تۀ نه ګورې چې الله لۀ پاسه اوبه راښکته کړې دي نو مونږ پرې مېوې راايستلې دي چې مختلف ډولونه او رنګونه مو ورکړي دي؟ لـه غرونو سپينې او سرې ټوټې دي چې مختلف ډولونه او رنګونه يې دي او څۀ تک تور دي خلک، ژوي او څاروي يې پيدا کړي دي چې هغوی ته يې هم مختلف ډولونه او رنګونه ورکړي دي حقيقت دا دی چې دالله په بندګانو کې پوهان لۀ هغۀ ډارېږي الله بې شکه غالب او بښونکې دی »)

رخَلَقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكَوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلٌّ يَجْرِي

' ـ سورة فاطر: ٢٨ / ٢٨.

### توحيدرنا

لأَجَلٍ مُسَمَّى أَلاَ هُوَ الْعَزِيزُ الْغَفَّارُ خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحدَة تُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِّنْ الأَنْعَامِ ثَمَانيَةَ أَزْوَاًج يَخُلُقُّكُمْ في بُطُون أُمَّهَاتكُمْ خَلْقًا مِن بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلُمَات ثَلاَّت ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ فَأَنَّى تُصَرِّفُونَ»ِ \

34

((الله اسمانونه او زمكه پيدا كړي دي، شپه پۀ ورځ راتاووي او ورځ پۀ شپې راتاووي ، لمر او سپوږمۍ يې تابع كړي دي، ټول معلومې نيټې ته وردرومي، پۀ دې خبر شئ چې هغه غالب او زيات بښونكى دى تاسو يې له يوۀ نفس پيدا كړي يئ، غالب او زيات بښونكى دى تاسو يې له يوۀ نفس پيدا كړي يئ، غالب و زيات بښونكى دى تاسو يې له يوۀ نفس پيدا كړي دى تيارو كې پيدا كړي دي تاسو د خپلو ميندو پۀ خېټو كې پۀ درې تيارو كې پيدا كوي چې يو پيداوښت پسې بل پيداوښت دى دا ستاسو رب دى پاچاهي يواځې دهغۀ ده لۀ هغۀ پرته بل معبود نشته نو كوم لورته ورګرځول كېږئ؟)).

‹(فَلْيَنظُرِ الإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ أَنَّا صَبَبْنَا الْمَاء صَبَّا ثُمَّ شَقَقْنَا الأَرْضَ شَقًّا فَأَنبَتْنَا فِيهَا حَبَّا وَعَنَبًا وَقَضْبًا وَزَيْتُونًا وَنَحْلاً وَحَدَائِقَ عُلْبًا وَفَاكِهَةً وَأَبًّا مَّتَاعًا لَّكُمْ وَلأَنْعَامِكُمْ<sub>)</sub>،<sup>٢</sup>

زنو انسان دې خپلو خوړوته وګوري چې مونږ ښې ډېرې اوبۀ راواچولې بيا مو زمکه وچوله نو دانې، انګور ، ترکاري،

- `- سورة الزمر: ٥\٦.
- `- سورة عيس: ٢٤ \٣٣.

او شرک تیاری دی

### ٣٣

توحيدرنا

زيتون (ښونه)، خورما، ګن باغونه، مېوي او واښه مو پکې رازرغونه کرل چې تاسو او ستاسو څارويو لپاره ګټور دي» . مونږ دا څو آياتونه د بېلګو په توګه راواخيستل که نه نو قرآن کریم ټول له داسي آیاتونو څخه ډک دی .دا او داسې نور ډېر آياتونه دي چې د الله تعالى د قدرت نښې او د هغه د ربوبيت كړه او افعال څرګندوي دا هرڅه د هغه 🕊 دي او د دې ټولو، ټولواک او متصرف همغه ﷺ دی . ،(فَسُبْحَانَ الَّذِي بِيَده مَلَكُوتُ كُلَّ شَيْءٍ وَإَلَيْه تُرْجَعُونَ)، ،< نو هغه ذات ډېر پاک او سپيڅلی دی چې د هغهٔ پهٔ لاس</p> کې د هر شي واک دی او يواځې همغهٔ ته ورګرځول کېږئ ». الله تعالى په خپلو كړو كى خپلواك، ټولواك او هيچاته اړنه دي څه چې وغواړي کوي يې : رورَيَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاء)، <sup>٢</sup> ( او الله چې څه وغواړي کوي يې)). همدا د ربوبيت توحيد دي چې الله تعالى د هغه 🕊 په كړو کې يو وګڼې. دا هر څه د الله الله دي ، د دې په ملکيت، واک او اختيار کې يې هيچا ته ونډه او برخه نه ده ورکړې . هيڅوک ورسره شريک نشته، يواځي همغه ټولواک دي او هيچاته اړتيا نه لري .

- ' ـ سورة يس: ٨٣
- ·- سورة ابراهيم: ٢٧.

توحيدرنا او شرک تيارې دي 34 (أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللَّه من وَلَيٍّ وَلاَ نَصيرٍ، «آيا ته نه يې پوه شوي چې د اسمانونو او زمکې ټولواکي يواځي د الله ده او تاسو لپاره له الله پرته نه كوم بادار شته اونهٔ مددګار ؟). ‹‹لَهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَالأَرْض كُلٌّ لَّهُ قَانتُونَ،، ٢ ((اسمانونو او زمکې کې چې څۀ دي يواځې د هغۀ دي، ټول هغهٔ ته غاړه ايښودونکي دي.. ‹‹لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلّ شَيْء قَديرٌ)، ٣ «داسمانونو، زمکې او څخ چې په دې دواړو کې دي، پاچاهي يواځې د الله ده او هغه پهٔ هر شي ښهٔ برلاسي دی.. ‹‹وَللَّه مُلْكُ السَّمَاوَات وَالأَرْض وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا يَشَاء وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدير، \* ، او د اسمانونو، زمکې او څۀ چې د دې دواړو تر منځ دي. پاچاهي يواځې د الله ده څه چې وغواړي پيدا کوي يې او هغه په هر شى بشپړ بر لاسى دى). ‹‹وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ››

- سورة البقرة: ١٠٧.
- ا سورة البقرة: ١١٦. - سورة الماندة: ١٢٠.

السورة الماندة: ١٧.

‹‹ او څه چې په شپه او ورځ کې اوسېږي ټول يواځې د الله دي او هغه ښهٔ اورېدونکي او ښهٔ ليدونکي دي ». ( ألا إن لله مَنْ في السمَاوَات وَ مَنْ في الأَرْضُ ) ،< خبردار اسمانونو او زمکې کې چې څوک دي ټول بې</p> شكەد اللەدى) ((لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّرَى،" رڅۀ چې پۀ اسمانونو کې دي، څه چې په زمکې کې دي، څه چې د دې دواړو تر منځ دي او څۀ چې د زمکې لاندې دي، ټول يواځې د الله دي). د ربوبيت په توحيد اکثره انسانان اقرار کوي اوڅوک پوره او څوک نيمګړې عقيده پرې لري .د داسې ‹‹وحده لاشريك لــه›› خالق، مالک، مدبر، رازق او پالونکي پهٔ موجوديت اکثره انسانان څه نا څه اقرار او اعتراف کوي او ګروه ه پرې لري ډېر لر خلک داسي شته چې د ضد له امله د عقل، فطرت او حقيقت سره پهٔ جګړه دي او د خالق او رب د شتون نه انکار کوي ، نور د ټولو اديانو او مفكورو څښتنان يې په خپله خپله ګروهه مني تردې چې پخوانيو مشركانو هم د كائناتو او موجوداتو خالق او رب مانه الله تعالى فرمايي:

> ا ـ سورة الانعام: ١٣. ا ـ سورة يونس: ٦٦. ا ـ سورة طه: ٦.

### 37

 أَقُل لَّمَنِ الأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ سَيَقُولُونَ لِلَهِ
 أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ، 
 أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ،
 أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ،
 أَفَلاَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامِ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامِ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ اللَّهُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامِ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامُ الْعَامِ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامِ الْعَامَةُ الْعَامِ الْعَامَةُ الْحَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ عَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ عَامَةُ الْعَامَةُ عَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْ أَعْلَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْمُونَ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْحَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْحَامَةُ الْعَامَةُ الْحَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامِ الْحَامِ لَالَةُ الْعَامِ لَالَةُ الْعَامِ لَالْ الْعَامِ لَالْ الْعَامِ لِي الْحَامِ لِلْعَامِ لِلْعَامِ الْحُامَةُ الْعَامِ لَالْحَامَةُ الْحَا الْعَامَا الْعَامَةُ الْحَامَةُ الْعَامَةُ الْحَامَةُ الْحَامَةُ الْحَامَةُ الْحَامَةُ مَعْلَمُ عَامَةُ الْحَامُ لَالْحَامِ لَالْحَامَةُ مَالَالُ الْحَامِ لَالْحَامِ لَالْحَامِ لَالَةُ الْحَامِ لَالْحَامِ الْحَامِ مَالْحَامِ الْحَامِ لَالْحَامِ الْحَامِ لَالْحَامِ لَالْحَامِ الْحَامِ لَالْحَامِ لِلْ

‹‹ورته ووايه چې: کۀ پوهېږئ نو زمکه او پۀ زمکې کې چې څوک دي دا د چادي؟ هغوی به ډېر زر ووايي چې: د الله دي. ورتـه ووايه چې نو آيا تاسو پند نۀ اخلئ؟›››.

«ورته ووايه چې د اوو اسمانونو او د لوی عرش رب څوک دی؟ هغوی به ډېر زر ووايي چې دا ټول د الله دي ورته ووايه چې نو آيا تاسو ځانونه له بديو نۀ ژغورئ؟!››.

‹(قُلْ مَن بِيَدِه مَلَكُوتُ كُلَّ شَيْء وَهُوَ يُجِيرُ وَلاَ يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَأَنَّى تُسْحَرُونَ»."

«ورته ووايه چې که پوهېږئ د هر شي واک د چاپۀ لاس کې دی، هغه پنا ورکوي او د هغۀ پۀ خلاف پنا نۀ ورکول کېږي؟! هغوی به ډېر زر ووايي چې دا د الله دي. ورته ووايه چې نو تاسو باندې کوم لورته جادو کېږي؟».

‹وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَتَى يُؤْفَكُونَ، \*

- ' سورة المؤمنون: ٨٤ ٨٤.
- '- سورة الومنون: ٨٦/٨٨.
  - ا- سورة الومنون: ٨٩ ٨٩.
    - · ـ سورة العنكبوت: ٦١.

#### 3

توحيدرنا

‹روَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلْ أَفَرَأَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُون اللَّه إِنْ أَرَادَنِيَ اللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرِّه أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَة هَلْ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ،،

‹‹او كۀ تۀ خامخا دوى وپوښتې چې اسمانونه او زمكه چا پيدا كړي دي؟ نو دوى به هرمرو ووايي چې: الله ورته ووايه: نو دا راته ووايئ چې له الله پرته تاسو كوم معبودان رابلئ ،كه الله ما بانيدې د څۀ كړاو اراده وكړي نو آيا هغوى د الله د ضرر لرې كوونكي دي؟ يا راباندې د لورېنې اراده وكړي نو آيا هغوى د الله

- إ- سورة العنكبوب: ٢٣.
  - ا۔ سورة الزمر: ۳۸.

### ۳۸

### توحيدرنا

رحمت ايسار ولى شي؟ ورته ووايه چې يواځې الله ما لپاره بس دى او يواځې په همغه ځان سپارونكي ځانونه سپاري». ‹وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ حَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ»

راو کۀ ته خامخا دوی وپوښتې چې اسمانونه او زمکه چا پيدا کړي دي؟ نو دوی به هرومرو ووايي چې غالب او ډېر پوه ذات پيدا کړي دي...

‹‹وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَتَّى يُؤْفَكُونَ›، ٢ ‹‹او كَهْ ته خامخا دوى وپوښتې چې دوى چا پيدا كړي دي؟ نو هرو مرو به ووايي چې: الله نو كوم لورته اړول كېږي؟››.

نو پخوانيو مشركانو هم د ربوبيت توحيد څه نا څه مانۀ خو يواځې د ربوبيت د توحيد نيمګړي اقرار او نيمګړې عقيدې هغوى په اسلام كې داخل نه كړل ځكه چې د ربوبيت پوره توحيد او د عبادت، نومونو او صفتونو توحيد يې نۀ ؤ منلى تر څو چې انسان بشپړ او مكمل توحيد ونۀ مني، تر هغۀ په اسلام كې نه شي داخلېدى، مسلمان او موحد نه شي ګڼل كېدى مسلمان او موحد يواځې هغه وخت ګڼل كېږي چې پوره توحيد ومني، اعتراف پرې وكړي او ګروهه پرې ولري

لکه مخکې مو چې پۀ ګڼو آياتونو کې ولوستل، پخواني مشرکان د توحيد الربوبية د منلو سره سره مشرکان ګڼل کېـدل او دا

سورة الزخرف: ٩.
 سورة الزخرف: ٨٧.

او شرک تیاری دی

### ٣٩

### توحيدرنا

ځکه چې هغوی د دې ډول توحيد په منلو کې هم نيمګړي وو او ‹‹توحيد الألوهية›› يا د عبادت توحيد کې هم مشرکان وو ؛ هغوی د عبادت ځينې ډولونه نورو معبودانو لپاره صرف کړي وو. نو ځکه مشرکان وګڼل شوو.

اکثرو پېغمبرانو سره د الوهيت يا عبادت په توحيد کې خلکو جګړې کړې وې د توحيد درې واړه ډولونه يو بل ته متضمن دي او د هريو په ترڅ کې نور دواړه ډولونه پراته دي، نو ځکه ويلای شو چې د پخوانيو مشرکانو د ربوبيت توحيد هم نيمګړی و

ځکه چې څوک خپل رب وپېژني او هغه پۀ خپلو أفعالو کې يو وګڼي نو رب خامخا ‹‹الـه›› او معبود وي او د کمال د نومونو اوصفتونو څښتن وي او ‹‹اله›› هرو مرو ‹‹رب›، او د سپېڅلو نومونو او صفتونو څښتن وي او د سپېڅليو نومونو او صفتونو څښتن يواځې ‹‹رب›› او ‹‹اله›› وي نور هيڅوک نۀ د دغو سپېڅليو نومونو او صفتونو څښتن او حقدار کېدی شي، نه ‹‹اله›› او نۀ ‹‹رب›› ګڼل کېدی شي او قرآن کريم کې دا ټول ډولونه په همدې معنا سره پېيل شوي دي

د ‹‹لا إله إلا الله›› پهٔ پاکې کلمې کې د الوهيت او عبادت توحيد بيان شوی دی، خو د دې پاکې کلمې پهٔ ترڅ کې د توحيد ټول ډولونه پراتهٔ دي.

ځکه چې(ر اله)، معبود ته ويل کېږي ، معبود رب دی . اله او رب د هغو پاکو او ښکلو نومونو او سپېڅليو صفتونو څښتن دی چې هيڅوک ورسره په هيڅ ډول شريک نه دی.

| او شرک تيارې دي | ۴. | توحيد رڼا |
|-----------------|----|-----------|
|                 |    |           |

د ربوبيت په توحيد کې د الله تعالى تكويني حاكميت هم راخي چې په ټولو کائناتو يې حکم نافذ او پلي دي. د حاکمیت، حکم او تحاکم توحید هغه توحید دی چې د توحيد دري واړو ډولونو الاتوحياد الربوبية، توحياد اللوهية او توحيد الاسماء والمصفات، ته شامل دي. ځکه چپي بيه لبيه ل اعتبارونه لري او په هر اعتبار خپل ډول کې راځي چې تفصيل يې څه مخکې تېر شو او څه يې په توحيد الاوهية او توحيد الاسماء والصفات كر راخي (ولام شاحة في الاصطلاح) د كانساتو او موجوداتو مطلق حاكم يواځي الله تعالى دى چې په هر څه يې حكم نافذ دي او هيڅ يې له واک او حکومت څخه دباندې نه دي . الله تعالى فرمايي (وَ اللهُ يَحْكُمُ لاَمُعَقَبَ لحُكُمه )). (ر الله تعالى (په هر څه كې) حكم كوي د هغه د حكم هيڅ ر دوونکی نشته ... ، إن الحُكْمُ إلالله ... ( حکومت يواځي د الله دي )). ‹‹ وَلَا يُشْرِكُ فَى حُكْمِهُ أَحَدًا ››. (ر او الله په خپل حکومت کې هیڅوک نه شریکوی ...

- ا- سورة الرعد : ۴۱.
- سورة الانعام ٧٠
- ا سورة الكهف : ٢٢.

عملي توحيد يا توحيد الطلب والقصد والارادة «توحيد الالوهية» بلل كبري

توحيد الألوهية يا د الوهيت توحيد چې د عبادت توحيد هم بلل کېږي داسې تعريفېږي چې:

(رتوحيد الله بأفعال العباد)) د بندګانو په کړو الله يو ګڼل). معنا دا چې بنده د خپل عبادت په کړو خپل (رب)) او ((اله)) يو وګڼي او يواځې هغه ۲ ته په اخلاص عبادت وکړي .

د ‹‹لا إله إلا الله›› سپېڅلې كلمې كې دغه د الوهيت او ‹‹عبادت›› توحيد پروت دى ځكه چې ‹‹إله›› ‹‹معبود›› ته ويل كېږي او ‹‹معبود›› هغه چاته ويل كېږي چې دهغۀ عبادت كېږي؛ نو ځكه پۀ ‹‹لاإله إلا الله›› كې د الوهيت او عبادت توحيد پروت دى ؛خو لكه مخكې مو چې وويل د دې سپېڅلې كلمې پۀ ترڅ كې د توحيد درې واړه ډولونه پراتۀ دي نو ځكه د دې كلمې پۀ ترڅ كې د توحيد اسلام پۀ دين كې راننوځي كۀ دا پاكه كلمه يواځې د عبادت او پكې نيمكړى توحيد ته شامله وګڼو او نور ډولونه ترې وباسو نو بيا خو الوهيت توحيدته شامله وګڼو او نور ډولونه ترې وباسو نو بيا خو الملام كې نۀ ننوځي؛ نو ځكه الله تعالى په قرآن كريم كې ځاى پۀ اسلام كې نۀ ننوځي؛ نو ځكه الله تعالى په قرآن كريم كې ځاى پۀ 44

څرګندوي او بيا يې د عبادت او الوهيت توحيد ته ورشاملوي لکه چې فرمايي

‹(أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ السَّمَاء مَاء فَأَنبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَة مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ»َ

‹‹هغه ذات څوک دی چې اسمانونه اوزمکه يې پيدا کړي دي او تاسو لپاره يې له پاسه اوبه راښکته کړې دي؟ نو مونږ پرې تازه باغونه رازرغونه کړي دي؛ ستاسو دا وس نشته چې د دې ونې رازرغونه کړئ ؛ آيا الله سره بل معبود شته؟ بلکه دوی داسې خلک دي چې د حق له لارې اوړي او الله سره نور برابر وي،) نو دلته د ‹‹اله›› معنا د ‹ې مخکينو شيانو پيدا کوونکی شوه

‹‹أَمَّن جَعَلَ الآرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلاَلَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ،،٢

«هغه څوک دی چې زمکه يې د آرام ځای پيدا کړی دی، منځ کې يې ويالې پيدا کړې دي، غرونه يې پکې پيدا کړي دي او د دوه دريابونو منځ کې يې پرده پيدا کړې ده؟ آيا الله سره بل معبود شته؟ بلکه د دوی زيات خلک نۀ پوهېږي.). دلته د «اله)) معنا د دغو يادو شويو کارونو کوونکی شوه.

> ' - سورة النمل: • ٦. ' - سورة النمل: ١١.

توحيدرنا

‹(أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاء الأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ)، \

«هغه څوک دی چې محتاج ېې راوبلي نو دعاء يې قبلوي، کړاو لرې کوي او تاسو د زمکې خليفه ګان ټاکي؟ آيا الله سره بل معبود شته؟ تاسو ډېر لږ پند اخلئ،.

دلته هم د ‹‹الله›› معنا د دغو يادو شويو کارونوکوونکی ده.

م (أَمَّن يَهْدِيكُمْ في ظُلُمَات الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِه أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهُ تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ،، ٢

‹‹هغه څوک دی چې تاسو ته د وچې او لمدې په تيارو کې لارښوونه کوي او څوک د خپل رحمت مخکې بادونه د زېري لپاره لېږي؟ آيا الله سره بل معبود شته؟ الله هغو شريکانو نه ډېر هسک دی چې دوی يې ورسره شريکوي››

دلته هم ‹‹اله›› د لارښوونکي او بادونو لېږونکي په معنا دي. آ<sup>ی</sup> منه نه به مه درونکي په مه درونکي په معنا دي.

‹(أَمَّن يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ›،"

‹‹ هغـه څوک دی چې پـۀ نويـو پيـدا کولـو پيـل کـوي، بيـا راژوندي کول کوي؟ او څوک تاسو لپـاره لـۀ اسـمان او زمکې څخـه روزي درکـوي؟ آيـا الله سـره بـل معبود شـتـه؟ ورتـه ووايـه: کـۀ تاسـو ريښتيني يئ نو خپل دليـل راوړئ››.

- اسورة النعل: ٢٢.
- سورة النمل:٦٣.
- '- سورة النعل: ٢٤.

### 44

توحيدرنا

دلته «اله» د پيدا كوونكي او روزي وركوونكي په معنا راغلي دي. بل ځاي فرمايي

ردقُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهْ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِضِيَاء أَفَلاَ تَسْمَعُونَ›، \

«ورته ووايه ما ته دا ووايئ چې كه الله په تاسو شپه تر قيامته تل كړي نو له الله پرته بل كوم معبود دى چې تاسو ته رڼا راوړي؟ نو آيا تاسو نه اورئ»

(قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ (رقُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنَ جَعَلَ اللَّهُ يَأْتِيكُم بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيه أَفَلاً تُبْصِرُونَ)، الْقَيَامَة مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّه يَأْتيكُم بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيه أَفَلاً تُبْصرُونَ)، (ورته ووايه: داراته ووايئ چې كه الله په تاسو ورځ تر الما شورته واله داراته وواينې د مارك

پهٔ دې ټولو ځايونو کې اله د ‹‹رب›› په معنا راغلی او پهٔ هر آيت کې د سياق او سباق او محتوی سره سم په خپله معنا راغلی دی دلته پهٔ هر آيت کې د ربوبيت افعال ياد شوي دي ، بيا ورپسې ‹(أإله مع الله›) يا ‹‹من إله غير الله›› راغلی دی او ‹‹اله›› د هر آيت د ربوبيت د افعالو د کوونکي په معنا راغلی دی . نو څرګنده شوه چې د توحيد د هر ډول پهٔ ترڅ ‹ضمن› کې نور ډولونه هم پراتهٔ دي او د ‹‹لا إله إلا الله›› سپېڅلې کلمې کې د توحيد ټول ډولونه پراتهٔ دي

- ا ـ سورة القصص: ٧١.
- ' ـ سورة القصص: ٧٢.

او شرک تیاری دی

توحيد رنا

نو د ‹‹لا إله إلا الله›› معنا خو دا ده چې له الله پرته بل حق معبود نشته ،خو څرنګه مو چې وویل د توحید د هر ډول په ترڅ کې نور ډولونه پراته دي . او د ‹‹إله›› او ‹‹الله›› په معنا کې د توحید ټول ډولونه ضمنا ، معنا او د لالتا پراته دي . نو د ‹‹لا إله الاالله›› جامعه. مانعه، اصطلاحي او بشپړه معنا داسې کولی شو چې ‹‹له الله پرتـه بل د عبادت وړ ، پيـدا کـوونکی، پنا کوونکی، د ښېګړې او زيان واکدار ، پالونکی ، د ستونزو لرې کوونکی، قانون جوړوونکی ، مطلق حاکم ، بشپړبرلاسی، مددګار ، خپلواک ، ټولواک ، په پټو پوه ، د بشپړو ښو نومونو او صفتونو څنيت ..... بل نشته ››



## د کلمي أركان

د سپېڅلې کلمې ‹‹لا الله الا الله ›› دوه رکنونه او بنسټونه دي چې يو ‹‹نفې›› او بل ‹‹اثبات›› دى ‹‹لا الله ›› نفې ده او ‹‹ الا لله ›› اثبات دى. نفې په اثبات مقدمه او وړاندې ده او دا ځکه چې لومړى ‹‹تخليه›› ده او بيا ‹‹تحليه›› تخليه دا معنا چې لومړى تشول او پاکول دي بيا تحليه يعنې ښکلې کول او پسولل دي؛ لومړى د يو ځاى پاکول او جارو کول دي، بيا ورباندې فرش غوړول دي، لومړى له بدنه خيري او ککړتيا لرې کول دي ،بيا د پاکو جامو اغوستل او د عطرو استعمال دى

نو لهٔ همدې امله په ‹‹لا الـه›› باندې لومړى د ټولو باطلو معبودانو ړنګول دي بيا په ‹‹ الاالله›› د الله تعالى د توحيد اثبات دى لومړى بايد زمون دماغونه، زړونه، اندونه او ګروهې له ټولو باطلو معبودانو او باطلو عقيدو پاک شي ،تر څو د الله تعالى د توحيد د سپېڅلې عقېدې ځاى پکې پيدا شي، بيا پکې د توحيد عقيده کېښودل شي، ځکه چې شرک او توحيد په يو ځاى کې نه ځايېږي، الله تعالى ځان سره هيڅ شريک نه مني او نه شته.

### ۴V

توحيدرنا

‹‹لاالــه›› هـم ټـول باطـل معبـودان ړنګـوي، هـم هـر ډول طاغوتان ړنګوي، هم هر ډول هغه انداد او شريکان ړنګوي، چې لـه الله نـه دې اړوي، هـم هغـه اربـاب او د منلـو مـشران ړنګوي، چې د هغوی په امر او باطلو فتوو حلال او حرام قبلوي او يـو الله تـه قصد او اراده کول، د هغهﷺ لوی والی او محبت هغه نـه خوف او رجاء او همغه ته طاعت او عبادت ثابتوي

### د کلمې شرطونه

د توحيد سپېڅلې کلمه ‹‹لا اله الا الله›› هسې منتر نه دى چې په ژبه وويل شي، پۀ معنا او مفهوم يې پوه نۀ شې، پۀ عقېدې او عمل کې پرې کوم بدلون مرتب نۀ شي او کومې ځانګړتياوې، غوښتنې او شرطونه ونۀ لري. بلکه د توحيد د کلمې د ويلو او منلو لپاره څۀ شرطونه دي چې هغه پکې پوره شوي نۀ وي نو د کلمې ويل نه کومه ګټه لري او نه پرې کوم اثر مرتب کېږي . د توحيد د سپيڅلې کلمې شرطونه دادي:

> ۱ - علم (پوهه). ۲ - كفر بالطاغوت (له هر طاغوت نه انكار كول). ۳ - يقين (باور). ۴- انقياد (غاړه ايښودل).

| بو مرت ييرې <i>و</i> ي<br> |                       | ۍ <u>د م</u> وره   |
|----------------------------|-----------------------|--------------------|
|                            |                       |                    |
|                            | پينوالي او نږه توب.   | ۲ - اخلاص د زړه س  |
|                            |                       | ۷-محبت (مينه).     |
|                            | ي).                   | ۸-صدق ريښتينول     |
| بنګه ګروهه او بې له        | ، باندى كلك ودرېدل، ټ | ۹- استقامت ز په دې |
| •                          | مرګه ټينګ پاتې کېدل،  |                    |

### (1) علم (پوهه)

د ‹‹لا إله إلا الله›› د سپېڅلې كلمې لومړى شرط علم دى چې ‹‹لا إله إلا الله›› كې كوم توحيد پروت دى پۀ هغه پوه شي چې ‹‹لا إلـه›› ټول معبودان ړنګوي، ټول ربان ردوي، ټول طاغوتان نړوي ،د شرک ټول ډولونه او صورتونه ماتوي او ردوي او ‹‹إلا الله›› د الله سبحانه وتعالى خالص، نږه، پياوړى، غښتلى، بې ګرده، بې غباره، بې شكه او بې التباسه ډاګيـز، جوت او څرګنـد توحيـد او يـووالى ثابتوى.

الله تعالى فرمايي ((فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ)، \ (( په دې وپوهېږَه چَې له الله پرته بل حق معبود نشته)) نو معلومه شوه چې په لااله الاالله پوهېدل او په دې علم د دې کلمې لومړى شرط دى

### 44

ام شرک تیارم. دم.

### 49

او د ‹‹لا اله الا الله›› علم پهٔ معنا زده کېږي د عربو جاهلان د ‹‹لا اله الا الله›› پهٔ معنا پوهېدل نو ځکه عناديانو او سرغړوونکيو نه ويله او ايمان يې نهٔ راوړ هغوی پوهېدل چې ‹‹لا اله الا الله›› زمونږ ټول معبودان ړنګوي، زمونږ ټول بوتان ماتوي، زمونږ ملنګي او منجاوري لهٔ منځه وړي، زمونږ منښتې، نذرانې او شکرانې له لاسه اوځي، زمونږ نظام، قانون، خرافي دودونه، او د دې ټولو له سوبه چې زمونږ مشري او حکومت د عربو په جاهلو قبيلو قائم دی ،دا ړنګېږي او له منځه ځي، يو نوی انقلاب او اووښتون راځي، بدلون او سمون راځي، او بيا د دې کلمې قانون او حکومت پلی کېږي، نو ځکه د داسې انقلابي کلمې ويلو ته تيار نهٔ شول.

او چا چې د دې کلمې انقىلاب غوښىتۀ، د جاهليت تور قانون او نظام يې نۀ خوښاوۀ او پۀ يو الله ګروهه يې د زړه تىل ته ښكته شوې وه نو هغوى ايمان راوړ ، دې كلمې ته يې بلنه پيل كړه ، پۀ دې لار كې يې ستونزې او كړاوونه وګالل ، هجرتونه يې وكړل ، خپل كور ، كورنۍ ، كلى ، وطن ، خپل خپلوان ، ياران دوستان ، مال او هال ، زمكې او هر څۀ يې د دې كلمې د هسكولو لپاره وښندل ، تردې چې پۀ دې لار كې يې دخپل رب پۀ حكم وسله وال جهاد او قتال وكړ ، شهادتونه او ټپونه يې وګالل ، نو ځكه د دې انقلابي كلمې انقىلاب راغى ، د عربو د سوونوكلونو جاهلي دښمنۍ لۀ منځ ه لاړې ، پخواني دښمنان اوس د دې كلمې ويوونكي ورون ه شول او د ژوند پۀ هر اړخ كې يو پياوړى ، سپېڅلى او شامل بدلون ، اووښتون او سمون راغى ، او د دې كلمې ويونكي پۀ دې

#### ۵.

وپوهېدل چې دا کلمه د کوم ځانګړي قوم او خېل، رنګ او ژبې، نسل او پرګنۍ، زمکې او وخت پورې اړه نۀ لري، بلکه دا دګردې نړۍ عرب او عجم، تور او سپين، ختيز او لوېديز، شمال او جنوب سره رايوځاى کوي دا نړيواله لاڅۀ چې د کائناتو او موجوداتو کلمه ده، نو ځکه د دې انقلابي کلمې انقلابي منونکيو، ويونکيو او ګروهمنو په کومو ځانګړيو زمکنيو سياسي بريدونو بسنه او اکتفا ونۀ کړه، بلکه تل د پاڅون او يون په حال کې وو د دې انقلابي کلمې د انقلاب لمن پړاو په پړاو پراخېده او پلنېده، تر څو چې پۀ ختيز کې د هند نيمې وچې او په لوېديز کې تر اندلس (هسپانيې) معنا پوهېږي او د دې غوښتنې مني، نو دابه لاروانه وي ، تر هغې چې د امام مهدي او عيسي سي د راتګ سره به د دې کلمې انقلاب ګرده نړۍ ونيسي او د دې هيڅ کوم مخالف به د زمکې پۀ مخ پاتې

او کله چې د دې کلمې يو، ويونکي هم په زمکه پاتې نهٔ شي نو بيا به په هغو بدمرغو خلکو قيامت راځي

نو د کلمې په معنا د اقرار او ګروهې (عقيدې) لپاره د دې په معنا او غوښتنو علم او پوهه لومړني شرط دي.

امام بخارى رحمه الله تعالى پهٔ خپـل کتـاب «صحيح البخاري» کې په کتـاب العلم کې ترجمه البـاب او د بـاب عنـوان داسې ږدې :

### 01

(باب العلم قبل القول و العمل لقوله تعالى فاعلم أنه لا إله إلا الله:

(دا باب په دې هکله دی چې علم له وينا او عمل نه مخکې دی، ځکه چې الله تعالی فرمايي: (فاعلم أنه لا له الاالله)) ((په دې پوه شه چې لهٔ الله پرته بل حق معبود نشته)).

نو دلته الله تعالى لومړى علم ياد كړى دى، بيا يې ‹‹لا الـه الاالله›› فرمايلي دي، نو معنا دا شوه چې تر ټولو د مخه د ‹‹لا الـه الا الله›› علم حاصل كره.

> الله تعالى فرمايي: ‹‹إِلاَّ مَن شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ›› \

‹‹له هغو پرته چې د حق ګواهي ورکوي او هغوی پوهېږي›› نو د حق له ګواهۍ سره يې دا شرط کېښود ، چې هغوی په دې حق پوهېږي. او د حق تر ټولو لوړه او پياوړې ګواهي د ‹‹لا له الا الله›› ګواهی ده.

> رسول الله فرمايي: «من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة»،

‹‹څوک چې په داسې حال کې مړ شو چې په ‹‹لا الـه الاالله›› پوهېدهٔ نو هغه جنت ته ننووت››.

نو څرګنده شوه چې په ‹‹لاله الاالله›› پوهېدل او علم د دې کلمې لپاره يو اړين او پياوړی شرط دی

> ' ـ سورة الزخرف: ٨٦. ' ـ رواه مسلم.

51

### (۲) کفر بالطاغوت (هر طاغوت او معبود نه انکار)

طاغوت باندى كفر او هر طاغوت او معبود نه انكار هم د ((لا الـه الا الله)) د سپېڅلې کلمي د شرطونو نه يو شرط دی طاغوت شيطان هم دی، د هرې ګمراهۍ مشر او هر باطل معبود چې په خپل عبادت راضي وي او عبادت لپاره منتخب شوی وي هغه هم طاغوت دي. د وضعي قوانينو وضع كوونكي او جـوړوونکي هـم طاغوتـان دي، د وضـعي او انـساني قوانينـو نافذوونکي او ترې دفاع کوونکي هم طاغوتان دي، د غيبو د علم دعوه كوونكي هم طاغوتان دي، كوډګر او جادوګر هم طاغوتان دى، جابر حاكمان هم طاغوتان دي، يواځى د ځان طاعت ته رابلونكى هم طاغوتان دي، د الله تعالى د رالېږل شوي دين راسلام،، د هغه او د رالېږل شوي پېغمبر (محمد، او د هغه ا دنازل کړي کتاب (قرآن) خلاف هر چارواکي، هر مشر او هر سرکښ طاغوت دي، د مذهب، دين، سياست، قوم، نسل او رنگ په نامه الله تعالى نه هر سر غړوونكي مشر طاغوت دي. لنډه دا چې د هرې بي لارۍ هر مشر طاغوت دي. او الله تعالى نه د سرغړوني هر سر غروونکی مشرط اغوت دی او په دې ټولو طاغوتانو کفر او له دوي نه انکار د ‹‹لا الـه الا الله›› د منلو او ګروهي پـوخ او پيـاوړي شرط دی.

### ٥٣

### توحيد رڼا

طاغوت نه انكار د كلمې طيبې او ايمان لپاره ډېر مهم شرط دى او كفر بالطاغوت، ايمان بالله نه مخكې دى. كه يو څوك كافر بالطاغوت نۀ شي، هغه مؤمن بالله نۀ شي جوړېدى او دا يو اړ او لغز هم جوړېدى شي چې چاته ووايې تر څو كافر نه شې مسلمان كېدى نه شې،او مطلب دې د كفر نه كفر بالطاغوت وي، ځكه چې الله تعالى فرمايي

‹‹ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوْتَ وَ يُؤْمِنْ بِاللهِ فَقَــد اسْتَمْـسَكَ بِالْعُرْوَةِ الوُثْقَىٰ لا اِنْفِصَامَ لَهَا وَاللهُ سَمِيْعٌ عَلِيم ››

(چاچې طاغوت باندې کفر وکړ او په الله يې ايمان راوړ ،نو هغهٔ بې شکه داسې غښتلې غړۍ ټينګه ونيوه ، چې جلا کې دل يې نشته او الله ښهٔ اورېدونکي او ډېر پوه دي).

نو دلته كفر بالطاغوت د ايمان بالله نه وړاندې شو او دا ځكه چې لكه مخكې مو چې وويل لومړى تخليه ده او بيا تحيله. او الله تعالى فرمايي

رأَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ الْكَتَابِ يُؤْمنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتَ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَؤُلاَء أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آَمَنُواْ سَبِيلاً،،<sup>؟</sup>

> '- سورة البقرة : ٢٥٦. '- سورة النساء : ٥١.

### 54

توحيدرنا

‹‹آيا ته هغو خلكو نه خبرنۀ يې چې د كتاب نه څۀ برخه وركول شوې ده. پۀ جادو او طاغوت ايمان راوړي او د كافرانو پۀ هكله وايي چې دوى مؤمنانو نه زيات پۀ سمه لار دي››.

مجاهدين د الله پهٔ لار کې جنګېږي او کافران د طاغوت پهٔ لار کې الله تعالى فرمايي :

(الَّذِينَ آمَنُواْ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّه وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاغُوَتِ فَقَاتِلُواْ أَوْلِيَاء الَشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَان كَانَ ضَعيفًا،،'

رمؤمنان د الله په لار کې جنګېږي او کافران د طاغوت په لار کې جنګېږي، نو د شيطان ملګرو سره وجنګېږئ ،د شيطان چل بې شکه کمزوري دي...

د دې آيت د دواړو ډلو مصداق هر وخت شته، اوس هم د الله د لارې مجاهدين هم شته او د شيطان او طاغوتانو د لارې جنګيالي هم

د اوسنيو طاغوتي نظامونو او مرتدو او منافقو حکامو پۀ ملګرۍ او د هغوی د قوماندې لاندې چې پۀ هر نامه او هر چا سره جنګېږي ،هغوی د طاغوت پۀ لار کې جنګېږي او د هغوی خلاف چې د کلمــة الله د اعــلا لپــاره جنګېــږي هغـوی د الله پــه لار کـې جنګېږي.

طاغوت نه انکار او د طاغوتانو د رد لپاره ټول پېغمبران رالېږل شوي وو

- سُورة النساء : ٧٦.

روَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلَّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ، \

داو مونږ بې شکه په هر اُمت کې پېغمبر لېږلي ؤ چې د الله عبادت وکړئ او طاغوت نه ځانونه وژغورئ،

او طاغوت نه د ژغورونكيو ستاينه داسې كوي ‹روَالَّذينَ اجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللَه لَهُمُ الْبُشْرَى فَبَشِّرْ عِبَادِ الَّذينَ يَسْتَمعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبعُونَ أَحْسَنَهُ أَوْلَئِكَ الَّذينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَئِكَ هُمْ أُوْلُوا الأَلْبَابِ، آ

د اُو هغه خلک چې د طُاغوت لۀ عبادته يې ځانونه ژغورلي دي او الله ته يې رجوع کړې ده ،هغوی لپاره زېری دی نو زما هغو بندګانو ته زېری ورکړه چې خبره اوري او د ښو خبرو تابعداري کوي دوی ته الله لارښوونه کړې ده او همدوی هوښياران دي))

نو د طاغوت عبادت د هغه اطاعت دی. د اوسنيو مرتدو حاکمانو او شيطان خبره چې څوک مني او اطاعت يې کوي.د هغوي عبادت کوي.

همدارنګه ټولو معبودانو نه انکار په دې کې داخل دی لکه چې يو حديث کې داسې راځې:

#### · - سورة النحل: ٣٦.

٢- سورة الزمر: ١٧/١٨.

أبومالك أشجعي له خپل پلار طارق نه روايت كوي هغه وايي چې رسول الله فرمايلي دي: ‹‹من قال لا إله إلا الله و كفر بما يعبد من دون الله حرم ماله و دمه و حسابه على الله،، ‹‹چا چې لااله الاالله وويل او هغو معبودانو باندې يې كفر وكړ چې الله نه پرته يې عبادت كېږي، نو د هغه مال او وينه په مسلمانانو حرامه شوه اوحساب يې په الله دى،›.

د ‹‹لاالـه الاالله›› د کلمـې يـواځې لوسـتـل د مـال او وينـې د نجـات او حرمت سبب نـه جـوړېږي، بلکـه لـه نـورو معبودانـو انکـار ورسره اړين شرط دی

علامه ابن القيم رحمه الله د طاغوت معنى داسې كوي :

((الطاغوت كل ما تجاوز به العبد حده من معبود أو متبوع أو مطاع فطاغوت كل قوم: من يتحاكمون إليه غيرالله ورسوله أو يعبدونه من دون الله أو يتبعونه على غير بصيرة من الله أو يطيعونه فيما لا يعلمون أنه طاعة لله فهذه طواغيت العالم إذا تأملتها و تأملت أحوال الناس معها رأيت أكثرهم أعرض عن عبادة الله تعالى إلى عبادة الطاغوت ومن طاعة رسول الله إلى طاعة الطاغوت و متابعــته))<sup>٢</sup>

طاغوت هر هغه څه ته وايي چې بنده پرې له خپل بريده. تېر شوي وي، که هغه معبود وي، که د تابعدارۍ مشر وي او که د

- ا رواه مسلم
- ً فتح المجيد: ٣٠

#### 21

### توحيدرنا

منلو كوم شخص وي. نو د هر قوم طاغوت هغه څوك دى چې د الله او د هغه د پېغمبر له پرېكړو پرته ورته فيصلې وروړي، يايې له الله پرته عبادت كوي، يايې د الله له پلوه د دليل نه پرته تابعداري كوي، او يا يې په هغه څه كې اطاعت كوي چې هغوى په دې نه لوه ېږي چې دا د الله تعالى د طاعت حق دى نو دا د خلكو طاغوتان دي. كله چې تاپه دې كې فكر وكړ او له دې سره دې د خلكو په حالاتو كې فكر وكړ، نو دابه وګورې چې زياتو خلكو د الله تعالى له عبادت نه د طاغوت عبادت ته مخ اړولى دى او د الله د پېغمبر له طاعت نه يې د طاغوت طاعت او تابعداى ته مخه كړې ده).

## (3) یقین (باور)

د ‹‹لا إله الا الله›› د پاكې كلمې بل شرط پوخ او پياوړى باور دى، چې انسان د دې كلمې په معنى او غوښتنو پوخ او نه ماتېدونكى باور وكړي او هيڅ ډول شک او تردد پكې ونه كړي. الله تعالى فرمايي : ‹‹إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ››

· ـ سورة الحجرات: ١٥.

‹‹مؤمنان بې شکه هغه خلک دي ،چې په الله او د هغه په پېغمبر يې ايمان راوړی دی او بيا يې شک نه وي کړی او په خپلو مالونو او ځانونو يې د الله په لار کې جهاد کړی دی ،همـدوی ريښتيني دي››.

نو د ايمان له ريښتينولۍ سره دا شرط وتړل شو چې شک يې نه وي کړی او د شک په مقابل کې پوخ باور او يقين دی. نو ځکه باور د ايمان پياوړی شرط دی.

او حديث كې داسې راځي ابوهريرة، نه روايت دى چې رسول اللهﷺ وفرمايل ‹‹أشهد أن لا إله إلا الله و أيي رسول الله، لا يلقى الله بهماعبد غير شاك فيهما إلا دخل الجنة››

‹‹أشهد أن لا !! مه الا الله وأشهد أن محمد رسول الله، داسې كلمې او خبرې دي چې څوك په دې دواړو د پوخ باور سره الله سره مخ شي او هيڅ شك يې پكې نه وي كړى نو جنت ته ننووت،. او بل روايت كې راځي چې: ‹‹يشهد أن لا اله الا الله

او بل روايت کې راخي چې (ريسهنه ۲۰ و ۲۰ م. مستيقنا کا قلبه<sub>))</sub>۲

(چا چې د (لا اله الا اللہ) ګواهي وکړه او له زړه نه پرې باوري وي).

> إ- رواه البخاري. آ- رواه البخاري ومسلم.

### (4) قبول (منل)

د ‹‹لا إله إلا الله›› د پاكې كلمې بل اړين او پياوړى شرط قبول دى ،معنا داچې د دې كلمې غوښتنې بشپړې ومني او په ژبې، زړه او عمل درې واړو يې ومني او تكبر، سرغړونه، او لويي ترې ونه كړي ،ځكه چې له دې كلمې څخه د لويي كوونكيو په هكله الله تعالى فرمايي (‹إنَّهُمْ كَانُوا إذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ يَسْتَكْبُرُونَ›› ‹‹دوى ته به چې ‹‹لا إله إلا الله›› وويل شول نو لويي به يې كوله››

همدارنګه ابليس په دې پوخ باور او يقين لري او پرې پوهېږي چې له الله پرته بل حق معبود نشته او د لا لله الاالله په معنی او ګروهې ښه خبر دی او الله تعالی سره يې خبرې کړې دي، قيامت مني...... خو د لويي کولو له امله ملعون شو او يواځې عقېدې ورته ګټه ونه رسوله .

همدارنګه په اوږد خديث کې د بې ګټې زمکې مثال د هغه چا سره ورکول شوی دی چې: ‹‹من لم يرفع بذلك راسا ولم يقبل هدی الله الذي أرسلت به››۲

- · ـ سورة الصافات: ٣٥.
- رواه البخاري و مسلم.

‹‹چا چې پرې سر پورته نه کړ او د الله هغه لارښوونه يې ونه منله چې زه پرې رالېږل شوي يم،، . نو مثال يې بې ګټې زمکې غوندې دي .

## (5) إنقياد (غاړه ايښودل)

د ‹‹لا الله الا الله›› د سپيڅلې كلمې بل شرط انقياد (غاړه ايښودل او تسليمېدل، دي. تر څو چې بنده الله تعالى ته پوره غاړه كې نۀ ږدي او بشپړ تسليم نۀ شي، نو د كلمې غوښتنې او شرطونه يې پوره كړي نه دي، اګر كۀ كلمه وايي، خو چې انقياد پكې نۀ وي نو د كلمې خلاف روان دى. ‹‹قُلْ إِنِّي نُهيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ من دُون اللَّه لَمَّا رَقُلْ إِنِّي نُهيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ من دُون اللَّه لَمَّا مَانَد تعالى خپل پېغمبر ته فرمايي (دورته ووايه كله چې ماته د خپل رب له لوري څرګند دليلونه راغلل، نو زۀ لۀ دې منع شوى يم چې د هغو معبودانو عبادت وكړم چې لۀ الله پرته يې تاسو رابلئ او ماته پۀ دې امر شوى دى چې د ټولو خلكو رب ته غاړه كېدم››

ا- سورة المؤمن: ٦٦.

توحيدرنا او شرک تیاری دی 71 او فرمايي : ‹‹وَمَن يُسْلَمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّه وَهُوَ مُحْسَنٌ فَقَد اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُتْقَى وَإِلَى اللَّه عَاقبَةُ الْأُمُونِ، ( ‹‹ او چا چې خپل مخ الله ته تسليم کړ او هغه نېکوکار ؤ نو هغهٔ بې شکه غښتلې غړۍ ونيوه او د ټولو کارونو پايلي الله پورې ارەلرى... او فرمايي : (وأأنيبُوا إلى رَبِّكُمْ وأَسْلمُوا لَهُ) ، (خپل رب ته راستانهٔ شئ او هغه ته غاړه کېدئ)). او فرمایی: ‹‹فَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحدٌ فَلَهُ أَسْلَمُوا وَبَشِّر الْمُخْبِتِينَ›› «ستاسو معبود يو معبود دی نو يواځي همغه ته غاړه کېدئ او غاړه ايښودونکو ته زېري ورکړه...

## (٦) إخلاص (د زړه سپينوالي او نږه توب)

د ‹‹لا اله الا الله›› دسپېڅلې کلمې بل شرط اخلاص ‹نږه والي، دې ،څوک چې کلمه ووايي هغه د الله تعالى نږه بنده شي او

- ِ سورة لقمان: ٢٢.
- ·- سورة الزمر: ٤٠.
- "- سورة الحج: ٣٤.

او شرک تیاری دی

74

توحيدرنا

دا نږه توب هله نږه بلل کېږي چې الله تعالى سره هيڅ ډول شريک ونه ګڼل شي او الله ته په بندګۍ او عبادت کې هيچا ته ونډه ورنه کړي الله سبحانه وتعالى سره به نه په ذات، نه په عبادت او نه په نومونو او صفتونو کې څه شريک ګڼي.

د اخلاص څه دليلونه وروسته د عبادت په لومړي شرط کې هم راروان دي.

> او الله سبحانه وتعالى فرمايي : ((فَاعْبُد اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ)،

(رنو د اَللَّه عبادتَ په داسې حال کې وکړه چې يواځې همغه ته دې طاعت او عبادت نږه کړی وي)) او فرمايي (روَمَا أُمرُوا إلاَّ لَيَعْبُدُوا اللَّهَ مُحْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ))<sup>۲</sup> (راو دوی ته يواځې په دې امر شَوی دی چې په داسې حال کې د الله عبادت وکړي چې همغۀ ته يې عبادت او طاعت نږه کړی وي))

او حديث كي راځي چې رسول اللهﷺ وفرمايل ‹‹إن الله حرم على النار من قال: لا إلـــه إلا الله يبتغـــي بــــذلك وجـــه الله عـــزوجل،: ٢

> ' ـ سورة الزمر: ٢. ' ـ سورة البينة: ٥. ' ـ رواه البخاري ومسلم.

(الله هغه څوک په اور حرام کړی دی چې (لا اله الاالله)، يې ويلي وي او په دې دالله عزوجل مخ او رضا لټوي)).

73

(۲) محبت (مینه)

د ‹‹لا اله الا الله›› د پاکې کلمې بل پياوړى او غښتلى شرط مينه ده چې مؤحد مؤمن به الله تعالى سره داسې پياوړې، سوچه او نږه مينه کوي چې په دې مينې کې به هيڅوک نه شريکوي، ځکه چې دا خپل معبود سره مينه ده ،که دا ډول مينه بل چا سره وشي «رلا اله الا الله»، ړنګوي. الله تعالى فرمايي ‹‹وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ من دُون الله أَندَاداً يُحبُّونَهُمْ

‹رَوَّمَنِ النَّاسِ مَن يَتَحَدُ مَن دُوْلُ اللَّهِ الدَّادَا يَجِبُونَهُۥ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَشَدُّ حُبًّا لَلهُ›،

«او له خلكو ځينې داسې دي چې له الله پرته نور شريكان نيسي او هغوى سره داسې مينه كوي لكه الله سره او مؤمنان الله سره ډېره پياوړې مينه كوي».

الله الله الله محبت له مقتضياتو او غوښتنو نه د هغه د پېغمبر او مؤمنانو سره مينه او د هغه اله دښمنانو سره دښمني هم

ده. په دې هکله قرآن او حديثو کې زيات نصوص دي زمونږ کتاب: ‹‹ملګري او غليمان›› وګورئ په همدې موضوع ليکل شوي دي.

## (٨) صدق (ريښتينولي)

د ‹‹لا إله إلا الله›› د سپېڅلې كلمې بل شرط ‹‹صدق›› ريښتينولي ده. څوک چې دا پاکه کلمه وايي، په معنا يې پوهېږي او په دې د ګروهې دعوه کوي، نو هغه به په دې خپلې دعوې کې بشپړ ريښتوني وي او که ريښتوني نه وي نو هغه منافق بلل کېږي او د نفاق او منافقینو په هکله د قرآن او حدیثو زیات نصوص راغلي دي چې هغه د دې شرط دليلونه دي. او الله تعالى فرمايي: ‹‹فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ›› ‹‹نو الله به هرو مرو، خامخا هغه خلک په ګوته کړي چې ريښتيا يې ويلي دي او دروغجنان به هم هرومرو ، خامخا په ګوته کري). او الله تعالى فرمايي : «وَكُونُواْ مَعَ الصَّادقينَ» ٢ < <ر يښتينو سره ملګري شئ»).

> '- سورة العنكبوت: ٣. '- سورة التوبة: ١١٩.

توحيدرنا

او حديث كي راځي معاذبن جبل رضي الله عنه نه روايت دى چې رسول الله فرمايلي دي ((ما من أحد يشهد أن لا إله إلا الله و أن محمدا عبده ورسوله صدقا من قلبه إلا حرمه الله على النار)). (

‹‹هر چا چې د زړه له ريښتينولۍ نه د ‹‹لا إله الاالله›› او د دې ګواهي وکړه چې محمدﷺ د الله بنده او د هغه پېغمبر دی ،نو الله هغه په اور حرام کې››.

د ريښتينولۍ شرط خودومره څرګند او پياوړی دی چې هر څوک پرې پوهېږي، تر دې چې ماشومان هم پرې پوهېږي.

# (9) إستقامت (تر اخره ټينګ پاتې کېدل)

نهم او د دې ټولو راټولوونکی، پياوړی کوونکی او ساتونکی شرط ((استقامت)) دی استقامت دې ته وايي چې د ((لا اله الا الله)) په ټولو بنسټونو او شرطونو باندې تر مړينې ټينګ پاتې شې او هيڅ تردد او شک پکې ونه کړې او نه ترې ستون شې دا شرط نور شرطونه داسې راټولوي، ټينګوي او ساتي لکه د ګلونو يوه ښکلې غونچه او ګېډۍ چې په يو غښتلي تار او مزي راوتړې او سره ټينګ يې کړي. داستقامت په هكله الله تعالى فرمايي ‹‹إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلاَئِكَةُ أَلاَّ تَخَافُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ›، '

(هغه خلک چې ويې ويل زمونږ رب الله دی او بيا په دې ټينګ شول نو په هغوی پرښتې راښکته کېږي چې مه وېرېږئ، مه خپه کېږئ او په هغه جنت خوشحاله شئ چې تاسو سره يې ژمنه کېده))

- او الله سبحانه وتعالى فرمايي:
- رَانَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلاَ حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخُزَنُونَ).

((هغه خلک چې ويې ويل: زمون رب الله دی او بيا په دې ټينګ شول نو نه به په هغوی وېره وي او نه به هغوی خپه کېږي)) همدارنګه فرمايي (روَاڠبد رَبَّكَ حَتَّى يَأْتيَكَ الْيَقينُ)) (روَاڠبد رَبَّكَ حَتَّى يَأْتيَكَ الْيقينُ)) (رتر هغه د خپل رب عبادت وكړه چې مړينه درته راشي)) همدارنګه أبو عمرو وايي د ما رسول الله ته وويل چې ماته په اسلام كې داسې يوه پخه خبره راوښيه چې له تا پرته هيچا نه

> ا - سورة حم السجدة (فصلت): ٣٠. أ- سورة الاحقاف: ١٣. - سورة الحجر: ٩٩.

### 77

د هغې په هکله پوښتنه ونه کړم. هغه وفرمايل «قل امنت بالله ثم استقم». ( ا استقم». ا

دووايه چې ماپه الله ايمان راوړي دي او بيا په دې ټينګ پاتي شه...

نو کله چې د ‹‹لا اله الا الله›› په ويونکي کې دا نهه شرطونه بشپړ شي، بيا يې د ويونکي عقيده د الله تعالى په توحيد پياوړې او پخه شي، بيا د دغه پياوړې، درندې او سپيڅلې کلمې ‹‹لا اله الا الله›› په هغه پياوړتيا کره پوره ګروهمن شي چې حديث کې يې دروندوالى او پياوړتيا داسې راغلې ده:

عن أبى سعيد الخدرى قال: قال رسول الله ( قال : ( قال موسى: يارب! علمنى شيئاً أذكرك وأدعوك به. قال، ( قل يا موسى ( لا إله إلا الله)، قال: يا رب! كل عبادك يقولون هذا. قال: ( يا موسى لو أن السماوات السبع و عامرهن غيري والأرضين السبع فى كفة و لا إله إلا الله فى كفة، مالت بحن لا إله إلا الله فى كفة، مالت بحن لا إله إلا الله أي

أبو سعيد خدري، نه روايت دى چې رسول الله فرمايلي دي: ‹‹ موسى ه الله تعالى ته وويل اى زما ربه؛ داسې څه راته رازده كړه چې تا پرې يادوم او تاپرې رابلم. الله تعالى ورته وفرمايل ‹‹اى موسى؛ ‹‹لا اله الا الله›› وايه›› هغه وويل: ‹‹اى زما ربه؛ دا خو

- ٔ ـ رواه مسلم.
- ٦- رواه إبن حبان و الحاكم.

ستا ټول بندګان وايي هغه وفرمايل ‹‹ای موسی که دا اوه اسمانونه او له ماپرته د هغو اوسېدونکي او دا اوه ځمکې د تلې په يوه پله کې شي او ‹‹لا اله الا الله›› په بله پله کې شي نو ‹‹لا اله الا الله›› به پرې درنده شي››

نو ‹‹لا اله الا الله›› د توحيد هغه پياوړې، سپېڅلې او درنده کلمه ده چې د الله تعالى د ټولو مخلوقاتو نه درنده ده او دا ځکه چې په دې کې ددې ټولو د خالق يو والى نغښتى دى.

د سپېڅلې کلمې نومونه

د ‹‹لا إله إلا الله›› د كلمې ډېر نومونه دي چې ځينې يې دادي. ١- الكلمة الطيبة ‹پاكه كلمه›. ٢- كلمة التوحيد ‹د الله تعالى د يو والي كلمه›. ٣- كلمة الإخلاص ( د نږه توب كلمه). ٩- كلمة الإحسان (د ښېګړې او سپېڅلتيا كلمه). ٢- كلمة العدل (د انصاف كلمه). ٢- كلمة الحق (د حق كلمه). ٩- القول الطيب ‹پاكه خبره).

۱۰- الكلمة الثابتة (جوته **خبره**). ١١- الكلمة الباقية (پاتې كېدونكې كلمه). ۱۲- كلمة السواء (د برابرۍ كلمه). ۱۳- کلمة التقویٰ (د پرهېزګارۍ کلمه). ۱۴-كلمة النجاة ( د خلاصون كلمه). ۱۵-کلمة الله العليا ( د الله تعالى هسكه كلمه). ۱۲- كلمة العهد (د تړون كلمه). **۱۷- المثل الأعلى (لوړ او هسک ساری**). ۱۸ کلمة الإستقامة (د ټينګار، غښتلتيا او ټينګ پاتي کېدو كلمه ۱۹- الصراط المستقيم (سمه لار). ۲۰- مقاليد السماوات و الأرض د اسمانونو او ځمكې كونجياني. ۲۱-کلمة الحسني (د ښکلا او سپېڅلتيا ښکلي او پاکه کلمه). ۲۲- القول السديد (سمه غښتلې او پياوړې خبره). ۲۳- كلمة الصدق (د ريښتينولۍ كلمه) ۲۴- الدين الخالص (نږه دين). ۲۵ - العروة الوثقى (غښتلې او پياوړې غړۍ) ۲۲- كلمة البر (د نېكۍ كلمه). ٢٧- القول الثابت (پياوړې، جوته او ثابته وينا) ۲۸ - أفضل الذكر ‹تر ټولو ښه او كره يادونه›. ۲۹ - بطاقة المؤمن ( د مؤمن پېژند پاڼه (کارډ).

| او شرک تيارې دي                      | ٧٠                             | توحيد رڼا                             |
|--------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------------|
|                                      |                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|                                      |                                | ۳۰- أحسن القول ( تر ټول               |
| . (4                                 | بانه وتعالى كلمه               | ٣١- كلمة الله (د الله سبح             |
| سحيحو احاديثو کې                     | په قرآن کريم او م              | او دا ټول نومونه                      |
| نەخيستل                              | صار له کبله راوا،              | ثابت دي چې مونږ د اختو                |
| , ته د الوهيت د اثبات نه             | واځې الله تعالی                | قرآن كريم ټول ي                       |
|                                      | -                              | ډک دی خو مونږ ځينې آي                 |
|                                      |                                | الله تعالى فرمايج                     |
| فُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ»         |                                |                                       |
| ى لهٔ هغهٔ پرته بل معبود             |                                |                                       |
| الوروونكى دى).                       | ان او خورا زيات                | نشته چې ډېر زيات مهرب                 |
|                                      | ·<br>• هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّو | الله لا إلَه وَالله                   |
| پرته بل معبود نشته چې                | دی چې لهٔ هغهٔ                 | ر <b>ا</b> لله هغه ذات د              |
|                                      | دى).                           | ژوندی او تدبیر کوونکی                 |
| مِ كَيْفَ يَشَاء لاَ إِلَــهَ إِلاَّ | رُكُمْ فِي الأَرْحَارِ         | (هُوَ الَّذِي يُصَوِّ                 |
|                                      |                                | هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ،،"         |
| د مور پهٔ خېټو کې داسي               | دی چې تاسو ته                  | رو <b>هغه هغه ذا</b> ت و              |

صورتونه دركوي چې خوښه يې شي له هغه پرته بل معبود نشته چې غالب او د حکمت څښتن دی..

> ا ـ سورة البقرة : ١٦٣. ·- سورة البقرة: ٥٥٠. سورة أل عمران: ٢. - سورة آل عمران: ٦.

رشَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لاَ إِلَــهَ إِلاَّ هُوَ وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُوْلُواْ الْعِلْمِ فَآئِمَاً بِالْقِسْطِ لاَ إِلَــهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ»

رالله ګواه دی حقيقت دا دی چې لۀ هغۀ پرته بل معبود نشته پرښتې او پۀ انصاف ولاړ د علم خاوندان هم ګواهي کوي لۀ هغۀ پرته بل معبود نشته چې غالب او د حکمت څښتن دی،)

(لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ ثَالِتُ ثَلاَثَة وَمَا مِنْ إِلَــه إِلاَّ إِلَــةٌ وَاحدٌ وَإِن لَّمْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسََّنَّ الَّذِينَ كَفَرُواًْ مَنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ),

( هغو خلکو بې شکه کفر کړی دی چې وايي الله بې شکه د دريو دريم دی. او له يو معبود پرته بل کوم معبود نشته او که هغوی لهٔ هغو خبرو منع نهٔ شي چې وايي يې خامخا به هغوی کافرانو ته دردناک عذاب ورسېږي))

«وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنتَ قُلتَ لِلنَّاسِ اَتَّخذُونِي وَأُمِّيَ إِلَــهَيْنِ مِن دُونِ اللَّه قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ»."

الله د مريم زوى عيسى ته، وويل آيا تا خلكو ته ويلي دي چې زه او زما مور له الله پرته دوه

- ا۔ سورة آل عمران: ١٨.
  - أ\_سورة المائده ٧٣.
  - ". سورة الماندة: ١١٦.

معبودان ونيسئ؟ هغۀ وويل تۀ پاک يې ماته دا اختيار نشته چې هغه څه ووايم چې زما حق نه دی، کۀ ما ويلي وي نو تۀ پرې پوه يې زما په زړۀ کې چې څۀ دي ته پرې پوهېږې او ستا په نفس کې چې څۀ دي زه پرې نۀ پوهېږم ،بې شکه ته چې يې يواځې همدا تۀ پۀ پټو ډېر زيات پوه يې))

‹‹قُلْ أَيُّ شَيْء أَكْبَرُ شَهَادةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدٌ بِيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا الْقُرْآنُ لأُنذرَكُم به وَمَن بَلَغَ أَئِنَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللَّهِ آلِهَةً أُخْرَى قُل لاَّ أَشْهَدُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَــةٌ وَاحِدٌ وَإِنَّنِي بَرِيءٌ مَّمَّا تُشْرِكُونَ، (

(رورته ووايه چې پۀ ګواهۍ کې څه شی ډېر لوی دی؟ ورته ووايه چې زما او ستاسو پۀ منځ کې الله ګواه دی. او ماته د دې قرآن وحې د دې لپاره شوې ده چې تاسو او هغه خلک پرې ووېروم چې چا ته رسېدلی وي آيا تاسو خامخا ګواهي کوئ چې الله سره نور معبودان دي؟ ورته ووايه چې زۀ خو د دې ګواهي نۀ کوم ورته ووايه حقيقت دا دی چې هغه يو معبود دی او زۀ بې شکه لۀ هغو معبودانو څخه بېزار يم چې تاسو يې ورسره شريکوئ). ((قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ اللّهُ سَمْعَکُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَحَتَمَ عَلَى قُلُوبکُم مَّنْ إِلَه هَ غَيْرُ اللّه يَأْتيکُم به انظُرْ کَيْفَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ تُمَّ هُمْ يَصْد فُونَ...٢

- سورة الاتعام: ١٩.
  - سورة الانعام: ٤٦.

توحيدرنا

((ورته ووايه: ماته دا ووايئ چې که الله ستاسو غوږونه او سترګې واخلي او ستاسو په زړونو مهر ولګوي نو له الله پرته به بل کوم معبود وي چې تاسو ته دا شيان راوړي؟ وګوره چې مون څرنګه آياتونه بيانوو خو دوی بيا هم سرغړونه کوي)) ((لا إلَــهَ إلاَّ هُوَ خَالِقُ کُلَّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى کُلَّ شَيْءٍ وَکَيلٌ)) ((له الله پرته بل معبود نشته چې د هر شي پيدا کوونکی دی ،نو د هغهٔ عبادت وکړئ او هغه د هر شي ذمه وار دی)).

‹‹اتَّحَدُواْ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُون اللّه وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمرُواْ إِلاَّ لِيَعْبُدُواْ إِلَـــهًا وَاحِدًا لاَّ إِلَـــهَ إِلاَّ هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ<sub>»</sub>؟

«دوى خپل علماء، پيران او د مريم زوى مسيح له الله پرته پهٔ ربوبيت نيولي دي ،او دوى ته يواځې د دې امر شوى دى چې د يو معبود عبادت وكړي، لهٔ هغهٔ پرته بل معبود نشته هغه لهٔ هغو شريكانو پاك دى چې دوى يې ورسره شريكوي» الله تعالى موسى عليه السلام ته وفرمايل

‹‹إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلاَةَ لِذِكْرِيِ».٣

> ' - سورة الانعام: ١٠٢. '- سورة التوبة: ٣١. '- سورة طه: ١٤.

| ربی شکه زه الله یم له ماپرته بل معبود نشته نو زما عبادت                               |             |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| زماً د ياد لپاره لمونځ وکړه››                                                         |             |
| ټولو پېغمبرانو د يو الله عبادت ته بلنه ورکړې ده او دا ځکه                             |             |
| بادت په مسئله کې زيات خلک ښويېږي او بې لارې کېږي.                                     |             |
|                                                                                       | چې د ح      |
| ى فرمايي                                                                              | الله تعال   |
| لا ما الله الله الما الما الما الما الما                                              |             |
|                                                                                       | 5           |
| اعْبُدُونِ» \                                                                         | וַע וו נ    |
| <br>راو مونږ چې تا نه مخکې هر پېغمبر لېږلي دي هغه ته مو                               |             |
| له چې لهٔ ما پرته بل معبود نشته نو زما عبادت وکړئ».                                   | وحې کو      |
| ‹‹لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُرِحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللَّهَ مَا |             |
| إِلَهِ غَيْرُهُ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ، ٢                   | لَكُم مِّــ |
|                                                                                       | ت کی مر     |
| (مونزُ بې شكه نوح خپل قوم ته لېږلى ؤ نو هغهٔ وويل اى                                  |             |
| مه د الله عبادت وكړئ تاسو لپاره له هغه پرته بل معبود                                  |             |
| ې شکه زه په تاسو د لوی عذاب له راتګه وېرېږم).                                         | نشته بح     |
| ِ<br>‹‹وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللَّهَ مَا لَكُم   |             |
| له غَيْرُهُ أَفَلاً تَتَّقُونَ،"                                                      | مِّ. الَـــ |
|                                                                                       | ص ب         |

.

٧۴

'- سورة الانبياء: ٢٠. '- سورة الاعراف: ٥٩.

توحيدرنا

"- سورة الاعراف: ٥٠.

توحيدرنا

(او عاديانو ته مو د هغوی قومي: هود لېږلی ؤ هغه وويل: ای زما قومه د الله عبادت وکړئ تاسو لپاره له هغه پرته بل معبود نشته نو آيا تاسو خپل ځانونه نه ژغورئ؟)).

روَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَــهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءتْكُم بَيِّنَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ ››\

«او ثموديانو ته مو د هغوى قومي: صالح لېږلى ؤ هغهٔ وويل: اى زما قومه د الله عبادت وكړئ تاسو لپاره لهٔ هغهٔ پرته بل معبود نشته تاسو ته بې شكه د خپل رب لهٔ لوري څرګند دليل راغى».

‹روَإِلَى مَدْيَنَ أَحَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَــه غَيْرُهُ قَدْ جَاءتْكُم بَيِّنَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ فَأَوْفُواْ الْكَيْلَ وَالْميزَانَ وَلاَ تَبْخَسُواْ النَّاسَ أَشْيَاءهُمْ وَلاَ تُفْسِدُواْ فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاَحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ،؟

(راو مدين ته مو د هغوی قومي: شعيب لېږلی ؤ هغۀ وويل ای زما قومه د الله عبادت وکړئ تاسو لپاره لۀ هغۀ پرته بل معبود نشته، تاسو ته بې شکه د خپل رب لۀ لوري څرګند دليل راغی نو پيمانه او تول پوره کړئ او خلکو نه د هغوی شيان مۀ کموئ او پۀ زمکه کې ددې د اصلاح نه وروسته فساد مۀ کوئ ،کۀ تاسو مؤمنان يئ نو دا تاسو لپاره غوره ده))

'- سورة الاعراف: ٧٣.

ا- سورة الاعراف: ٨٥

او زمونز آخري پېغمبر خاتم النبين و المرسلين محمد ملح ته هم الله امر كوي چې: ( قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ الله إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ لا إِلَـــة إِلاَّ هُوَ يُخيــي وَيُمْيتُ فَآمنُواْ بالله ورَسُوله النَّبِيِّ الأُمِّيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ)، (

‹‹ورته ووايه چې اى خلكو حقيقت دا دى چې زه تاسو ټولو لپاره د هغه الله له لوري پېغمبر يم چې د اسمانونو او زمكې اختيار يواځې د هغۀ دى، لۀ هغۀ پرته بل معبود نشته، هغه مړۀ كول او ژوندي كول كوي ،نو پۀ الله او د هغۀ پۀ هغه نالوستي پېغمبر ايمان راوړئ چې په الله او د هغه پۀ خبرو ايمان او باور لري او د دې لپاره چې سمه لار ومومئ ،د هغۀ تابعداري وكړئ››.

نو ‹‹لا اله الا الله›› د توحيد هغه پاکه کلمه ده چې ټول پېغمبران د دې د رسولو لپاره رالېږل شوي وو، دهمدې کلمې په ويلو او د همدې د غوښتنې سره سم عقيده انسان د کفر او شرک له تپو تيارو راباسي او د اسلام په رڼا او روښانه لار يې ورسموي، همدا کلمه د هر عبادت لپاره يو پوخ او پياوړی بنسټ دی، د همدې کلمې د منلو لپاره د منکرانو په خلاف جهاد فرض شوی دی، همدا کلمه ده چې ډېر نږدې سره بېلوي او ډېر لرې سره رانږدې کوي، د همدې کلمې په منلو انسان له دنيوي او اخروي بدمرغيو،

#### ٧V

#### توحيدرنا

بې لاريو، کړاوونو او کږو وږو نه ژغورل کېږي او د نېکمرغۍ، پاکۍ او خوشحالۍ په سمې او سپيڅلې لار روانېږي او د همدې کلمې په منلو انسان د کرامت، پت، عزت، عفت، عصمت، ننګ، غيرت، عزيمت، سپېڅلتيا، مېړانې، مروئت، سيادت، حرمت، حريت، اخلاقو او آدابو لوړو پوړيو باندې هسکېږي، د ناپوهۍ او جهل له تيارو د علم او تهذيب رڼا ته راوځي......

څرنګه چې هغوی عرب وو او د ‹‹لا اله الا الله›› په معنا پوهېدل نو ځکه يې انکار وکړ، او دا له دې امله چې په ‹‹لا اله الا الله،، باندې د هغوی ټول معبودان، بوتان، باباګان، منجاوري او ملنګي ړنګېده او د يو الله توحيد پاتې کېده او دا خبره د هغوی د عناديانو پهٔ زړهٔ نه ځايېده، نو ځکه يې د دغه سپېڅلې کلمې د منلو نه انکار وکړ زمونږ د زماني قبرپرستان چې د هرې ستونزې د حل او د ګټې د لاس ته راوړلو لپاره يې په قبرونو ګومبزې جوړې کړې دي، جنډې يې پرې لکې کړې دي، منجاوران او ملنګان پکې ناست دي، خوردې او شکرانې راټولوي، منښتې او نذرونه ورته راځی او د شرک، کفر او بدعملۍ مرکزونه یې جوړ کړي دي. قبرونو نه يې روغتونونه جوړ کړي دي او د ناپوهو وګړيو ګروهي (عقيدي) او صحتونه يې ړنګ ، تباه او برباد کړل، کهٔ د «لا اله الا الله») په معنا يوه شي نو يا به يې په منلو سم نږه مؤحدين شي او يابه له عناده کلمه پرېږدي او بيا به يې نه وايي، ځکه چې د ‹‹لا اله الا الله) سپېڅلي او پاکه کلمه د توحيد کلمه ده او د دې په معنا باندې دا ټول زيارتونه، باباګان، منجاوران، ملنګان، منښتې او

او شرک تيارې دي ٧٨ توحيدرنا نذراني، خوردې او شکراني، جنډې او ګومبزې، طاغوتان او وضعي قوانين، تعويذونه، بندونه، كونجكي، مرۍ، كوډې او نور ټول شر کونه او خرافات ړنګېږي او لهٔ منځه ځي. عبادت د الوهيت په ترڅ کې هم راغلي دي او د عبادت په · نوم هم پهٔ قرآن کريم کې ځاي پهٔ ځاي څرګند شوي او يواځې د الله تعالى حق ګڼل شوي دي. الله تعالى د فاتحې په سورت کې مونږ ته لارښوونه کوي چې تل او د هر لمانځه په هر رکعت کې ووايو چې: رإِيَّاكَ نَعْبُدُ وإِيَّاكَ نَسْتَعينُ<sub>))</sub> ( ای الله مونږ یواځې ستا عبادت کوو او یواځې له تا مرسته غوارو». (يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ، رای خلکو د دې لپاره چې خپل ځانونه وژغورئ ،د خپل هغه رب عبادت وکړئ چې تاسو او هغه خلک يې پيدا کړي دي چې لەتاسو مخكى وو» (وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَني إسْرَائِيلَ لاَ تَعْبُدُونَ إلاَ اللَّهَ وَبِالْوَالدَيْنِ إحْسَاناً وَذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُواْ للنَّاس حُسْناً وَأَقيمُواْ الصَّلاَةَ وَآثُواْ الزَّكَاةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ إلاَّ قَليلاً مِّنكُمْ وَأَنتُم مِّعْرِضُونَ،) إ

- · سورة الفاتحه: ٥.
- َ ـ سورة البقرة: ٢١. - سورة البقرة: ٨٣.

## ۷٩

توحيد رڼا

راو هغه وخت ته پام وکړئ چې مونږ له بني اسرائيلو نه 🗤 کلکه ژمنه واخیسته <del>پ</del>ې تاسو به له الله پرته د هیچا عبادت نهٔ كوئ مور او پلار. خپلوانو،، يتيمانو او بي وزلانو سره به ښېگړه کوئ، خلکو ته ښهٔ خبره وکړئ، کره پوره لمونځ وکړئ او زکات ورکړئ بيا په تاسو کې له لږو پرته نورو شا کړه او تاسو مخ اړوونکي وئ. «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُلُواْ من طَيِّبَات مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُواْ للَّه إن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ، \ رای مؤمنانو له هغو پاکو شیانو خورئ چی مونږ درکړي دي او که يواځي د الله عبادت کوئ نو د هغه شکر وکړئ، رِإِنَّ اللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَـــذَا صرَاطٌ مُسْتَقيمٌ»<sup>٢</sup> رالله بی شکه زما او ستاسو رب دی نو د هغهٔ عبادت وكرئ همد اسمه لاره ده... رِلَن يَسْتَنكفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْداً لَّلَّه وَلاَ الْمَلآئكَةُ الْمُقَرَّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إلَيه جَميعًا)، «مسيح هېڅکله له دې سرغړونه نه کوي چې د الله بنده وي، او الله ته نږدې پرښتې هم دا بده نه ګڼي او چاچې د الله لهٔ

- · ـ سورة البقرة: ١٧٢.
- `ـ سورة آل عمران: ٥١.
- "- سورة النساء: ١٧٢.

توحيد رڼا ٨٠ او شرک تيارې دي

عبادت څخه سرغړونه وکړه نو ډېر زر به يې خپل ځان ته ټول را ټول کړې».

<<br/>
<br/>
<

(ورته ووايه آيا تاسو له الله پرته د هغو معبودانو عبادت کوئ چې نه تاسو ته د ضرر رسولو واک لري او نه د ګټې، او الله ډېر ښه اورېدونکي او ډېر پوه دي)

‹ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لا إِلَــهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلِ›، ·

(دا ستاسو رب دی لهٔ هغهٔ پرته بل معبود نشته چې د هر شي پيدا کوونکی دی نو د هغهٔ عبادت وکړئ او هغه په هر شي څارونکی دی)).

‹‹أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ اللَّهَ إِلَّنِي لَكُم مِّنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ›،

دله الله پرته به د بل چا عبادت نه کوئ زه بې شکه تاسو

لپاره د هغهٔ له لوري وېروونکی او زېری ورکوونکی یم» ‹(قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكٌ مِّن ديني فَلاَ أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّه وَلَــكِنَ أَعْبُدُ اللَّهَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمَؤْمِنِينَ»

- ا ـ سورة الماندة: ٧٦.
- [- سورة الانعام: ١٠٢.
  - ¶₋ سورة هود:۲. }
- '۔ سورة يونس: ١٠٤.

#### ۸١

«ورته ووايه: اى خلكو؛ كه تاسو زما د دين په هكله په شک كې يئ نو زۀ د هغو معبودانو عبادت نه كوم چې تاسو يې لۀ الله پرته عبادت كوئ. زه خو يواځې د هغه الله عبادت كوم چې تاسو مړۀ كوي او ما ته امر شوى دى چې لۀ مؤمنانو څخه شم».

‹‹وَلِلَّه غَيْبُ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ وَإِلَيْه يُرْجَعُ الأَمْرُ كُلَّهُ فَاعْبُدْهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ››

‹‹ او د اسمانونو او زمکې پټ رازونه يواځې الله لپاره دي او يواځې هغۀ پورې ټول کارونه اړه لري، نو د هغۀ عبادت وکړه او پۀ هغۀ خپل ځان وسپاره او ستا رب لۀ هغو کړو ناخبره نه دی چې تاسو يې کوئ››

‹‹ او دوى ته يواځې د دې امر شوى ؤ چې پۀ داسې حال كې د يو الله عبادت وكړي چې هغۀ ته يې طاعت نږه كړى وي، باطل نه حق ته راګرځېدونكي وي، پوره كره لمونځ وكړي او زكات وركړي او دا پياوړى دين دى››

نو مؤحد او مؤمن به د يو الله عبادت کوي او لۀ هغه سره به د هغۀ په مخلوق کې هيڅوک او هيڅ شی هيڅکله نۀ شريکوي او په دې سربېره به د مشرکانو او د هغوی د معبودانو نه د برائت او بېزارۍ اعلان هم کوي.

- ـ سورة هود: ١٢٣.
  - سورة البينه: ٥.

٨٢

الله تعالى فرمايي ((لَقَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَاوَ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنَ دُونَ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَعْضَاء أَبَدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ ).

(رتاسو لپاره بې شکه پۀ ابراهيم او هغه سره مؤمنانو کې ښۀ اقتد اده چې کله هغوی خپل قوم ته وويل مونږ بې شکه تاسو او ستاسو له هغو معبودانو څخه بېزار يوو چې تاسو يې له الله پرته عبادت کوئ مونږ لۀ تاسو انکار کړی دی او زمونږ او ستاسو تر منځ تل تر تله تر هغۀ دښمني او کينه څرګنده شوې ده تر څو چې تا سو پۀ يو الله ايمان راوړئ».

او د الله سبحانه وتعالى عبادت به تل ترتله او تر مرمه كېږي الله تعالى خپل آخري پېغمبر محمد رسول الله ته فرمايي (رواغبُد رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ)، (راو تر هغه د رب عبادت وكړه چې مرم درته راشي))

> لمسورة الممتحنة: ٤. لمسورة الحجر: ٩٩.

#### ۸۳

يعقوب الله خيلو بچو ته د الله تعالى د عبادت كولو وصيت كوي الله تعالى فرمايي (أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاء إذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إذْ قَالَ لَبَنيه مَا تَعْبُدُونَ من بَعْدي قَالُواْ نَعْبُدُ إلْهِكَ وَإِلْهُ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلْـــهَا وَاحدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ، ﴿ آیا تاسو حاضر وئ چې کله یعقوب ته مرګ راغی؟ کله چې هغهٔ خپلو بچو ته وويل: تاسو به لهٔ ما وروسته د څهٔ شي عبادت كوئ؟ هغوى وويل: مونز به ستا د معبود او ستا د پلرونو: ابراهيم، اسماعيل او اسحاق د معبود عبادت کوو چې يو معبود دي او مونږ يواځي هغهٔ ته غاړه ايښودونکي يوو». او يواځي انسانان نه بلکه انسانان او پېريان ټول د الله د عبادت لياره ييدا شوى دى. الله تعالى فرمايي ا (رومَا خَلَقْتُ الْجنَّ وَالإنسَ إلاَّ لَيَعْبُدُونَ›، <br/>راو مونږ پېريان او انسانان يواځې د دې لپاره پيدا کړي دي چې زما عبادت و کړي... او هر پېغمبر چې الله سبحانه وتعالى كوم امت ته لېږلى ؤ نو هغوي يې د الله عبادت ته رابللي وو. الله تعالى فرمايي :

- ا ـ سورة البقرة: ١٣٣.
- ٢ ـ سورة الذاريات: ٥٦.

‹‹وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ)، \ ، او مونږ بې شکه په هر امت کې په دې خبره پېغمبر لېږلي ؤ چې د الله عبادت وکړئ او طاغوت نه خپل ځانونه وژغورئ. د ‹‹طاغوت›) معنا او ډولونه وروسته د ‹‹تحاکم›) پهٔ بحث کې راځي او مخکې د کلمې په شرطونو کې هم تېره شوه. او الله تعالى رسول الله 🗱 ته فرمايي : (قُلْ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ وَلا أُشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُو وَإِلَيْه مَآبِ، <<p>(ورته ووايه: ماته بې شکه امر شوی دی چې د الله عبادت وكړم او هغهٔ سره شريک پيدا نهٔ کړم يواځي هغهٔ ته خلک رابلم او يواځي همغهٔ ته د ورګرځېدو ځاي دي... او فرمايي : (وَيَعْبُدُونَ من دُون الله مَا لاَ يَمْلكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ السَّمَاوَات وَالأَرْض شَيْئًا وَلاَ يَسْتَطيعُونَ، ٢ راو دوى له الله پرته د هغو عبادت كوي چې دوى لپاره له ر اسمان او زمکې څخه د هيڅ روزۍ واک نۀ لري او نۀ څۀ کولي شى)).

- ا سورة النحل: ٣٦.
- ا ـ سورة الرعد: ٣٦.
- <sup>1</sup> سورة النحل: ٧٣.

او فرمايي: ‹‹وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عندَكَ الْكَبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كَلاَهُمَا فَلاَ تَقُلَ لَّهُمَآ أُفٍّ وَلاَ

يبتن مِنْكَ اللهُ مَا قَوْلاً كَرِيمًا، إو كَارَهُما كَارَ تَقُلُ لَهُمَا أَفَ وَ تَنْهَرْهُمَا وَقُلُ لَّهُمَا قَوْلاً كَرِيمًا، \

((او ستا رب پرېكړ، كړې د، چې لۀ هغۀ پرته به د بل هېچا عبادت نۀ كوئ او مور او پلار سره به ښېكړ، كوئ كۀ تاسره پۀ هغوى كې يو يا دواړ، زړبودۍ ته ورسېدل نو بيا ورته مۀ د اندېښنې خبره كوه او مۀ يې رټه او دواړو ته د احترام خبرې كوه)) اندېښنې خبره كو، او مۀ يې رټه او دواړو ته د احترام خبرې كوه) (( وَ إِنَّ اللهُ رَبّيْ وَرَبَكُمْ فَاعْبُدُونُهُ هَذَا صِرَاطٌ مسْتَقَيْم ))<sup>٢</sup> (( او الله بې شكه زما او ستاسو رب دى نو د هغه عبادت

وكړئ همدا سمه لار ده ». وكړئ همدا سمه لار ده ». او موسىٰ عليه السلام ته الله تعالى وفرمايل :

و رسى عيد مصرم من من من من من وترمنايل . ‹(إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلاَةَ لِذِكْرِيِ،٣

«زه بې شكه الله يم له ما پرته بل معبود نشته نو زما عبادت وكړه او زما يادولو لپاره كره پوره لمونځ وكړه».

او اللہ تعالی ټولو پېغمبرانو ته دا حکم کړی ؤ چې زما عبادتوکړئ

> السورة الاسراء: ٢٣. السورة مريم: ٣٦.

- سورة طه : ١٤.

(وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إلاً أَنَا فَاعْبُدُونَ، \ (ر او مون چې له تا مخکې هر پېغمبر لېږلي دی هغهٔ ته مو وحي کړې ده چې لهٔ ما پرته بل معبود نشته نو زما عبادت وکړئ، او فرمایی : ررإنَّ هَذه أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ،<sup>٢</sup> نو زما عبادت وكرئ او د نورو باطلو معبودانو د عبادت په هکله فرمايي (وَيَعْبُدُونَ من دُون اللَّه مَا لَمْ يُنَزِّلْ به سُلْطَانًا وَمَا لَيْسَ لَهُم به علْمٌ وَمَا للظَّالمينَ من نَّصير،،" راو دوی لهٔ الله پرته د هغو عبادت کوي چې نهٔ پرې الله دليل رالېږلي دي او نه دوي ته پرې علم شته او ظالمانو لپاره هيڅ کوم مدد کارنشته». او فرمايي : (روَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنفَعُهُمْ وَلاَ يَضُرُّهُمْ وَكَانَ الْكَافرُ عَلَى رَبِّه ظَهيرًا،، \*

> ا ـ سورة الانبياء: ٢٥. [ ـ سورة الانبياء: ٢٢. [ ـ سورة الحج: ٧١. أ ـ سورة الفرقان: ٥٥.

(لهٔ الله پرته د هغو عبادت كوي چې نه ورته ګټه رسولى شي او نه ضرر او كافر د خپل رب په خلاف ملاتړ كوونكى دى). او رسول الله ٢ ته فرمايي (رقُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ)، (ورته ووايه چې ماته بې شكه امر شوى دى چې په داسې حال كې د الله عبادت وكړم چې هغه ته د خپل طاعت نږه كوونكى يم)).

د قيامت په ورځ به الله تعالى مشركان اود هغوى معبودان راټول كړي او وبه يې پوښتي

‹روَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّه فَيَقُولُ أَأَنْتُمْ أَضْلَلْتُمْ عبَادِي هَؤُلاَء أَمْ هُمْ ضَلُّوا السَّبِيلَ قَالُواً سُبْحَانَكَ مَا كَانَ يَبَغِي لَنَا أَنَ تَتَّخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَاء وَلَكِن مَّتَعْتَهُمْ وَآبَاءهُمْ حَتَّى نَسُوا الذّكْرَ وَكَانُوا قَوْمًا بُورًا،،'

(( او پۀ هغه ورځ چې دوی او لۀ الله پرته يې چې د چا عبادت کاوه، سره راټول کړي نو ورته وبه فرمايي: آيا تاسو زما دغه بندګان بې لارې کړي وو او کۀ دوی خپله سمه لار ورکه کړې وه؟ هغوی به ووايي: تۀ پاک يې مونې ته دا مناسب نۀ دي چې لۀ تا پرته نور مددګاران او باداران ونيسو خو تا دوی او د دوی پلرونو ته تر

- `- سورة الزمر: ١١.
- ا ـ سورة الفرقان: ١٧ ١٨.

#### ٨٨

هغه د ژوند اسانتياوې ورکړې وې چې استا ياد يې هېر کړ او هلاکېدونکی قوم شول››

# د عبادت معنّى

اوس چې کله دا ثابته شوه چې عبادت د توحيد يوه برخه ده، ټولو پېغمبرانو خلک د الله تعالى عبادت ته رابللي دي، پېريان او انسانان د عبادت لپاره پيدا شوي دي، لهٔ الله تعالى پرته د بل چا يا بل شي عبادت کول شرک دى او عبادت تر مرګه کول دي؛ نو عبادت بايد وپېژنوو

عبادت پۀ لغت کې بندګۍ، خوارۍ، لمانځنې او عاجزۍ ته ويل کېږي

او په اصطلاح کې د الله تعالى بندګۍ، د هغه ﷺ په وړاندې خپل ځان عاجز ګڼلو، د هغه ﷺ لمانځنې او هر پټ او څرګند عمل په هغه ډول کولو ته عبادت ويل کېږي چې الله سبحانه وتعالى پرې راضي کېږي

نو څرګنده شوه چې يواځې لمونځ، روژه، زکات، حج او ...... عبادت نه دی بلکه دا د عبادت له ګڼو ډولونو څخه څه ډولونه دي.

مونږ کال دولس مياشتې، څلرويشت ساعته شپه او ورځ ټول عمر تر مرګه د عبادت لپاره پيدا شوي يوو او په دې کې داسې يوه شېبه هم نشته چې په هغې کې د عبادت او بندګۍ لهٔ غړوندي

# ازاد يوو، نو خپل ټول ژوند او د ژوند هر اړخ ويښه او خوب، ناسته او ولاړه، خوراک او څښاک، صنعت او تجارت، حرفت او زراعت، حکومت او سياست، اړيکې او سلوک، فرهنګ او ثقافت، سيرت او صورت.... داسې عيارول، څرګندول او برابرول چې الله تعالى پرې راضي کېږي دا عبادت دى.

او الله تعالى پهٔ هغه کار راضي کېږي چې هغه د اسلامي شريعت قرآن او سنت د لارښوونو سره سم وي.

اوس نو کۀ چا لمونځ وکړ خو د اسلام د لارښوونې سره سم نۀ ؤ نو هغۀ عبادت ونۀ کړ بلکه ګناه يې وکړه او کۀ د ساري پۀ توګه انساني حاجت يې پوره کړ راودس ماتی يې وکړ، يايې خپلې ښځې سره کور والی وکړ خو د اسلام د لارښوونو سره سم يې وکړ نو عبادت يې وکړ

## د عبادت د قبول شرطونه

د عبادت د قبول لپاره دوه عمده او بنسټيز شرطونه دي چې کۀ دا دواړه شرطونه پۀ کوم عبادت کې بشپړ شوي وو نو هغه د الله تعالى پۀ دربار کې قبول دى او کۀ نه وو نو هغه عبادت د قبول وړ نۀ دى او دا دواړه شرطونه له ايمان نه وروسته دي

لومړي: إخلاص

د عبادت د قبول لپاره لومړی شرط دا دی چې اخلاص به پکې وي او اخلاص دې ته وايي چې يواځې او نږه د الله تعالى به وي او هيڅوک به پکې شريک نۀ وي. دا شرط مخکې هم د ګ بو نصوصو پۀ ترڅ کې څرګند شو الله تعالى فرما يي (روَمَا أُمرُوا إِلاَّ لَيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلصينَ لَهُ اللَّينَ)، (ر او دوَى ته يواځې د دې امر شَوَى دى چې پۀ داسې حال (ر او دوَى ته يواځې د دې امر شَوَى دى چې پۀ داسې حال کې دالله عبادت وکړي چې هغۀ ته د طاعت نږه کوونکي وي). او الله تعالى فرمايي (رو اغبُلُوا اللّه وَلاَ تُشْرِ کُواْ به شَيْئًا)،<sup>۲</sup> (رد الله عبادت وکړئ او هغۀ سَره هيڅ شى مۀ شريکوئ)) معنا دا چې عبادت يواځې هغۀ ته نږه کړئ

> المسورة البينة: ٥. المسورة النساء: ٣٦.

او فرمايي ‹‹قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحى إِلَيَّ أَتَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلاَ يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا،›'

‹‹ورته ووايه زه بې شكه تاسو غوندې بشر ‹انسان› يم ماته د دې وحې كېږي چې ستاسو معبود بې شكه يو معبود دى نو څوك چې د خپل رب سره د مخ كېدو هيله لري نو نېك عمل دې وكړي او د خپل رب عبادت كې دې هېڅوك نه شريكوي››.

نو نېک عملونه عبادت دی او عبادت هغه وخت د قبول وړ. دی چې يواځې الله تعالی لپاره وي او هيڅوک پکې شريک نه وي. او فرمايي .

( فَاعْبُد اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ أَلاَ للَّه الدِّينُ الْخَالصُ)، ( نو پهَ داسې حال کې د اللَّه عبادَتَ وکړه چې هَغهٔ ته دې طاعت نږه کړی وي په دې خبر اوسئ چې نږه طاعت يواځې اللَّه لپاره دی).

او فرمايي. (قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ وَأُمِرْتُ لأَنْ أَكُوْنَ أُولَ الْمُسْلِمِيْنِ ..؟

> ا - سورة الكهف: ١١٠. ا- سورة الزمر: ٢-٣. ا- سورة الزمر: ١١.

ورته ووايه چې ماته بې شکه د دې امر شوی دی چې په داسې حال کې د الله عبادت وکړم چې اطاعت مې يواخې هغه ته نږه کړی وي او ماته امر شوی دی چې تر ټولو لومړی غاړه ايښودونکی شم››.

دوهم:إتباع

د عبادت د قبول لپاره دويم شرط اتباع ده اتباع د رسول الله تابعدارۍ ته وايي نو هغه عبادت د قبول وړ دی چې هغه د رسول الله د لارښوونې سره سم وي او د رسول الله اتباع چې په کوم عبادت کې نه وي هغه په اسلام کې عبادت نه بلکه بدعت ګڼل کېږې

> ` ـ سۆرة الزمر: ١٤. ` ـ سورة مومن: ١٥.

توحيدرنا

حديث كې راځي: عائشې د نه روايت دى چې رسول الله فرمايلي دي: «من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد،، '

رچاچې زمونږ په دې دين کې کوم نوی کار پيدا کړ هغه مردود دی..

نوی کار هغه دی چې د رسول الله په وخت کې نه وي شوی او د هغه اتباع پکې نه وي او د ثواب په نيت کېږي نو دا عبادت نه بلکه بدعت دی

حديث کې راځي جابر خه روايت دی چې رسول الله خ فرمايلي دي:

رو شر الأمور محدثاقما و كل محدثة بدعة و كل بدعة ضلالة و كل ضلالة في النار،،<sup>٢</sup>

، او د دين په کارونو کې ډېر ناوړه کارونه هغه دي چې نوي وي او هر نوی بدعت د ی او هر بدعت بې لاري ده او هر بې لار ې به پۀ اور کې وي.)

د همدې او نورو دلاتلو نه فقهاؤ دا اصل او قاعده راايستلې ده چې اصل په عبادت کې تحريم دی معنا دا چې ټول عبادتونه حرام دي يواځې هغه عبادت ثواب دی چې صواب وي يعنې دليل ولري.

> ً ـ رواه البخاري ومسلم. ً ـ رواه مسلم.

دا هم د الله تعالى يوه لورېنه ده چې په دين کې يې له ځانه د نوي عبادت د بنسټ ايښودلو لارې تړلې دي.

كه داسې نه واى او هر چاته د عبادت د نويو ډولونو او نويو لارو د راايستلو اجازه واى او هغه دين او عبادت ګڼل كېدى نو د دين نه به داسى يو شى جوړ شوى ؤ چې د انسان پۀ وس كې به د هغه پۀ ځاى كول او عملي كول نۀ وو. نو دين پوره دى او داسې پوره دى چې نه زياتى او بدعت پكې ځايېږي او نۀ كمى او نقصان مني الله تعالى فرمايي

رالْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِينًا،،'

‹‹ نن ورځ ما تاسو لپاره ستاسو دين بشپړ کړی دی او په تاسو مې خپل نعمت پوره کړی دی او تاسوته می اسلام د دين او قانون په حيث خوښ کړی دی..

دين چې کله پوره شوی دی په دې کې اوس نه زياتی کول روا دي اونه پکې کمی او نقصان کول روا دي.

نو څرګنده شوه چې عبادت کې د رسول الله اتباع ډېره ضروري ده او همدا اتباع د عبادت د قبول لپاره دوهم اساسي او بنسټيز شرط دی او د رسول الله اتباع د ژوند په ټولو اړخونو کې فرض او ضروري ده. او د الله تعالى محبت هم د رسول اتباع کې دى.

· ـ سورة الماندة: ٣.

توحيدرنا

الذتعالى فرمايي ، رقُلْ إن كُنتُمْ تُحَبُّونَ اللّهَ فَاتَّبَعُونِي يُحْبِّبْكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ قُلْ أَطِيعُواْ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنَ تَوَلَّوْاْ فَإِنَّ اللّهَ لاَ يُحِبُّ الْكَافِرِينَ،) \

‹‹ ورته ووايه: که تاسو د الله سره مينه لرئ نو زما تابعداري وکړئ الله به تاسو سره مينه وکړي او ګناوې به مو دروبښي. الله ډېر بښونکی او خورا زيات لوروونکی دی››.

او اتباع د رحم لامل او لويه برياده : ‹‹وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُزْحَمُونَ،،

د او دې لپاره چې رحم درباندې وشي د الله او د هغه د رسولومنځ».

رتلك حُدُودُ الله وَمَن يُطِع اللّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنَ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ،، ردا د الله بريدونه دَيَ او چا چې د الله او د هغهٔ د پېغمبر مينا نه هغه چنتين ته به برينياس چې ميال يکې به بري تا به

ومنل نو هغو جنتونو ته به يې ننباسي چې ويالې پکې بهېږي تل به پکې وي او دا لويه بريا دهن.

د شخړو ، جګړو او اختلافونو په حل کې هم د الله تعالی او د پېغمبر طاعت فرض دی :

> ً - سورة أل عمران: ۳۱ - ۳۲. - سورة أل عمران: ۱۳۲. "- سورة النساء: ۱۳.

٫٫يَا أَيُّهَا الَّذينَ آمَنُواْ أَطيعُواْ اللَّهَ وَأَطيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلى الأَمْر منكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ في شَيْء فَرُدُّوهُ إَلَى اللَّه وَالرَّسُول إن كُنتُمْ تُؤْمنُونَ باللَّه وَالْيَوْمِ الآخرِ ذَلكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا،\ الای مؤمنانو د الله ومنئ او د هغهٔ د پېغمبر او هغو اميرانو ومنئ چې له تاسو وي. که په څه شي کې مو شخړه وکړه نو که په الله او د قيامت په ورځ ايمان لرئ نو الله او پېغمبر ته يې پرېکړه وروړئ دا ډېر ښه کار دی او ډېرې ښې پايلې (نتيجي) لري)). د الله طاعت مستقل، بې قيده او بې شرطه دي او د پېغمبر طاعت هم د الله لهٔ طاعته دی ځکه چې الله تعالی فرمايي : (مَنْ يُطع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا، ( چا چې د پېغمبر ومنل نو هغهٔ بې شکه د الله ومنل او څوک چې شاته وګرځېد نو مونږ تۀ په هغوي ساتونکي نه يې لېږلى... او دا ځکه چې پېغمبرلهٔ الله څخه سرغړونه نهٔ کوي او نهٔ لهٔ ځانه څهٔ وايي : ‹‹وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيّ يُوحَى، «او پېغمبر لۀ خپله ځانه خبرې نۀ کوي دا يواځي وحي ده چى ورتە كېږى..

ا - **ليتورة النساء: ٩ ٥.** ا - سورة النساء: ٨٠. ا - سورة النجم: ٣ - ٤.

97

### ٩٧

توحيدرنا

خو د اميرانو طاعت مستقل نۀ دی بلکه هغه مشروط او مقيد دی د اميرانو پۀ طاعت کې يو قيد دا دی چې ‹‹منکم›› ‹‹چې له تاسو وي›، معنادا چې مسلمان وي او بل شرط دا دی چې د هغۀ امر د اسلام د لارښوونو سره سم وي او د الله تعالى او د هغۀ د پېغمبر مخالفت پکې نه وي لکه چې حديث کې راځي

على الله نه روايت دى چې رسول الله فرمايلي دي: « لا طاعة في معصية الله إنما الطاعة في المعروف، '

دد الله په نافرمانۍ کې د هيچا منل او طاعت نشته طاعت) يواځې په نېکيو کې دي)

د اختلاف په وخت کې الله او د هغه پېغمبر ته فيصلې وړل دا معنا چې په قرآن او حديثو فيصلې کول

په قرآن او حديثو راسلامي شريعت، فيصلې نه کول، فيصلې نه وروړاندې کول او فيصلې يې نه خوښول کفر دی چې په دې کفر کې نن ډېر د نوم مسلمانان اخته شوي دي حتى چې ډېر ملانما او عالم نما شخصيتونه د پېغمبر پرېکړه نه مني او طاغوتانو ته پرېکړې وروړي

الله تعالى فرمايي

‹فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا،،

- رواه البخاري ومسلم و ابودادو والنساني .
  - ·- سورة النساء: ٥٠.

‹‹نو داسې نه ده لکه دوی يې چې ګمان کوي ستا پۀ رب قسم دی چې دوی تر هغۀ مؤمنان کېدی نۀ شي تر څو چې تا په هغو جګړو کې حاکم او منځګړی ونه ګڼي چې د دوی تر منځ پيدا شوې دي او بيا چې تا کومه پرېکړه کړې وي د هغې پۀ هکله پۀ زړونو کې تنګي هم ونۀ مومي او پوره غاړه کښېږدي››

د رسول الله ﷺ طاعت د الله تعالى طاعت دى او د رسول اللهﷺ احاديث منل د قرآن منل دي حديث كې راځي:

عن عبدالله بن مسعود، قال: ‹‹لعن الله الواشمات والمستوشمات والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله فجاءته إمرأة فقالت : إنه بلغني أنك لعنت كيت وكيت، فقال: مالى لا ألعن من لعن رسول الله و من هو فى كتاب الله. فقالت: لقــد قرأت ما بين اللوحين فما وجدت فيه ما تقول. قال: لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه. أما قرأت: ‹‹ ما أتاكم الرسول فخذوه وما لهاكم عنه فانتهوا›، قالت: بلى. قال: فإنه قد لهى عنه،›

عبدالله بن مسعود، نه روايت دی هغه وويل «په شنو خالونو لګوونکيو او دشنو خالونو غوښتونکيو ښځو، د وروځو او مخ نه د وېښتانو ايستونکيو ښځو او د ښکلا لپاره د غاښونو ازادوونکيو ښځو باندې دې الله لعنت وکړي چې د الله، د

- رواه البخارى ومسلم.

پيداوښت بد لوونکې وي. يوه ښځه ورته راغله او ويې ويل زه خبره شوې يم چې تا په داسې داسې باندې لعنت ويلى دى. هغه وويل زه به په هغه چا ولې لعنت نه وايم چې رسول الله پرې لعنت ويلى دى او چې څوک د الله په کتاب کې شته؟! هغې ورته وويل ما خو د دوه پوخونو منځ کې ټول قرآن لوستى دى ته چې څه وايې دا مې پکې نه دي موندلي. هغه ورته وويل که تا لوستى وي نو خامخا به دې پکې ذا لوستي وي چې «پېغمبر چې څه درکړي وي هغه واخلئ او له څه شي يې چې منعه کړي يئ له هغې منع شئ» هغې وويل ولې نه «لوستې مې دي» هغه ورته وويل نو رسول الله له دغو کارونو نه منع کړې ده».

د الله او د هغهٔ د پېغمبر د طاعت په هکله فرمايي: چې اطاعت کوونکي به د پېغمبرانو، ريښتينو، شهيدانو او صالحانو ملګري وي

روَمَن يُطع اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَــــبَكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّيَنَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاء وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَـــبُكَ رَفيقًا،، (

راو چاچې دالله او د پېغمبر ومنل نو هغوی د هغو خلکو. ملګري دي چې الله پرې پېرزوينه کړې ده چې هغه پېغمبران. ريښتيني، شهيدان او نېکان دي، او دوی ښهٔ ملګري دي..

· - سورة النساء ٢٩.

توحيدرنا

(وأَطيعُواْ اللّهَ وَأَطيعُواْ الرَّسُولَ وَاحْذَرُواْ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُواْ أَنَّمَا عَلَى رَسُولَنَا الْبَلاَغُ الْمُبِينُ›، (او د الله ومنئ، د يبغمبر ومنئ او ووبربزئ؛ كه سرغرونه مو وكره نو يوه شئ چې زمونز په يبغمبر څرګند رسول دي،) او د يبغمبر په تابعد ارۍ كې دا سې هدايت دى (رقُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللّه إِلَيْكُمْ جَميعًا الَّذي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ لَا إلـهَ إِلاَ هُوَ يُحْيِفٍ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَبِعُوهُ الله وَرَسُوله النَّبي الأُمِّي الَّذي يَؤْمِنُ بِاللّهِ وَكَلِمَاتِه وَاتَبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ،)

(ورته ووايه چې ای خلکو: زۀ بې شکه تاسو ټولو ته د هغه الله پېغمبر يم چې د اسمانونو او زمکې ټولواکي يواځې د هغۀ ده، لۀ هغۀ پرته بل معبود نشته چې ژوندي کول او مړۀ کول کوي. نو پۀ الله او د هغه پۀ هغه نالوستي پېغمبر ايمان راوړئ چې پۀ الله او د هغۀ پۀ خبرو ايمان راوړي او د دې لپاره چې سمه لار ومومئ، د پېغمبر تابعداري وکړئ)).

> د الله تعالى او پېغمبر طاعت د ايمان شرط دى: (وأطيعُوا الله ورسُولَه إن كُنتُم مُؤْمنينَ)) (او كَه مؤمنان يئ نو د الله او د پېغمبر ومنئ)) طاعت فرض او سرغړونه ناروا ده:

> > ` ـ سورة الماندة: ۲۲. ` ـ سورة الاعراف: ١٥٨. ` ـ سورة الاتفال: ١.

(وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَاحْذَرُواْ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُواْ أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاَغُ الْمُبِينُ)،

((او د الله ومنئ، د پېغمبر ومنئ او ووېرېږئ؛ كه سرغړونه مو وكړه نو پوه شئ چې زمونږ په پېغمبر څرګند رسول دي) او د پېغمبر په تابعد ارۍ كې دا سې هدايت دى (رقُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ الله إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ لَا إلـه إِلاَ هُوَ يُحْيـي وَيُميتُ فَآمنُواْ بالله وَرَسُوله النَّبيِّ الأُمَّيِّ الَّذي يَؤْمِنُ بِالله وَكَلِمَاتِه وَاتَبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ).

(ورته ووايه چې ای خلکو : زۀ بې شکه تاسو ټولو ته د هغه الله پېغمبر يم چې د اسمانونو او زمکې ټولواکي يواځې د هغۀ ده، لۀ هغۀ پرته بل معبود نشته چې ژوندي کول او مړۀ کول کوي. نو پۀ الله او د هغه پۀ هغه نالوستي پېغمبر ايمان راوړئ چې پۀ الله او د هغۀ پۀ خبرو ايمان راوړي او د دې لپاره چې سمه لار ومومئ، د پېغمبر تابعداري وکړئ».

> د الله تعالى او پېغمبر طاعت د ايمان شرط دى: ‹‹وَأَطِيعُواْ اللَّهَ ورسُولَهُ إِن كُنتُم مُؤْمنينَ)) ‹‹او كَه مؤمنان يئ نو د الله او د پېغمبَر ومنئ››› طاعت فرض او سرغړونه ناروا ده:

- `∟سورة المائدة: ٩٢. `∟سورة الاعراف: ١٥٨.
  - "۔ سورة الانفال: ۱.

| او شرک تيارې دي                                               | 1 • 1                                        | توحيد رڼا                                              |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| هَ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَوَلُّوْا عَنْهُ                        | آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّ                    | ريَا أَيُّهَا الَّذِينَ                                |
| رمنۍ او پهٔ داسې حال کې                                       |                                              | وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَى \                              |
|                                                               | سرغړونه مه کوئ                               | چې تاسو اورئ له هغه،                                   |
| پيمببر بند يې رود دى.<br>لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم | پېعمبر وستى ،و ت<br>آمَنُواْ اسْتَجِيبُواْ   | (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ                                |
| ته رابلي چې تاسو ژوندي                                        | ېله مو چې هغه څۀ                             | لِمَا یُحْیِیکُمْ،،۲<br>(رای مؤمنانو ک                 |
|                                                               |                                              | کوي نو د الله او د پېغم                                |
| نَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَب                            | ، وَرَسُولَهُ وَلاَ تَ                       | (وَأَطِيعُواْ اللَّهُ                                  |
| ګړې مه کوئ چې ناکام به                                        | غمبر ومنئ او جا                              | ريځکم وَاصْبِرُواْ إِنَّ الَّ<br>‹‹د اَللَّه اوَ د پـِ |
| الله بې شكه صبر كوونكيو                                       |                                              | سرەدى).                                                |
| بشپړه توګه غاړه ږدي.<br>دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ      | : ھغۂ پېغمبر تہ پہ<br>وْلَ الْمُؤْمنينَ إذَا | مؤمن به الله تعالى او م<br>راِتَّمًا كَانَ قَ          |
| أُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ، *                             |                                              | /                                                      |
|                                                               | ` <u>.</u>                                   |                                                        |

- المسورة الانفال: ٢٠. المسورة الانفال: ٢٤. إلى سورة الانفال: ٢٤.
- ا- سورة النور: ٥١.

| او شرک تيارې دي                                                                              | ۱۰۲                               | توحيدرنا                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| غمبر ته د دې لپاره راوبلل<br>يې نو د هغوی وينا دا وي<br>بريالي دي                            | ځ کې پرېکړه وکړ<br>و منل او همدوی | شي چې د هغوی په من<br>چې مونږ واورېدل او وم                                       |
| نْيَ اللَّهَ وَيَتَّقْهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ                                                   | ى<br>ە ورَسُولَهُ وَيَخْتْ        | طاعت بريا او هدايت د:<br>(وَمَن يُطِعِ اللَّ<br>الْفَائزُونَ)، \                  |
| پېغمبر ومنل او د الله نه<br>نو همدوی بريالي دي<br>لَ فَإِن تَوَلَّوا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا | ، ور <b>څخه و</b> ژغورهٔ          | ووېريدهٔ او خپل ځان يې                                                            |
| لتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ<br>پېغمبر ومنئ؛ که هغوی                                |                                   | الْبَلاَغُ الْمُبِينُ، ٢                                                          |
| فه مسؤليت دی چې ورپۀ<br>ې درپۀ غاړه دی او کۀ تاسو<br>و په پېغمبر يواځې څرګند                 | غمبر بې شکه ه<br>، مسؤليت دی چې   | سرغړونه وکړه نو په پې<br>غاړه دي او په تاسو هغ                                    |
| ةَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ                                                        | مل دى:<br>لاَةَ وَآتُوا الزَّكَاة | رسول دي».<br>د پېغمبر اتباع د رحم لاه<br>، (وَأَقِيمُوا الصَّّا<br>تُرْحَمُونَ ،) |

- '۔ سورة النور: ٥٢. '۔ سورة النور: ٥٤.
- سورة النور: ٥٦.

او شرک تيارې دي را**و د دې ل**پاره چې رحم در باندې وشي. پوره کره لمونځ وکړئ. زکات ورکړئ او د پېغمبر ومنئ ، وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلَيَاء بَعْض يَأْمُرُون بالْمَعْرُوف وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُقيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْثُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُوْلَـــئكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكيمٌ)، «مؤمنان او مؤمنانی ځينې د ځينو دوستان دي چې پ**هٔ** نېکيو به امر کوي، له بديو به منع کوي، پوره کره لمونځ به کوي، زکات به ورکوي او دالله او د هغهٔ د پېغمبر بهٔ مني، الله به ډېر زرپهٔ دوي رحم وكړي، الله بې شكه غالب او د حكمت څښتن دي... د پېغمبر اتباع په هر څه کې ده: ‹‹لَقَدْ كَانَ لَكُمْ في رَسُول اللَّه أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَّمَن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثيرًا،، ٢ ، تاسو لپاره بې شکه د الله په پېغمبر کې ښه تابعداري ده او دا د هغه چا لپاره ده چې د الله او د قيامت سره د مخ کېدو هيله لري او الله يې ډېر ياد کړي وي... اګر چې ښځې په هر ځای او هر خطاب کې د نارينه و سره شريکې دي يواځې په قرينې او دليل ترې مستثني کېدې شي خو

- سورة التوبه: ٧١.

ا سورة الاهزاب : ٣١.

1.4

توحيد رڼا

| او شرک تيارې دي                       | 1.4                             | توحيدرنا                           |
|---------------------------------------|---------------------------------|------------------------------------|
|                                       |                                 |                                    |
| ىځو تە ځانګ <sub>و</sub> ي حکم هم     | مبر په طاعت کې ښ                |                                    |
|                                       |                                 | شوی دی .                           |
|                                       |                                 | الله تعالى فرم                     |
| ، تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولَى  | يُوتِكنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ      | ر <b>وَ قَرْنُ فِي بُ</b> ُ        |
| وَرَسُولَهُ، \                        | الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللَّهَ و | وأَقِمْنَ الصَّلاَةَ وَآتِينَ ا    |
| د پخواني جاهليت د بې                  | •                               |                                    |
| وره لمونځ وکړئ، زکات                  |                                 | •                                  |
|                                       | به د پېغمبر ومنئ ))             | ورکړئ او د الله او د هغ            |
| <b>ىغ</b> ەد رسول منل بريادە 🗉        | ايي چې د الله او د ه            | بل آية کې فرم                      |
| قُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا يُصْلِحْ     | آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ     | رِيَا أَيُّهَا الَّذِينَ           |
| طِعْ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ | كُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُ       | لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَ |
|                                       |                                 | فَوْزًا عَظِيمًا،                  |
| نه وژغورئ اوسمه وینا                  | الله نه خپل ځانو                | سای مؤمنانو؛                       |
| کړي او ګناوې به مو                    | نه به درته اصلاح                | وكړئ، ستاسو عملو                   |
| ومنل نو هغه بې شکه پهٔ                | او د هغهٔ د پېغمبر              | دروبښي. چاچې د الله                |
|                                       |                                 | لويه بريا بريالي شو)).             |
| : هغهٔ د پېغمبر، اطاعت                | چې د الله تعالى او د            | کوم عمل کې                         |
|                                       |                                 | نۀ وي هغه باطل دي.                 |

| او شرک تيارې دي                                    | 1.5                                                | توحيد رڼا                                               |
|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
|                                                    | ,                                                  |                                                         |
| لَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلاَ                 | , آمَنُوا أَطِيعُوا الْ                            | اللەتعالى فرمايي :<br>(يَا أَيُّهَا الَّذينَ            |
| ~                                                  | /                                                  | تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ، (                             |
| ومنئ او خپل عملونه مه                              | د الله او د پېغمبر                                 | ۔<br>میں مؤ <b>منانو</b> ن                              |
|                                                    |                                                    | بربادوئ).                                               |
| مو ونهٔ منل نو عملونه به                           |                                                    | •                                                       |
| يي چې د الله تعالى او د<br>ته عذاب دى :            | •                                                  | موباص او برباد سي<br>پېغمبر د منونکي ته جن              |
| جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا                     | _                                                  |                                                         |
|                                                    | <i>,</i>                                           | الأَنْهَارُ وَمَن يَتَوَلَّ يُعَذَّبُ                   |
| بر ومنل نو داسې جنتونو                             | -                                                  |                                                         |
| او چاچې سرغړونه وکړه                               | · ·                                                |                                                         |
|                                                    |                                                    | انو هغهٔ لپاره درد ناک ع<br>ایمنانک متب                 |
| ب ترمانيي<br>كُم مِّنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ | وره بدله ده لکه چی<br>للَّه وَرَسُه لَهُ لاَ يَلتُ | ومتوحي م پ                                              |
|                                                    |                                                    | اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ»<br>"اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ» |
| ومنئ نو ستاسو لهٔ ښو                               | و د هغهٔ د يېغمبر                                  | · /                                                     |
| که ډېر بښونکي او خورا                              |                                                    |                                                         |
|                                                    |                                                    | زيات لوروونکي دي                                        |
|                                                    |                                                    |                                                         |

- ا ـ سورة محمد: ٣٣. ا ـ سورة الفتح: ١٧. ا ـ سورة الحجرات: ١٤.

| او شرک تيارې دي                        | ۱.7                                             | توحيدرنا                                 |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------|------------------------------------------|
| أطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ | بَعْدَ مَا يَعْدَ اللَّهُ مَا يَعْدَ مُعْدَمُهُ |                                          |
| اطيعوا ألله ورشونه وألله               | ره و الو الو کا و                               | خبير بما تَعْمَلُونَ».                   |
| نه او دهغهٔ د پېغمبر ومنئ              |                                                 |                                          |
| کوئن،                                  | ىبر دى چې تاسو يې                               | او الله په هغو کړو ښه خ                  |
| ر <b>څه کې فرض ګڼل کېږي</b>            | پېغمبر، منل په ه                                | بل ځای کې د                              |
|                                        |                                                 | او مخالفت يې ناروا.                      |
| وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا      | الرَّسُولُ فَخُذُوهُ                            | رو <b>رَ مَا آتَاكُمُ</b>                |
|                                        | يدُ الْعَقَابِ،٢                                | وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَد     |
| يې خلئ او له کوم شي نه                 | نمبر ڏرک <sub>ړ</sub> ي وي وا                   | ال ا |
| خپل ځانونه وژغورئ الله                 |                                                 |                                          |
|                                        | <b>ب څښتن دی</b> )،                             | بې شکه د سخت عذاب                        |
| فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى   | وأطيعوا الرَّسُولَ                              | (وأَطِيعُوا اللَّهَ                      |
| · · · · ·                              |                                                 | رَسُولِنَا الْبَلاَغُ الْمُبِينُ         |
| که سرغړونه مو وکړه نو                  | پېغمبر ومنئ او آ                                | ( <b>او د الله او د</b>                  |
| .((                                    | كە څرګند تېليغ دى                               | زمونږ په پېغمبر بې شک                    |
| الله سبحانه وتعالى او د                | لې ځای پۀ ځای د                                 | په قرآن کريم ک                           |
| ممبری اتباع د عبادت او                 |                                                 |                                          |
| ل دی او د ټولو پېغمبرانو               |                                                 |                                          |
| امر شوی دی.                            | ر په اتباع او طاعت                              | امتونو ته د خپل پېغمب                    |
|                                        |                                                 | ا - سه · دَ المحادلة · ١٣                |

- اً سورة المجادلة: ١٣. [- سورة العشر: ٧. [- سورة التغابن: ١٢.

•

او شرک تيارې دي ۱۰۷ توحيد رڼا الله تعالى فرمايي : (وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولِ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَهِ، «او مون هر پېغمبر د دې لپاره لېږلی دی چې د الله په حکم د هغهٔ تابعداري وشي». د قيامت پهٔ ورځ بهٔ الله تعالى ټول پېغبران وپوښتي چې آيا د هغوي أمت د هغوي خبره منلي وه او که نه؟. الله تعالى فرمايي ا (رَيَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُمْ قَالُواْ لاَ عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ، ٢ ‹‹هغه ورځ چې الله به پېغمبران راټول کړي او ورته وبه وايي چې تاسو ته څۀ ځواب درکول شوی ؤ؟ هغوی به ووايي مونږ ته علم نشته يواځې همداتۀ پۀ پټو ډېر زيات پوه يې). او امتونه به هم وپوښتل شي چې د پېغمبرانو خبره يې منلې وه او که نه؟ لكه چې فرمايي (وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبْتُمُ الْمُرْسَلِينَ) <br/> راو پۀ هغه ورځ چې خلکو ته به غږ وکړي چې پېغمبرانو ته <br/> مو څه ځواب ور کړی ؤ ؟)).

- · سورة النسباء: ٢٤.
- سورة الماندة: ١٠٩.
- ا .. سورة القصص: ١٥.

|    |    |   | -   | * |    |
|----|----|---|-----|---|----|
| دى |    | 1 | • • | - |    |
| 9- | 97 |   |     | _ | 3' |

### 1.4

### توحيدرنا

د پخوانيو قومونو مؤمن سړي هم خپلو خلکو ته ويلي وو چې ·(اتَّبعُوا الْمُرْسَلِينَ) (د يبغمبرانو تابعداري وكرئ». هر پېغمبر خپل امت ته دا ويلي دي چې د الله د عذاب اومخناهونو نه ځان وژغورئ او زما خبره ومنئ او دا خبره قرآن کريم کې ځای پۀ ځای راغلې ده: عيسى 🕮 خيل امت ته ويلي وو (فَاتَّقُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُونَ، ` «نو الله نه خپل ځانونه وژغورئ او زما ومنئ». نوح 🖽 هم خپل قوم ته ویلی وو: (فَاتَّقُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُون) «نو الله ندخپل ځانونه وژغورئ او زما ومنئ». هود 🖽 هم خپل قوم عادیانو ته ویلی وو: (فَاتَّقُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُون) «نو الله نه خپل ځانون**ه و**ژغورئ او زما ومنئ». ثموديانو ته هم صالح 🎫 ويلي وو: (فَاتَّقُو أَ اللَّهَ وَأَطِيعُو نَ) «نو الله نه خپل ځانونه وژغورئ او زما ومنئ».

> '- سورة يس: ٢٠ . '- سورة آل عمران: ٥٠. زخرف: ٦٣. '- سورة الشعراء: ١١٠. '- سورة الشعراء: ١٢١/١٢٢. '- سورة الشعراء: ١٤٤/ ١٥٠.

# 1.9

- '-سورة الشعراء: 174. '-سورة الشعراء: 174. '`-سورة البقرة: 124.

| او شرک تيارې دي                            | ۱۱۰              |                        | توحيد رڼا           |
|--------------------------------------------|------------------|------------------------|---------------------|
|                                            |                  |                        |                     |
| الله تعالى او پېغمبر نه                    | •                |                        |                     |
|                                            |                  | لپاره د اور عذا        |                     |
| مَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالِدًا | سُولَهُ وَيَتَعَ | ، يَعْصِ اللَّهَ وَرَ  | (روَ مَن            |
|                                            |                  | بٌ مُّهِينٌ)، \        | فيها ولَهُ عَذَا    |
| لغمبر نه سرغړونه وکړه او د                 | دهغه د پې        | باچې د الله او         | (او چ               |
| , ىنەباسي، ت <b>ل بە</b> پكې وي او         | ر تەبەيې         | و تېر شو ، نو او       | هغةلهبريدون         |
|                                            | دى).             | كونكي عذاب             | ھغەلپارە سپ         |
| پېغمبر نه سرغړوونکي ډېر                    | ورځ به د         | مت پهٔ سخته            | د قيا               |
|                                            |                  | <b>、</b>               | پښېمان وي:          |
| صَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِهِمُ      | كَفَرُواْ وَعَد  | ذ يَوَدُّ الَّذِينَ ٢  | ( يَ <b>وْمَ</b> ئَ |
|                                            |                  | كْتُمُونَ اللَّهَ حَدِ |                     |
| ، کفر يې کړی او د پېغمبر نه                | •                |                        |                     |
| کاشکې پهٔ دوي زمکه اواره                   | ښوي چې           | کړې ده، دا خو          | يې سرغړونه ک        |
| بټولي).                                    | ره نهٔ شي پ      | لله نه به هيڅ خب       | شوې وای او اا       |
| کي لپاره جهنم دی :                         | سرغړوونک         | ی فرمايي چې            | بل ځا               |
| دِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ | ِلَ مِن بَعْ     | يُشَاقِقِ الرَّسُو     | « <b>وَمَن</b>      |
| له جَهَنَّمَ وَسَاءتْ مَصيرًا،،            | -                |                        |                     |
| نُغَة وروسته وكړ چې سَمه لار               | فلاف لهٔ ه       | اچَې د پېغَمبر .       | ر <b>او چ</b>       |
| ر يې ونيوه . نو <b>هغه ل</b> ور ته به      |                  |                        |                     |

' ـ سورة النساء: ١٤. ' ـ سورة النساء: ٤٢. ' ـ سورة النساء: ١١٥.

•

۱۱۱ ۲۰۰۰ او شرک تیارې دي

## توحيدرنا

يې واړوو چې کوم لورته واووښت، دوزخ ته به يې ننه باسو او هغه د ورتللو ډېر بد ځای دی››

(سَأَلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُواْ الرَّعْبَ فَاضْرِبُواْ فَوْقَ الأَعْنَاقِ وَاضْرِبُواْ مَنْهُمْ كُلَّ بَنَانِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَآقُواْ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَاقِقِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ)، (

‹‹ زه به ډېر زر د کافرانو په زړونو کې ډار واچوم نو دغاړو له پاسه يې ووهئ او هر بند ورڅخه ووهئ، دا لۀ دې امله چې دوى د الله او د هغۀ د پېغمبر مخالفت کړى دى او چاچې د الله او دهغۀ د پېغمبر مخالفت وکړ نو الله بې شکه د سخت عذاب څښتن دى›› (رَأَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّهُ مَن يُحَادد اللّهَ وَرَسُولَهُ فَأَنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ

خَالِدًا فِيهَا ذَلِكَ الْجَزْيُ الْعَظِيمُ،، '

‹‹آيا دوى نه دي پوه شوي چې چا د الله او د هغه د پېغمبر مخالفت وکړ نو هغهٔ لپاره بې شکه د دوزخ اور دى چې تل به پکې اوسي دا لويه رسوايي ده››

د رسول الله مخالفت په دنيا کې د فتنو او آخرت کې د عذابلامل ګرځي:

‹‹فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُحَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ<sub>)</sub>، آ

- ' سورة الانفال: ١٢ ١٣.
  - · ـ سورة التوبة: ٢٣.
    - "- سورة النور:٦٣.

«هغه خلک چې د پېغمبر مخالفت کوي له دې دې ووېرېږي چې فتنه به ورته ورسېږي او يا به ورته دردناک عذاب ورسېږي)). فتنه: كفر، شرك، دنيوي ازمېښتونه، اندېښني او مصيبتونه دي. د الله سبحانه وتعالى او دهغهٔ د پېغمبرﷺ د پرېکړو نه وروسته هيچا ته دا اختيار نشته چې د هغو پهٔ خلاف او د هغو له پاسه بله پرېکړه وکړي يا يې ونه مني. (وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلاَ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخيَرَةُ منْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلاًلاً مُبِينًا) «او کله چې الله او د هغهٔ پېغمبر د کوم کار په هکله پرېکړه وکړي بيا د مؤمن او مؤمنې لپاره دا نه دي روا چې د هغوي لپاره دې خپل اختيار وې، او چا چې الله او د هغه د پېغمبر نه سرغړونه وكړه نو هغه بې شكه په څرګنده بې لارئ بې لارې شو). همدا رنګه د الله سبحانه وتعالى او دهغهٔ د پېغمبرﷺ پهٔ فرمانونو خپله، ياد بل چا خبره وړاندې کول هم ناروا دي. الله سبحانه وتعالى فرمايي : (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ،، ٢

> '- سورة الاحزاب: ٣٦. '- سورة الحجرات: ١.

توحيد رنا

« ای مؤمنانو؛ د الله او د هغهٔ د پېغمبر مخکې مهٔ وړاندې کېږئ او الله نه ځانونه وژغورئ الله بې شکه ډېر ښه اورېدونکی او ډېر پوه دی»

‹‹إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ كُبُتُوا كَمَا كُبِتَ الَّذِينَ من قَبْلِهِمْ وَقَدْ أَنزَلْنَا آيَات بَيِّنَات وَللْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُّهِينَ›› ‹‹هغه خلک چې دَ الله او دَ هغهَ د پېغمبر مخالفت كوي هغوى بې شكه داسې سپك شوي دي لكه هغه خلك چې سپك

شوي وو چې دوی نه مخکې وو اومونږ بې شکه څرګنددلیلو نه راښکته کړي دي او کافرانو لپاره سپکوونکی عذاب دی» پَهُ اَنْ مَانَّانَ مَانَّانَ مَانَّانَ مَانَّانَ مَانَانَ مُنْ اَنْ مُالاً مَانَانَ مَالاَنْ

ريَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلاَ تَتَنَاجَوْا بِالإِثْمِ وَالْعُدْوَانِ وَمَعْصِيَتَ الرَّسُولِ وَتَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي إِلَيْهَ تُحْشَرُونَ»،

(اى مؤمنانو؛ كله مو چې پټې جرګې كولې نو د ګناه، تېري او د پېغمبر نه د سرغړونې جرګې مۀ كوئ؛ د نېكۍ او پرهېزګارۍ جرګې وكړئ او هغه الله نه ځانونه وژغورئ چې يواځې هغۀ ته به ورټولول كېږئ».

(وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا

ا ـ سورة المجلالة: ٥. ا ـ سورة المجلالة: ٩. ٢٢ ـ سورة الجن: ٢٢.

# 114

((او چا چې الله او د هغۀ پېغمبر نه سرغړونه وکړه نو هغۀ لپاره بې شکه د دوزخ اور دى تل تر تله به پکې وي)) ((إنَّ الَّذينَ يُحَادُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُوْلَئِكَ فِي الأَذَلِّينَ)، ((هغه خَلک چې د الله او د هغه د پَېغمبَر مخالفت کوي هغوى بى شکه پۀ ډېرو ذليلو او خوارو کې ګڼل شوي دي)) د الله تعالى او پېغمبر خ مخالفت خو ناروا دى خو چاچى د

الله او د پېغمبر مخالفت کاوهٔ هغوی سره دوستي او ملګري هم ناروا ده

‹‹لا تَجدُ قَوْمًا يُؤْمنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادً اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُم،›٢

‹‹ داسې خلک به ونۀ مومې چې په الله او د قيامت پۀ ورځ ايمان لري او بيا د هغو خلکو سره دوستي کوي چې د الله او د هغۀ د پېغمبر مخالفت کوي اګر کۀ د دوی پلرونه، يازامن، يا ورورنه او يا خېل او ټبر هم وي››

په دې کې ټول کافران او د الله تعالى او د پېغمبرﷺ دښمنان داخل دي. او د هغو د نوم مسلمانانو پۀ حال افسوس دى چې د خپلمنځي اختلافونو او وړو وړو مسائلو کې د اختلاف په وخت کې خويو په بل باندې داسې آياتونه تطبيقوى ،خو نن ورځ چې د قرآن

· - سورة المجادلة: • ٢ .

·- سورة المجادلة: ٢٢.

#### 110

### توحيدرنا

او صليب تر منځ څرګنده جګړه نښتې ده نو کافرانو او يا د هغوی مسلمان نما مرتدوګوډاګيانو سره ولاړ دي او د هغوی ملګري کوي دا خلک هېڅکله مؤمنان کېدی نه شي وَ اِنْ صَامَ وَصَلّی وَ زَعَمَ اَنهُ مُسلم او څوک يې چې مسلمان ګڼي هغه اصلا اسلام نه خبر نه دی هغۀ ته پۀ کار دي چې اسلام زده کړي

همدارنګه د الله تعالى او دهغه د پېغمبرﷺ د مخالفت په هکله فرمايي: ((ذَلكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَنِ يُشَاقِّ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهِ

شَدِيدُ الْعِقَابِ،

ددا عذاب له دې امله دی چې هغوی د الله او د هغه د پېغمبر مخالفت کړی ؤ او چا چې دالله مخالفت وکړ نو الله بې شکه د سخت عذاب څښتن دی››

مخكنيو قومونو او اُمتونو چې د خپل پېغمبر مخالفت كړى ؤ نو د هغوى په هكله الله تعالى فرمايي: ((فَعَصَوْا رَسُولَ رَبِّهِمْ فَأَحَدَهُمْ أَخْذَةً رَّابِيَةً)،<sup>٢</sup>

د نو هغوی دخپل پېغمبر نه سر غړونه وکړه نو هغوی خپل رب په سختو نيولو ونيول».

د قرآن او ُپېغمبرﷺ د طاعت او تابعدارئ نه منافقان خلک منع کوي :

> ' ـ سورة الحشر: ٤. ' ـ سورة الحاقة: ١٠.

او شرک تیاری دی

‹رَوَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنزَلَ اللّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا›، \

راو کله چې دوی ته وويل شي چې هغه کتاب ته چې الله نازل کړی دی او پېغمبر ته راشئ تۀ به منافقان ګورې چې تا نه خلک بيابيا ايساروي».

‹رَوَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم مُعْرِضُونَ وَإِن يَكُن لَّهُمُ الْحَقُّ يَأْثُوا إَلَيْهِ مُذْعِنِينَ›،

راو کله چې دوی الله او د هغۀ پېغمبر ته د دې لپاره وبلل شي چې د هغوی منځ کې پرېکړه وکړي نو ناڅاپه د هغوی يوه ډله سرغړوونکي وي او که حق د هغوی لپاره وي نو پوره غاړه ايښودونکي ورته رادرومي»

‹‹وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنزَلَ اللّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُواْ حَسْبُنَا مَا وَجَدَّنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ›،"

(( او كله چې دوى ته وويل شي چې هغه كتاب ته چې الله نازل كړى دى او پېغمبرته راشئ نو هغوى وايي چې مونږ لپاره هماغه دودونه او دين بس دى چې خپل پلرونه مو پرې موندلي وو. اګر كۀ د دوى پلرونه پۀ هيڅ نه پوهېدل او نۀ يې سمه لار موندله هم؟ )) .

- ا ـ سورة النساء: ٦١.
- ا سورة النور: ٤٨ ٤٩ .
  - "- سورة الماندة: ١٠٤.

د قيامت په ورځ به له پېغمبرﷺ نه د سرغړوونکي حال داسې وي

(روَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّّالِمُ عَلَى يَدَيْه يَقُولُ يَا لَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلاً يَا وَيْلَتَى لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلاَنَا خَلِيلاً لَقَدْ أَصَلَّنِي عَنِ الذِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَاءنِي وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلإِنسَانِ خَذُولاً)، \

‹‹او پۀ هغه ورځ چې ظالم به پۀ خپلو لاسونو غاښونه ولګوي او وايي به چې کاشکې ما د پېغمبر لاره نيولې وای های زما بدمرغۍ کاشکې ما فلانی په دوستۍ نه وای نيولی؛ هغۀ خو زه لۀ دې وروسته لۀ قرآنه بې لارې کړم چې ماته راغی او شيطان انسان لپاره ښويوونکی او بې مرستې پرېښودونکی دی››

نو اعمال هله نېک دي، عبادت دی او د قبول وړ دي چې له اخلاص نه وروسته پکې د رسول الله اتباع وي او په دليل برابر وي اسلام کې اتباع يو ډېر اړين او پياوړی شرط دی

هر عمل په اتباع باندې ښکلی کېږي او مونږ د عمل په ښکلا مامور يو چې بايد خپل هر عمل د رسول الله په تابعدارۍ او دليل باندې ښکلی کړو

الله تعالى فرمايي ((الذي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً)،

· - سورة الفرقان: ٢٧ - ٢٩ .

- سورة الملك: ٢.

او شرک تیاری دی 111 توحيدرنا «هغه الله چې مرګ او ژوند يې د دې لپاره پيدا کړي دي چې تاسو و ازمېيي چې کوم يو مو د ښ**ه عمل څښتن د**ی.. او فرمايي: (إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْضِ زِينَةً لَّهَا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ ‹‹په زمکه کې چې څه دي مونږ هغه د زمکې لپاره ښکلا ګرځولې ده او دا د دې لپاره چې دوی وازمېيوو چې کوم يو يې ښايسته عمل کوي.. نو ښهٔ او ښایسته عمل په کار دی او هغه هغه دی چې اخلاص او اتباع پکې وي لکه څرنګه چې دنيوي کارونه ښکلي او ښه پهٔ کار دي همداسي ټول عملونه کره پوره پهٔ کار دي . هر کار د پېغمبر، د اتباع سره سم کول عبادت او ثواب دي او د هغه کوم سنت یا حدیث سپک ګڼل کفر دي. علامه ابن البزاز الكردري الحنفي رحمه الله وايي رقيل قلم الأظافر سنة لما قال النبيﷺ فقال: لا أفعل و إن کان سنة، کفر،۲ ‹‹که چاته وويل شول چې د نوکانو غوڅول سنت دي ځکه چې رسول اللهﷺ فرمايلي دي، او هغه وويل اګر که سنت وي هم نه یی کوم نو دا انسان کافر شو). همدارنګهوايي:

> ا ـ سورة الحهف: ٧. ا- البزازية على هامش العالمكبرية: ٦/ ٣٢١.

توحيدرنا

(( و من سمع حديثه اللي فقال: سمعناه كثيرا بطريق الإستخفاف، يكفر )) ( الإستخفاف، يكفر )) ( (كه چا د پېغمبر على حديث واورېد او د سپكاوي په توګه يې وويل دا مونږ ډېر اورېدلى دى، نو په دې خبره كافر كېږي)) ( او وايي: (رو الحاصل أنه إذا استخف بسنة أو حديث من أحاديثه ( (رد دې ټولو نچوړ دا دى چې چا د پېغمبر د كوم سنت يا (

(د دې ټولو نچوړ دا دی چې چې د پېعمبر کړ د فوم سنت یا د هغه له احاديثو د کوم حديث سپکاوي وکړ نو هغه کافر شو)).

# د عبادت ډولونه

عبادت ډېر ډولونه او انواع لري تر ټولو د مخه د اسلام پنځهبنسټونه

د توحيد منل، لمونځ کول، روژه نيول، زکات ورکول او حج ته تلل د عبادت ډولونه دي . همدارنګه جهاد او هجرت کول، نصرت ..... ټول د عبادت ډولونه دي او ځينې نور ډولونه يې دا دي :

- · البزازية على هامش العالمكبرية : ٦/ ٣٢٨.
- ١- البزازية على هامش العالمكبرية : ٦/ ٣٢٨.

# دعاء (بلنه) او استغاثه

دعاء (بلنه) او استغاثه د عبادت او بند کۍ د ډولونونه يو ډول دی چې مونږ د خوښۍ او کړاو پۀ وخت کې الله تعالى ته فرياد او دعاء وكرو، الله تعالى راوبلو او هر وخت كي يي راوبلو: د اړتياو د پوره کولو لپاره، د ګټو د لاس ته راوړلو لپاره، د ستونزو، کړاوونو او ناروغيو د لرې کولو لپاره ..... او په دې بلنې او دعا - کې اللہ سرہ ہیڅوک شریک نہ کړو او ہیچاتہ پکی وندہ ورنۂ کړو پرښتي، پېغمبران، صالحان، اولياء، پيران، فقيران، پېريان او انسانان ټول د الله تعالى مخلوق دى او ټول هغه ته اړ او محتاج دي لهٔ هغهٔ پرته د هیچا پهٔ وس کې دا نشته چې مونږ یې دخپلو ستونزو او ناروغيو لرې کولو يا ګټې رسولو لپاره راوبلو او هغه دې د دنيوي اسبابو او اوزارو نه پرته زمونږ کار پوره کړي. او استغاثه بياهغي بلني ته وايي چې فرياد او د غوث او مرستي طلب پکې وي. نن چې زمونږ په چاپېريال کې ناپوهانو د قبرونو نه د شرک مرکزونه جوړ کړي دي، ګومبزې او ودانۍ يې پرې جوړې کړې دي، جنډې يې پرې لکي کړې دي، پوخونه او څادرونه يې پرې ځړولي دي، ملنګان او منجاوران ورسره ناست دي چې د پليتيو او کثافتونو زېرمي او ډېرانونه دي، رنګينې خولۍ، شنې جامې او پګړۍ يې په سر کړې دي، کچکولونه ورسره دي، چرسونه څښي، سپي يې ساتلي دي، د شکرانو صندوقچې يې د قبرونو خواکې

### 141

توحيدرنا

ايښې وي، د دروغو خوبونه او كرامتونه يې مشهور كړي وي، مرۍ يې په غاړو او ګوتې يې په لاسونو كړي وي او د خلكو عقيدې، اقتصاد او صحتونه يې ړنګ كړي دي او لاړنګوي يې دا ټول شرک، خرافات او واهيات دي په اسلامي خلافت او حكومت، اسلامي ټولنې او اسلامي امت دا فرض دي چې دا د شرک مركزونه ړنګ كړي او په دې منجاورانو توبه وباسي او كه نه يې باسي ويې وژني تر څو د اسلامي او بشري ټولنې نه دا ناسور او ككړتيا پاكه شي

الله تعالى نه پرته بل چاته راورسېږه او رامددشه ويل لکه شيخ عبدالقادر جيلاني ته غږ کول، چې اى لويه ځوانه راورسېږې او رامدد شې، اى مړنيه، اى فلانى بابا...... او د هغوى په واک کې د خير او شر رسول ګڼل او هغوى ته منښتې او نذرونه منل..... دا ټول شرک او کفر دى مؤحد مؤمن بايد خپل ځان ورڅخه وژغوري او د نورو د ژغورلو هم کوښښ وکړي

نو دعاء او بلنه عبادت دی او الله تعالی نه پرته بل چاته د عبادت کول شرک دی

الله تعالى فرمايي ‹‹وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ› <sup>(</sup>

'- سورة المزمن: ٦٠.

او شرک تیارې دې

توحيدرنا

راو ستا رب ويلي دي چې ما راوبلئ زه به مو دعاء قبوله کړم، هغه خلک چې زما له عبادته لويي کوي ډېر زر به دوزخ ته ذليله ننوځي».

144

دلته الله سبحانه وتعالى په دعاء كولو امر كوي او بيا فرمايي چې ‹‹إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي›› نو څرګنده شوه چې د دې عَبَادت نَه مراد همدَغه مخكې دَعاً ده

قرآن کريم کې ځای په ځای الله تعالی مونږ ته امر کوي چې هغهﷺ راوبلوو او لۀ هغۀ پرته بل هيڅوک پۀ غياب کې د ستونزو د حل او داړتياو د پوره کولو لپاره راونۀ بلو

روَإِذَا سَأَلَكَ عَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانٍ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيَؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُلُونَ» \

راو كله چې زما بندګان تا زما په هكله ويوښتي نو زه بې ښكه نږدې يم بلونكي چې كله ما وبلي نو بلنه يې قبلوم نو د دې لپاره چې سمه لار ومومي مادې ومني او په ما دې ايمان راوړي›› ر(قُلْ أَرَأَيْتَكُم إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابُ اللّهِ أَوْ أَتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ

الله تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاء وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرَكُونَ»

رورته ووايه ماته دا ووايئ چې كه تاسوته د الله عذاب راشي يا قيامت درته راشي نو كه ريښتيني يئ آيا له الله پرته به نور

- '- سورة البقرة: ١٨٦.
- · سورة الأنعام: ٤ ١/٤٠.

۱۲۳ 🦳 او شرک تیارې دی

توحيدرنا

څوک رابلئ؟ بلکه يواځې الله به رابلئ نو کۀ خوښه يې شي نو کومې ستونزې ته يې چې رابلئ هغه به لرې کړي او هغه معبودان به هېر کړئ چې الله سره يې شريکوئ».

ِرَقُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ قُل لاَّ أَتَّبِعُ أَهْوَاءَكُمْ قَدْ ضَلَلْتُ إِذًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ، \

‹‹ ورته ووايه چې زه بې شکه لۀ دې منعه شوی يم چې دهغو معبودانو عبادت وکړم چې تاسو يې لۀ الله پرته رابلئ ورته ووايه چې زه ستاسو د نفسي غوښتنو پسې نه ځم که دا کار مې وکړ نو زه به په دغه وخت کې بې لارې شوی يم او زۀ به له سمې لار موندونکيو نه نۀ يم›››

‹(قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُلُمَات الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعاً وَخُفْيَةً لَّئِنْ أَنْجَانَا مِنْ هَسِدَه لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِين قُل اللَّهُ يُنَجَيكُم مِّنْهَا وَمِنَ كُلِّ كَرْبٍ ثُمَّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ،،٢

ورته ووايه چې تاسو ته د وچې او درياب په تيارو کې څوک نجات درکوي چې په زارۍ او پټه يې رابلئ چې که مونږ ته يې له دې نجات راکړ نو هرومرو به له شکر کوونکيو شوو؟ ورته ووايه چې الله له دې ستونزې او له هر غم نه نجات درکوي خو بيا هم تاسو ورسره شريکان پيدا کوئ،

> ً - سورة الاتعام: ٥٦. ً - سورة الاتعام: ٢٤/٦٣. -

او شرک تیاری دی

توحيدرنا

ِبَقُلْ أَنَدْعُو مِن دُون اللّهِ مَا لاَ يَنفَعُنَا وَلاَ يَضُرُّنَا وَنُوَدُّ عَلَى أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَانَا اللّهُ كَالَّذِي اسْتَهُوتْهُ الشَّيَاطِينُ فِي الأَرْضِ حَيْرانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى انْتِنَا قُلْ إِنَّ هُدَى اللّهِ هُوَ الْهُدَى وَأُمرِنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ،\

، اورته ووايه آيا له الله پرته هغه څوک را وبلم چې نه راته ګټه رسولی شي او نه راته څۀ ضرر رسولی شي؟ او وروسته له دې چې الله راته سمه لار وښووله د هغه چا پۀ څېر شاته وګرځول شوو چې شيطانانو پۀ زمکه کې ورڅخه لار ورکه کړې وي او حيران وي، د هغۀ ملګري وي سمې لارې ته يې رابلي چې مونږ ته راشه، ورته ووايه سمه لارښوونه بې شکه د الله لارښوونه ده او مونږ ته پۀ دې امر شوی دی چې د عالميانو رب ته غاړه کېدو،).

الله نه پرته د نورو رابلونکي به اعتراف وکړي چې هغوی کافران وو

‹<حَتَّى إِذَا جَاءتُهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْنَهُمْ قَالُواْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ قَالُواْ ضَلُّواْ عَنَّا وَشَهِدُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَافُرِينَ›، `

تر دې چې کله دوی ته زمونږ پرښتې راشي چې مړه کوي. يې نو ورته وبه وايي چې هغه معبودان چېرته دي چې تاسو له الله

### - سورة الاتعام: ٧١.

- سورة الاعراف: ٣٧.

او شرک تیاری دی

### 140

توحيدرنا

پرته رابلل؟ هغوي به ووايي. هغوي مونز نه ورک شول او په خپلو ځانونو به ګواهي وکړي چې هغوي کافران وو،، او الله فرمايي چې خپل رب راوېلئ دادْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لاَ يُحبُّ الْمُعْتَدِينَ، \ ، خپل رب پهٔ زارۍ او په پټه راوبلئ هغه تېرې کوونکي نه، خوښوي ډېر قبر پرستان وايي چې دا او داسې نور آياتونه يواځي د بوتانو په هکله نازل شوي دي او نور باباګانو او د زيارتونو والا مروته غږ کول او رابلل روا دی ا دا خبره بالكل ناسمه ده دا د بوتانو او ټولو په هكله نازل شوي دي او الله سره هيڅوک شريکول روا نه دي. لکه چې فرمايي ، إنّ الّذينَ تَدْعُونَ من دُون الله عبَادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ، ٢ دەھغە څوک چې تاسو يې لۀ الله پرته رابلئ بې شكه ستاسو. پهٔ څېر بندګان دي که تاسو ريښتيني يئ نو راويې بلئ هغوي دې ستأسو بلنه قبوله كرى نو د لته (رعباد أمثالكم)، په دې دلالت کوي چې همدا زمونږ په څېر بندګان رابلل مراد دي او بوتان خو زمونږ په څېر بندګان نه دى

> `- سورة الاعرا<mark>ف: ٥</mark>٥. ` - سورة الاعراف: ١٩٤.

توحيدرنا

بله دا چې پخوانيو مشرکانو چې د کومو بوتانو عبادت کاوهٔ هغه هم د مړو شويو صالحانو څېرې وې نو هغوي اصلا هماغه مرة صالحان رابلل او لله تعالى فرمايي ا ِقَلِ ادْعُوا الَّذينَ زَعَمْتُم مِّن **دُونِ اللَّه لاَ يَمْلكُونَ م**َثْقَالَ ذَرَّة في السَّمَاوَات وَلاَ في الأَرْض وَمَا لَهُمْ فيهمًا من شرْك وَمَا لَهُ منْهُم مِّن ظَهير وَلاَ تَنفَعُ الشُّفَاعَةُ عندَهُ إلاَّ لمَنْ أَذنَ لَهُ. ﴿ «ورته ووايه چې تاسو يې لۀ الله پرته دعوه کوئ هغوی راوېلئ، هغوي نه په اسمانونو کې د يوې ذرې په کچ څه واک لري او نهٔ پهٔ زمکه کې، هغوي لپاره پهٔ دې دواړو کې څه ونډه هم نشته، الله لپاره لهٔ دوی څخه څوک ملاتړ هم نشته او هغهٔ سره شفاعت د اجازې نه پرته هيڅ ګټه نه لري) الله سبحانه وتعالى نه پرته چې نور رابلي هغه مشركان او ناپوهان په څلور ډوله دی ۱ هغه خلک چې هغوي محمان کوي چې دا مونږ يې چې له الله پرته رابلوو دوي څه واک او اختيار لري نو الله تعالى په هغوي رد وكړ او ويي فرمايل ، لا يملكون مثقال ذرة، ۲ هغه خلک دي چې وايي: واک او اختيار نهٔ لري خو د برخې خاوندان دي. د الله نازولي دي او الله ورته برخه ورکړې ده. په

توحيدرنا

هغوی هم الله تعالی رد وکړ او ویې فرمایل «وماهم فیهما من شرك».

٣- هغه خلک دي چې وايي واک او اختيار هم نۀ لري. ونډه او برخه هم نۀ لري خو الله سره مرسته کوي. پۀ هغوی هم الله

تعالى رد وكړ او ويې فرمايل (روما له منهم من ظهير)). مې د د دارې

۴ هغه خلک دي چې وايي دا مون يې چې لۀ الله پرته رابلوو دوی نۀ واک اختيار لري، نۀ څۀ ونډه لري، نۀ د الله مرستيالان دي، خو دوی زمون شفاعت کوي نو پۀ دوی هم الله تعالی رد وکړ او ويې فرمايل ‹‹ ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له››.

او دا خو څرګنده ده چې الله تعالی ورته اجازه نهٔ ده کړې نو دا دعوه هم باطله شوه

همدارنګه الله تعالى فرمايي

(وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مَن ذُونِهِ مَا يَمْلكُونَ مِن قَطْميرٍ إِن تَدْعُوهُمْ لاَ يَسْمَعُوا دُعَاءكُمْ وَلَوْ سَمعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمَ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلاَ يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ).'

راو هغه څوک چې تاسو يې لۀ الله پرته را بلئ د خورما د زڼي د پاسه د باريکې پردې واک هم نۀ لري. کۀ را ويې بلئ نو ستاسو بلنه نۀ اوري او کۀ فرضاً وايې وري نو ستاسو بلنه نۀ شي قبلولي، د قيامت پۀ ورځ به ستاسو د شرک نه انکار وکړي او د ښۀ خبردار ذات غوندې خبر به درنه کړي..

`- سورة فاطر: ١٢/ ١٢

او شرک تیاری دی

او فرمايي: (قُلْ أَرَأَيْتُمْ شُرَكَاءكُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونَ اللَّه أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شَرِّكٌ فِي السَّمَاوَاتَ أَمْ آتَيْنَاهُمْ كَتَابًا فَهُمْ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّنْهُ بَلْ إِن يَعِدُ الظَّالِمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلاً غُرُورًا،،'

رورته ووايه چې آيا تاسو خپل هغه شريکان ليدلي دي چې تاسو يې لۀ الله پرته رابلئ ماته وښايئ چې لۀ زمکې يې څۀ پيدا کړي دي؟ يا دوی لپاره پۀ اسمانونو کې څۀ برخه ده؟ او کۀ دوی ته مو کتاب ورکړی دی نو دوی د الله له لوري پۀ څرګند دليل دي؟ بلکه ظالمان خپلو منځو کې يو بل سره يواځې د ټګۍ ژمنې کوي... او فرمايي

ردقُلُ أَرَأَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّه أَرُونِي مَاذَا حَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شَرْكٌ في السَّمَاوَات ايْسَتُونَي بِكَتَاب مِّن قَبْلِ هَذَا أَوْ أَتَارَة مِّنْ عِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ وَمَنْ أَضَلُّ مُمَّن يَدْعُو مِن دُون اللَّه مَنَ لاَ يَسَتَجَيَّبُ لَهُ إِلَى يَوَمَ الْقِيَامَة وَهُمْ عَن دُعَائِهِمْ عَافِلُونَ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاء وَكَانُوا بِعبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ»؟ رورته ووايه چي آيا تاسو هغه څوك لَيدلَى دي چي تاسو يې

لهٔ الله پرته رابلئ ماته وښايئ چې هغوی لهٔ زمکې څهٔ پيدا کړي دي؟ او که اسمانونو کې يې ونډه ده؟ که ريښتيني يئ نو لهٔ دې مخکې

> رد *فاطر ۲۰۰۰.* د لاحقاف

او شرک تيارې دي توحيدرنا 149 کوم کتاب یا د علم څه نښه خو راوړئ او له هغه چا زیات بي لاري څوک دی چې له الله پرته هغه څوک رابلي چې تر قيامته يې د عاء نه شي قبلولي او هغوي د دوې له بلنې ناخبره دي. او کله چې خلک را ټول کړی شي نو د دوی دښمنان به شي او د دوی د عبادت نه به انکار کوونکي شي.. او فرمايي (رُوأَنَّ الْمُسَاجدَ للَّه فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللَّه أَحَدًا). داو جوماتونه بې شکه د الله دي نو الله سره هيڅوک مه 🗤 رابلي». او الله تعالى د باطلو معبودانو پهٔ هکله فرمايي : ‹‹وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلاَ أَنفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ) (ر او هغه څوک چې تاسو يې له الله پرته رابلې نه تاسو سره مرسته كولى شي او نهٔ خپلو ځانونو سره كومه مرسته كولى شي،. او فرمايي ا (وَلاَ تَدْعُ من دُون الله مَا لاَ يَنفَعُكَ وَلاَ يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ الظَّالمينَ،"

> آد **سور 5 الجن** : ۱۸۰ آد سور ما لاعر فن: ۱۹۹۰ آد سور مایوسی، ۱۹۹۹

او شرک تیاری دی

توحيدرنا

(ر او لۀ الله پرته هغه مۀ رابله چې نۀ درته ګټه رسولي شي او نهٔ ضرر دررسولي شي کهٔ دا کار دې وکړ نو تهٔ به بي شکه پهٔ دغه وخت كي له ظالمانو يي... او فرمايي ‹‹لَهُ دَعْوَةُ الْحَقِّ وَالَّذينَ يَدْعُونَ من دُونه لاَ يَسْتَجيبُونَ لَهُم بِشَيْءٍ إِلاَّ كَبَاسِط كَفَّيْهِ إِلَى الْمَاء لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بَبَالغه وَمَا دُعَاء الْكَافرينَ إلاَّ في ضَلاًل، \ (یواځی الله لپاره حقه بلنه ده او هغه څوک چې له الله پرته نور رابلي هغوي ددوي هيڅ بلنه نه شي قبلولي د هغوي مثال داسې دې لکه چا چې دواړه لاسونه اوبو ته له ورايه اوږده کړي وي چې خولې ته يې راشي او هغه نهٔ شي راتلي او د کافرانو بلنه يواځې پهٔ بې لارۍ کې ده،... او بل ځای کې په صراحت سره فرمايي چې هغوی مړهٔ دي : (روَالَّذينَ يَدْعُونَ من دُون الله لاَ يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ أَمْواتٌ غَيْرُ أَحْيَاء وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ،٢ ، او هغه خلک چې له الله پرته نور رابلي هغوي هېڅ نه شي پيدا كولى او هغوى پيدا كېږي، مړهٔ دي ژوندي نهٔ دي او پهٔ دې نهٔ

ـ سورة الرعد: ١٤.

پوهېږي چې کله به راژوندي کېږي)

· - سورة النحل: ٢١/٢٠.

او شرک تیاری دی

توحيدرنا

نو دلته ورته ‹‹أموات›› مړۀ وويل شول او بيا د تاکيد لپاره ‹‹غير احياء›› وويل شول او بيا دا چې دوى نه پوهېږي چې بيا به کله راژوندي کېږي؟ لۀ دې نه هم څرګنده شوه چې لۀ دې نه مراد مړۀ دي او بوتان نه دي. خو پۀ ضمن کې يې بوتان او نور ټول باطل معبودان هم شاملېږي. او فرمايي

رقُلِ ادْعُواْ الَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونه فَلاَ يَمْلكُونَ كَشْفَ الضُّرِّ عَنكُمْ وَلاَ تَحْوِيلاً أُولِئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا،، \

(( ورته ووايه؛ لۀ الله پرته هغه څوک راوبلئ چې تاسو يې دعوه کوئ. هغوی تاسو لپاره نه تاسو نه د ضرر لرې کولو واک لري او نۀ د اړولو؛ دا دوی يې چې رابلي هغه خلک دي چې خپل رب ته د نېکيو وسيله لټوي، چې کوم يو ډېر نږدې دی. د الله د لورېنې هيله لري اولۀ عذابه يې وېرېږي. ستادرب عذاب بې شکه د وېرې دی )) دلته نو خبره بېخي څرګنده شوه چې لۀ الله تعالى پرته بلل شوي صالحان خلک دي ځکه چې الله تعالى وفرمايل: دا دوی يې چې رابلي هغوی خو خپل رب ته د نېکو عملونو وسيلې لټوي او له عذابه يې وېرېږي. او بوتان خو دا کار نۀ شي کولی، نو څرګنده شوه

·- سورة الأسراء: ٢٥/٧٥.

۽ سور دائڪج: ١٢. ۽ سور دائڪج: ٧٣.

چې له الله پرته د الله تعالى نېک او صالح ژوندي يا مړهٔ بندګان رابلل او هغوى نه د الله تعالى کارونه غوښتل هم شرک دى. او فرمايى:

د لهٔ الله پرته هغه څوک رابلي چې نهٔ ورته تاوان رسولی شي او نهٔ ورته ګټه همدا لويه بې لاري ده›› او فرمايي

(يَا أَتُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُون اللَّه لَن يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِنَ يَسْلُبْهُمُ الذُّبَابُ شَيْئًا لاَّ يَسْتَنَقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ، ٢

(اى خلكو: يو مثال بيانېږي نو وايې ورئ هغه څوک چې تاسو يې له الله پرته رابلئ كه دا ټول سره راټول شي هيڅكله يو مچ هم نۀ شي پيدا كولى او كه مچ ورڅخه څۀ شى وتښتوي نو ورڅخه نۀ يې شي خلاصولى، غوښتونكى او غوښتل شوى دواړه كمزوري دى»

نو هغه څوک چې يو مچ نۀ شي پيدا کولي او د مچ پيدا کول خو لالويه خبره ده کۀ مچ ورڅخه کوم ډېر کوچني شي وتښتوي نو هم يې نۀ شي ژغورلي، هغوي به نورو ته کومه ګټه ورسولي شي او يابه

توحيدرنا

ورڅخه کوم ضرر دفع کړي. ريښتيا هم د قبرونو دپاسه چې کوم منجاوران او ملنګان ناست وي او زيارتونو ته کومي منښتي او شکرانی راځی، که هغه کوم غل، ځناور، سپی، پیشو، موږک، مچ او يا بل شي وتښتوي نو نه يې شي ژغورلي، بلكه شكرانو ته يې صندوقچي جوړې کړې وي او مضبوط قلفونه يې ورته اچولي وي. نو كه زيارت او بابا څه واك او اختيار لري يا څه كولى شي دې صندوقچو او قلفونو ته څه ضرورت دي؟؛ بلکه خپله منجاوران يو بل ته سره غلهٔ وي او ډېر ځله د قبرونو دپاسه ښکلی غوړېدلی پوخونه هم خلک پټوي. زهٔ چې کله د ننګرهار د هډې نجم المدارس مدرسي کې متعلم وم، ما خپله ليدلي دي چې د هډې د نجم الدين اخونزاده صاحب رحمه الله په قبر به چې کوم ښکلي او قېمتي پوخونه غوړېدلي ؤ، يا به ترې چاپېره سترنجۍ او يا نور د کار شيان وو، هغه به د هډې شېخانو په خپل خپل نمبر کې د شپې له پلوه کورونو ته وړل او سهار به يې بيرته راوړل او پرې غوړول به يې، ما لهٔ يوهٔ شيخ نه پوښتنه وکړه چې دا پوخونه د شپې ولې نه پرېږدئ؟ هغهٔ وويل چې د شپې يې بيا خلک پټوي. او کله چې له دې

مخکې د مزار أسديې مدرسه کې وم نو مزار کې چې د سخي صاحب د عليچې په نوم کوم مزار او درګاه جوړه شوې ده، هلته يو ډېر لوی د مسو دېګ دی چې خلک پکې شکرانې وراچوي، هلته د زياتو څارونکيو، منجاورانو او ملنګانو د موجوديت سره سره به د اسديې مدرسې طالبانو يو سوری ميکناتيس (اهن روبا)پيدا کړه يو مزي پورې به يې ګنډه کړه او په ګڼه ګوڼه او د منجاورانو د غفلت په

توحيدرنا

وخت کې به يې د هغه لوي دېګ منځ ته ورواچوله هغې پورې به اوسپنېزي يوګيزې او پنځګيزې ونښتې بيا به يې ورو، ورو مزي راښکود او په دې ترتيب به يې د زيارت شکراني غنيمت کړي. همدارنګه په ټولو زيارتونو او د شرک په مرکزونو کې کېږی او الله تعالى د ‹‹وَ عَبَادُالرحْمَانِ الذَيْنَ يَمْشُوْنَ عَلَى هغو کې دا هم دي چې . · «وَالَّذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ اللَّه إلـها آخَرَ وَلاَ يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتى حَرَّمَ اللَّهُ إلاَّ بالْحَقِّ وَلاَ يَزِنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلكَ يَلْقَ أَثَامًا،، ﴿ <br/>راومومنان هغه خلک دي چې الله سره بل معبود نه رابلي،له حق پرته هغه نفس نه وژني چې الله حرام کړي دي او زنانهٔ کوي او چا چې دا کارونه وکړل نو ګناه سره به مخ شي.. او اللہ تعالی فرمایی : · فَلاَ تَدْعُ مَعَ اللَّه إلـــهًا آخَرَ فَتَكُونَ منَ الْمُعَذَّبِينَ، <sup>٢</sup> دنو تهٔ الله سره بل معبود مهٔ رابله چې د عذاب ورکول شويو نه به وګڼل شي ... اوسني قبرپرستان لهٔ پخوانيو مشرکانو هم ډېر بتر دي ځکه چې هغوي باندې به کله ډېره سختي راغله او کومې ستونزې

- سورة الفرقان: ٦٨.
- ·- سورة الشعراء: ٢١٣.

| او شرک تيارې دي                                                         | 180                                | توحيد رنا                                                |
|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| ړ او په دې وخت کې به يې                                                 | ې الله به يې رابال                 | سره به مخ شول نو يواځو<br>ټول معبودان پرېښودل            |
| لَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا                                | الْفُلْكِ دَعَوُا ال               | الله تعالى د هغوى پهٔ هک<br>(فَإِذَا رَكِبُوا فِي        |
| و يواځې الله په داسې حال<br>کړی وي او کله چې وچې ته                     | يُشْرِكُونَ)،`<br>كې سپارة شي ت    | نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ لَ<br>((كله چي بېړۍ |
| ې الله ته نږه عبادت کاوه او<br>تان هغوی نه ډېر وړاندې                   | کوي))<br>ختۍ په وخت ک              | نجات ورکړي بيا شرک<br>نو هغوی به د س                     |
| شيخ عبدالقادر جيلاني.<br>رهي او راورسېږه را مددشه                       | ړ په وخت کې<br>و نوروته چيغې و     | تللي دي او د سختی<br>پيربابا، سخي صاحب ا                 |
| ک کې دومره مخکې تللي<br>خش خزانه بښونکی، وايي<br>کولې اوپرې ليکلي يې دي | جو يري ته ګنج ب<br>وه لويه لوحه لگ | دي چې د لاهور علي ه<br>او د هغهٔ په مزار يې ي            |
|                                                                         | کے سوا کیا ہے                      | وايي چې<br>الله کے پلے میں توحید                         |
| ہے لے لیں گے محمد سے                                                    | كچھ هميں لينا                      | جو                                                       |

| او شرک نيارې دي<br>        | 147                  | نوخيد ربا              |
|----------------------------|----------------------|------------------------|
| نور څه دي؟، مونږ ته چې     | ، کې لهٔ توحيد يَرته | دد الله <b>یه واک</b>  |
|                            |                      | د څه شي ضرورت وي .     |
| ، په لاس كې (العياد بالله) |                      |                        |
| زمونږ چې هر شي ته اړتيا    |                      |                        |
| <b>~</b> . •               |                      | وي هغهٔ نه يې غواړو ؟! |
|                            | تهالله تعالى فرمار   | حال دا چې رسول الله    |

ِ فَقُل لاَّ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَ ضَرَّا إِلاَّ مَا شَاء اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاَسْتَكْثَرْتُ مِنَ الْحَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ» (

‹‹ورته ووايه زه د خپل ځان لپاره نۀ د ګټې واک لرم او نۀ د ضرر يواځې هغه کېږي چې د الله خوښه شي او کۀ زۀ په پټو پوهېدی نو ځامځا به مې ښېګړه ډېره کړې وه او هېڅ کړاو به نۀ ؤ رارسېدلی. زۀ هغو خلکو لپاره چې ايمان راوړي يواځې وېروونکی او زيری ورکوونکی يم››

رسول الله کۀ په غيبو پوهېدی او يا ګټه رسول او ضرر دفع کول د هغه پۀ واک کې وی نو د احد پۀ ورځ به د هغۀ د ترۀ حمزه پۀ شمول اويا کسه صحابه ولې شهيدان کېدل؟! يا به هغۀ، د هغۀ کور، کورنۍ او صحابه ؤ ته د هغه په ژوند ولې شهادتونه، ټپونه او کړاوونه رسېدل؟! او د هغه له مرګه وروسته به د صحابه ؤ، تابعينو او نورو مسلمانانو تر منځ ولې لويې لويې ستونزې پيدا

. سورة الأعراف: ١٨٨.

### 144

توحيدرنا

کېدې، حسين، او نور اهل بيت به ولې شهيدان کېدل او اسلامي امت ته به تر اوسه نور ډول ډول کړاوونه ولې رسېدل؟!.

نو معلومه شوه چې د رسول الله په واک او اختيار کې هېڅ نشته او هر څۀ د الله سبحانه وتعالى په واک کې دي او رسول الله سيدالانبيا، والمرسلين سيد ولد آدم ( د ټولو پېغمبرانو او د آدم سه د ټول اولاد سردار، دى، آخري پېغمبر دى، دهغه په پ فضائلو او مناقبو قرآن کريم ګواه دى او د هغۀ پۀ پېغمبرى، فضائلو او سپېڅلتيا کې هېڅ شک نشته او کۀ د دې امت ټول اوليا، صالحين، شهدا، او مؤمنان راټول شي د هغۀ فضيلت ته نه شي رسېدى

نو د دې دومره فضائلو سره سره چې هغه د ګټې او تاوان واکدار او بادار نه دی نو بل څوک کېدی شي؟! او الله تعالی ورته فرمايي

‹وَإِن يَمْسَسْكَ اللّهُ بِضُرٌ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِن يَمْسَسْكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدُيرٌ›، \

«او كه تاته الله څه كړاو درورسوي نو له هغه پرته بل لرې كوونكى نشته او كه څه ښېګړه درورسوي نو هغه په هر شي بر لاسى دى»

- او فرمايي ‹‹قُل لاَّ أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرًّا وَلاَ نَفْعًا إلاَّ مَا شَاء اللَّهُ››
  - '- سورة الاتعام: ١٨.
  - '۔ سورة يونس: ٤٩.

| او شرک تيارې دي                       | ١٣٨                                   | توحيد رڼا                        |
|---------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------|
|                                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                  |
| باره نهٔ د ضرر واک لرم او             |                                       |                                  |
|                                       |                                       | نه د ګټې يواځې هغه ک             |
| شِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِن يُرِدْكَ  |                                       | · · ·                            |
| اء مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ   | يُصِيْبُ بِهِ مَن يَشَا               | بِخَيْرٍ فَلاَ رَآدً لِفَضْلِهِ  |
|                                       |                                       | الرَّحِيمُ)) (                   |
| وي نو له هغهٔ پرته يې بل              | له کوم ضرر درورس                      | ر <b>او کهٔ تا ته ا</b> لا       |
| ، درته وغواړي نو د هغه د              | کهٔ د ښېګړې رسول                      | لرې كوونكى نشته او               |
| لو بندګانو کې چې چاته                 | وک نشته، په خپا                       | مهربانۍ ردوونکي څ                |
| ښونکی او خورا زیات                    | ې او هغه ډېر ب                        | وغواړي وررسوي يې                 |
| <i>.</i> .                            |                                       | لوروونکي دي.                     |
| مَا لاَ يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلاَ     | نَ مِن دُونِ اللَّهِ                  | ،( <b>قُلْ أَتَعْــــْ لُمُو</b> |
|                                       |                                       | يَضُرُّكُمْ أَفٌ لَكُمْ وَلِمَا  |
| دهغهٔ عبادت کوئ چې نهٔ                | ا تاسو له الله پرته                   | <br>(ورته ووايه آي               |
| رسولي شي؛ تاسو او هغو                 | شي او نه ضرر در                       | درته كومه كتهه رسولي             |
| ببادت كوئ نو آيا له عقل               | الله پرته يې تاسو ع                   | ته افسوس دی چې لۀ                |
|                                       |                                       | نه کار نه اخلئ؟))                |
| بِهِ أَحَدًا قُلْ إِنِّي لاَ أَمْلِكُ | ر رَبِّي وَلاَ أُشْرِكُ               | رقُلْ إِنَّمَا أَدْعُم           |
|                                       |                                       | لَكُمْ ضَرًّا وَلاَ رَشَدًا)     |
|                                       |                                       |                                  |

`- سورة يونس: ١٠٧. ٢- سورة الانبياء: ١٧/٦٦. ٦- سورة الجن: ٢١/٢٠

•

او شرک تیاری دی

توحيدرنا

«ورته ووايه چې زۀ بې شكه خپل رب رابلم او هغۀ سره هېڅوک نه شريكوم ورته ووايه چې زۀ بې شكه نه تاسو لپاره د ضرر واک لرم او نۀ د لازښوونې».

ډېر قبرپرست وايي چې مونږ خو يې لۀ قبر نه نۀ غواړو بلکه دا د الله نازولي دي مونږ دوی ته سوال کوو او دوی يې الله ته کوي دا زمونږ شفاعت او سپارښتنه کوي قبرته چې اودرېږي هم ورته وايي چې زۀ ستا لمن نيسم ته د الله ونيسه...... الله تعالى پۀ داسې خلکو رد کوي او فرمايي

(وَيَعْبُدُونَ من دُون الله مَا لاَ يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَــؤُلاء شُفَعَاؤُنَا عَندَ الله قُلْ أَتُنَبِّئُونَ اللّهَ بِمَا لاَ يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَات وَلاَ فِي الأَرْضَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ، (او دوى له الله پرته دَ هغو عبادت كوي چي نهٔ ورته كوم

ښر سولى شي او نۀ كومه مخته وركولى شي او بيا وايي چې دا ضرر رسولى شي او نۀ كومه مخته وركولى شي او بيا وايي چې دا الله سره زمونږ سفارشيان دي، ورته ووايه چې آيا تاسو الله پۀ هغه څۀ خبروئ چې نۀ پۀ اسمانونو او نۀ زمكه كې پرې خبر دى؟! هغه پاك دى او لۀ هغو شريكانو پورته دى چې دوى يې ورسره شريكوي..

معنا دا چې دا سفارشيان او شفاعت كوونكي خو الله نۀ دي ټاكلي او كه الله ټاكلي واى نو ورته به معلوم وو نو تاسو لۀ كومهوټاكل؟:

'۔ سورة يونس: ١٨.

| (د شفاعت) او ‹‹ وسیلې›› پۀ هکله به وروسته ځانګړي | او شرک تيارې دي      | 14. | توحيد رڼا |
|--------------------------------------------------|----------------------|-----|-----------|
|                                                  | کله به وروسته ځانګ ی |     | ستدافت م  |

بحثونه او څېړنې راشي نو څرګنده شوه چې عبادت يواځې د يو الله سبحانه وتعالى حق دى او دا حق له هغه جل جلاله پرته بل چا ته وركول شرك دى نور تفصيل او د شرك په هكله څېړنه په وروسته بحثونو كې راروانه ده

توحيدرنا

استعانت

استعانت (د مرستی او مدد غوښتل) هم د عبادت له ډولونو څخه يو ډول دی چې مونږ د دنيوي اسبابو نه پورته ستونزو او اړتياو کې يواځي له الله تعالى څخه مرسته او مدد وغواړو. اګر چې استعانت د دغا، په ترڅ کې راځي او مخکې د دغا، د سرليک لاندى ددعا، په هکله بحث تېر شو خو د زيات وضاحت لپاره مو دلتمدا عنوان كېښود او دا ځكمچي دعاء عاممده او استعانت خاص دی نو د خپلو اړتياو د پوره کولو او د ستونزو د لرې کولو او د فع كولو لياره بايد له الله مرسته وغوارو مونږ پنځه وخته او د نورو لمونځونو په هر رکعت کې وايو: ر**إيَّاكَ نَعْبُدُ وإيَّاكَ نَسْتَعِينُ**)، دای الله مونږ یواځې ستا عبادت کوو او یواځې له تا مرسته **غوارو**ن دا د الله تعالى لارښوونه ده چې مونږ ته يې کړې ده نو په دې تړون او ژمني بايد وفا وکړو.

استعانت يا مرسته غوښتل په دوه ډوله دي. يو د دنيوي اسبابو لاندې د بشري مرستې غوښتنه ده لکه انسانان چې يو بـل نـه او شرک تيارې دی

144

توحيدرنا

د څۀ کار کولو، د اړتيا د پوره کولو او ستونزو پ**ۀ حل کې مرسته** غواړي دا روا دي

بل ډول استعانت چې عبادت دی او له الله پرته بل چانه يې غوښتل شرک دی. هغه دا دی چې د انساني وس او دنيوي اسبابو نه پورته چانه مرسته وغواړې، لکه ناپوهان چې پير بابا نه ښځې غواړي، سخي صاحب نه مال، د سترګو رغول او يا نورو قبرونو او بابا ګانو نه د خپلو اړتياو په پوره کولو او ناروغيو او نورو ستونزو په لرې کولو کې مرسته او استعانت غواړي نو دا ډول استعانت يا مرسته غوښتل عبادت دی او دا د الله نږه او ځانګړی حق دی بل

الله تعالى مونز تـه دا حكم فرمايي چې يـواځې لـهٔ هغـه مرسته وغواړو لكه مخكې مو چې د فاتحې د سورت پـه آيـة كې ولوستل

- همدارنګه فرمايي (رواسْتَعِيُنُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِيْنِ) (
- ( او پهٔ صبر او لمانځه مرسته وغواړئ او دا کار سخت دی خو پهٔ عاجزي کوونکيو سخت نهٔ دی)

ريَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابرينَ،'

> `- سورة البقرة: ٤٥. `- سورة البقرة: ١٥٣.

| او شرک تيارې دي | 144 | توحيدرنا |
|-----------------|-----|----------|
|                 |     |          |
|                 |     |          |

«ای مؤمنانو: بهٔ صبر او لمانځه مرسته وغبواړئ الله بسی شکه د صبر کوونکيو سره دي... موسىٰ 📾 هم خپل قوم ته فرمايلي وو (اسْتَعِينُوا بالله وَاصْبرُواْ إنَّ الأَرْضَ للله يُورثُهَا مَن يَشَاء منْ عبَاده وَالْعَاقبَةُ للْمُتَّقينَ، \ (لهٔ الله مرسته وغواړئ او صبر وکړئ زمکه بې شکه د الله ده خپلو بندګانو نه يې چې چاته وغواړي ورکوي يې او ښې پايلې يرهېزګارانو لياره دي... يعقوب 🖽 هم خيلو زامنو ته ويلي وو (رَبَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبْرٌ جَميلٌ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصفُونَ، ٢ ،،بلکه تاسو ته خپلو ځانونو څه خبره جوړه کړې ده نو تاسو، چې څهٔ بيانوئ په هغې الله د مدد غوښتلو ځای دی.. الله سبحانه وتعالى د كامل قدرت څښتن او په هرشي برلاسي دي، د هرچا غږ اوري، له هر څه خبر او په هر څه کره پوره پوه دى او له هر چا مهربان او لوروونكى دى، نو ولى له هغه ذات نه مدد او مرسته ونه غواړو چې مونږ او هر څه يې پيدا کړي دي؟ مخلوق ټول بې وسه او محتاج دي او الله سبحانه وتعالى قادر، مقتدر، غنبي، أرجع البراحمين. احكم الحاكمين أو خير

قادر، مقتدر، غني، ارجم البراحمين. الحجم الحاكمين او حي الرازقين دي

> ` ـ سورة الاعراف: ١٢٠` . ` ـ سورة يوسف: ١٨

او شرک تیاری دی

#### 144

## توحيدرنا

حديث كبي راځي چيې رسول الله 🕷 عبيدالله بين عبياس تنه وفرمايل

(يا غلام! إنى معلمك كلمات: إحفظ الله يحفظك إحفظ الله تجده تجاهك و إذا سسألت فاسأل الله و إذا استعنت فاستعن بالله واعلم أن الأمة لو اجتمعوا على أن ينفعوك لم ينفعوك إلا بشئ قد كتبه الله لك و لو اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك إلا بشئ قد كتبه الله عليك رفعت الأقلام وجفت الصحف)،

(راى هلكه زه تاته يو څو خبرې درزده كوم ته د الله حقوق وساته، الله به تا وساتي، ته د الله د احكامو خيال وساته، ته به الله خپلې مخې كې ووينې (چې مرسته به درسره كوي) ، كله دې چې سوال كاوۀ نو يواځې الله نه سوال وكړه او كله دې چې مرسته غوښته نو يواځې الله نه يې وغواړه، په دې وپوهې ه كه د دې أمت ټول خلك را ټول شي چې تاته څه ګټه درورسوي نو له هغې پرته بل هېڅ ګټه نه شي دررسولى چې الله تعالى درته ليكلې ده او كه دې لپاره راټول شي چې څه زيان درورسوي نو له هغه پرته بل هېڅ زيان نه شي دررسولى چې الله درته ليكلى دى، قلمونه پورته شوي او پاڼې وچې شوى دى)

· - رواه الترمذي و احمد والبيهقي والطبراني وأبو يطي والحاكم.

### 140

# نذر (منښته)

د عبادت د ډولونو نه بل ډول منښته يا نذر دي نذر دې ته وايي چې يو څوک ووايي: كه زما داكار وشي نو زه به دالله په نامه مال وركړم، يا به څاروي حلال کړم. يا به روژه ونيسم، يا به لمونځ وکړم، يابه حج يا عمرى تەلار شم دا ډول نذر چې چا ومانځ نو بيا پرې وف کول فرض او عبادت دی. الله تعالى فرمايي «يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ بَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا» \ «نېکان مؤمنان نذرونه پوره کوي او لهٔ هغې ورځې وېرېږي چې شر يې ډېر اوږد دي.. او الله نه پرته د بل چا پهٔ نامهٔ د منښتې پهٔ هکله فرمايي: ‹‹إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخترير وَمَا أُهلَّ به لغَيْر الله فَمَن اصْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رحيم،

> `- سورة الدهر: ٧. ` سورة اليقرة: ١٧٣.

(الله په تاسو بې شكه مرداره، وينه، د بد ځناور غوښه او هغه شيان حرام كړي دي چې په هغو له الله پرته د بل چا لپاره غږ شوى وي، او كه څوك سرغړوونكى او تېرى كوونكى نه وي ، او اړ شو نو په هغه ګناه نشته الله بې شكه بښونكى او خورا زيات لوروونكى دى)).

الله تعالى نه پرته د بل چا غې پرې كېدل كه د حلالولو په وخت كې وي هم حرام دى او كه الله تعالى نه پرته د بل چاپه نامه د نذر غې پرې شوى وي هم حرام دى.

پخوانيو مشركانو به هم الله سبحانه وتعالى نه پرته د نورو معبودانو لپاره نذرونه او منښتې منلې الله تعالى فرمايى

روَيَجْعَلُوْنَ لِمَا لاَ يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مِّمَّا رَزَقْنَاهُمْ تَاللّهِ لَتُسْأَلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَفْتَرُونَ، \

او لهٔ هغو شيانو نه چې مونږ ورکړي دي هغو معبودانو ٌ ته څهٔ برخې ټاکي چې نهٔ يې پېژني. پهٔ الله قسم دی چې تاسو به هرومرو د هغو دروغو پهٔ هکله وپوښتل شئ چې تاسو جوړول).

پخوانيو مشرکانو به د خپلو باطلو معبودانو په نامه ځينې شيان ندرول او په هغو کې به يې ډول ډول تصرفونه کول او بنديزونه به يې پرې لګول او شرک تیاری دی

روَقَالُواْ هَـــذه أَنْعَامٌ وَحَرْثٌ حَجْرٌ لاَّ يَطْعَمُهَا إِلاَّ مَن نَسْاَء بِزَعْمِهِمْ وَأَنْعَامٌ حُرِّمَتَ ظُهُورُهَا وَأَنْعَامٌ لاَّ يَذْكُرُونَ اسْمَ اللّه عَلَيْهَا اَفْتِرَاءَ عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَــَـذه الأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لَّذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَى أَزْوَاجَنَا وَإِن يَكُنَ مَّيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءٍ سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حِكِيمٌ عَلَيمٌ، \

(راو هغوى ويلي دي چې دا څاروي او کښتونه بند دي، د دوى پۀ دعوې به دا يواځې هغه څوک خوري چې زمونږ خوښه شي او څۀ څاوري دي چې د هغو شاګانې د سپرلۍ نه حرامې شوې دي او څۀ څار وي داسې دي چې د الله نومونه پرې نۀ يادوي، په الله دروغ تړي، الله به ډېر زر دوى ته دهغو دروغو سزا ورکړي چې دوى بوړول او ويل يې چې د دې څارويو پۀ خېټو کې چې کوم بچي دي دا زمونږ نارينه ؤ لپاره ځانګړي دي او زمونږ پۀ ښځو حرام دي او کۀ مردار به ؤ نو هغوى به پکې سره شريکان وو الله به ورته ډېر زر د دې خوى سزا ورکړي، هغه بې شکه د حکمت څښتن او ډېر پوه دى))

(وَجَعَلُواْ لِلَهِ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ الْحَرْثِ وَالأَنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَــذَا لِلَهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَــذَا لِشُرَكَآئِنَا فَمَا كَانَ لِشُرَكَآئِهِمْ فَلاَ يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِلَهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَى شُرَكَآئِهِمْ سَاء مَا يَخْكُمُونَ,,'

- · سورة الانعام: ١٣٩/١٣٨.
  - سورة الانعام: ١٣٦.

«او الله چې کوم کښتونه او څاروي پيدا کړي دي دوي لغ هغو نه الله لپاره برخه ټاکلې ده، نو ويل يې چې دا\_ د دوی په کمان \_ الله لپاره دی او دا زمونږ شريکانو لپاره دی، نو کوم چې د دوی شريكانو لپاره ؤ هغه الله ته نه رسېږي او كوم چې الله لپاره ؤ نو هغه د دوي شريکانو ته رسېدهٔ دوي ډېري ناوړه پرېکړي کوي». مشرکانو به څهٔ منښتي د الله په نوم کړې او څهٔ به يې دخپلو مزعومو معبودانو پهٔ نوم کړي، بيا به يې د خپلو معبودانو پهٔ نوم منښتوكي دومره احتياط كاوه چې د الله په نوم منښتو نه به كه څه شي د باطلو معبودانو پهٔ نوم منښتو سره ګډ شو نو باک يې نهٔ ګاڼهٔ خو د معبودانو پهٔ نوم منښتي يې د الله پهٔ نوم منښتو سره نه ګډولي. د مشرکانو يو بل ډول منښتو باندې الله تعالى داسې رد کو ي : «مَا جَعَلَ اللَّهُ من بَحيرَة وَلاَ سَآئبَة وَلاَ وَصيلَة وَلاَ حَام وَلَــكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَأَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْقلُو نَ<sub>»</sub> ۱

« الله نه بحي**ه ټ**اکلې ده، نۀ سائبه، نۀ وصيله او نۀ حام، خو زياتو خلکو کفر کړی دی، پۀ الله دروغ تړي او د دوی زيات خلک عقل نه کار نۀ اخلي».

- سورة المائدة: ١٠٣.

او شرک تیاری دی

149

توحيدرنا

دا ټول هغه څاروي وو چې د جاهليت په وخت کې مشرکانو د خپلو معبودانو په نامه نذر کړي وو او بې له ګټې اخيستلو يې پرې ايښې وو ‹‹بحيـره›› هغــه او ښــه وه چـې د معبودانـو لپــاره يـې دهغـې شېدې پرېښودې او نه يې لوشلې. (سائبه)) هغه وه چې د معبودانو په نامه وه او هېڅ بار يې پرې نه بار اوه . ‹‹وصيله›› هغه ځوانه اوښه وه چې لومړي او دوهم لنګوال کې يې ښځه جونګۍ زېږوله او منځ کې يې نر نه ؤ هغه يې هم د معبودانويه نامه كوله ‹‹حام››هغه يندهٔ اوښ و چې د څو اوښو له تېرولو وروسته يې د معبودانو په نامه کاوه او هيڅ يې پرې نه بارول. دا کار تر ټولو د مخه عمرو بن لحي رواج کړي ؤ او رسول الله 🕿 ليدلي ؤ چې دوزخ کې يې خپلې کولمې راښکو دې 🔪 نو دې ډول منښتو او نذرونو باندې الله تعالى رد وکړ. لغ ځانبه حرام او حبلال جوړول کفر دی. د مسلمان معامليه باييد الله سبحانه وتعالى سره وي. هر كاركي بايد شرعي احكامو او ملحوظاتو ته پاملرنه وکړي او د اسلام د لارښوونو سره سم يې وکړي.

## ·- رواه البخاري ومسلم و احمد والطيراني.

او شرک تيارې دي

رقُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَتُسُكِي وَمَحْيَاي ومَمَاتِي لِلَهِ رِبَ الْعَالَمِينَ لاَ شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتَ وِاناْ أَوَّلْ الْمُسْلِمِينَ، (

«ورته ووايم زما لمونځ، زما حلاله. زما ژوند او زما مرګ بې شکه يواځې الله لپاره دي، چې د ټولو مخلوقاتو رب دی. هغهٔ لپاره شريک نشته او په همدې ماته امر شوی دی او زه لومړنی لهٔ غاړه اېښودونکيو يم»

بل حديث كې عانشې رضى الله عنها نه روايت دى. هغه وايي چې رسول الله؛ وفرمايل من نذر أن يطيع الله فليطعه ومن نذر أن يعصى الله فلا يعصه.

(چا چې دا نذرو مانه چې د الله تعالى اطاعت وکړي نو ودې يې کړي او چا چې دا نذر منلى ؤ چې د الله نافرماني او ګناه وکړي نو نه دې يې کوي)). بل حديث کې داسې راځي

عن طارق بن شهاب أن رسول الله قال: ‹‹دخل الجنة رجل فى ذباب و دخل النار رجل فى ذباب، قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله؟! قال: ‹‹ مر رجلان على قوم لهم صنم لا يجوزه أحد حتى يقرب له شيئاً فقالوا لأحدهما: قرب. قال: ليس عندي شئ أقرب. قالوا له: قرب ولو ذبابا. فقرب ذبابا، فخلوا سبيله،

[ ١- سورة الأنعام : ١٦٢-١٦٣ .

ا - رواه البخاري.

۱۵۱ او شرک تیارې دي

توحيدرنا

فدخل النار. و قالوا للأخر: قرب. فقال: ماكنت لأقرب لأحد شيئًا دون الله عزوجل فضربوا عنقه فدخل الجنة،،'

ظارق بن شهاب د نه روايت دى چې رسول الله فورمايل (يو سړى په يو مچ كې جنت ته لا او بل سړى په يو مچ كې دوزخ ته لا ،) صحابه ؤ وويل اى د الله پېغمبره دا څرنګه؟ هغه وفرمايل (دوه سړي په يو قوم تېرېدل دهغوى يو بوت او درګاه وه چې هېڅوك پرې تر هغه نه شو تېرېدى تر څو چې څه منښته او شكرانه ورته وړاندې كړي نو منجاورانو هغه يو ته وويل څه شكرانه واچوه هغه ورته وويل ماسره هېڅ نشته چې شكراني كې يې وړاندې كړم هغوى ورته وويل ماسره هېڅ نشته چې شكراني كې يې وړاندې كړم ورته وړاندې كړ هغه يې پرېښود نو هغه دوزخ ته لا هغه بل ته يې مچ وړاندې كړ هغه يې پرېښود نو هغه دوزخ ته لا هغه بل ته يې دويل څه وړاندې كړه هغه وويل زه له الله تعالى پرته د هيچا لپاره وويل څه وړاندې كړه هغه نه يې پرېښود نو هغه دوزخ ته با هغه بل ته يې د در او شكرانه نه وركوم هغه نه يې څې پرې كړ هغه شهيد شو او مخت ته لار).

کوم ځای کې چې د شرک نذرونه، مېلې او درګاه ګانې تېرې شوې وي او يا موجودې وي هلته د الله په نوم نذر پوره کول هم ناروا دی

ثابت بن ضحاك، نه روايت دى چې يو سړي ندر منلى ؤ چې «بوانه» خاى كې څه اوښان د الله په نامه حلال كړي. نو نبي كريمي نه يې پوښتنه وكړه، هغه ورته وفرمايل «هل كان فيها وثن

توحيدرنا

من أوثان الجاهلية يعبد؟،، ‹‹آيا هلته د جاهليت د وخت كوم بوت يا درمحاه وه چې عبادت يې كېدۀ؟،، هغوى ورته وويل نه بيا هغه وفرمايل ‹‹فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟،، ‹‹ آيا هلته د جاهليت د خلكو كومه مېله كېده؟،، صحابه ؤ وويل نه نو بيا رسول الله: ورته وفرمايل ‹‹أوف بنذرك فــإنه لا وفاء لنذر ف معصية الله ولا فيما لا يملك إبن آدم،،

101

ته خپل نذر پوره کړه او دا پوښتنه مې ځکه وکړه چې نه د الله په نافرمانۍ او ګناه کې ندر پوره کول شته او نه په هغه څه کې چې د بني آدم په واک کې نه وي..

مطلب دا شو چې کوم ځای کې له الله پرته د بل چاپه نامه ندرونه او مېلې شوې وي نو هلته د الله په نامه نذر پوره کول هم ناروا دي

او د چا پهلاس او وس کې چې څه نه وي هغه نذر پوره کول هم نشته

بل حديث کې داسې راځي

عن على الله قال: حدثنى رسول الله بأربع كلمسات: ( لعن الله من ذبح لغيرالله، لعن الله من لعن والديه، لعن الله مسن والى محدثا، لعن الله من غير منار الأرض ،،

> ُحَرواه أيوداود. أ- رواه مسلم و أهمد.

۱۵۳ او شرک تیارې دي

على ۵ نه روايت دى هغه وايي: ماته رسول الله ۲ څلور خبرې راښوولې دي: ‹‹ چاچې الله تعالى نه پرته د بل چا لپاره حلاله وكړه، الله پرې لعنت كړى دى، چاچې خپل مور او پلار باندې لعنت ووايه، الله پرې لعنت كړى دى، چاچې ورانكاري او بدعتي ته پنا وركړه، الله پرې لعنت كړى دى او چاچې د ځمكې نښې بدلې كړې، الله پرې لعنت كړى دى،

لعنت له رحمت لرې والی او عذاب کې ننوتلو ته ويـل کېږي او دا ډېره لويه او سخته خبره ده.

الله تعالى نه پرته بل چا لپاره حلاله د هغه په نوم نذر كول او منښته كول دي

او د ځمکې نښې بـدلول دا دي چـې لارې شـاړې او بنـدې کړې، د چا پوله او بريد ووهې، د چا لختی او نښې مخکې وروسته يا بدلې کړې..... دا ټول ناروا دي.

نو نذر او منښته عبادت دى، چې يو ځل ومنل شي بيا پرې وفاكول فرض دي او يواځې د الله پۀ نامه بايد ومنل شي، الله تعالى زمونږ پۀ نذرونو او نيتونو خبر دى

‹‹وَمَا أَنفَقْتُم مِّن تَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن تَذْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُهُ وَمَا للظَّالمينَ منْ أَنصَارِ›، \

َ ((اُو تاسو چُې کوم لګښت لګولی وي یا مو کومه منښته منلې وي نو الله بې شکه پـرې پـوهېږي او ظالمـانو لپـاره څـوک مددګاران نشته)).

- سورة البقرة ٢٧٠

توحيدرنا

نذر او منښته منل اصلا د فضيلت كارنۀ دى ځكه چې دا دالله تعالى پۀ نوم په شرط مال وركول دي، چې كۀ دا كار دې راته وكړ ستا پۀ نامۀ به دا وركړم او كۀ و دې نۀ كړنو نۀ يې وركوم، نو دا كومه ښه خبره نۀ ده، د الله تعالى پۀ نامه تل بې نذره او بې شرطه مال لګول فضيلت دى، نذر اصلا ممنوع او مكروه دى، خو چې يو ځل نذر ومنل شي او شرط پوره شي نو بيا پۀ نذر وفا كول فرض شي او د دې فرض پوره كول بيا عبادت او ثواب شي نذر باندې الله تعالى د بخيل د مال نه څۀ راباسي

حديث کې راځي عن عبدالله بن عمر قال: لهی رسولﷺ عن النذر وقال: ‹‹ إنه لا يرد شيئاً ولکنه يستخرج به من البخيل››

عبدالله بن - مر شنه نه روايت دی هغه وايي رسول الله شله نذر منلونه منع کړې ده او فرمايلي يې دي «نذر منل هيڅ نه شي ردولی خو په دې باندې د بخيل نه څه راايستل کېږي»

بل حديث کې داسې راځي عن ابن عمری عن النبیﷺ قال: ‹‹إن النـــذر لا يقدم شيئا و لا يؤخر و انما يستخرج بالنذر من البخيل››۲

- · رواه البخاري ومسلم و ابو داود و النساني و ابن ماجه.
  - ا- رواه البخاري ومسلم.

۱۵۵ 🥂 او شرک تیاری دی

عبدالله بـن عمر ه نـه روايت دى چـې پېغمبر ه وفرمايـل ‹‹نذر نه څه شى مخكې كولى شي او نـه يې وروستـه كولى شي خو په نذر له بخيل نه څه راايستل كېږي››

بل حديث كي داسي راځي عن أبي هريرة، قال: قال النبيﷺ: «إن النذر لا يقرب من ابن آدم شيئا لم يكن الله قدره له ولكن النذر يوافق القدر فيخرج بذلك من البخيل مالم يكن البخيل يريد أن يخرج»

ابوهريرة شنه روايت دى هغه وايي: پېغمبر وفرمايل: ‹‹الله چې بني آدم ته څه تقدير كې نه وي ټاكلي نو نذر ورته هيڅ نه شي رانږدې كولى خو نذر تقدير سره برابرېږي نو په دې له بخيل نه هغه څه راايستل كېږي چې هغه نه غوښتل چې ويې باسي›› او بل حديث كې نذر او منښته داسې منع شوې ده:

عن أبي هريرة 🚓 أن رسول الله 🗱 قال: ﴿ لاتنذروا فـــاِن

النذر لايغنى من القدر شيئا و إنما يستخرج به من البخيل،،

ابو هريرة، عنه نه روايت دى چې رسول الله ﷺ وفرمايىل: ‹‹نذر مه منئ ځكه چې نذر له تقدير نه هيڅ نه شي ستنولى بلكه په دې باندې له بخيل نه څه راايستل كېږي››.

> ' - رواه البخاري ومسلم. ' - رواه البخاري ومسلم.

توحيدرنا

نو څرګنده شوه چې د نذر منل اصلاښه کار نه دی بلکه د نذر منل منع دي، چې ځينې علماء ورته حرام او ځينې ورته مکروه وايي، خو نذر منل ښه کار نه دی.

نو که د چا له وسه پوره نه وه يا يې نه پوره کاوۀ او يايې دا عقيده وه چې نذر باندې کارکېږي، نود هغه په هکله نذر حرام دی او که د چا دا عقيده نه وه او پوره کاوۀ يې خو د شرط نذر يې مانۀ نو دهغه په هکله مکروه دی

او کهچا يې شرطه د الله په نامه نذر ورکاوه نو د هغه په هکله مباح يا مستحب دی

او دا ټول هغه نذرونه دي چې د الله تعالى په نامه منل كېږي د بل چاپه نامه منل خونږه شرک دى او مخکې دا خبره تېره شوه نو تر ټولو ښه خبره دا ده چې د الله تعالى په نامه بې له نذره خالص د هغه هد د رضا لپاره صدقه او خيرات وركول شي. خو كه چا نذر ومانه نو پوره كول يې بيا فرض دي.

دا نذر بيا کله مطلق وي او هيڅ شی يې معلوم کړی نه وي. نو په هغه د قسم کفاره ده.

کله کله د غوسې نذر وي. کله د يو مباح کار نذر وي، کله د ګناه نذر وي چې پوره کول يې ناروادي او کله کله يواځې د ثواب په نيت وي.

خو له الله پرته د الله تعالى په مخلوق كې د هيچا په نامه نذر منل روا نه دي بلكه شرك دي. ۱۵۷ او شرک تیارې دی

فقهاءوايي

(رو أما النذر الذي ينذره أكثر العوام على ما هو مشاهد كأين يكون لإنسان غائب أو مريض أو له حاجة ضرورية فيأتي بعض قبور الصلحاء فيجعل ستره على رأسه فيقول: يا سيدي فلان! إن رد غائبي أو عوفي مريضي أو قضيت حاجتي فلك من الذهب كذا و من الفضة كذا و من الطعام كذا و من الماء كذا و من الشمع كذا و من الزيت كذا. فهذا النذر باطل بالإجماع لوجوه منها: أنه نذر لمخلوق والنذر للمخلوق لا يجوز لأنه عبادة والعبادة لا تكون للمخلوق. و منها : أن المنذور له ميت واليت لا يملك. ومنها : أنه ظن أن الميت يتصرف في الأمرور دون الله تعالى و إعتقاده ذلك كفر.).

(«هغه نذر چې ډېر عوام يې مني او ليدل کېږي، لکه چې د چا څه شی ورک شوی وي، يا يې ناروغ وي يا بله کومه اړتيا وي، نو د ځينو نېکانو قبرونو ته ورځي، د هغه پرده په سر رااچوي، او وايي : زما فلانی مېړنيه : که زما ورک شوی راپيدا شو يا مې ناروغ روغ شو يا مې اړتيا پوره شوه، نو تا لپاره مې دومره سره زر يا دومره سپين زر يا دومره خواړه يا دومر اوبه يا دومره شمعې يا دومره تېل په نذر منلي دي نو دا نذر د څو لاملونو له کېله د علماو په اجماع باطل دی : يو دا چې د امخلوق لپاره نذر دی او مخلوق لپاره نذر ناروا دی. خکه چې نذر عبادت دی او عبادت مخلوق 194

توحيدرنا

لپاره نه وي. بل دا چې چا ته نذر منل شوی دی هغه مړ دی او مړ د څه شي مالک نه شي جوړېدی. بل دا چې دغه کس دا ګومان وکړ چې مړی له الله تعالی پرتد د دنيا په چارو کې تصرف کوي او دا عقيده يې کفر دی...

بې کچه مينه او محبت

د عبادت لۀ ډولونو څخه بل ډول بې کچه نهائي مينه او محبت دي

محبت دوه ډوله دی: ۱۰): دنيوي د مخلوق په کچ. ۲) نهائي بې کچه د الله تعالی حق.

دنيوي د مخلوق پۀ کچ هغه مينه ده چې انسان يې د مور او پلار، ښځې او بچو، خپل خپلوانو، دوستانو او ملګرو، کلي ولس او وطن، قوم او قبيلې او داسې نورو سره لري، دا روا او ښه مينه ده او هر چاسره د هغۀ مناسبه مينه ده، د ساري پۀ توګه د مور سره چې کومه مينه په کار ده هغه ښځې سره نۀ ده پۀ کار او د ښځې سره چې کومه پۀ کار ده هغه مور سره نۀ ده پۀ کار.

دوهم ډول مينه نهاني يې کچه اوهغه مينه ده چې هغه عبادت دی او د الله تعالی حق دی نو داسې مينه د بل چا سره کول شرک دی **۱۵۹ او شرک تیارې دي** 

توحيدرنا

الله تعالى فرمايي: ((وَمنَ النَّاسِ مَن يَتَّخذُ من دُون اللّه أَنسدَاداً يُحِبُّسونَهُمْ كَحُبِّ اللّه وَالَّذينَ آَمَنُواْ أَشَدَّ حُبَّا لِّلّه)، ((أو لهُ خلكو ځينې هغه دي چې له الله پرته يې شريكان نيولي دي او الله سره د محبت غوندې محبت ورسره كوي او مؤمنان الله سره په محبت كې ډېر كلك دي).

# بې کچه او غيبي وېره او ډار

د عبادت لۀ ډولونو څه نهائي بې کچه او غيبي وېره هم ده. وېره دوه ډوله ده :

يو له څرګندو او محسوسو دنيوي اسبابو نه وېره ده دا فطري وېره ده او دا عبادت نه دی او نه ګناه ده لکه چې انسان له دښمن، وسلې، څيروونکيو ځناورو،زهرجنواوچيچونکيوځځنده و او داسې نورو شيانو او پېښونه وېرېږي

دا وېره پۀ توپير او تفاوت وي، ځينې انسان زړور وي او ډېر نۀ وېرېږي او ځينې بې زړۀ او ډارن وي هغه ډېر وېرېږي، دا ډول وېره نۀ ګناه ده نۀ عبادت دی او نۀ ناروا ده، خو زړورتيا او جرات ښۀ صفتونه دي او بې زړۀ توب او بزدلي ناوړه صفت دی خو غيبي ، نهائي او بې کچه وېره چې لۀ محسوساتو او اسبابو نه لوړه وي دا وېره عبمادت دى ، دا وېره يواځې يو الله سبحانه وتعالى نه ښايي ، دا وېره هر وخت پۀ کار ده او له الله تعالى پرته د هغه په مخلوق کې بل چا نه دا ډول وېره کول شرک دى.

لكه ځينې جاهلان او قبرپرستان چې د قبرونو ، ملنګانو، پيرانو. منجاورانو. جنډو او ګومبزو نه وېرېږي چې ګنې څۀ کړاو به راپېښ کړي.

له همدې امله پۀ ډېرو قبرونو زړې زړې وچې ونې ولاړې وي چې کلونه او پېړۍ پرې اووښتې وي او څوک يو منډوکي او يوه لخته هم ترې نۀ ماتوي او وېرېږي چې زيارت او بابا به راته څۀ ضرر ورسوي دا ډول وېره عبادت دی او لۀ الله تعالى پرته بل چانه دا ډول وېره کول شرک دی. دغه پۀ زيارتونو ونې غنيمت دی بايد ووهل شي، وسوزول شي او په کار راوړل شي

يا لكه د ځينو پيرانو، منجاورانو، ملنګانو، سيدانو. پاچايانو، ميرانواو مياګانو لمسي چې هر ناروا كوي خلك يې نازولي بولي او هيڅ ورته نۀ وايي، كۀ هغه ظلم كوي هم څۀ ورته نۀ وايي او كه لكۍ يې وشي هم ښۀ يې بولي، وېرېږي چې نيكه به يې راته څۀ غيبي كړاو او ضرر ورسوي، دې نازولتوب هغوى له انسانيت نه مينځلي دي او ډېر بې ادبه او بې تهذيبه رالوى شي نو دا ډول وېره د بل چانه ناروا او شرك دى او الله تعالى نه

دغه رنګه وېره کول عبادت ، فرض او ثواب دي.

الله تعالى فرمايي: ،(فَلاَ تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِي) ((نو هغوى نه مۀ وېرېږئ او لۀ ما ووېرېږئ)) او فرمایی (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لَيَبْلُوَنَّكُمُ اللَّهُ بِشَيْءٍ مِّنَ الصَّيْدِ تَسْنَالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ، ` داى مؤمنانو! الله به هرومرو تاسو په څه ښكار ازمېيي چې ستاسو لاسونه او ستاسو نېزې به يې لاس ته راوړي، دا د دې لپاره چې الله هغه خلک معلوم او په نښه کړي چې په پټه لهٔ هغهٔ وېرېږي. او چا چې لهٔ دې وروسته تېري وکړ نو هغهٔ لپاره دردناک عذاب دى). او د پرښتو او نورو غاړه ايښودنکيو مخلوقاتو پهٔ هکله فرمايي ‹‹يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ››<sup>٣</sup> ‹‹د خپل هغه رب نه وېرېږي چې د هغوی دپاسه دی او هغه کارونه کوي چې حکم ورته کېږي..

- ا سورة البقرة: ١٥٠.
- ·- سورة الماندة: ٩ ٤.
- · سورة النحل: ٥٠.

او فرمايي: ... ((إِنَّمَا ذَلكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْليَاءهُ فَلاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنتُم مُّؤْمنينَ، \ (دا بې شکه شيطان دی چې تاسو له خپلو ملګرو وېروي نو كة مؤمنان يئ له هغوى مه وېرېږئ او له ما ووېرېږئ». او فرمايي: ِ ‹‹إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَخْشَوْنَ النَّاسَ كَخَشْيَةِ اللَّهِ أَوْ أَشَدَّ خشيَةً،٢ (نو بيا د هغوى يوه ډله له خلكو داسې وېرېږي لكه له الله وېره يا له دې هم سخت وېرېدل». او فرمايي: ، فَلاَ تَخْشَوُ النَّاسَ وَاخْشَوْنَ، " ‹‹نو لهٔ خلکو مهٔ وېرېږئ او لهٔ ما ووېرېږئ›› او فرمايي: (أَلاَ تُقَاتِلُونَ قَوْمًا نَكَثُواْ أَيْمَانَهُمْ وَهَمُّواْ بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُم بَدَؤُوْ كُمْ أَوَّلَ مَرَّة أَتَخْشَوْنَهُمْ فَاللّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَوْهُ إِن كُنتُم مَّؤُمنينَ)) \*

174

او شرک تيارې دی

" - سورة آل عمران: ١٧٥. "- سورة النساء: ٧٧. "- سورة المائدة: ٤٤. "- سورة التوبة: ١٣.

توحيدرنا

۱۶۳ او شرک تیارې دي

توحيدرنا

# إنابت (الله تعالى ته راستنبدل)

انابت رجوع، پښېمانتيا او راګرځېدلو ته وايي، الله تعالى ته رجوع کول، راګرځېدل او د هغهٔ لهٔ وېرې يو کار پرېښودل او بل کول انابت دی او دا عبادت دی.

> ' ـ سورة الملك: ١٢. ' ـ سورة ق: ٣٣.

| الله تعالى فرمايي:                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| من مصلحی طرحین<br>مرتبط می از مسلم و مرتبط والس او مستقوما بتکن مطلب از من ا                                        |
| ى رَسَّيْكُمُ الْعَذَابُ .<br>(وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ |
| ثُمَّ لاَ تُنصَرُونَ›، \                                                                                            |
| را <b>و لهٔ هغې مخکې خپل رب ته راوګرځئ او هغهٔ ته غ</b> اړه                                                         |
| كېدئ چې عذاب به درته راشي بيا به تاسو سره مرسته نه كېږي»                                                            |
| •                                                                                                                   |
| او فرمايي:                                                                                                          |
| (روَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَىَّ،) ٢                                                                       |
| ›› او د <b>هغه ُچاپۀ</b> لار لاړ شه چې ماته راګرځېدلي وي››                                                          |
| رإنَّ في ذَلكَ لآيَةً لَّكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ،"                                                                     |
|                                                                                                                     |
| ،(پ <b>ۀ دې کې بې شکه ه</b> ر راګرځېدونکي بنده لپاره خامخا                                                          |
| نبنه ده)).                                                                                                          |
| (روَمَا يَتَذَكَّرُ إلاَّ مَن يُنِيبُ)، *                                                                           |
|                                                                                                                     |
| را <b>و يواځې هغه څوک پند اخلي چې راګرځي</b> ».                                                                     |
| راللَّهُ يَجْتَبِي إلَيْه مَن يَشَاء وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ، <sup>0</sup>                                   |
| دالله چې چَاته وغواړي ځان ته يې غَورَه کُويَ او څوک چې                                                              |
| · ·                                                                                                                 |
| راګرځي هغهٔ ته د خپل ځان لورته لارښوونه کوي».                                                                       |
| ‹رَمَنْ خَشِيَ الرَّحْمَن بِالْغَيْبِ وَجَاء بِقَلْبٍ مُّنِيبٍ،                                                     |
|                                                                                                                     |
| `_سورة الزمر: ٤٥.                                                                                                   |
| `_ سورة لقمان: ١٠.<br>``                                                                                            |
| اً ـ سورة سيا: ٩.<br>1- سورة المؤمن: ١٣.                                                                            |
|                                                                                                                     |

أــ سورة المومن: ١٣. ^ـ سورة الشوري : ١٣. ^ـ سورة ق: ٣٣.

او شرک تيارې دي

«څوک چې په ناليدلو له ډېر مهربان دات نه ووېرېدهٔ او پهٔ راګرځېدونکي زړهٔ راغي،،

# تحاکم (پرېکړه وړل)

تحاكم خپلې شخړې او جګړې د پرېكړې او فيصلې لپاره وړاندې كولوته ويل كېږي حاكميت د الله تعالى صفت دى او هغه به د توحيد الاسماء والصفات د سر ليك لاندې وڅېړو او تحاكم د بنده فعل دى نو ځكه يې د الوهيت او عبادت پۀ توحيد كې رااخلوو لكه مخكې مو چې د توحيد الالوهية يا توحيد العبادة پۀ رييف كې وويل چې دا توحيد دې ته وايي چې بنده په خپل فعل (عبادت) دا ثابته كړي چې زه الله سبحانه وتعالى يو ګڼم تحاكم هم د عبادت يو ډول دى نو ځكه د اسلامي شريعت

قرآن او حديث، نه پرته بـل قـانون او دود تـه پرېكړې وروړل شرك او کفر دي.

اوس چې زه دا کرښې ليکم او ۱۴۲۸/۸/۱۹ ه ق تاريخ دی په دې عصر کې د زمکې پۀ مخ اسلامي نظام، اسلامي خلافت او اسلامي حکومت نشته، ټول نظامونه او حکام کافران او مرتدان دي ځکه چې ټولو وضعي قوانين د دستور او قانون پۀ حيث نافذ کړي دي او اسلامي شريعت او اسلامي قانون يې ړنګ کړي دي، هغه څوک يې چې دعوې کوي هلته هم په سلوکې سل لاڅۀ چې پۀ سلو کې څلوېښت هم اسلام نافذ نه دی. پۀ بې وزلانو د يو څو حدودو نافذولو باندې يو نظام اسلامي نۀ شي ګڼل کېدی الله سبحانه وتعالی فرمايي

ِيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ ادْخُلُواْ فِي السَّلْمِ كَآفَةً وَلاَ تَتَبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مُبِينٌ، \

(ای مؤمنانوا پهٔ اسلام کې ټول بشپړ ننوځئ او د شيطان د پلونو پسې مهٔ ځئ هغه بې شکه تاسو لپاره څرګند دښمن دی))

دغه د اسلام دعوه داران حاكمان مرتد شوي دي، ځكه چې يواځې د جوماتونو په جوړولو او پۀ بې وزلو خلكو د ځينو حدودو ناف دولو بان دې نه هغوى مسلمانان ګڼل كېږي او نۀ دهغوى نظامونه اسلامي ګڼل كېږي، هلته پۀ اميرانو حدود نه ناف دېږي، هلته اقتصادي نظام د سود او د اسلام د دښمنانو سره تړلى او د وضعي قوانينو مط ابق چلېږي، هلته پوځي، سياسي، اداري، قضايي او نورو نظامونو لپاره پردي وضعي قوانين راوارد شوي او د قانون او دستور پۀ حيث ناف ددي

د هغوى د ارتداد دا او داسې نور ډېر لاملونه دي چې دليلونه يې د حاکميت د عنوان لاندې راروان دي هلته يې وګورئ دلته زمونږ د بحث موضوع تحاکم دى نو هر هغه قانون، نظام او دود چې اسلام نه خلاف وي او انسان ټاکلى وي، هغه او شرک تيارې دي

#### 171

توحيدرنا

وضعي بلل کېږي او دغه وضعي قوانينو . نظامونو او دودونو ته پرېکړه وروړل کفر او شرک دی الله تعالی فرمايي

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ منْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى الطَّاغُوت وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكْفُرُواْ بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالاً بَعِيدًا،)

ر آيا تا هغه خلک نۀ دي ليدلي چې هغوي دعوه لري چې هغوی بې شکه پۀ هغه کتاب چې تاته نازل شوی او پۀ هغۀ چې لۀ تامخکې نازل شوی دی، ايمان راوړی دی، خو غواړي چې طاغوت ته پرېکړې وړاندې کړي او حال دا چې دوی ته امر شوی دی چې طاغوت نه انکار وکړي او شيطان غواړي چې دوی پۀ لرې بې لارۍ بې لارې کړي».

دا آيـة د همدغـسې خلکو پـۀ هکلـه نـازل شـوى دى چـې د ايمـان دعـوه لـري او ځـانونو تـه مـسلمانان وايـي ،خـو طـاغوت تـه فيصلې وړاندې کوي .نو دا کـار خو د ايمـان خلاف دى ځکه چې مؤمنانو ته الله تعالى فرمايي:

‹(فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تَوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً،،`

- سورة النساء: ٦٠.
- المسورة النساء: ٥٩.

| ، دی | ارى | تيا | رک | ŵ | او | 1 |
|------|-----|-----|----|---|----|---|
|------|-----|-----|----|---|----|---|

#### 178

توحيدرنا

ر او کۀ پۀ څۀ شي کې مو جګړه او اختلاف وکړ نو کۀ په الله او د قيامت پۀ ورځ مو ايمان راوړی وي نو الله او پېغمبر تـه يـې وړاندې کړئ دا غوره ده او ښې پايلې لري» اسلامي شريعت نه پرته شريعت، قانون، رواج، دود او نظام ته په خپله خوښه پرېکړه وړاندې کول کفر دی.

نه په عیمه عوبنه پرې نړه نړه وړ دوې عون عر دو امام ابن کثير وايي

(فمن ترك الشرع المحكم المترل على محمد بن عبد الله خاتم الأنبياء و تحاكم إلى غيره من الشرائع المنسوخة كفر، فكيف بمن تحاكم إلى الياسا و قدمها عليه؟ من فعل ذلك كفر بـــإجمـــاع المسلمين،\

رنو چا چې هغه غښتلى قانون پرېښود چې په خاتم الانبياء محمد بن عبدالله صلى الله عليه وسلم باندې نازل شوى دى او نورو منسوخو قوانينو ته يې پرېكړه يوړه نو هغه كافر شو، نو هغه څوك به څرنګه كافر نه وي چې ‹رياسا›› ته يې پرېكړه يوړه او په اسلامي شريعت يې وړاندې كړ؟ چا چې داسې وكړل نو د ټولو مسلمانانو په اتفاق كافر شو::

امام ابن البزار الكردري الحنفي رحمه الله وايي: ‹‹چا چې خپل مخالف ته وويل: د شريعت په حكم به پرېكړه وكړو او هغه وويل : زه په بل سياست او پرېكړې كار كوم نو هغه كافر شو››.<sup>٢</sup>

> `- البداية والنهاية: ١٣٩/١٣. '- البزاز ية على هامش العالمكبر ية : ٣٣٨/٦.

او شرک تيارې دي

همدارنګه وايي: ‹‹که چا خپل مخالف ته وويل: راځه چې د شريعت او د الله په حکم فيصله وکړو او هغه وويل: زه د الله حکم نه پېژنم..... يا يې وويل: په رواج او دود پرېکړه کوو...... ‹‹و إن قال لا أريد الشوع کفر›› ‹‹او دايې وويل چې زه شريعت نه غواړم نو کافر شو››

179

إمام أبوبكر الجصاص رحمه الله د دې آية لاندې (( فلا وربك لايؤمنون.....) ليكي ((وفى هذه الآية دلالة على أن من رد شيئًا مــن أوامرالله تعالى أو أوامر رسوله تلخ فهو خارج من الإسلام، سواء رده من جهة الشك فيه أو من جهة ترك القبول والإمتناع من التسليم و ذلك يوجب صحة ما ذهب إليه الصحابة فى حكمهم بـإرتداد من امتنع من أداء الزكات و قتلهم وسبى ذراريهم لأن الله تعالى حكم بـأن من لم يسلم للنبى

((په دې آية کې په دې خبرې دلالت دی چې چا د الله تعالی يا دهغه د پېغمبر له اوامرو او پرېکړو څخه څه رد کړل نو که د ښک له امله يې رد کړي وي، که د نه منلو له کبله يې رد کړي وي او يا يې د غاړې نه ايښودلو له کبله رد کړي وي، هغه اسلام نه وتلی (کافر) دی. له دې څخه د صحابه کرامو رضي الله عسنهم د دې

- · البزاز ية على هامش العالم عبر ية : ٣٢٥/٦.
  - احكام القرآن للجصاص : ١٨١/٣.

توحيدرنا

### 18.

پرېکړې صحت ثابتېږي چې هغوی دهغو خلکو د مرتد ګڼلو پرېکړه کړې وه چې چا د زکات ورکولو نه انکار کړی ؤ، د هغوی د وژلو او د هغوی د اولادونو په غلامۍ د نيولو پرېکړه يې کړې وه او دا ځکه چې الله تعالی دا حکم کړی دی چې چا د نبي کريم ﷺ پرېکړې او حکم ته غاړه کې نه ښوده نو هغه د ايمان له خاوندانو څخه نه دی»

نو مؤمنان به خپلې پرېکړې او فيصلې قرآن او سنت تـه وړاندې کوي او مسلمانان به دعدل پرېکړې کوي الله تعالى فرمايي

رَإِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلَهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِالْعَدْلِ إِنَّ اللَّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِي<sub>اً</sub>)،'

‹‹الله بې شک تاسو تـه امر کوي چې امانتونـه خپـل اهـل تـه وسـپارئ او کلـه مـو چـې د خلکـو مـنځ کـې پرېکـړې کـولـې چـې پـهٔ انصاف پرېکړې وکړئ الله پـهٔ دې ښـهٔ پنـد درکـوي الله بـې شکه ښـهٔ اورېدونکى او ښهٔ ليدونکى دى››

د منافقانو د ځويونو او ناوړه صفتونونه يو داهم دی چې قرآن اوسنت ته د رجوع کولو نه خلک ايساروي

(وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْاْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا،، ٢

- سورة النساء: ٨٩.
- · · سورة النساء: ٦١.

او شرک تیاری دی

### 111

‹‹او کلـهچـې دوى تـهوويـل شـي هغـه کتـاب تـهچـې الله رالېږلى او پېغمبر ته راشئ نو منافقان به ګورې چې خلـک لـهٔ تـا بيـا بيا ايساروى››

د اسلام پرېکړې چې پۀ خلاص زړه ونه مني او خوشحال هم پرې نه شي مؤمن کېدي نۀ شي:

‹فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّىَ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا،، \

(داسې نۀ ده چې دوی يې ګومان کوي، ستا پۀ رب قسم دی
چې دوی ترهغۀ مؤمنان کېدی نۀ شي، تر څو چې تا په هغو شخړو
کې منځګړی حاکم ونۀ ټاکي چې د دوی تر منځ پيدا شوي، دي بيا
په خپلو زړونو کې لۀ هغې پرېکړې تنګي هم ونه مومي چې تا کړې
ده او پوره غاړه کېدي...

اوس نو د دې امت وګړو ته وګوره چې پۀ دې معيار څومره وګړي برابر او پوره دي؟ څرګند ، بې ګرده او صريح حکم دی چې څوک اسلامي شريعت ته خپلې پرېکړې نۀ وړاندې کوي او يا د اسلام د پرېکړو په هکله په زړۀ کې تنګي مومي او د اسلام پرېکړو ته بشپړه غاړه نۀ ږدي، هغه مؤمن نه دی او پۀ دومره تاکيد او ټينګار يې وايي چې نورو ځايونو کې الله تعالى پۀ، انځر ، ښونه، مازيګر ، اسمان، زمکې، لمر ، سپوږمۍ او خپلو نورو مخلوقاتو لوړه کوي ،خو دلته په خپل ذات لوړه کوي او فرمايي چې (وربک))

<sup>&#</sup>x27;- سورة النساء: ٦٥.

اوس چې هم څوک پۀ دې کې شک کوي چې وضعي قوانينو، قبيلوي دودونو او نورو د اسلام خلاف پرېکړوته غاړه ايښودل کفر دی، نو هغه دې توبه وباسي او نوی له پيله دې اسلام زده کړي، ايمان دې راوړي، ځکه چې هغۀ د ايمان نه لاس مينځلی دی، ځکه چې هغۀ الله تعالی سره په مخالفت اوجګړه کې واقع شوی دی

دې موجوده نظامونو او حکومتونو باندې پۀ خپله خوښه پرېکړې کول او د دوی پرېکړو ته غاړه ايښودل او د دوی ماموريتونو، تاڼو، قاضيانو، ججانو، کچرو او کورټونو ته پۀ خپله خوښه عريضې او درخواستونه کول کفر دی خو کۀ څوک پۀ زور نيول کېږي او په زور زولنو او زنځيرونو کې وروړاندې کېږي او هغه ترې کرکه کوي، نو دغه شخص معذور دی او دا د ده ګنانۀ ده، خو پۀ خپله خوښه بايد دغه وضعي قوانينو ته فيصله وړاندې نۀ کړي اوس په دغه اوسني عصر کې چې پۀ ګرده نړۍ کې اسلامې

نظام او اسلامي حکومت نشته، نو مسلمانان بايد د شخړو، جګړو او اختلافونو پۀ وخت کې حق پرستو علماؤ ته پرېکړې وړاندې کړي او هغوی ته ووايي چې زمونږ تر منځ پۀ قرآن او سنت پرېکړه وکړه او کۀ کوم ځای کې علماء هم نۀ وي او څوک ورسره ظلم او تېری کوي نو اسلام ورته حق ورکړی دی چې د خپل ځان، مال او عرض نه دفاع وکړي او د ظالم مخه ونيسي، کۀ پۀ زور هم وي خپل حق ورڅخه اخيستی شي، خود خپل حق نه زياتی او د خپل بريد نه تېری ورته روانۀ دی. او شرک تیاری دی

### 174

توحيدرنا

رسول الله فرمايي: ‹‹ من قتل دون دينه فهو شهيد ومن قتل دون دمه فهو شهيد ومن قتل دون ماله فهو شهيد ومن قتل دون أهله فهو شهيد››

(څوک چې د خپل دين په دفاع کې ووژل شونو هغه شهيد دی، څوک چې دخپل ځان په دفاع کې ووژل شو هغه شهيد دی، څوک چې د خپل مال په دفاع کې ووژل شو هغه شهيد دی او څوک چې د خپل کهول، کور، ښځې او بچو په دفاع کې ووژل شو هغه شهيد دی))

او کۀ خپله يې وس نۀ ؤ نو نور مسلمانان بايـد مرسـته ورسره وکړي، د ظالم مخه ونيسي او د مظلوم حق ورڅخه واخلي. حديث کې راځي

عن جابر أن رسول الله ﷺ قال: «لينصر الرجل أخاه ظالما أو مظلوما إن كان ظالما فلينهه فإنه له نصر و إن كان مظلوما فلينصره»

جابر ۵۰ نه روايت دی چې رسول الله ۲ وفرمايل «يو سړی دی د خپل مسلمان ورور مرسته وکړي که ظالم وي او که مظلوم وي، که ظالم وي نو منع دې يې کړي همدا ورسره مرسته ده او که مظلوم وي نو مرسته دې ورسره وکړي».

> ا - رواه الترمذيأيو داود و النساني و ابن ماجة. ا - رواه مسلم و الدارمي والبيهقي.

بل روايت كې انس، وايي چې رسول الله ﷺ وفرمايل <<br/>
<br/>
<

‹‹د خپل ظالم او مظلوم ورور مرسته وکړه›› صحابه ؤ وويل: ای دالله پېغمبره ؛ دا يو خو مظلوم دی مرسته به ورسره وکړو چې ظالم وي څرنګه ورسره مرسته وکړو؟ هغه وفرمايل : ‹‹ ظلم نه يې لاس ونيسئ ››.

پهٔ هر صورت بايد کوښښ وکړي چې طاغوتي نظامونو او وضعي قوانينو ته خپلې فيصلې وروړاندې نهٔ کړي. همدارنګه هغو جرګو ته هم د پرېکړو د وړاندې کولو حکم همدا دی چې اسلام سره په ټکر کې وي الله تعالى فرمايى

(أَفَحُكْمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ حُكْمًا لِّقَوْمٍ يُوقِنُونَ،٢

«نو آيا دوى د جاهليت پرېكړې غواړي؟ او هغو خلكو لپاره چې باور كوي، پۀ پرېكړو كې لۀ الله څوك ښۀ كېدى شي؟»» د مؤمن صفت دا دى چې د الله سبحانه وتعالى او پېغمبر پرېكړو تـه پوره تـسليم وي او بـشپړه غاړه ورتـه ږدي. الله تعالى فرمايى :

> ا ـ رواه البخاري. ا ـ سورة الماندة: ٥٠.

( إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمنينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّه وَرَسُولِه لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُوْلَئِكَ هُمَ الْمُفْلَحُونَ ،، \ (مؤمنان چې كله اللَّه او د هغۀ پېغمبَر ته د دې لپاره راوبلل شي چې د هغوى منځ كې پرېكړې وكړي نو د هغوى وينا به بې شكه دا وي چې ووايي: مونږ واورېدل او ومومنل او همدوى بريالي دى ..

او د الله سبحانه وتعالى او د هغه د پېغمبر چ پرېكړوته چې غاړه نه ږدي نو هغوى كه د ايمان دعوه هم كوي، مؤمنان نه دي الله تعالى فرمايي

(وَيَقُولُونَ آمَنًا بِاللَّه وَبِالرَّسُولَ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقَ مَّنْهُم مِّن بَعْد ذَلِكَ وَمَا أُوْلَئِكَ بِالْمُؤْمَنِينَ وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّه وَرَسُوله لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مَّنْهُم مَّعْرِضُونَ وَإِن يَكُن لَّهُمُ الْحَقُّ يَأْتُوا إِلَيْهِ مُنْعِنِينَ،٢

«او دوى وايي چې مون په الله او پېغمبر ايمان راوړى دى او خبره مو منلې ده، بيا له دې وروسته له دوى يوه ډله شا اړوي او دوى مؤمنان نه دي، او كله چې الله او د هغه پېغمبر ته د دې لپاره راوبلل شي چې د دوى تر منځ پرېكړې وكړي، نو بيا له دوى يوه ډله سرغړوونكي وي او كه حت دوى لپاره وي نو بيست پړ غاړه ايښودونكي ورته راځي».

- المسورة النور: ٥١.
- سورة النور: ٤٧-٤٩.

توحيدرنا

نو څوک چې د الله سبحانه وتعالى او د هغه د پېغمبر پرېکړو ته بشپړه غاړه نه ږدي او يا دا چې که حق د دوى لپاره وي نو غاړه ورته ږدي او که حق د بل چا په خوا وي اودوى ملامت وي نو غاړه ورته نه ږدي، په دې دواړو صورتونو کې سره له دې چې د ايمان دعوه هم کوي، مومنان نه دي الله تعالى وفرمايل چې

(روما أولئك بالؤمنين) (( او دوى مؤمنان نه دي )).

اوس نو د ايمان او اسلام مدعيان د قرآن کريم پهٔ دې تله وتلئ او ويې ګورئ چې ترکومه د اسلام پرېکړوته غاړه ږدي؟

عوام او ناپوهان خو پرېږده د هغو ملانماګانو او د بلعام باعور د ورونو عالمانو حال وګوره چې پۀ خپله خوښه او رضا طاغوتي قانون ته تحاکم کوي<sup>....</sup>

طاغوتي قبضايي ادارو ته عدالت وايي !!! او بيا د ډېر افسوس خبره خو داده چې پۀ عقيدوي يا عملي فقهي اختلافي مسائلو کې په خپلو منځو کې اړم وي، لوی لوی اعلانونه به چاپوي او د ((ض)) مساله کې، د سنتو يا فرضو نه وروسته د دعاء پۀ مساله کې، دمړو د خيراتونو پۀ مسائلو کې، د قرائت خلف الامام، د جهر او خفيه آمين، رفع اليدين شيعه او سُني او داسې نورو عقيدوي او عملي مسائلو کې به يو بل ته دمناظرو تحدي او ننګونه ورکوي او بيابه ليکي چې عدالت کې مناظرې ته تياريم، کۀ پړ شوم يولک، دوه لکه ...... انعام پۀ عدالت کې واخله ...... چې د اکار پنجاب کې ډېر زيات دی

توحيدرنا

هاي افسوس 🕮 چې پۀ يو فقهي اختلافي مساله کې ملا صاحب ځان كفر ته باسي او بل مسلمان تـه د طـاغوتي قـانون لاندې طاغوت ته فيصلي وړي او تحاکم ورته کوي !!! پۀ کار خو دا وه چې دې دواړو لومړي پخپله اسلام په صحيح معنا بشپړ منلي او عملي کړي واي، د انصاف په سترګو يې د اسلام د دليلونو په تله خپل اختلافات ختم کړي واي، يو موټي ورونه ورونه شوي واي، حق ته يې غاړه ايښې واي، د ضد ، عناد او مذهبي او مسلکي تعصب نه لوړ کرداريي ادا کړي واي، په ګډه يې د دغه طاغوتي نظام خلاف جهاد کړي واي او د اسلامي خلافت دقيام او اسلامي شريعت د نفاذ لپاره دواړه سره يو شوي وای . بيا ځينو د توحيد مدعيانو خو توحيد يواځې په دې کې راخلاصه کړي او محدود کړي دي چې قبرونداو زيارتونه څه نه شي کولي . بې شکه د قبر پرستۍ رد په کار دی او دا د توحید یوه څنډه او يوه برخه ده خو توحید یواځې همدا نهٔ دي چې قبرونه څه نه شي کولي، د توحيد دغـه مـدعيان پـه تشريعي توحيد کې، د حاکميت او تحاکم په توحيد کې د شرک مرتکب دي، سيکولرستانو او علمانيانو سره يو ځاي دي، طاغوت ته فيصلي وړي، طاغوتان خپل شرعي حاکمان ګڼي، د طاغوتانو خلاف جهاد بغاوت ګڼي، تر دې چې طاغوتي نظامونو ته جاسوسي کوي، د هغوي د استخباراتي ادارو فعال غړي دي او د هغوي پهٔ امر د مجاهدينو خلاف کار کوي<sup>نن</sup>

لـه بلـه پلـوه د اسـلام د سياسـي اړخ مـدعيان د كفر لـه لارې اسلام غواړي د طاغوتي قانون لاندې، ولـسي جرګو، پارلمانونو او • او شرک تیاری دی

١٧٨

توحيدرنا

اسمبلو ته د ځان رسولو لپاره د اسلام په نوم عوام غولوي او رايې ورڅخه غواړي، بيا چې کله پارلمان ته ورسېږي نو د الله تعالى نوم په ناروا استعمالوي او لوړه (قسم) کوي چې زه به د دې طاغوتي قانون احترام کوم ۱۱ دا د اسلام او مسلمانانو سره لويه جفاده، دا نږه ازتداد دى، دا خالصه درغلي ده، دا العياذ بالله د الله تعالى د غولولو کوښښ دى، دا د اسلامي امت غولول دي، دا د اسلامي خلافت د قيام په لار کې لوى خنډ دى

مطلق طاعت

مطلق طاعت بې قيده او بې شرطه منلو او غاړه ايښودلوته ويل کېږي او دا ډول طاعت عبادت دی مخکې د عبادت د قبول پۀ شرطونو کې د اتباع پۀ شرط کې د الله تعالى او د هغۀ د پېغمبر څ د طاعت پۀ هکله ګڼ نصوص نقل شول طاعت پۀ هکله ګڼ نصوص نقل شول (۱) مقيد او مشروط طاعت (۲) مطلق طاعت مقيد او مشروط طاعت دادی چې مامور د امير طاعت کوي، رعيت د خليفه او اميرالمؤمنين طاعت کوي، غلام د بادار طاعت کوی، اولاد د پلار طاعت کوي، ښځه د مېړۀ طاعت کوي،

كشر د مشر طاعت كوي، مقتديان د امام طاعت كوي، عوام د علماؤ طاعت كوي او داسې نور..... دا ټول طاعتونه مشروط او مقيد دي او هغه دا چې: د دې ټولو به پۀ هغو امورو كې طاعت كېږي چې د اسلامي شريعت (قرآن او سنت) خلاف نه وي او د ګناه امر نۀ وي، ځكه چې: رسول الله څومايي:

«لاطاعة في معيصية الله عزوجل إنما الطاعة في » المعروف». \

«د الله تعالى په نافرمانۍ او ګناه کې د چا منل او طاعت نشته طاعت يواځې په نېکيو کې دى›› او لکه څرنګه مو چې مخکې وويل

د رسول الله ﷺ طاعت د الله تعالى طاعت دى : الله تعالى فرمايي:

(مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ)

(چا چې د پېغمبر طاعت وکړ نو هغه بې شکه د الله طاعت

ځکه چې هغه لۀځانه خبره نه کوي، هغۀ ته وحې کېږي، نو هغه اصلاد الله طاعت ته خلک رابلي نو د هغۀ طاعت هم مقيد شو معنا دا چې د هغه طاعت ځکه کوو چې پېغمبر دی او الله سبحانه وتعالی مونږ ته حکم کړی دی چې زما د پېغمبر ومنئ، ځکه چې د هغه طاعت زما طاعت دی او داسې نۀ ده چې ګنې د پېغمبر طاعت

- ·- رواه البخارى و مسلم و ابو داود والنسانى.
  - سورة النساء: ٨٠.

وكر)).

توحيدرنا

مطلق بې قيده او بې شرطه دى او كۀ فرضا هغه پېغمبر نۀ واى نو. بيا هم د هغۀ طاعت پۀ مون فرض ؤ. نه، بلكه كۀ هغه پېغمبر نه واى نو يو عادي سړى به ؤ او بيا د هغۀ طاعت د الله طاعت نۀ ؤ، بلكه د نورو عادي انسانانو غوندې به ؤ.

خو د الله طاعت مطلق دى او په هغه كې هيڅ قيد او شرط نشته او د هغه كې په شان كې هيڅ فرضي صورتونه نه شي اټكل كېدى او دغسې طاعت عبادت دى، دا عبادت يواځې د الله حق دى او كه چا الله نه پرته د بل چا دغسې مطلق طاعت وكړ نو هغه د هغه عبادت وكړ او دا شرك دى

َّاللَّٰہ تعالى فرمايي: ‹‹وَإِنَّ الشُّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَآئِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ››

راو شيطانان بې شكه خپلو دوستانو ته د دې لپاره خبرې پۀ زړۀ كې اچوي چې تاسو سره جګړې وكړي او كۀ تاسو د هغوى ومنل نو تاسو به بې شكه مشركان شئ›› نو دلته د شيطانانو طاعت شرك وګڼل شو.

او الله تعالى فرمايي ‹‹وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فَتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ للّه››<sup>٢</sup> ‹‹او كَافرانو سره تر هغهٔ وجْنَّكېږئ چې فساد پاتې ن<sup>َ</sup>هٔ شي<sup>او</sup> طاعت او قانون ټول الله لپاره شي››

<sup>[</sup>\_ سورة الأنعام: ١٢١.

<sup>-</sup> سورة الانقال: ٣٩.

، ۱۸۱ او شرک تیارې دي

توحيدرنا

دلته ‹‹فتنه›› شرك، كفر، طاغوتى نظامونه أو وضيعي قوانين دي. او ‹‹ديـن›› د طاعـت او قـانون پـهٔ معنـا دي او دا مطلق طاعت دى نو د قتال او جهاد في سبيل الله غايه او مقصد دا دى چې ‹‹مطلق طاعت›› او قانون ټول الله لپاره شي. او طاعت داسې عبادت او بندګي ده چې کوم ځانګړی او ټاكلى وخت نۀ لرې بلكه تل تر تله ده 🛛 (رَوَلَهُ مَا فِي الْسَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلَهُ الدِّينُ وَاصِبًا أَفَغَيْرَ الله تَتَّقُونَ) «او په اسمانونو او زمکه کې چې څه دي ټول يواځې د الله دي او هغهٔ لپاره تل تر تله طاعت دي نو آيا پرته لهٔ هغهٔ لهٔ نورو وېرېږئ؟)). ټول کائنات د الله پهٔ طاعت کې مشغول دي او د هغهٔ لهٔ تكويني حكم څخه هيڅ شي سرغړونه نه شي كولي خو انسانانو او پېريانو ته يې پۀ شرعي طاعت کې اختيار ورکړي دي او دائم، لارم او تل تر تله طاعت ورڅخه مطلوب دی. ابراهيم 🕮 خپل پلار ته فرمايلي وو (يَا أَبَتِ لاَ تَعْبُدِ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ عَصيًّا،، ، ای پلاره: د شیطان بندګي مۀ کوه شیطان بې شکه د رحمٰن ذات نه سرغړوونکي دي ».

- ا\_ سورة النحل: ٢٥.
  - '۔ سورة مريم: ٤٤.

طاعت عبادت دي نو ځکه دلته ترې تعبير په عبادت وشو ابراهيم 🕮 خپل پلار ته وفرمايل چې ‹‹د شيطان عبادت مهٔ کوه›› د شيطان طاعت د هغهٔ عبادت دی. لهٔ همدی امله د خپلو نفسی غوښتنو طاعت چې هر څه زړه درته ووايي او نفس دې وغواړي هغه بې توپيره او بې توليه کوې او د ښو بدو، خلالو حرامو،مناسب نامناسب او روا ناروا تر منځ تميز نه پرته يې د لاس ته راوړلو هڅه کوي، هم عبادت بلل شوي دي. الله تعالى فرمايي: ‹أَرَأَيْتَ مَن اتَّخَذَ إله هُوَإِهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْه وَكَيلً، \ ، آيا تا هغه څوک ليدلى دى چې د خپل نفس غوښتنې يې معبود نيولي دي؟ نو آيا ته دهغهٔ ذمه وار يې؟›› دلته د خپل نفس غوښتنې ‹‹اله›› او ‹‹معبود›› نيول دا معنا چې د خپل نفس د غوښتنو بې قيده، بې شرطه، بې تميزه او بې تولمه منل او طاعت كول د هغه يه معبود او اله نيول دي. او فرمايي: (رأَفَرَأَيْتَ مَن اتَّخَذَ إلْهُهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلْم وَخَتَمَ عَلَى سَمْعه وَقَلْبه وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِه غَشَاوَةً فَمَن يَهْديه من بَعْد اللَّه أَفَلاً تَذَكُّرُونَ، ٢ دنو آيا ته هغه چانه خبر يې چې خپلې نفسي غوښتنې يې

184

رو اي له هغه چانه خبر يې چې مپنې تعسي طوبستې يې معبود نيولي دي؟ او د علم سره الله بې لاري کړي دي او په غوږونو

- إ- سورة الفرقان: ٤٣ .
- · سورة الجاثية: ٢٣.

### ۱۸۳

او زړۀ يې ورته مهر لګولى دى، او پۀ سترګو يې ورته پردې جوړې کړې دى؟ نو الله نه وروسته به څوک ورته سمه لار وښئ؟ نو آيا تاسو پند نۀ اخلئ؟››.

دلتـه هـم د نفـسي غوښـتنو طاعـت د هغـۀ عبـادت دى او د هغۀ نه معبود جوړول دي او دا خبره هم ثابته شوه چې د علم سره سره هم يو څوک بې لارې کېدى شي ځکه چې الله تعـالى فرمـايي ‹‹عَلى علم›› ‹‹چې د علم سره سره الله تعالى بې لارې کړى وي›› نو علم سره چې عمـل نۀ وي هغـه علم د نجـات او هـدايت

لامل نه شي کېدی ريښتيا هم مونږ ډېر ناوړه علماء، ملايان او مولويان ګورو چې د نفسي غوښتنو تابع دي، د يو موټي پيسو پهٔ بدل کې او د خېټې او حيواني نفس د څرولو لپاره طاغوتانو، د کافرو ګوډاګيانو او مرتدو حکامو سرهٔ ملهٔ دي، هغوی ته د هغوی د حيواني او کفري مقاصدو لاس ته راوړلو لپاره ناروا فتوې ورکوي، د جهاد او مجاهدينو مخالفت کوي او نور ډول ډول خرافات،

دودونه او ناروا حپروي......

تر دې چې د مصر يو ملاته د حكومتي تلوېزون يو مسؤل ويلي وو چې تاسو به پۀ فلانۍ ورځې پۀ ټاكلې نېټه په تلوېزون كې د تحديد النسل په هكله محاضره وركوئ چې د بچو دنۀ ډېرولو پۀ هكله د اسلام دريځ څرګند كړئ، هغه چې كله كورته لاړ نو فكر كې شو چې د حكومت مقصد به څۀ وي چې په بچو بنديز ښه كار دى او كۀ ښه نۀ دى؟ ملاصاحب سره دا غم نۀ ؤ چې زه د اسلام صحيح دريځ څرګند كړم او د دلاتلو په رڼا كې خبره وكړم، بلكه د يو موټي

توحيدرنا

پيسو او د يوې مړۍ غوړې ډو ډۍ په بدل کې بايد د حکومت د مقصد سره سم خبره وكړي، نو لـهٔ همدې املـه يـې دوه مقـالې تيـارې کړې او کله چې دمحاضرې ټاکلې نېټه راغله او د تلوېزون کوټې ته لاړ نو مسؤل ته يې وويل چې اوس تۀ راته ووايه چې څه ووايم؟ کۀ غواړې چې ووايم چې د نسل تحديد روا دی نو مقاله مې په ښي جېب کې ده او که ووايم چې ناروا دي نو مقاله مې په کيې جېب کې ده. نوهمدغه ډول طاعت عبادت دي او الله تعالى نه پر ته بل چاته کول شرک دی او فرمایی: ،(أَلاَ للَّه الدِّينُ الْخَالصُ)) ، د ب د ب ه م اعت يواځى الله لپاره دى ... دلته هم دین د طاعت او بندګۍ پهٔ معنا راغلي دي، معنا دا چې نږه او خالص طاعت چې بې قيده او بې شرطه وي اوهيڅوک پکې شريک نۀ وي، دا يواځې الله لپاره دي او دا ځکه چې دا ډول طاعت عبادت دی او عبادت یواځې د الله سبحانه وتعالی حق دی. او فرمايي: (قُلْ إِنِّي أُمرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ) ، ورته ووايه چې ماته بې شکه امر شوی دی چې پهٔ داسې حال کې د الله عبادت وکړم چې طاعت مې هغهٔ لپاره نږه کړی وي». دلته هم دين طاعت دي او د الله نره حق دي.

- ' ـ سورة الزمر: ٣.
- · ـ سورة الزمر: ١١.

او شرک تيارې دي 110 توحيدرنا . يهيود او نصارا د خپلو ديني مشرانو هره خبره بې توپيره او بې تميزه مني نو د هغوي په هکله الله تعالى فرمايي: ‹‹اتَّخَذُواْ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّن ذُون اللَّه وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمرُواْ إلاَّ لَيَعْبُدُواْ إِلْـــهَا وَاحدًا لاَّ إِلْـــهَ إِلاَّ هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ، ١ ‹‹دوى خپل علماءاو خپل پيران لهٔ الله پرته ريان نيولي دي او د مريم زوی مسيح يې هم رب نيولی دی. حال دا چې دوی تـه يواځې ددې حکم شوي دي چې د يو معبود عبادت وکړي، له هغه پرته بل معبود نشته هغه لهٔ هغو شريکانو پاک دي چې دوي يې ورسره شريكوي). دلته هم د علماؤ او پيرانو په ربوبيت نيسول دا وو چې دهغوي بې توله او بې توپيره طاعت يې کاوه ، کهٔ هغوي به ورته حلال حرام کړل یا به یې حرام حلال کړل نو دوی به هماغسې ګڼل لکه چې د عدي بن حاتم پهٔ روايت کې به وروسته د تقليد پهٔ بحث

كې راشي خو د عيسى الله په ربوبيت نيول بيا په طاعت كې نه بلكه بل ډول دي او هغه دا چې هغوى عيسى الله ته د الله زوى وايي يا ورته اله وايي ، يا ورته ثالث ثلاثة ( د درې آلهه ؤ دريم) وايي او د هغه عبادت كوي

· - سورة التوبة: ٣١.

## استعاذة

استعاذة پنا غوښتلو ته وايي او دا هم دوه ډوله ده، يوه دا چې د انسانانو افراد ، کورونه، کورنۍ او قومونه قبيلې يې يو بل نه غواړي او ورکوي دا د انساني او اسلامي همدردۍ او مرستې پۀ بنسټ وي، دا روا ده لکه رسول الله او صحابه ؤ رضي الاعنهم چې مدينې منورې ته هحرت کړي ؤ او هلته يې پنا اخيستې وه

او بل ډول ل ، دنيوي اسبابو نه پورته غيبي پنا غوښتل دي دا عبادت دی او دا ډول پنا غوښتل لۀ الله پرته بل هيچانه روانۀ دي لکه جاهلان او ناپوهان يې چې لۀ پېريانو ، قبرونو ، باباګانو او داسې نورو نه غواړي او يا وايي چې زه د فلاني پۀ بند کې يم ، دا ډول پنا نيول شرک دی، دغه ډول غيبي او له دنيوي اسبابونه پورته پنا بايد يواځې الله تعالى نه وغوښتل شي ، مون لمانځه کې او د قرآن کريم د لوستلو پۀ وخت کې پۀ دې مامور يوو چې ووايو

(أعوذ بالله من الشيطان الرجيم)) (( زهٔ رټل شوي شيطان نه ساين ما خپا

په الله پنا غواړم )). موسٰىﷺ هم فرمايلي وو: ((أَعُو ذُ بالله أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهلينَ)) ((زهٔ پهٔ الله له دې پنا غواَړم چې ناَپَوهانو نه شم)).

## ۱۸۷

يوسف 🖽 هم الله تعالى نه پنا غوښتي وه (قَالَ مَعَاذَ اللّهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثْوَايَ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالمُونَ، \ «هغه وويل الله نه پنا غواړم هغه زما بادار دي چې زما د اوسېدو ځاي يې ښکلي کړي دي، ظالمان يې شکه نه بريالي کېږي... ،(قَالَ مَعَاذَ الله أَن تَأْخُذَ إلاً مَن وَجَدْنَا مَتَاعَنَا عندَهُ) ‹‹ هغهٔ وويل الله نه لهٔ دې پنا غواړم چې لهٔ هغه چاپرته بل څوک ونيسو چې مونږ ورسره خپل سامان موندلي دي. همدارنګه الله سبحانه وتعالى خپل پېغمهر ته فرمايي (أَفُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَق مِن شَرٍّ مَا خَلَقَ) ‹‹ وواينه چنې زهٔ د سېېدو پنهٔ رب د هغنو ټولنو لنه شرنه پنيا غواړم چې پيدا کړي يې دي... او فرمايي: <رقُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ مَلِكِ النَّاسِ إِلَهِ النَّاسِ مِن شَرِّ الْوَسْوَاسِ الْخَنَّاسِ الَّذِي يُوَسْوِسُ فِي صُدُورَ النَّاسِ مِنَ الْجِنَّةِ وَ النَّاس»

- سورة يوسف: ۲۳. - سورة يوسف: ۷۹. - سورة القلق: ۱ ـ ۲.
  - ا سورة الناس: ١ ٢.

| دى | تياري | شرک | او |  |
|----|-------|-----|----|--|
|    |       |     |    |  |

، ووايه چې زه د پېريانو او انسانانو د هغه وسوسو اچوونکيو او ګرځېدونکي شيطا نه چې دخلکو په سينو اندېښنې اچوي د خلکو له رب، د خلکو له پاچا او د خلکو له معبود پنا غواړم،

نو په دې دوه سورتونوکې هم الله تعالى مونږ ته لارښوونه کوي چې يواځې الله نه پنا وغواړو او لۀ همدې امله رسول الله فرمايلي دي چې دا ډېر ښه دمونه دي. او تعويذ ته تعويذ ځکه وايي چې پۀ دې باندې د مرض او کړاو نه پنا غوښتل کېږي او تعويذونه، بندونه او داسې نور تړل شرک دى چې وروسته به دشرک پۀ ډولونو کې وڅېړل شي، خو تعويذ د پنا نيولو په معنا دمول بيا شته چې همدا دواړه سورتونه تر ټولو ښه دم دى.

همدارنګه په ګڼو احاديثو کې راځي چې رسول الله ﷺ به الله نه پناه غوښته لکه

«اللهم إين أعوذ بك من عذاب جهنم و أعوذ بك من عذاب القبر و أعوذ بك من فتنة المسيح الدجال و أعوذ بك من

فتنة الحيا والممات اللهم إي أعوذ بك من المأثم والمغرم». \ «اى الله زه له تا د دوزخ له عذابه پنا غواړم، لـهٔ تـا د قبر لـهٔ عذابه پنا غواړم، لهٔ تا د مسيح دجال نه پنا غواړم، لـهٔ تـا د ژوند او

مرګ له ازمېښته پنا غواړم، ای الله زه لهٔ تا د کناه او پور نه پنا غواړم»

<sup>· -</sup> رواه مسلم و الترمدى و أبوداود و مالك و النسانى و ابن حبان و ابن ماجه والبيهقى والطبراني .

(اللهم إنى أعوذ بك من الجبن و أعوذ بك من البخل و أعوذ بك من أرذل العمر و أعوذ بك من فتنة الدنيا وعذاب القبر)،

ر ای الله زه بې شکه له بې زړهٔ توبه پهٔ تا پنا غواړم، له بخله پهٔ تا پنا غواړم، د خوارۍ د زړبودۍ له عمر نه پهٔ تا پنا غواړم او د دنيا له ازمېښت او د قبر له عذابه په تا پنا غواړم».

راللهم إلى أعوذ بـك من علم لاينفع ومن قلب لا يخشع ومن نفس لا تشبع ومن دعوة لا يستجاب لها،،<sup>٢</sup>

راى الله زه بې شكه دهغه علم نه چې ګټه نه رسوي، د هغه زړه نه چې نه وېرېږي، د هغه نفس نه چې نه مړېږي او د هغې دعاء چې نه قبلېږي په تا پنا غواړم...

راللهم إين أعوذ بك من الهم والحزن و أعوذ بك من العجز والكسل و أعوذ بك من الجبن و البخل و أعوذ بك من غلبة الدين و قهر الرجال،،"

ای الله زه بې شکه د غم او خفګان نه په تا پنا غواړم. د بې وسۍ او لټۍ نه په تا پنا غواړم، د بې زړه توب او بخل نه په تا پنا غواړم او د پور د غلبې او د سړيو د زورور کېدو نه په تاپنا غواړم».

د رواه البخارى و الترمذى والنسانى و احمد و البزار والبيهقى و ابن خزيمة و الطيراني . د رواه الترمذى و احمد ومسلم و الحاكم و ابن أبي شيبة والطبراني . - رواه البخارى و مسلم و احمد و النسانى و ابن خزيمة و ابوداود و مالك و ابن حبان و البيهقى فى السنن.

| او شرک تيارې دي | 19. | توحيدرنا |
|-----------------|-----|----------|
|                 |     |          |

راللهم إي أعوذ بـك من زوال نعمتك و تحول عافيتك و فجاءة نقمتك و جميع سخطك،، \

(اى الله زه بې شكه پۀ تا ستا د نعمت د له منځه تللو نه.
ستا د روغتيا او خوښئ د اوړېدلو نه، ستا د ناڅاپي عذاب نه او ستا د ټولو غوسو نه پنا غواړم».

(اللهم عالم الغيب والشهادة فاطر السماوات والأرض رب كل شئ و مليكه أشهد أن لا إله إلا أنت أعوذ بــك من شر نفسى و شرالشيطان و شركه و أن أقترف على نفسى سوءً او أجره إلى مسلم،، <sup>٢</sup>

(اى الله: پۀ پټو او څرګندو پوهه: د اسمانونو او زمکې پيدا کوونکيه: دهرشي رب او ټولواکه: زه د دې ګواهي کوم چې لۀ تا پرته بل معبود نشته. زۀ پۀ تا د خپل ځان لۀ شره. د شيطان لۀ شره او د هغۀ لۀ شريکېدو، او لۀ دې پنا غواډم چې پۀ خپل ځان ناوډه کار وکړم او يايې کوم مسلمان ته راکاږم.

پەاحادىثو كې الدسبحانەوتعالى نەپنا غوښتل دېر زيات

راغلي دي. پخوانيـو مـشركانو او جـاهلانو بـه لـه پېريـانو نـه غيبي پنـا غوښتله

> '- رواه ابو داود. '- رواه المترمذي و احمد و الطبراني .

#### 191

، (وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنَ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا،، \ (() حقيقت دا دى چې د انسانانو ځينو سړيو به د پېريانو پۀ ځينو سړيو پنا نيوله نو د هغوى سرغړونه يې زياته کړه،). دا پنا غيبي او شرکي پنا وه.

توكل

توكل اسرې او ځان سپارلو ته وايي، له دنيوى اسبابو نه پورته اسره هم يواځې الله تعالى ته په كار ده او خپل ځان اوهر څۀ هم الله ته سپارل پۀ كار دي، همدې ته توكل ويل كېږي ، دا عبادت دى او عبادت د الله حق دى، نو پۀ توكل او ځان سپارلو كې هم الله سره هيڅوك شريكول روا نۀ دي او دا شرك دى، لكه ډېر ناپوهان او جاهلان چې خپل ځان، اولاد ، يا مال پۀ باباګانو او زيارتونو سپاري او دا ګومان كوي چې هغوى مون له شر څخه ژغوري، دې ډول سپارلو ته توكل وايي او په الله باندې د توكل پۀ هكله قرآن كريم كې «رزيات آياتونه راغلي دي چې ځينې يې دا دي: «روَعَلَى الله فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمنُونَ»، ۲ «راو مؤمنان دې يواځې پۀ الله ځانونه وسپاري».

· - سورة الجن: ٦.

`- سورة آل عمران: ١٢٢/ ١٦٠. سورة المائدة: ١١.

رسول الله 😹 ته الله تعالى فرمايي: كَنْ مَنْ الله لنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَليظَ الْقَلْبِ
 إِنَّ الله لنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَليظَ الْقَلْبِ
 إِنَّ إِنَّ الله لنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا عَليظً الْقَلْبِ
 إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّ أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا أَنْ أَنَا أَنْ أَنَا أَنْ أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنْ أَنْ أَنَا أَنْ أَنَا أَنَا أَنَا أَنْ أَنَا أَنَا أَنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا أَنَا أَنْ أَنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا أَنَا أَنَا أَنْ أَنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا أَنْ أَنْ أَنَا أَنَا أَنْ أَنْ أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا أَنَا أَنْ أَنَا أَنْ أَنْ أَنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ لأَنفَضُواْ منْ حَوْلكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفُرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ في الأَمْر فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكَّلِينَ، ﴿ دىنو د الله د لورېنى له امله ته دوى لپاره نرم شوى يى او كه تهٔ سخت ژبی او سخت زړی وای نو هرو مرو به دوی ستا له چاپېر نه ترېدلي وو نو دوي ته تېر شنه، بښنه ورته وغواړه او په کارونو کې ورسره مشوره وكړه. كله دې چې ټينګه اراده وكړه نو په الله ځان وسپاره، الله بي شكه په هغهٔ ځان سپارونكي خوښوي،. او فرمايي (وَتَوَكُّلْ عَلَى الله وَكَفَى بالله وَكَيلًا) «په الله ځان وسياره او الله ذمه وار او مدد ګار بس دی». الله سبيحانه وتعسالي د مؤمنسانو ځانګړتيساوې داسسې څرګندوي ‹‹إِنَّمَا الْمُؤَمَنُونِ الَّذِينَ إِذَا ذُكْرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُليَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ،،" ،<مؤمنان بى شكه هغه خلك دي چى كله الله ياد شى نو</p> زړونه يې ووېرېږي او کله چې پرې د هغه آياتونه ولوستل شي نو د دوى ايمان زيات كړي او په خپل رب ځانو نه سپاري،

194

توحيدرنا

او شرک تیاری دی

' ـ سورة آل عمران: ۱۵۹. ' ـ سورة النساء: ۸۱. '' ـ سورة الانقال: ۲.

| او شرک تيارې دي                         | 198                       | توحيدرنا                                  |
|-----------------------------------------|---------------------------|-------------------------------------------|
|                                         |                           |                                           |
| لـــهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ | چُسْبِيَ اللَّهُ لا إِلَّ | او فرمايي:<br>((فَإِنْ تَوَلَّوْاْ فَقُلْ |
| · · ·                                   |                           | وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيم          |
| وايه چې مالپاره الله بس                 | شا شول نو ورته و          | < که دوی مخ په                            |
| پۀ هغـۀ ځـان سـپارلى دى                 | د نشته ما يواځې           | دى لۀ هغه پر ته بل معبو                   |
| <i>.</i>                                | دى).                      | او هغه د لوي عرش رب                       |
| ِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الأَمْرُ كُلُّهُ  | سَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ    | ،(وَلِلَّهِ غَيْبُ ال                     |
|                                         |                           | فَاعْبُدْهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ وَمَ     |
| ته يواځې الله لپاره دي او               |                           | /                                         |
| د هغهٔ عبادت وکړه او پهٔ                | •                         |                                           |
| اخبر نهٔ دی چې تاسو يې                  | رب لهٔ هغو کړو ن          | هغهٔ ځان وسپاره او ستا                    |
|                                         |                           | كوئ)،                                     |
| حت په ترڅ کې دا هم ويلي                 | لو زامنو ته د نصي         | يعقوب اللحة خپ                            |
| ىتت 0,- ,- ,- ,0 تت<br>                 | تت بد ۲                   | وو چې                                     |
| تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلِ  | إلا لله عَلَيْهِ          | ((إن الحُكُمُ                             |
|                                         |                           | الْمُتَوَكِّلُونَ)، ٣                     |
| يواځې پۀ هغه مبې ځان                    | ځې الله لپ اره دي         | رپرې <b>کړې يـوا</b>                      |
| کي ځانون <b>ه</b> وسپاري                | فه دې ځان سپارون          | سپارلي او يواځې په ه                      |
|                                         |                           |                                           |
|                                         |                           | · سهرة التوبة. ١٢٩                        |

- · ـ سورة التوبة: ١٢٩.
- َّــ سَعَرِرةَ هُود: ١٢٣. َــ سَعَرِرةَ يوسف: ٦٧.

#### 194

## د نومونو او صفتونو توحيد

د علمي توحيد يا د معرفت او اثبات د توحيد دوهم ډول -‹‹توحيد الأسماء والصفات›› دى او دا د توحيد دريم ډول دى ‹‹توحيد الأسماء والمصفات›› ‹‹ د نومونو او صفتونو توحيد›› دى د دې توحيدمعنا دا ده چىې الله سبحانه وتعالى په خپلو نومونو او صفتونو كې يو وګڼې، نۀ ورسره پۀ نومونو او صفتونو كې څوك شريك وګڼې، نۀ يې له كوم نوم او يا صفت نه منكر شې، نۀ يې د هغۀ پۀ مخلوق كې چا سره ورته او مشابه وګڼې او نۀ ورته مثال ‹سارى، او سيال وټاكې

الله سبحانه وتعالى ډېر لوى ذات دى ، نۀ د هغۀ الوى والى زمون پۀ ذهن، خيال او تصور كې راتلى شي او نۀ دهغۀ د د ذات پۀ هكله فكر او تصور كولاى شوو. هغه از مون د پوهې، كمان، وهم او خيال نه ډېر لوى او هسك دى او زمون پوهه، درك، احساس او ذهن د هغۀ د ذات د حقيقت دمعلومولو څخه قاصر، بې وسه او نېمكړى دى

د الله سبحانه وتعالى د جلال او كمال پۀ نومونو او صفتونو احاطه او استيعاب مونږ لپاره ممكن نه دى هغه يواځې همغۀ ﷺ ته معلوم دي. مونږ بايد يواځې هغه څۀ ووايوو، پخه عقيده پرې ولرو او هېڅ ډول شك اوتردد پكې ونه كړو چې الله سبحانه وتعالى پۀ خپل كتاب كې د خپل ذات پۀ هكله فرمايلي وي او يا د هغۀﷺ پېغمبر محمد رسول الله 🛪 د هغه په هکله فرمايلي وي. مونږ لپاره همدا بريدونه دي او له دې تېرېدل ناروا دي. مونږ بايد بې لهٔ تاويل، تحريف، تمثيل او تشبيه پرې ايمان ولرو. ‹(لَيْسَ كَمِثْلَهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصيرُ)، ‹‹ د هغهٔ پهٔ شان هېڅ شي نشته او هغه ښهٔ اورېدونکي او ښه ليدونکي دي.. په دې آيت کې هم چۀ مشبهه ؤ رد وشو چې ‹‹ليس کمثله شئ›› او هم پهٔ معطله و رد وشو چې د ‹‹سمعې او بصر›› صفتونه ورته ثابت شول. د الله سبحانه وتعالى شان ډېر لوي دي : (کُلٌ يَوْم هُوَ في شَأْن) ((هغه هره ورځ په يو جلا شان کې وي)). هغه داسې ذات دي چې مونږيې په دنيا کې نه شوو ليدي خو هغه هر څه ګوري او هيڅ شي ترې پټ او پنا نهٔ دي : ‹﴿لاَّ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ) «سترګې هغه نهٔ شي موندلي او هغه سترګې مومي او هغه باريكېين او ښه خبر دي..

- ا ـ سورة الشورى: ١١. ا ـ سورة الرحمان: ٢٩.
  - "- سورة الانعام: ١٠٣.

توحيدرنا ١٩٧ ١٩ ١٩ ١٩ ١٩ ٢ ((ذَلَكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ)) ((داً ستاسو رب دى نو د ټولو مخلوقاتو رب د ډېر بركت ((داً ستاسو رب دى نو د ټولو مخلوقاتو رب د ډېر بركت (د) ستاسو رب دى نو د ټولو مخلوقاتو رب د ډېر بركت (١) نومونو او صفتونو توحيد)، دوه څانګې لري (١) نومونه. (٢) صفتونه. په راتلونكيو كرښو كې به د همدې دواړو په هكله بحث او څېرنه وكرو.

سپېڅلي نومونه

مون بايد په دې ايمان ولرو چې الله سبحانه وتعالى د كمال او جلال ښايسته نومونه لري. الله سبحانه وتعالى فرمايي: (رقل ادْعُوا اللهَ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَسنَ أَيًّا مَّا تَدْعُوا فَلَهُ (رقل الْحُسْنَى)) دورته ووايه چې راوبلئ الله ،يا راوبلئ رحمن ، په هر يو يې چې رابلئ نو يواځې هغه لپاره ښايسته نومونه دي)).

> ' ـ سورة غافر (مؤمن) : ٢٤. ' ـ سورة الاسراء: ١١٠.

| او شرک تيارې دي                            | 197                    | . 4                         | توحيدرة          |
|--------------------------------------------|------------------------|-----------------------------|------------------|
| و<br>فسنی ۱                                | وَ لَهُ الأَسْمَاء الْ | اللَّهُ لاَ إلَهَ إلاَّ هُ  | •)               |
| <b>،بل معبود ن</b> شته .يو <sup>ا</sup> حې |                        | 1 1                         |                  |
|                                            |                        | ، ښايسته نومونه             |                  |
| بهَا وَذَرُوا الَّذِينَ بُنْحَذْرٍ ـ       | ځىنْنَى فَادْعُوهُ ب   | وَلِلَّهِ الأَسْمَاء الْ    | )                |
|                                            |                        | ئەن ۲                       | في أَسْمَآ       |
| ونهدي، نو په همغو يې                       | ارە ښايستە نوم         | راويواځې الله لپ            | )                |
| اد نومونو په هکله کرد                      |                        |                             |                  |
|                                            | <b>J</b> 0             | ټ و                         | ځي).             |
| وَّرُ لَهُ الأَسْمَاءِ الْحُسْنِي          | نُ البَارِئُ المُصَ    | هُوَ اللهُ الْحَالِقِ       | )                |
| الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ،"                    | تِ وَالأَرْضِ وَهُوَ   | مًا فِي السَّمَاوَ <i>ا</i> | يُسَبِّحُ لَهُ   |
| ، رغبوونکی او صبورت                        | ہی۔دا کےوںنکی          | ه <b>غه الله دی، ب</b>      | )                |
| <b>له نومونه دي ا</b> سمانونو او           | لغةلپاره ښايست         | کې دی، يواځې <b>ه</b>       | وركوونك          |
| يادوي او هغه غالب او د                     | ټول د هغـۀ پاکي        | <sub>ې</sub> چې څۀ دي، ټ    | ز <b>مکہ ک</b> ر |
|                                            |                        | فښتن دی).                   |                  |
| الإِكْرَامِ،)                              | فَ ذِي الْجَلاَلِ وَ   | رتَبَارَكَ اسْمُ زَبِّلا    | )                |
| يتندرب نوم د بركت والا                     |                        |                             |                  |
|                                            |                        |                             | .((3)            |

' ـ سورة طه: ٨. ٢ ـ سورة الاعراف: ١٨٠. ٣ ـ سورة الحشر: ٢٤. ٤ ـ سورة الرحمن : ٧٨.

| او شرک تيارې دي        | 191                  | توحيدرنا              |
|------------------------|----------------------|-----------------------|
|                        |                      |                       |
| دې دلالت کوي چمې الله  | لور ډېر آياتونله پله | دا او داسې ن          |
| و مونږ ته لارښوونه شوې | ښايسته نومونه دي ا   | سبحانه وتعالى لپاره   |
| ندې ياد کړو او د هغه د | غه أسماء الحسنٰي با  | دە چې اللہ تعالى پە د |
|                        | لإ نهٔ شوو.          | نومونو په هکله کاږه ل |

د الله سبحانه وتعالى نومونه پهٔ دوه ډوله دي، يو هغه دي چې بندګانو باندې يې هم اطلاق شوی دی لکه: ‹‹رؤف›› او ‹‹رحيم›› چې په رسول الله 😹 يې هم اطلاق شوي دي لکه چې فرمايي: ‹‹لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْه مَا عَنتُمْ

حَريصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ» ﴿

دىتاسو تەبى شكەستاسو لەجملى پېغمبر راغى، خەچى تاسو تەكراو دركوي، پەھغەسختلىچېږي، تاسو تەپەبنېچړە ر رسولو حريص دى، او په مؤمنانو نرمي كوونكى او زيات لوروونکي دي..

دا او ځينې داسې نور نومونه داسې دي چې په بندګانو يې اطلاق شوي دي خو دا د هغه بنده لپاره د بندګۍ صفتونه دي، هغه معنا چې د الله تعالى پۀ نومونو كې ده، هغه پۀ دې كې بالكل نۀ شي متصور کېدي.

او بل ډول نومونه د الله سبحانه وتعالي هغه نومونه دي چي نږه او ځانګړي د هغهٔ دي او پهٔ بنده يې بالکل اطلاق نهٔ شي کېدی لكه: ((الله، رحمٰن، قدوس. ......))

'- سورة التوبة: ١٢٨.

## 199

توحيدرنا

دا بندګانو لپاره اخیستل ناروا دي. له همدې امله د پښتو ژبي نوميالي شاعر: عبدالرحمن بابارحمه الله ته «رحمن بابا» ويل ناروا دي، ځکه چې د ‹‹رحمن›› اطلاق په بنده نه کېږي او دهغـه پلار چې پرې نوم ايښي نو هغهٔ الله تعالى ته منسوب کړي چې «عبد» ،رحمن» ت**ه م**ضاف شوی دی او معنا يې دا ده چې د رحمن بنده اوس مونن ته دمضاف حذفول او د مضاف اليه اطلاق په عبد الرحمن بابا کول روانهٔ دي او د عبدالرحمن بابا په شعر کې چې هغیهٔ د ځان لپاره يواځي ‹‹رحمن›› استعمال کړي دي هم ښه يې نه دي کړي مونږ ورته الله تعالى نه بښنه غواړو هغه د پښتو ژبې خوږ ژبي، نوميالي. پياوړي او ماهر شاعرؤ او مونږيي قدر کوو . خو د ديني علومو متمكن عالم نهٔ ؤ نو ځكه دې خبرې ته متوجه شوى نهٔ دى، هغه انسان ؤ او انسانانو نه تېروتنې کېږي، خو مونږ بايد دا ضد، عناد او جهالت ونهٔ کړو چې د هغهٔ تېروتنو پسې لاړ شوو او په بې ځايه تاويلونو يې سمې وګڼوو.

نو د الله سبحانه وتعالى په نومونو او صفتونو كې چې كوم د جلال، عظمت، كمال، كبريا او پاكۍ معاني پراتـه دي، هغـه د انسان په نومونو او صفتونو كې بېخي نشته. نو ځكه فرمايي

(رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا)، \

'۔ سورة مريم: ٦٥.

توحيدرنا

برابر

‹‹د اسمانونو، زمکې او هغو شيانو رب دی چې د دې دواړو پۀ منځ کې دي، نو د هغۀ عبادت وکړه او د هغـه عبادت لپاره ملا وټړه، آيا تا ته د هغۀ پۀ نوم څوک همنامی معلوم دی؟›› اللہ تعالی سره د هغه مخلوق هېڅکله نۀ شي برابرېدی، تر دې چې يواځې پۀ کوم نوم او کوم صفت کې ور سره هېڅوک نۀ دي

دالْحَمْدُ للّه الَّذي حَلَقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالتُورَ ثُمَّ اَلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِم يَعْدِلُونَّ، \

‹‹ كره پوره ستاينې يواځې هغه الله لپاره دي چې اسمانونه او زمكـه يـې پيـدا كـړي دي او تيـارې او رڼـا يـې پنځـولې دي بيـا كافران خپل رب سره نور برابروي؟››.

نو څرګنده شوه چې اللهﷺ سره نور برابرول کفر دی.

شريح بن هانئ له خپل پلار (هانئ) نه روايت كوي چې هغه كله خپل قوم سره رسول الله ته په يو وفد كې راغى نو رسول الله دهغۀ له ملګرو واورېدل چې هغه يې د ‹‹ابوالحكَم›) په كنيې ياداوه، نو رسول الله راوغوښت او ورته ويې فرمايل ‹‹ حكم خو يواځې الله دى او حكومت يواځې د هغه دى ته ولې د ابوالحكَم په كنيې يادېږې؟›) هغه وويل ‹‹زما د قوميانو تر منځ به چې كله په څه شي كې اختلاف پيدا شو نو ما ته به راغلل، ما به د هغوى تر منځ پرېكړه وكړه او دواړه خواوې به زما په پرېكړې راضي شوې؛ ‹نو ځكه مې ابوالحكم بولي› رسول الله وفرمايل ‹‹ دا څومره ښه خبره

١ ـ سورة الأنعام: ١.

| او شرک تيارې دي | ۲ ۰ ۱ |   | توحيدرنا |
|-----------------|-------|---|----------|
|                 |       | - |          |

ده آيا ستا ځامن شته؟ ›› هغه وويل زما شريح، مسلم او عبدالله ځامن دي. هغه وفرمايل: ‹‹مشر يې كوم دى؟›› هغه وايي: ما ورته وويل شريح دى. هغه وفرمايل: ‹‹نو ته أبو شريح يې›› او فرمايي

(روَلاَ تَتَبِعْ أَهْوَاء الَّذِينَ كَنَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَالَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بالآخرة وَهُم برَبِّهِمْ يَعْدلُونَ)، (راو دَهغو خلكو خواهشاتو پسې مۀ ځه چې زمون آياتونه (روغ ګڼلي دي اوهغه خلک چې پۀ آخرت ايمان نۀ راوړي او هغوى خپل رب سره نور برابروي)) نو الله تعالى سره د هغه تا په مخلوق كې هېڅوك او هېڅ شى هېڅكله نه شى برابرېدى

# د الله تعالى پهٔ نومونو کې (لحاد (کږوالي)

الله سبحانه وتعالى فرمايي: ‹‹وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآئِهِ››<sup>٢</sup> َ ‹‹ او هغه خلک پرېږدئ چې د هغۀ د نومونو پۀ هکله کاږۀ ځي››

> <sup>1</sup>. سورة الاتعام: ١٥٠. 1. سورة الاعراف: ١٨٠.

د الله سبحانه وتعالى پۀ نومونو كې الحاد ، كجروي او كاږۀ تلل دا دي چې يا ترې انكار وكړې، يا پكې تحريف وكړې او معنا يې بدله كړې، يا ورسره نور مشابه او ورته وګڼې ، يا ورته سارى او مثال وګڼې يا ورسره شريك پيدا كړې.

همدارنګه دا هم د الله تعالى پهٔ نومونو کې ز ياتول دي چې هغهٔﷺ ته لهٔ ځانه نوم کېدې ،لکه ‹(خدا)، يا ‹(خداى)).

څرنګه چې د يو انسان نوم څوک نۀ شي بدلولي او هره ژبه کې هماغه يو نوم ورته اخيستل کېږي چې مور او پلار پرې ايښی وي او يا يې خپله ځان لپاره غوره کړی وي، نو الله سبحانه وتعالی چې د ټولو کائناتو خالق، مالک، رب او مدبر دی او هېڅوک ورسره شريک، برابر او ، رته نۀ دی، نو د هغۀ له د نوم بدلول يا پۀ هغۀ له ځانه نوم ايښودن به څرنګه روا شي؟

د الله تعالى د نومونو ژباړه او ترجمه كول روا دي لكه د ‹‹مالك›› ژباړه ‹‹څښتن›› دى د ‹‹خالق›› ژباړه ‹‹پيداكوونكى›› يا پنځوونكى دى......

> خو په الله نوم ايښودل ناروا دي . اعمش د ‹‹يلحدون›› معنا داسې كوي : ‹(أى يدخلون فيها ما ليس منها›)

‹‹يلحدون معنا دا چې د الله په نومونو کې هغه نوم يا نومونه ننباسي چې د هغهٔ لهٔ نومونو څخه نهٔ وي››

توحيدرنا

نو ‹‹خدا،، ،يا ‹‹خداى، چې افريدي او شينواري ورت ‹‹خلاى، ،يا ‹‹خلوى، وايي، دا هم د الله له نومونو څخه نه دي. دا ايرانيانو د اسلام نه مخكې خپل باطل معبود ته وايه كله يې چې اسلام راوړ نو بيا هماغه د باطل معبود نوم يې په الله تعالى کېښود لكه د چنګېز قوم ‹‹مغلو›› چې د اسلام نه مخكې د اسمان عبادت كاوۀ او ‹‹تينګري›، يې بالـۀ، د ‹‹تينګري›، معنا ‹‹لوى شين اسمان›، ده، كله چې دهغوى ځينې مسلمانان شول نو د اسمان عبادت يې پرېښود . خو الله تعالى يې پۀ تينګري ياد كړ ، دهغوى هند او افغانستان د پولو يوې او بلې خوا ته د شمالي غرنيو سيمو د چنګېزيانو او مغلو ځينې پاتې قومونه اوس هم ‹‹تينګري›، وايي، لكه د چين ، هند او افغانستان د پولو يوې او بلې خوا ته د شمالي غرنيو سيمو پاتې كافران او معلو ځينې پاتې قومونه اوس هم ‹‹تينګري›، وايي. لكه د چين ، هند او افغانستان د پولو يوې او بلې خوا ته د شمالي غرنيو سيمو د چنګېزيانو او مغلو ځينې پاتې قومونه اوس هم ‹‹تينګري›، وايي، لكه د چين ، تعالى لپاره استعمالوي او ‹‹تينګري تعالى›› يې بولي.

دا هم ناروا دى الله سبحانه وتعالى پۀ خپلو هغو ښايسته نومونو يادول پۀ كار دي چې پۀ خپل كتاب قرآن كريم كې يې څرګند كړي دي او يا د هغۀ پېغمبر محمدرسول الله ياد كړي وي. ‹‹الحاد›› په عربي لغت كرېدلو ته ويل كېږي، نو د الله

تعالى په نومونو كې الحاد له اسلامي شريعت نه كېږېدل، الله تعالى سره شريك پيدا كول، د الله تعالى ځانګړي نومونه او صفات بل چاته وركول، د الله تعالى د نومونو او صفاتو نه انكار، يا يې معنى بدلول، په الله تعالى له ځانه نوم ايښودل او داسې نور...... ټول په الحاد كې داخل دي

| او شرک تيارې دي                        | ۲.۴              | توحيدرنا                               |
|----------------------------------------|------------------|----------------------------------------|
| ······································ |                  | ······································ |
|                                        |                  | د الله سبحانه وتعالى د ن               |
| ر اومحترم دی او څومره<br>م             |                  |                                        |
| ې په زړه کې د الله تعالی               | -                | 1                                      |
| ات پیغمبرانو سره او بیا                | •                |                                        |
| يې راځه خو د الله تعالى .<br>-         |                  |                                        |
| لوي، ښکلي او بې مثاله                  | ر وخت کې لوړ . ا | نومونه او صفتونه په هر                 |
|                                        |                  | دي.                                    |
|                                        |                  | حديث کې راځي                           |
| ول اللہﷺ : <sub>«</sub> رأى عيسى       | ی قال: قال رسا   | عن أبي هريرة 🛛                         |
| (رسرقت)). قال: كلا                     | فقال له عيسى:    | ابن مريم رجلا يسرق                     |
| : "ءامنت بالله وكذبت                   | هو. فقال عيسي    | والـــذى لا إلـــه إلا                 |
|                                        |                  | ι                                      |

اب وهريرة شنه روايت دى هغه وايتي چې رسول الله وفرمايل ‹‹د مريم ځوى عيسى ﷺ يو سړى وليد چې غلايې كوله نو عيسى ﷺ ورته وويل چې ‹‹غلا دې وكړه›› هغه وويل داسې نه ده په هغه ذات قسم كوم چې له هغه پرته بل معبود نشته ‹‹ چې غلامې نه ده كړې›› عيسى ﷺ ورته وويل ‹‹ ما په الله ايمان راوړى دى او خپل ځان مې دروغجن وګاڼه››.

نو عيسي الله تعالى د نوم په احترام او د قسم خوړلو له کېله ورته وويل چې تا قسم واخيست نو خير دى زه به دا ووايم

۱ - رواه مسلم.

چې ماته زما سترګو دروغ وويل او تا به ريښتيني وګڼم او دايې د الله سبحانه وتعالى د نوم د احترام له کبله وويل ځکه چې هغه سړي د الله تعالى په نامه لوړه وکړه.

توحيدرنا

د الله سبحانه وتعالى نومونه به د هغه الله علم كې ډېر وي او ډېر دي لكه چې حديث كې راځي:

عبدالله بن مسعود خ نه روايت دى چې رسول الله وفرمايل چاچې دا دعاء وويله نو الله تعالى به يې اندېښنه او غم لرې كړي او خوشحالي به پرې راولي

(( اللهم إي عبدك وابن عبدك و ابن أمتك ناصيتي بيدك ماض في حكمك عدل فى قضاءك أسالك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحدا من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك أن تجعل القرآن ربيع قلبي ونور صدري وجلاء حزيني وذهاب همي و غمي)، (

(ای الله زۀ بې شکه ستا بنده یم، ستا د بنده زوی یم او ستا د وینځې زوی یم، زما ټنډه ستا پۀلاس کې ده، ما کې ست حکم چلېږي، زما پۀ هکله ستا پرېکړې د انصاف دي، لۀتا پۀ هر هغه نوم سوال کوم چې هغه ستا وي، تاپرې خپل ځان نومولی وي. یا دې پۀ خپل کتاب کې نازل کړی وي، یا دې د خپل مخلوق نه چاته ښوولی وي، یا تا د غیبو پۀ علم کې غوره کړی وي، چې قرآن

· رواه أحمد و ابن حبان والحاكم وابن أبي شيبة و أبو يعلى و الطبراني في الكبير.

| او شرک تيارې دي         | ۲. ۲                 | توحيدرنا            |
|-------------------------|----------------------|---------------------|
| خفګان لرې والي او زما د | ا د سينې رڼا . زما د | زما د زړۀ خوښي، زم  |
|                         | څه وړونکی کړې::      | اندېښنې او غم لۀ من |

نو له دې حديث معلومه شوه چې د الله سبحانه وتعالى نومونه به د هغه په علم كې زيات وي خو مونږ به يواخې هغه نومونه يادوو چې الله تعالى يا په خپل كتاب كې څرګند كړي وي او يا يې د خپل پېغمبر په ژبه ياد كړي وي

الأسماء الحسنى

اسماء الحسنى يا د الله سبحانه وتعالى ښايسته نومونه مون ته ټول نه دي څرګند شوي هغه يواځې دهمغه په علم كې دي خو مون ته چې د كومو په هكله لارښونه شوې ده هغه (۹۹)، نهه نوي دي. حديث كې راځي عن أبي هريرة أن رسول الله قال: من أبي هريرة أن رسول الله قال: ابو هريرة نه روايت دى حې رسول الله فرمايلي دي: (( د الله نهه نوي نومونه دي چې چا وشمېرل نو جنت ته ننواته)).

· - رواه البخاري ومسلم والترمذي، و ابن ماجه و احمد والبيهقي.

له شمېرلو يې مطلب دا دى چې په قرآن او حديثو كې يې ولټول، وګڼل، معنا يې زده كړه، ياد يې كړل. ځان يې پرې پوه كړ . الله يې پرې راوبالله ، ذكر يې وكړ، عقيده يې پرې ټينګه كړه . پوخ باور يې پرې وكړ . خپل سيرت او صورت يې د هغو د غوښتنو سره برابر كړ . په توحيد يې عقيده برابره كړه ، شرك يې ورسره ونه كړ . په اوامرو يې عمل وكړ او له نواهيو يې ځان وژغوره د دې نهه نوي نومونو په هكله داسې حديث راغلى دى

ابو هريرة خدروايت دى چې رسول الله کوفرمايل د الله تعالى نهه نوي داسې نومونه دي چې چا وشمېرل نو جنت ته ننواته د ما مينا مينا مينا الله

ر. هو الله الذى لا إله الا هو الرحمٰن، الرحيم، الملك، القدوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبار، المتكبر، الخالق، البارئ، المصور، الغفار، القهار، الوهاب، الرزاق، الفتاح، العليم، القابض، الباسط، الخافض، الرافع، المعز، المذل، السميع، البصير، الحكم، العدل، اللطيف، الخبير، الحليم، العظيم، الغفور، المحكور، العلى، الكبير، الحفيظ، المقيت، الحسيب، الجليل، الشكور، العلى، الكبير، المقيت، الحسيب، الجليل، الكريم، الرقيب، المجيب، الواسع، الحكيم، الودود، المجيد، الباعث، الشهيد، الحق، الوكيل، القوى، المتين، الولى، الحميد، الجمى، المبدئ، الميت، الحى، الموجد، الواجد، الماجد، الواحد، الصمد، القادر، المقدم، المؤخر، الأول، , الآخر، الظاهر، الباطن، الوالى، المتعالى، البر، التواب، المنتقم،

| او شرک تیاری دی | ۲ ۰ ۸ |
|-----------------|-------|
|-----------------|-------|

توحيدرنا

العفو، الرؤف، مالك الملك، ذوالجلال والإكرام. المقسط. الجامع، الغنى، المغنى، المانع، الضار، النافع، النور، الهادي، البديع. الباقى، الوارث، الرشيد، الصبور،،' او د ابن ماجة په روايت كې داسې راخي

ابو هريرة ٢ نه روايت دى چې رسول الله وفرمايل د الله تعالى نهـ نوي (يو كم سل) نومونـ دي هغـ هطاق (يو) دى او طاق خوښوي، چا چې دا نومونه ياد كړل نو جنت ته ننواته، هغه دا دي ( الله، الواحد، الصمد، الأول ، الآخر، الظاهر، الباطن،

الخالق، البارئ، المصور، الملك، الحق، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبار، المتكبر، الرحمن، الرحيم، اللطيف، الخبير، السميع، البصير، العليم، العظيم، البار، المتعال، الجليل، الجميل، الحي، القيوم، القادر، القاهو، العلى، الحكيم، القريب، المجيب، الغنى، الوهاب، الودود، الشكور، الماجد، الواجد، الوالى، الراشد، العفو، الغفور؟ الحليم، الكريم، التواب، الرب، المحيد، الولى، الشهيد، المبين، البرهان، الرؤف، المبدئ، المعيد، الباعث، الوارث، القوى، الشديد، الضار، النافع، الماقى، الواقي، الخافض، الرافع، القابض، الدائم، الحافظ، الوكيل، الفاطر، السامع، ذو القوة المتين، القائم، الدائم، الحافظ، الوكيل، الفاطر، السامع،

· - رواه الترمذي والبيهقي في شعب الايمان وابن حبان والحاكم.

**۲.۹ او شرک تیارې دي** 

توحيدرنا

المعطى، المحي، المميت، المانع، الجامع، الهادي، الكافي، الأبد، العالم، الصادق، النور، المنير، التام. القديم، الوتر، الأحد، الصمد. الذى لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد،..\ دا دواره ضعيف دى

ما خپله چې د قرآن او حديثو په رڼا کې نهـه نوي ۹۹، نومونـه راټول کړي دي هغه دا دي:

ر. الله، الرحمن، الرحيم، الملك، القدوس، السلام. المؤمن. المهيمن، العزيز، الجبار، المتكبر، الخالق، البارئ، المصور، الغفار، القهار، الوهاب، التواب، الحلاق، الرزاق، الفتاح، العليم، الحليم، الحكيم، الكريم، العظيم، العلى، الولي، الوالى، المتعالى، الكبير، القدير، البصير، الخبير، النصير، المولى، الأعلى، السميع، البديع، الجيب، القريب، الحسيب، الرقيب، المقيت، الواسع، الغنى، القوى، الشديد، الحميد، المجيد، الشهيد، المليك، المقدر، الفوى، الماكر، الشكور، النور، الغفور، الودود، العفو، الرؤف، اللطيف، الحفيظ، الوكيل، المالك، الحى، القيوم، الر، الأكرم، العلام، المستعان، الحكم، الكفيل، الجامع، المست، الكافى، المبدئ، المعيد، الوارث، المعزر، المذل، الجامع، المست، الصادق،

| ۲۱۰ او شرک تيارې دي | توحيدرنا |
|---------------------|----------|
| • 1                 |          |

القابض، الباسط. الرب، الحق، المبين، المتين، الهادي، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، الواحد، الأحد، الصمد<sub>»</sub>.

دا هغه نومونه دي چې په قرآن او حديثو دواړو کې راغلي دي، نو په دليل بېخي پاخه او راجح دي

د ترمدي او اين ماجة دامخکني دواړه حديثونه ځينو نورو کتابونو هم راوړي دي.

خودا ټول ضعيف دي. او د ابوهريرة رضي الله عنده په روايت کې چې الان لله تسعة وتسعون......) راغلي دي، د دې دوه معناوې کېدی شي: يوه دا چې د الله تعالی همدا نهله نوي نومونه دي ، نور به صفاتو کې راشي. او بله معنا يې دا ده چې د الله تعالی ډېر نومونه دي خو دا نهله نوي پکې داسې دي چې چا ياد کړل او ځان يې پرې پوه کړ ، نو جنت ته ننواته . ماته همدا دويمه معنا ښه او راجحه برېښي، ځکه چې يو بل حديث نه دا برېښي چې د الله تعالی ډېر داسې نومونه شته چې مونې ته معلوم نه دي

لکه د غم د لرې کولو په دعاء کې حديث کې راغلي دي او مخکې تېر شو

مخکنی د ترمذي، ابن ماجه او بيهقي روايت چې ځينو نورو هم راوړی دی. په دې نومونو کې ځينې قرآن کريم او صحيحو احاديثو کې راغلي دي نو په دې کې چې کوم د قرآن کريم او صحيحو احاديثو سره برابر دي. هغه ټول صحيح شول.

دلتمه مونږ هغه نومونه رااخلو چې احاديثو او قرآن کريم دواړو کې راغلي دي او ځينې هغه هم رااخلو چې دې حديثو کې نشته خو قرآن کريم کې راغلي دي او معناوې يې هم ليکو

د أسماء الحسني معناوي

۱: ‹‹الله›› ، حق معبود ، د کره پوره ستاينو وړ او د کره پوره صفتونو او ځانکړتياو څښتن، کره پوره برلاسی، د خپلې خوښې څښتن، بشپړ غالب، زورور او ډېر زيات پياوړی ، له هره عيبه پاک.

دا نوم د الله تعالى د ذات هغه نوم دى ،چې ډېر زيات يادېږي، قرآن كريم كې ځاى په ځاى راغلى دى ، په بسم الله كې لومړى پيل په همدې نوم شوى دى او د فاتحې په سورت رالحمد لله كې هم تر ټولو مخكې همدا نوم راغلى دى.

۲ ((الرحمن)) : ډېر زيات مهربان، د بې پايه او بې ساري پېرزوينو څښتن، په هر چا مهربان او لوروونکي

دا نوم هـم قـرآن کـريم کـې راغلـی دی او پـه ‹‹بـسـم الله›› او ‹‹الحمد لله›› کې هم د ‹‹الله ›› له نوم وروستـه همدا نوم راغلی دی.

۳ ((الـرحيم)) : خـورا زيـات لـوروونکي، پـه مـستحقو لوروونکي، د ځانګړې لورېنې څښتن

. سورة الحشر: ٢٣

د انوم هم په قرآن کريم کې راغلي دي ، ‹‹بسم الله›› او (الحمد لله)) (د فاتحي په سورت) کې د ((الله)) او ((رحمين)) نه وروسته همدا نوم راغلي دي. ۴: ‹‹الملك›› : پاچا، ټولواک، ډېر عزتمند ، پياوړي، نږه او ځانکري پاچا. · ‹(هُوَ اللَّهُ الَّذي لاَ إلَهَ إلاَّ هُوَ الْمَلكُ الْقُدُّوسُ السَّلاَمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا **يُشْرِكُونَ**» \ (رالله هعه ذات دی چې له هغه پرته بل حق معبود نشته، پاچا دى، سپېڅلى دى، د سلامتيا څښتن او له عيبونو پاک دى، امن وركوونكى دى، ساتونكى دى، غالب دى، زورور دى، لويي کوونکي دي، الله له هغو شريکانو پاک دي چې دوي يې ورسره شريكوي، ۸ ((القدوس)) : ډېر سپېڅلی، بې عيبه په هرڅه کره پوره. بې شريکه او بې ساري، په هر صفت کې ځانګړي. مخکني آية کې راغلي دي ۲ (رالسلام)) : د سلامتيا څښتن، له عيبونو پاک او بې عيبه. سلامتيا وركوونكي، هغه ذات چې ظلم نه كوي او مخلوق يې له ظلم څخه په امن دي، جنت کې په مؤمنانو سلام اچوونکي او

او شرک تيارې دي

توحيدرنا

۸۸ ‹‹المتكبس›› : لويي كوونكى، د لويي څښتن، نه پړكېدونكى، بې پروا، پياوړى پرځوونكى مخكني آية كې تېر شو ۸۲ ‹‹الخالق›› : كره پوره پيدا كوونكى، پنځوونكى، د هر شي پيدا كوونكى، د ټولو كائناتو او مخلوقاتو پيدا كوونكى. ‹‹هُوَ اللَّهُ الْحَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الأَسْمَاء الْحُسْنَى›› (

ا ـ سورة الحشر: ٢٤.

## 414

توحيدرنا

«**هغهه الله دي، پیدا ک**ونکي دي، جوړوونکي دي، صورت وركوونكى دى، ښكلي نومونه يواځي د همغه دي». ۱۳ الباري : نوي ښه پيدا کوونکي، جوړوونکي او رغوونكي، كره پوره پيدا كوونكي، توپير وركوونكي مخكني آية كي تېر شو ۱۴ در المصوري : صورت ورکوونکي، شکل ورکوونکي، څېره جوړوونکي. د پيتارې جوړوونکي،انځوروونکي مخکني آية کې تېر شو ۸۵ سالغفارت دېر زيات بښونکي، پرده راوړونک<u>ي</u> ..رَبُّ السَّمَاوَات والأَرْض وَمَا بَيْنَهُمَا الْعَزِيزُ الْغَفَّارُ›. رد اسمانونو، ځمکې او **هغو شيانو پيدا کوونکي، چې د** دې دواړو تر منځ دي، پياوړی او ډېر زيات بښونکی دی». ۱۲ (القهار)) : ډېر زيات زورور ، نه مغلوبېدونکي، کره پوره پیاوړي، د ظالمانو، جابرانو، مستکبرينو، او متکبرينو خواروونکي، سپکوونکي او پرځوونکي. (وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقُهَارُ) (راو هغه يو او ډېر زيات زورور دي). ۱۷ ((الوهاب)) : ډېر زيات ډالۍ ورکوونکي، بي عوضه ورکوونکي، بې کچه سخي، د بې ساري ورکړې څښتن. ،(إَنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ)، الهافي فالمار الله Strate Strates

| او شرک تيارې دي                     | 110                                 | توحيدرنا                                    |
|-------------------------------------|-------------------------------------|---------------------------------------------|
|                                     |                                     |                                             |
| کې يې)<br>بت راس <b>ستنېدونک</b> ې، | بات دالۍ ورکوون<br>۱۰۰۰ بېخىم د -   | ، (همدا تەبې شكە ډېر ز<br>۱۸ - دالت ماد     |
| او لوروونکې ا                       | بې مېلوونکې<br>ت توبه قبلوونکې      | راګرځېدونکي، ډېر زياد                       |
|                                     | ۲<br>(()                            | (إنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيهُ         |
| را زیات <b>لورونکی دی</b> ».        | ، قبلوونکی او خو                    | (ر هُمغه بې شکه ډېر توب                     |
| دا کوونکی، کرہ پورہ                 | ):ډېرزياتپي                         |                                             |
|                                     |                                     | پنځوونکی<br>‹‹إنَّ رَبَّكَ هُوَ الْخَلاَّقُ |
| ، ډېر زيات پيدا کوونکي              | تعلیم)،<br>ی همغه به شکه            | وبن وبك هو الحاري                           |
|                                     |                                     | او ډېر يوه دي).                             |
| زي ور <b>کوونکی، هر چا او</b>       |                                     | ۲۰ - ۱۰ الرزاق                              |
|                                     |                                     | هر شي ته روزي ورکوون                        |
| Sin Sin dia mana                    | و القوق المتين، ﴿                   | رَبِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُ         |
| يزيات روزي ورکوونکی،<br>دي،         |                                     | ر الله چې دی ه<br>د ځواک څښتن او ډېر پ      |
| ،<br>بىه پرانستونكى، فتح            | يار <b>ړی</b> د . کی<br>م، ډېر زيات | د عوات حبینی او به بر پ<br>۲۱ : «الفتا-     |
| ې کوونکی. <b>د سخ</b> تو            | کوونکی. پرېکې                       | کوونکی، فتح ور                              |
| ى                                   | ينو ښکاره کوونک                     | اسانوونکی، د حقیقت                          |
|                                     |                                     | (روَهُوَ الْفَتَّاحُ الْعَلِيمُ)            |
|                                     |                                     | '- سورة أل عمران: ٨.                        |

- السورة أل عمران: ^.
  - السورة البقرة: ٣٧. السورة البقرة: ٣٧. السورة المجر: ٨٦.
- سورة الذاريات: ٥٨.

| او شرک تيارې دي                     | * \ 7                 | توحيدرنا                                    |
|-------------------------------------|-----------------------|---------------------------------------------|
| <u></u>                             |                       |                                             |
| ر پوه دی))<br>ره پوره عالم، هغه ذات |                       | ، ( هغه ډېر زيات ښه پرېک<br>۲۲ . رالعليمي : |
| ,                                   |                       | چې هېڅ ترې پټ پنا نه دې<br>-                |
| كوونكي، زغمونكي،                    | : دېر زيات زمې        | مخکني آية کې تېر شو<br>۱۰۰ د دالحلمون       |
|                                     | ٠ <i>٠ و و</i> و وي   | صبر کوونکی                                  |
|                                     |                       | ، وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيجٌ `               |
|                                     |                       | ، او الله ډېر زيات بښونک                    |
| م او حکمت څښتن، په                  |                       |                                             |
| ر څښتن، هغهذات چې                   | ره. د کره پوره تدبی   | ډېرو باريکو او پېچليو پو                    |
|                                     | ى                     | هېڅ يو کار يې عېث نه د;                     |
|                                     |                       | ، إنك أنت العليم الحك                       |
| مت څښتن یی )).                      | د او د کره پوره حک    | «هُمدا ته بې شکه د بر پو                    |
| ي، عزتمند، د پياوړي                 |                       |                                             |
|                                     |                       | عزت خبستار ، پیاوری                         |
|                                     | ل <b>ِّ کُریم</b> ٌں' | ومن كفر فانَّ رَبِّي عَنْي                  |
| ې پروا او د ډېر پياوړي              | زما رَب بې شکه ب      | ، ا <b>و چا چې انګر وکړ نو</b>              |
| ·                                   | ·                     | عزت څښتن دي.                                |
| ه، هر شي او هر چا لوي               | : ډېر لوي، له هر څا   |                                             |
|                                     |                       | ـ سورة سب: ۲۱.                              |
|                                     |                       | المسورة البقرة: ٢٣٥                         |
|                                     |                       | - سورة البقرة: ٣٣.<br>- سورة الثمل: ٢٠.     |
|                                     |                       |                                             |

روَهُوَ الْعَلَيُّ الْعَظِيمُ، \ (او هغه ډېر هسک او ډېر لوي دي). ۲۷ (رالعلي)) : ډېر پوره اوهسک، له هرې اړتيا لوړ، له هر شي اوهر چا لوړ او پورته مخکنی آیت کی تہر شو ۲۸ ((الولی)) : ډېر ښه دوست، ښه مددګار ، ښه بادار ، ښه روَهُوَ الْوَلِيُّ الْحَمِيدُ»<sup>:</sup> «او هغه ښه بادار او ډېر زيات ستايل شوي دي». ۲۹ : ((الوالي)) : سرپرست، مددګار، چارواکي، حاکم، بادار روَمَا لَهُم مِّن **دُونه من وَال**» (راو تاسو لپاره له هغه پرته کوم مدد ګار نشته)). ۳۰ : ‹‹المتعالي›› ‹‹المتعال›› : ډېر پورته، هسک، لوړ، اوچت، په هر صفت کې بې شريکه او بې ساري لوړ. «عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَة الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ»<sup>•</sup> <sub>((په</sub> پټ او څرګندو پوه ډېر لوی، ډېر پورته)). ۳۱ ((الكبير)) : ډېر زيات لوي، له هر څه، هر شي او هر چالوي، بې کچه او بې ساري لوي

41V

ا ـ سورة البقرة: ٢٥٥. ا ـ سورة الشورى: ٢٨. ا ـ سورة الرعد: ١١. - سورة الرعد: ٩.

مخکنی آیة کی تېر شو. ۳۲ ((القدير)) : ډېر ښه برلاسي، کره پوره برلاسي، د يپاوري قدرت څښتن. دانَ الله عَلى كُلَّ شَيْء قَدينٌ) ((الله بی شکه په هر شی ښه بر لاسی دی)). ۳۳: ‹‹البصير›› : ډېر ښه ليدونکي، کره پوره ليدونکي، په هر څه، هرشي او هر چا کره پوره ليدونکي او څارونکي، هغه ذات چې هېڅ ترې پټ پڼا نه دي. ‹(لَيْسَ كَمِثْله شَيْءٌ وَهُوَ السَّميعُ البَصيرُ)، ٢ ،<د هغه غوندی هېڅ شی نشته او همغه کره پوره اورېدونکی او کره</p> يورد ليدونكي دي.. ۳۴ «الخبير» : کره پوره خبر، ډېر زيات او ښه خبردار، هغه ذات چې په تېرو . موجودو او راتلونکو کره پوره خبر دي او هيڅ ترى يټ ينانه دى. ، وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِينُ س**او هغه ډېر يوه او خورا زيات خبر دار دي**. ۳۵ ((النصیر)) : ډېر ښه مددګار ، مرستیال، مرسته كوونكى ، نعْمَ الْمَوْلَى وَنعْمَ النَّصيرُ»<sup>\*</sup> - سورة البقرة ٢٠. - سورة الشورى: ١١. - سورة سبا: ١. ·- سورة الانقال: ٤٠.

او شرک تيارې دي 419 توحيدرنا ‹‹ډېر ښه بادار او ډېر ښه مدد ګار دی››. ۳۲: ‹‹المولى›› : ښه بادار ، سرپرست، مددګار ، خپلواک. مخکني آية کې تېر شو. ۳۷ ((الأعلىٰ)): ډېر پورته، اوچت، لوړ، هسک، له هر څه، هر شي او هر چا پورته. (سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الأُعْلى)) (د خپل رب نوم په پاکۍ ياد کړه چې ډېر هسک دی). ۳۸: ‹‹ الــسميع›› : كــره پـوره اورېــدونكى، ډېـر ښــه اورېدونکي. مخکې تېر شو. ۳۹ ((البديع)) : بې ساري او بې مثاله پيدا كوونكى، نا اشنا پيدا كوونكى، بې آلې، بې اسباسو، بې مادې، بې زمانه او بې مکانه پيدا کوونکي، د بې ساري او بې شريکه صفاتو، افعالو او مصنوعاتو څښتن. «بَديعُ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ»<sup>٢</sup> «د اسمانونو او ځمکې نا اشنا پیدا کوونکي دي». ۴۰ ((المجيب) : قبلوونکی، خواب ورکوونکی، منونکي، د سوال ښه قبلوونکي. (إِنْ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ))

> ا ـ سورة الاعلى: ١. ا ـ سورة البقرة: ١١٧. ا ـ سورة هود: ٢١.

| او شرک تيارې دي                              | 44.                                 | توحيدرنا                                            |
|----------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------------------|
|                                              |                                     |                                                     |
| ی».<br>ن چې هېڅ شی ورڅخه                     |                                     | (زما رب بې شکه نږدې<br><b>۲۹</b> د دالق             |
| ے چې دې سی رز                                | ا : فردې کې                         | ر<br>پټ، پنا او لرې نه دي.                          |
|                                              |                                     | مخکني آية کې تېر شو                                 |
| ندونکی ، په حساب کره<br>بدله ورکوونکی، د کره | )) : د شمېر ښه پېژ<br>انمېر شند منک | ۴۲ (ر <b>الحسیب)</b><br>۱۰ د د د د د احدام ام اند   |
| بدے رز حور - بی - از                         |                                     | پوره پوه، د جرو و او او<br>پوره شرف او عزت څښت      |
|                                              |                                     | ِ<br>‹‹وَكَفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا››`                |
|                                              |                                     | (ر او الله د شمېر ښه پېژن                           |
| لى، كره پوره څارونكى،<br>شي يټېدى            |                                     | ۳۲: ‹(الرفيب))<br>ښه پام کوونکي، هغه ذا             |
| - · · · <b>·</b>                             |                                     | روَکَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَ                     |
|                                              |                                     | (او الله په هر شي ښه څا                             |
| کرہ پورہ ساتونکی، ښه                         |                                     | ۴۴: (رالمقيت)<br>روزي وركوونكي، مهلت                |
|                                              |                                     | روري ور توويدي، شهيد<br>(روكانَ اللهُ عَلَى كُلِّ ش |
|                                              | رونًكي دي).                         | (او الله په هر شي ښه څا                             |
| لره پوره پراخۍ څښتن، د<br>د مانې ما مقرمت او |                                     |                                                     |
| د پراخـه علـم، قـدرت او                      | زۍ ور توونځی،                       | پراحـه علـم او پراحـه رو                            |

.

- ' ـ سورة النساء: ٦. ' ـ سورة الاحزاب: ٥٢. ' ـ سورة النساء: ٨٥.

ياچايي څښتن، له تنګۍ، ستونزو او کړاوونو څخه پراخۍ، اسانۍ اوخوشحالۍ تنه راايستونکي، د پراخه پېرزوينو او پراخه بښنې والا، د پراخه کائناتو خالق او مالک. إِنَّ اللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ) (الله بی شکه د پراخۍ څښتن او ډېر پوه دی). ۴۲ : ‹‹ الغنبي›› : بې پروا ، بډاي ، د ډېرو شتو او هر څه څښتن، په هر څه کره پوره، بې احتياجه. ،(وَاللَّهُ غَنيٌّ حَليمٌ)) (او الله بې پروا او ډېر زغمونکی دی). ۴۷: ‹‹القوى›› : ډېر زورور ، ځواکمن ، غښتلى او پياوړى (إِنَّ اللَّهَ قَوْيٌ شَدِيدُ الْعَقَاب)) (رالله بی شکه ښه ځواکمن او د سخت عذاب څښتن دی)). ۴۸ (رالـشديد)) : ډېـر سـخت، پيـاوړى، غـښتلى، نـه ماتېدونكى، زورور، ځواكمن. مخکني آية کې تېر شو ۴۹: ‹‹الحميد›› : ډېر ښه ستايل شوي، کره پوره ستايل شوي. (**إِنَّهُ حَمِيدٌ مَّجِيدٌ**)) ((هغه بی شکه ښه ستايل شوی او د لوی شان څښتن دی). ـ سورة البقرة : ١١٥. أ\_سورة البقرة: ٢٦٣. "- سورة الانفال: ٥٢.

ا۔ سورۂ هود: ۷۳.

| او شرک تيارې دي                  | ***                          | توحيدرنا                                                         |
|----------------------------------|------------------------------|------------------------------------------------------------------|
|                                  |                              |                                                                  |
| ين، ډېر پياوړي او بزرمي.         |                              |                                                                  |
|                                  |                              | مخکني آية کې تېر شو                                              |
| پورەكتونكى، ھغەذات<br>باينىدە    | )) :کواہ، ښے کرہ             | ۵۱: ((الشهيد                                                     |
| پا تەدى.                         |                              | چې هر څه ورته څرګند ه                                            |
|                                  | نعْمَلُون، \                 | (رُوَاللَّهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا أ                                 |
|                                  | الله پرې ګواه دی).           | ر <b>او تاسو چې څه کو</b> ئ                                      |
| ه ټولواک د ټولو کائناتو          | ،،، : بشپړ کره پور           | ٥٢ ((المليك                                                      |
|                                  |                              | پاچا، لوي پاچا                                                   |
| ,                                |                              | رعند مَليك مُقْتَدِن                                             |
| دى))                             | ى كرە يورە برلاسى            | ((ه <b>ُغه لوَى پاچا سَرَه چ</b>                                 |
| ی، د بشپ <sub>ه</sub> ځواک او وس | ب د<br>ر)) : کره يوره بر لاس | ۵۳ <sup>۲</sup> ۵۳ (المقتد)                                      |
|                                  |                              | څښتن، لوي واکمن او                                               |
|                                  |                              | مخکني آية کې تېر ش                                               |
| وس کرہ پورہ۔                     | ›› : ښه بر لاسي، په          | ي ي بې بې<br>۵ <b>۴</b> : روالقادر                               |
|                                  | ى أَن يُنَزِّلَ آيَةً،،"     | رقُلْ إنَّ اللَّهَ قَادرٌ عَلَم                                  |
| لاســی دی چــې يــوه معجـزه      | ى شىكە پەدې بىر <sup>ل</sup> | «ورتـه ووايـه؛ الله بـې                                          |
|                                  |                              | راولېږي›،                                                        |
| كمن، بر لاسي.                    | )) : ښه زورور ، ځوا          | ۵۵: «القاهر                                                      |
|                                  |                              | (روَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِ                                    |
|                                  |                              | '_ سورة آل عمران: ۹۸.<br>'- سورة القمر: ۵۰.<br>" سورة الاماد: ۷۷ |

<sup>7</sup> سورة القمر: ٥٥. ٢ سورة الاتعام: ٣٧. ٤ سورة الاتعام: ١٨.

، او هغه دخپلو بنده ګانو له پاسه زورور دی». ۵۲ ((المشاکر)) : ښه مننه کوونکي، ښه شکر کوونکي، شكر قبلوونكي، بدله وركوونكي (فَإِنَّ اللَّهَ شَاكَرٌ عَلَيمٌ)) (الله بی شکه ښه شکر کوونکی او ډېر زيات يوه دی). ۵۷: ‹‹الشکور›› : ډېر ښه مننه کوونکي، شکر کوونکي، شکر قبلوونکي، هغبه ذات چې شکر يې کېږي، ډېر ښه کره پوره بدلهوركوونكى (إنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ) ‹‹هغه بې شکه ډېر بښونکي او ډېر شکر قبلوونکي دي›› ۵۸: «النور» : رڼا ، روښان، روڼ، رڼا ورکوونکي، روښانوونکي، رڼوونکي، په پخو او کره پوره دليلونو څرګند. «الله نور السماوات والارض» «الله د اسمانونو او ځمکې روښانوونکي دي». ۵۹: ‹‹الغفور›› : ډېر زيات بښونکي، کره پوره بښنه کوونکہ ِ · روَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ)، \* ،،او هغه ډېر زيات بښونکي او ښېګړه کوونکي دي).

- ا ـ سورة البقرة: ١٥٨.
  - · ـ سورة فاطر: ٣٠.
  - ] سورة النور: ٣٥.
  - ا ي سورة البروج: ١٤.

۲۰ ((الودود)) : ډېر ښه مينه کوونکي، دوستي کوونکي، ښېګره کوونکي، لوروونکي، هغه ذات چې هغه سره بايد مينه وشي. مخکني آيت کې تېر شو. ۲۱: ‹‹العفو›› : ډېر زيات تېرېدونکي، مخ اړوونکي، عفو كوونكي، اساني كوونكي. (إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوًا غَفُورًا) «الله بی شکه ډېر زيات تېرېدونکی او ډېر زيات بښونکی دی». ۲۲: ‹‹الـرؤف›› : ډېـر ښــه نرمـي كـوونكى، خـورا زيــات مهربان، ډېر زيات اساني كوونكي. «إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُوفٌ رَّحِيمٌ»<sup>٢</sup> (الله بي شكه په خلكو ډېر زيات نرمي كوونكى او خورا زيات لوروونکې دي پ ۲۳: ‹‹اللطيف›› : د ډېرو وړو وړو او باريکو ليدونکي، په ډېرو پټمو، باريکو او پېچليمو پوه، د سختو باريکو او پېچليمو کارونو کوونکي، ډېر زيات نرمي، آساني او مهرباني کوونکي، د مخلوق له ادراکه ډېر لوړ. ،(وَهُوَ اللَّطيفُ الْخَبيرُ)، «او هغه ډېر زيات نرمي کوونکي او ښه خبر دي».

- ا سورة النساء: ٤٣
- . سورة البقرة: ١٤٣.
- "- سورة الاتعام: 103.

۲۲۵ او شرک تیارې دي

توحيدرنا

'- سورة هود: ٥٧. '- سورة آل عمران: ١٧٣. '- سورة الفائحة: ٤. '- سورة: البقرة: ٢٥٥.

## 222

توحيدرنا

۲۸ ((القيوم)) : ډېر ښه تدبير نيوونکي، کره پوره سرشته نيوونكي. مخكني آية كي تېر شو. ۲۹ ((البر)) : کره پوره احسان کوونکی، ښېګړه کوونکی، پاک، نرمی او آسانی کوونکی، مهربان،لوروونکی، تېرېدونکی. (إِنَّهُ هُوَ الْبَرُّ الرَّحيمُ)) (هغه بی شکه کره پوره ښېګړه کوونکی او خورا زیات لوروونکی دى). · ۷. «الأكرم» : ډېر زيات سخي، خورا زيات عزتمند، پياوړى، اود عزت، پياوړتيا او سخا څښتن. ((اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ) (ولوله او ستا رب ډېر زيات سخى دى)) ۷۱: ‹‹العلام›› : خورا زيات پوه، د كره پوره علم څښتن، په هر څه ډېر ښه يوه. (روَأَنَّ اللَّهَ عَلاَّمُ الْغُيُوب) <br/> ۷۲ ((المستعان)) : هغه ذات چې له هغه مرسته او مدد غوښتل کېږي، پياوړي مد دګار، غښتلي مرستندوي. (وَرَبُّنَا الرَّحْمنُ الْمُسْتَعَانُ)

- ا ـ سورة الطور: ٢٨.
- · ـ سورة الطق: اليه
- ٦- سورة التوبة:

، او زمون رب ډېر زيات مهربان او ښه مد دګار دی». ۷۳: ‹‹ الحکم›› : ښه في صله کوونکي، پياوړي حاکم، واکمن، چارواکی. (أَفَغَيْرُ الله أَبْتَغي حَكَمًا)) (نو آيا له الله پرته بل حاكم ولټوم) ۷۴ ((الکفیم) : ښمه ذممه وار ، پالونکی، ضمانت کوونکی، بادار، سرپرست رو**قَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً**،) (او تاسو بي شكه الله په خپلو ځانونو ذمه وار ټاكلى دى)). ۷۵ (رالمحی) : ژوندی کوونکی، کره پوره خپلواک ژوندي کوونکي. (إنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْي الْمَوْتَى) «هغه ذات چې ځمکه يې شنه کړې ده، هغه خامخا د مړو راژوندي کوونکی دی). ۷۲: ‹‹المميت›› : مې کوونکي، کره پوره خپلواک مړ كوونكي. له ډېرو آيتونو نه اخيستل شوي دي لکه: «وَاللَّهُ يُحْيِمِينَ»، •

> ا ـ سورة الانبياء: ١١٢. [- سورة الانعام: ١١٤. [- سورة النحل: ٩١. أ- سورة حم السجدة(فصلت) : ٣٩. (- سورة آل عمران: ١٥٦.

توحيدرنا

| او شرک تيارې دي           | ***                       | توحيدرنا                                                                                |
|---------------------------|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|                           |                           |                                                                                         |
|                           |                           | (او الله ژوندي كول او)                                                                  |
| لەبس، پورە كوونكى،        | ) : كره پوره، هر څه ت     | ٧٧: ((الكافي)                                                                           |
|                           |                           | بې احتياجه                                                                              |
|                           | \ <sub>((</sub> فَ        | أَلَيْسَ اللَّهُ بَكَافٍ عَبْدَ     مَنْ الْمُعَافِ عَبْدَ     إِنَّا الْمُعَافِ عَبْدَ |
|                           | <b>ه بس نه دی</b> ؟)).    | «آيا الله خپل بنده لپار»                                                                |
| ومړي کوونکي، لومړي        | ،) : پیـل کـوونکی، لـ     | ۷۸: «المبدئ                                                                             |
|                           |                           | پيدا كوونكي.                                                                            |
|                           | خیستل شوی دی .            | د دې آية له معنا څخه ا                                                                  |
| `                         | ۲                         | ((إِنَّهُ هُوَ يُبْدِئُ وَيُعِيدُ))                                                     |
| ندي کول کوي، ِ            | پيدا كول او بيا راژو      | ( هغه بې شکه لومړی )                                                                    |
| گرځوونکي، بيا راپيدا      |                           |                                                                                         |
| شوى دى.                   | ه معنا څخه اخيستل         | كوونكى د پاسني آية ل                                                                    |
| م، <b>م</b> يراثوركوونكي، |                           |                                                                                         |
|                           |                           | بشپړ واکمن، هغه ذات                                                                     |
|                           |                           | د دې آية له معنٰی اخيه                                                                  |
|                           |                           | ‹( <b>وَنَحْنُ الْوَارِثُونَ</b> )                                                      |
|                           |                           | (او مونږ وارثان يو)).                                                                   |
| ی، پیساوړی کموونکی،       | » : <b>عــزت وركـوونك</b> | ۸۱: «المعسز                                                                             |
|                           |                           | لوړوونکي                                                                                |

ا ـ سورة الزمر: ٣٦. ٢- سورة البروج: ١٣. ٢- سورة الحجر: ٢٣.

د دې لاندې آية له معني اخيستل شوي دي . (وَتُعزُ مَن تَشَاء وَتُذَلَ مَن تَشَاء) ‹‹چاتـ**ه** دې چـې خوښـه شـي عـزت ورکـوې او څـوک چـې وغـواړې خواروې يې». ۸۲ ((المــــذل)) : ذلـــت ورکــوونکی، ســـپکوونکی، خواروونکي. د پاسني آية له معنٰی اخيستل شوی دی. ۸۳ ((الجـامع)) : راټولـوونکی، يـو ځـاي کـوونکی، جمـع كوونكي. ‹‹رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لاَّ رَيْبَ فيه››<sup>٢</sup> (ای زمونږ ربه؛ ته هغې ورځې ته د خلکو راټولوونکی يې چې هېڅ شک پکی نشتہ)). . ۸۴، رالمنتقم،) :غچ اخیستونکی، بدله اخیستونکی (إِلَّا مِنَ الْمُجْرِمِينَ مُنتَقمُونَ)،<sup>٣</sup> ،(مونږبي شکه له ورانکارانو څخه غچ اخيستونکي يو)). ۸۵: ((الصادق)) : ډېر ريښتيني، كره پوره ريښتيني. ،(وإنَّا لَصَادةُونَ) (او مونږ بې شکه خامخا ريښتيني يو)

> '- سورة آل عمران: ٢٦. '- سورة آل عمران ٩. '- سورة السجدة : ٢٢. '- سورة الاتعام: ١٤٦.

۸۲ (رالقابض) : راټولوونکي، تنګوونکي، نيوونکي، كموونكي، خيه كوونكي له دي آية نه اخيستل شوي دي: (وَاللَّالِيَقْبِضُ وَيَبْسُطُ) راو الله تنګول او پر اخول کوي». ۸۷ ((الباسط)) : پراخوونکی، خپروونکی، زیاتوونکی، خوشحالو ونكي پورتنی آیت نه اخیستل شوی دی. ۸۸ ((الرب)) : پالونکی، واکمن، بادار، سرپرست، مالک، معبود (الْحَمْدُ للّه رَبِّ الْعَالَمِينَ) ( ټولي کره پوره ستايني هغه الله لپاره دي، چې د ټولو مخلوقاتو واكمن دي). ۸۹ (رالحق) : حق، ریښتیا، ثابت، جوت، جوتوونکی، هغه ذات چې هېڅ انکار ورڅخه نه شي کېدي. (وَهُوَ الْحَقُّ الْمُبِينُ) (او هغه ریښتیا او څرګند دی). ۹۰ ((المبین)) : څرګند ، جوت څرګندوونکی، په کره او يخو دليلونو ثابت.

> ا ـ سورة البقرة: ٢٤٥. أ ـ سورة الفا تحة: ٢. أ ـ سورة النور: ٢٥.

|    | A . | 1.7 | . <      | ٠.  |    |  |
|----|-----|-----|----------|-----|----|--|
| دى | رى  | -   | <b>_</b> | yw. | 91 |  |

## 221

توحيدرنا

پاسني آية کې تېر شو. ۹۱: ‹‹المتين›› : ډېر غښتلي، پياوړي، ځواکمن، د لوي قدرت څښتن (إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّة الْمَتينُ) «الله چې دي بې شکه همغه ډېر زيات روزي ورکوونکي، د ځواک څښتن او ډېر پياوړي دي.. ۹۲ ((الهادي)) : ښەلار ښوونكى، هدايت كوونكى، پە سمەلار روانوونكى. (وَكَفَى بِرَبِّكَ هَادِيًا وَنَصِيرًا)) (او ستا رب لارښوونکی او مددګار بس دی) ۹۳: ‹‹الأول›› : بې پيله لومړني، ړومبي، هغه ذات چې له هغه مخكي هېڅ شي نشته. ‹‹هُوَ الأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ›› «هغه لومړني، وروستني، څرګند او پټ دي او هغه په هر شي ډېر يوه دي). ۹۴: ‹‹ الآخر›› : وروستني، وروستي، تـل پاتې، هغـه ذات چې له هغه وروسته هېڅ شي او هېڅوک نه شي کېدي. مخکني آية کې تېر شو.

> ' ـ سورة الذاريات: ٥٨. ' ـ سورة الفرقان: ٣١. ' ـ سورة الحديد: ٣.

| او شرک تيارې دي<br>                       | 777                                         | توحيدرنا                                                 |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| اره، جوت، په هرشي، هر                     | : نىمەڅرەيند ، بىكا                         | <b>۵۸</b> : «الظاهر»                                     |
| ، څرګندوونکي                              | جوتو دليلونو ثابت                           | څه او هر چا دپاسه، په                                    |
| له سترګو پنا، د مخلوق                     |                                             | مخك: آبةكرتد شو                                          |
| , j j an c                                |                                             | لەادراكەپنا، پەپتو بو                                    |
|                                           |                                             | مخکنہ آیۃ کی تبر شو                                      |
| ، بې شريکه او بې ساري<br>لواک يو          | ›› : يو ، يواحې يو<br>يوره ټولواک او خپ     | ۹۷: «الواحد<br>يو، بې سياله يو، کره                      |
| لقهّارُ)،\                                | رٌّ أَمِ اللَّهُ الوَاحِدُ ا                | رأَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْ                         |
| <b>ه</b> دي کـ <b>ه</b> الله چې يو او ډېر | ران او معبودان ښ                            | ر <b>آيا ګڼ مختلف بادا</b>                               |
| بې شريکه، بې مثاله او بې                  | : په ، په اځې يو ،                          | زورور دی؟».<br>۸۹ رالأحد،                                |
| · · · · · ·                               |                                             | سياله يو، ځانګړی يو                                      |
|                                           |                                             | ِرِقُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ <sup>ِ</sup> )، <sup>٢</sup> |
| ں»<br>بېلېدونكى، هغەذاتچې                 | ا دی چې الله يو دی.<br>در : سې نساز ، نله ا | دورته ووايه حقيقت د<br>درالصم ۹۹                         |
| ت مستحق                                   | ک، ۲۹ پې يکو<br>ي؟ د زارۍ او عباد           | مخلوق ورته ډېر اړ د                                      |
|                                           |                                             | ((اللَّهُ الصَّمَدُ))                                    |
| · · ·                                     |                                             | ((الله بې نياز دى))                                      |
|                                           |                                             | ' ـ سورة يوسف: ٣٩.<br>' ـ سورة الاخلاص: ١.               |

۲۳۲ او شرک تیارې دي

ا ـ سورة الأخلاص: ١. ٢- سورة الأخلاص: ٢.

| او شرک تيارې دي                                 | ۲۳۳                                    | توحيدرنا                                    |
|-------------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------|
|                                                 |                                        |                                             |
| ې د قرآن کريم او حديثو                          | ځينې صفتي دي.<br>الحسنہ » دی چے        | دا نومونه ځينې ذاتي او<br>دا هغه داسما      |
| با خپله په قرآن کريم کې                         | ن نه راڅرګندېږي. م                     | دواړو له تطبيق او توفيق                     |
| ي. د ترمذي او ابن ماجة<br>کوم نومونه چې مونږ له | و سره پر تله کړي د:<br>زېره م فر دې خو | لټولي او بيا مې احاديث                      |
| کوم تومونو چې د وې<br>کې هم قوي شول، اونور      | وت صعيف دي عو<br>، هغه په حديثو ک      | محكني ياد سوي حديد<br>قرآن كريم نه راوايستل |
|                                                 |                                        | صفات شول                                    |
| ونه او صفات راغلي دي<br>يحو احاديثو کې راغلي    | هم خەصفتي نوم<br>او ځېنې يې يەصح       | په دې سربېره<br>چه ځينه په قرآن کړيم        |
| • •                                             |                                        | دي.                                         |
| نكى، كره پوره پوه، كره                          | ي دي هغه دا دي .<br>بنجاب پر اګټ وو    | قرآن کريم کې چې راغل<br>مدينا يه ماي        |
| - <u>ـى</u> ، ـر پر رو پر د                     |                                        | پوره خبر ، بشپړ واکمن                       |
|                                                 | ۱ <u>۱</u>                             | َ (ر <b>إِنَّهُ بِكُلَّ شَيْءٍ مُحِيطٌ</b>  |
| وره کوونکی، خپلواک او                           | ىيچاپېر دى»<br>د ختيات كېد د           | ، ( هغه بې شکه په هر ش<br>م                 |
| ور، بوره ی. چیر د                               | . ډېر ري ت تر پر                       | پون (رفعان) .<br>ټولواک کوونکي.             |
|                                                 |                                        | (فَعَّالٌ لَّمَا يُرِيدُ))                  |
| غواړي»                                          | ی د هغه چې ويې خ                       | «ډېر زيات <b>کوونکي د</b>                   |
|                                                 |                                        |                                             |

•

ا ـ سورة حم السجدة (فصلت): ٥٣. ا ـ سورة البروج: ١٦. 774

توحيدزنا

🔹 «الحفي» : ډېر زيات مهربان، زيات لوروونکي، کره يورهخر ،(إنَّهُ كَانَ بي حَفيًّا)) ((هغه بی شکه په ما ډېر زيات مهربان دی)) 🔹 «الغالب») : زورور ، تر ټولو ځواکمن او له پاسه، ډېر پياوړي، بشپر واکمن او برلاسي. (و) الله غالب على أمره) «الله په خپل کا ر پوره برلاسي دي». • ((الشفيع)) : شفاعت كوونكي، سپارښتنه كوونكي، شفاعت او سيارښتنه قالوونکي، معبود. رمَا لَكُم مِّن **دُونه من اِليٍّ وَلاَ شَفيع**)،<sup>٣</sup> ، تاسو لپاره له هغه پرته نه کوم مدد ګار شته او نه کوم شفاعت كوونكمي).

- (، ذو الجلال و الإكرام)، : د لوی شان او عزت څښتن.<sup>4</sup>
   (، ذو الفضل العظیم)، : د لویې پېرزوینې څښتن.<sup>4</sup>
   (، ذو انتقام)، : د غچ اخیستلو څښتن.<sup>4</sup>
   (، ذو العرش)، : د عرش څښتن.<sup>4</sup>
  - سورة مريم: ٤٧.
     سورة يوسف: ٢١.
     سورة السجدة: ٤.
     سورة المرحمن: ٢٧.
     سورة المرحمن: ٢٩.
     سورة المومة: ٤٥.
     سورة المومة: ٩٥.

۵: (( ذو مغفرة)) : د بښني څښتن. ` • ‹‹ذوعقاب أليم›› : د دردناک عذاب څښتن. ۲ 🐼 ‹‹ذوالقوة›› : د ځواک څښتن. ۳ 🗢 «ذورحمة» : د لورېنې او پېرزوينې څښتن. ۴ • ‹‹دوالرحمة››: د لورېنې او پېرزوينې څښتن.<sup>۵</sup> 🗘 «ذي الطول») : د ځواک څښتن، واکمن، د مال او روزۍ څنيت. ۲ ۲: ‹‹ ذى المعارج›› : د پوړيو او درجو څښتن.<sup>۷</sup> 🔹 🤃 الفاطر)) : پيدا كوونكي، پنځوونكي. (فاطر السموات والأرض)، (د اسمانونو او زمکی پیدا کوونکی)) ۱۰۰ (حاعل الملائكة رسلا)). (ریرښتو نه د استازو جوړوونکی)) 🗘: ‹‹فالق الحب والنويٰ›› `` (ددانو او زڼی چوونکی). •: ((فالق الإصباح)).

أ- سورة طه: ٧٣.
أ- سورة حم السجدة: ٣٤.
أ- سورة الذاريات: ٥٩.
ث- سورة الانعام: ١٤٣.
أ- سورة الانعام: ٣٣.
أ- سورة المومن: ٣.
مسورة المعارج: ٣.
أ- سورة فاطر: ١.
أ- سورة الانعام: ٥٩.

«د سيا چوونکي، د سيېدو چوونکي». 🗘: ‹‹ مخرج الميت من الحي)، ۲ (له ژوندي نه د مړۀ راايستونکي)). •: ‹(أعلم بالمهتدين)). ((**په لار موندونکيو ډېر يوه**)). 🗘 ((سبوح)) : ((ډېرپاک)) لکه د مسلم او نورو په رواياتو كې راغلي دي چې رسول الله صلى الله عليه وسلم په ركوع او سجدو کې داسې ويل : ‹‹سبوح قدوس رب الملائکة والروح›› ‹‹ډېر پاک او ډېر سپېڅلي دی د پرښتو او روح رب دی) همدارنګه ‹‹سبحان›› (پاک) چې په يو لغت کې د عثمان او عمران په څېر نوم دی نو صفتي نوم جوړېدی شي . ‹‹سبحان الذی اُسریٰ بعبده››<sup>۴</sup> ، ( هغه ذات پاک دی چې خپل بنده يې د شپې بوت). و (ر تعالى) : ډېر پورته، هسک، اوچت، لوړ. «س**بحانه وتعالى عما يصفون**». <sup>٥</sup> «له هغو شریکانو او ناوره خبرو ډېر پاک او ډېر پورته دی چې دوی يې پرې ستايي)). «تعالى الله عما يشركون». <sup>٢</sup>

> " سورة الاتعام: 41. " سورة الاتعام: 40. " سورة الاتعام: 110. " سورة الاسرى: 1. " سورة الاتعام: 100. " سورة الاتعام: 21.

۲۳۷ او شرک تیارې دي

توحيدرنا

او شرک تيارې دي

توحيدرنا

ی (رخیب ر المنبزلین)، ۲۰ (ر تب ټولو ښیه مېلمبستیا وركوونكي، پالونكي، ی (رخیسر السوارثین)) :۳ (رتسر ټولسو ښسه وارث، میسراث ورونكى درأسرع الحاسبين)، <sup>۴</sup> (رتر ټولو زيات ګړندی حساب كوونكى درتبارك الذي نيزل الفرقيان»: \* څښتن دي چې توپير کوونکي کتاب يې نازل کړي دي. 🔹 ‹‹تبارك الـذي بيـده الملـك›› : ۲ ‹‹هغـه ذات د بركـت څښتن دی چې د هغه په لاس کې پاچايي ده). درتبارك الله رب العالمين» : <sup>۷</sup> « الله د بركت څښتن دى چې د ټولو مخلوقاتو پالونکي دي ... 🔹 «الإله» : دا قرآن او حديثو کې ځای په ځای راغلی دی او ماپه نهه نوي نومونو کې ځکه ونه ګاڼه چې ‹‹الله›› په اصل کې <sub>((</sub>الإله)) دي ، هغه پکې راغلي دي او يواځې ((إله)) د معبود په معنا دي، دلته مي وليكه او قرآن كريم كي اكثره په إضافت راغلي دي. لكه إلهكم، إله الناس، إله موسى أو داسي نور.

> ٩- سورة المؤمنون: ٢٩. ١٠ - سورة الانبياء: ٩٩. ٣- سورة الانعام: ١٢. ١- سورة الفلك: ١. ٢- سورة الاعراف: ٤٠.

| او شرک تيارې دي               | 74.                        | توحيدرنا                                |
|-------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------|
|                               |                            |                                         |
| حد ))                         | على دى لكة: «إِله وا       | او منکر موصوف هم را:                    |
| ي فِي السَّمَاء إِلَّهُ وَفِي | ى لكه : (روَهُوَ الذِّي    | او خبر هم واقع شوی د                    |
|                               |                            | الأَرْضِ إِلهٌ، ٢                       |
| مرسلين)،۳                     | : لېږونکی ‹‹إِناکنا        | •: ‹‹المرسل››                           |
| ىنذرىن›› <sup>*</sup>         | وېروونکي ‹‹إِناكنا،        | : ‹‹المنذر›› :                          |
|                               | سرشته نيوونكَى (رف         |                                         |
| من هو قائم على كـل            |                            | : ((القبائم)) : 🚯                       |
|                               |                            | نفس›،                                   |
| شهادة)) ۷                     | پوه. «عالم الغيب وال       | : «العالم»:                             |
| Augustica Line                | ډېريوه «وهو أعلميا         | : ((الأعلم)) :                          |
| نى. (زو بېت يېخ بېټهسم        | ) : السواد او ليسدوت.<br>ا | هه ((ایست علی)<br>شاهدین)) <sup>۹</sup> |
| روكفا بنا حاسبين»             | : حساب کوونکی «            |                                         |
|                               | پراښوونکی ‹‹و إِنا ا       |                                         |

- سورة البقرة: ٦٢٣.
 - سورة الرقرف: ٢٤.
 - سورة المائدة: ٤٤.
 - سورة المندة: ٤٤.
 - سورة المرحد: ٣٣.
 - سورة الاحمد: ٣٣.
 - سورة الاتبياء: ٥٩.
 - سورة الاتبياء: ٧٩.
 - سورة الذاريات: ٧٤.

| او شرک تيارې دي            | 741                      | توحيدرنا             |
|----------------------------|--------------------------|----------------------|
|                            |                          |                      |
| ((انا منزلون)              | راښکته کوونکي.           | (المنزل):            |
| منجوك، ۲                   | : ژغورونکی «!نا <b>ه</b> | • ((لمنجى))          |
| <b>سفتي نومونه</b> او صفات | ، تعالى ځينې نور م       | همدارنگه د الأ       |
| ې په توګه رااخلو           | ، چې ځينې يې د بېل       | په حديثو کې راغلي دي |
| سان کموونکی، ښمېگړه        | : ډېرزيات احب            | 🗘 ((المنان))         |
|                            | ونكى، زباتوونكى          | كوونكي، مهربان، لورو |
| اغلى دى :                  | په دعاء کې داسې ر        | لكه حديث كې          |
| يع السماوات والأرض         | إلا أنت المنان بد        | (اللهم لا إله        |

د (اى الله له تا پرته بل حق معبود نشته ته ډېر زيات ښېگړه (راى الله له تا پرته بل حق معبود نشته ته ډېر زيات ښېگړه کوونکى او نوروورځى يې، د اسمانونو او ځمکې بې سمب کوونکى يې اى د لوى شان او عزت څښتنه). ((الحنان)، : ډېر زيات مهربان، نرمي کوونکى. حديث کې راځي چې رسول الله ته يو سړى راغى او دا دعاء يې ويله (راللهم إي أسالك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت الحنان (راللهم إي أسالك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت الحنان دعاء يې ويله راى الله زه په دې وسيلې له تا سوال کوم چې کره پوره ستاينې يواځې تا لپاره دي، له تا پرته بل حق معبود نشته، ته ډېر ستاينې يواځې تا لپاره دي، له تا پرته بل حق معبود نشته، ته ډېر

- سورة العلكيوت: ٢٢. أ- سورة العلكيوت: ٣٣.
- رواه الترمذي و ابوداود و ابن ماجة.
  - ا ـ رواه ابن حبان والطبراني .

۲۴۲ او شرک تیارې دي

توحيدرنا

نرمي کوونکي او احسان کوونکي يې، د اسمانونو او ځمکې يې ساري پيدا کوونکي يي، د لوي شان اوعزت څښتن يي ». ((الحنان)) او ((المنان)) د ابو هريرة رضي الله عنه يه هغه روايت کې هم راغلي دي چې طبراني، حاکم، ابن مردويه، ابو نعيم، بيهقي، ابوالشيخ او ابن ابي الدنيا يې روايت کړي دي . ی: ‹‹الستیر›› : ډېر زیات پرده کوونکي، پرده اچوونکي، يردة راورونكي. حديث كي راځي: ‹‹إن الله حيسي سستير يحسب الحيساء والستر)، ` «الله بی شکه ډېر زیات حیاناک او ډېر زیات پرده کوونکی دي، حياء او يرده خوښوي... 🗘 (( الحيي)) : ((ډېر زيات حياناک)) مخکني حديث کې تبر شو. 👁 ‹‹الجميل›› : ډېر ښکلي حديث كي راځي: ‹(إن الله جميل يحب الجمال)›. ٢ ‹‹الله **بی شکه ښکلی دی ښکلا خوښو**ي›› 🔹 ‹‹ الرفيق›› : ډېر نرمي كوونكي، مهربان. حدیث کی داسی راځی : (إن الله رفيق يحب الرفق))

> ا - رواه ابوداود و احمد والنساني والبيهقي والطبراني و عبدالرزاق. آ- رواه مسلم و احمد والحاكم و الطبراني في الكبير.

توحيدرنا

((الله بې شكه نرمي كوونكى دى او نرمي كول خوښوي)) الله تعالى غيرتي ذات دى غيرت كوي لكه حديث كې راځي چې رسول الله وفرمايل ((المؤمن يغار والله يغار ومن غيرة الله أن ياتى المؤمن شيئاً حرم الله). ٢ ((مؤمن غيرت كوي او الله غيرت كوي او د الله له غيرته دا ((مؤمن غيرت كوي او الله غيرت كوي او د الله له غيرته دا هم ده چې مؤمن هغه كار وكړي چې الله پرې حرام كړى دى). (نو الله غيرت كې راځي او پرې غوسه كېږي) او په يو روايت كې راځي چې (روالله اغير مني).<sup>٣</sup> او په يو روايت كې راځي چې (روالله اغير مني). (راو الله له ما ډېر غيرتمن دى). مدارنګه نور ډېر نومونه او صفتونه په احاديثو كې راغلي دي ، د بيهقي (رالأسماء و الصفات).، د ابن خزيمه او ابن منده ، كتاب التوحيد او نور كتابونه وګورئ

دواه البخاري ومسلم و احمد و الدارمي .

<sup>&</sup>lt;sup>١</sup>- رواه احمد والبيهقي والبخاري في التاريخ والادب المفرد والبزار والطبراني في الاوسط والصغير ومكارم الاخلاق وابن أبي شيبة و أبو داود و الدارمي والبيهقي في الاسماء والصفات. <sup>١</sup>- رواه البخاري و مسلم و الترمذي وابن حبان والبيهقي في شعب الايمان.

بې علمه خبرې

د الله سبحانه وتعالى په هکله بې دليله او لهٔ ځانه خبره کول ناروا دي او د بې لارۍ او هلاکت سبب دي . د الله سبحانه وتعالى پهٔ هکله وينا کهٔ پهٔ ذات کې وي او که پهٔ صفاتو کې وي توقيفي ده معنا دا چې په قرآن او احاديثو کې څه راغلي وي د همغو سره به اودرېږو او وړاندې به نهٔ ځو چې لهٔ ځانه، بې علمه او بې دلیله خبره وكرو الله سبحانه وتعالى فرمايي (وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطًان مَّريد) <br/>راو لهٔ خلکو ځينې د اسې دي چې د الله پهٔ هکله بې لهٔ علمه<br/> جګړه کوي او د هر سر غړوونکي شيطان پسې درومي». او فرمایی: (وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي اللَّه بِغَيْر عِلْم وَلاَ هُدًى وَلاَ كِتَابٍ مُّنِيرٍ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا

ا ـ سورة الحج : ٣.

۲۴۵ او شرک تیاری دی

توحيدرنا

وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا أَوَلَوْ كَانَ الشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعير)) (

(او لۀ خلكو ځينې هغه دي چې د الله پۀ هكله بې علمه، بې لارښوونې او بې لۀ روښانه كتاب بحث كوي. او كله چې ورته وويل شي چې د هغه كتاب تابعداري وكړئ چې الله نازل كړى دى نو وايي بلكه مونږ د هغه څۀ پسې ځوو چې خپل پلرونه مو پرې موندلي دي. اګر كۀ شيطان يې د ګرم دوزخ عذاب ته بلي هم؟)). نو جوته شوه چې د الله تعالى پۀ هكله بې علمه او بې دليله بحث او چې كول ناروا دي.

سپېڅلي صفتونه

د توحيد الأسماء والصفات يا د نومونو او ځانګړتياؤ د توحيـد دويمـه څانګـه صفتونه يـا ځانګړتيـاوې دي. د الله سـبحانه وتعالى نومونه د هغه لهٔ صفتونو څخه ډک دي

' ـ سورة لقمان : ٢٠ ـ ٢١.

او شرک تيارې دي

توحيدرنا

تعطيله، بيې تمثيله او بيې تشبيه پرې ايمان ولرو نه ييې معطل او بيې معنيا وګڼوو، نه ورته ساري او مثيال بيان کړو اونه يې په مخلوق کې د چاسره ورته او مشابه وګڼوو

د الله سبحانه وتعالى صفتونه هم پهٔ دوه ډوله دي يو هغه دي چې په بنده يې اطلاق نه دى شوى لكه ((علام الغيوب)) : ((پهٔ پټو ډېر زيات پوه)) ((بكل شئ محيط)) : ((پهٔ هر شي چاپېر او پوره كره پوه، خبر او برلاسى))

او دوهم ډول هغه دي چې پۀ بنده يې اطلاق شوى لكه ‹‹عالم›› خو دالله تعالى پۀ علم او يا نورو صفاتو كې چې كوم معاني پراتۀ دي هغه د بنده پۀ صفاتو كې متصور نۀ دي د الله سبحانه وتعالى د صفاتو او د بنده د صفاتو تر منځ هېڅ پرتله او مقايسه نۀ شي كېدى

د الله سبحانه وتعالى ذات، اسماء او صفات، زمون له ذهن، اند، خيال، تصور، محمان او علم نه ډېر لوړ، هسک او پورته دي مونږ يواځې په هغه څه پوهېږو، وايوو يې او محروهه پرې لرو چې الله تعالى يا په خپل کتاب قرآن کريم او يا د خپل پېغمبر محمد رسول الله چ په ژبه مونږ ته څرګند کړي دي اود قرآن او پېغمبر ژبه عربي ده نو د عربي ژبې د معنا او د پېغمبر او صحابه ؤ د فهم او پوهې مطابق مونږ د الله تعالى د نومونو او صفتونو نه معنا اخلوو او نورو ژبو ته يې ژباړو او د هغو همد غه ظاهري معنا او فهم باندې عقيده لرو له دې نه اخوا نه مونږ مامور يوو او نه راته روا دي چې د او شرک تیاری دی

### 747

توحيدرنا

هغون ه كوم ه بله داسې معنا واخلوو چې پېغمبر او صحابه و ورڅخه نه وي اخيستې او نه د عربي ژبې قواعداو محتوا پرې دلات كوي الله سبحانه وتعالى لپاره چې كوم صفترنه قرآن او سنت كې ثابت دي هغه به ثابت ګڼوو، كوم چې نفې شوي دي هغه به نفې كوو او له كومو چې قرآن او سنت چپ شوي دي مونږ هم ترې چپ كېږو او هېڅ به پكې نه وايوو د اهل سنت

والجماعت عقيده همدغه ده

د الله سبحانه وتعالى صفتونه دوه ډوله دى (١) سلبي. ۲) ثبوتي.

سلبي صفتونه

سلبي صفتونه هغه دي چې الله تعالى څخه نفې شوي دي چې دا صفت نۀ لري، داسې نه دى، يا داسې نۀ كوي لكه : (لاشريك له)، : ((شريك نۀ لري)، <sup>(</sup> وروما الله بغافل عما تعملون)، : ((او الله له هغو كړو بې غوره نۀ دى چې تاسو يې كوئ)، <sup>۲</sup>

> ' ـ سورة الانعام: ١٦٣. ' ـ سورة البقرة: ٧٤.

| او شرک تيارې دي                    | 74N                                        | توحيدرنا                   |
|------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------|
|                                    |                                            |                            |
| و الله لسهٔ تېړون او ژمنسې         | لف الله عهده»» : «ن<br>۱                   | • (فلن يخا                 |
|                                    | َ (( <b>ر</b>                              | هېخکله خلاف نه کوي         |
| ونکي نه حوښوي،)<br>کال             | معتدین) : ((تېری کو<br>سنټملا: مېرې در: ئې | م (دریعب ال<br>۱۰ مار با م |
| پ<br>مې پرکالي نيسي او نۀ          | ستبه ورسوم)) . ((ته ی                      | خوب)، ۳ (رو تا محده        |
| الأبصار)) : ((ستركي هغه            | الأبصار وهو يدرك                           |                            |
| ·                                  | سترګې مومي)                                | نهٔ شي موندلي او هغه       |
| «بدکارانو خلکو نه نهٔ              | عن القوم الفاسقين)                         | 🗘 دلا يرضى                 |
|                                    |                                            | راحتي تېږي)                |
| کو هېڅ ظلم نهٔ کوي›، <sup>۲</sup>  | ناس شيئًا)) : «پ <b>هٔ خلک</b>             | • ‹‹لا يظلم ال             |
| ومنانو اجر نـەضـايع                | اجرالمؤمنين) : ((د م                       | کوی،) <sup>۷</sup>         |
|                                    |                                            | لوي)                       |
| و او زمکې ساتل يې نه               |                                            |                            |
| ا <b>نۀ</b> يو و)) <sup>4</sup>    | ن<br>البين) : « <b>او مونږينا</b>          | پې دي<br>• (و ما کنا غ     |
| انډيوو)،<br>ک زېږولي او نډ زېږول . | م يولد)) : ((نه يې څو                      | 🗢 ‹‹لم يلد ول              |
|                                    | ·                                          | شوی دی)، ۱                 |

· - سورة البقرة: ٨٠. - سورة البقرة: ١٩٠. - سورة البقرة: ٢٥٥. - سورة الاتعام: ١٠٣. - سورة التوبة: ٩٦. '- سورة يونس: ٤٤. "- سورة آل عمران: ١٧١. - سورة البقرة: ٥٥٧. - سورة الأعراف: ٧.

λ,

# 747

معنا دا چې نهٔ پلار دې او نهٔ زوی. 🗘 ‹‹وماکان ربك نسياً›› · ‹‹ او ستارب هېروونکي نه دي›› ۲

🗘 ‹‹لا يُسال عما يفعل›› : ‹‹هغه 🐉 چې څۀ کوي د هغو پۀ هکله نهٔ پوښتل کېږي،)" ((لا يموت)) : ((نه مري))<sup>\*</sup>.

ثبوتي صفتونه

د الله سبحانه وتعالى ثبوتي صفتونه هغه دي چې پۀ خپل كتاب ياد خپل پېغمبر پۀ ژبه يې د خپل ځان لپاره ثابت كړي وي چې داسې دى او داسې كوي د ربوبيت د توحيد او د نومونو د بحث ترڅ كې ډېر صفتونه تېر شول د الله تعالى ثبوتي صفتونه دوه ډوله دي د الله تعالى ثبوتي صفتونه دوه ډوله دي (٢): فعلي صفتونه.

> اً - سورة الأخلاص: ٣. [- سورة مريم: ٢٤. [- سورة الانبياء: ٢٣. [- سورة الفرقان: ٨٥.

ذاتي صفتونه

د الله تعالى ذاتي صفتونه هغه دي چې د هغو پهٔ ضد الله تعالى نهٔ ستايل کېږي او نه موصوفېږي او د هغه هد د ذات سره آړه لري. لکه: ‹‹علم›› چې ضد يې ‹‹جهل›› دى پهٔ علم الله تعالى موصوف دى اودا د هغهٔ ذاتي صفت دې الله تعالى هر وخت او تل موصوف دى او پهٔ جه ل هېڅکله نهٔ موصوفېږي. د الله تعالى ځ نى ذاتى صفتونه په لاندې ډول دي :

علم

الله تعالى د علم په صفت موصوف دى ‹‹عالم الغيب والشهادة›› : په پټو او څرګندو پوه دى. ‹‹عليم›› او ‹‹علام›› : ډېر زيات پوه دى، له هغه ﷺ څه پټ پنا نشته، د كائناتو ذره ذره ورته معلومه ده.

رِعَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ،

' ـ سورة الأنعام: ٧٣.

او شرک تيارې دي

توحيدرنا

‹‹ پهٔ پټو او څرګندو پوه دي او هغه د حکمت څېښتن او ښهٔ خبر دی) (فَلَنَسْأَلَنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْأَلَنَّ الْمُرْسَلِينَ فَلَنَقُصَّنَ عَلَيْهِم بعلْم وَمَإ كُنَّا غَآئبينَ)، «نو هرومرو به مونز هغه خلک وپوښتوو چې پېغمبران ورته لېږل شوي وو او خامخا به پېغمبران هم وپوښتوو؛ نو هغوي ته به په علم د هغوي د تېرو کړو کيسي وکړو او مونږ پنا نه وو). نو الله نه څهٔ پنا نشته او هر څه ورته څرګند او معلوم دي. ‹‹ذَلكَ لتَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْض وَأَنَّ اللَّهَ بَكُلٌّ شَيْء عَلَيمٌ، ٢ «دا د دې لپاره چې تاسو وپوهېږئ چې الله بې شکه په هغو پوهېږي چې اسمانونو او زمکې کې دي او الله يې شکه پهٔ هر شي ډېر يوه دي). ‹‹قَالَ أَلَمْ أَقُل لَّكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَات وَالأَرْض وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ، <الله وفرمايل: آيا ما تاسو ته نه وو ويلي چې زه بې شکه د اسمانونو او زمکې پۀ پټو پوهېږم او پۀ هغو هم پوهېږم چې تاسو يې څرګندوئ او څه چې مو پټول ...

- · ـ سورة الاعراف: ٦/ ٧.
  - <sup>1</sup> سورة المائدة: ٩٧.
  - سورة البقرة: ٣٣.

او شرک تيارې دي

توحيدرنا

‹أَوَلا يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسرُّونَ وَمَا يُعْلَنُونَ›› \ (راو آيا دوي نهٔ پوهېږي چي الله بي شکه پهٔ هغو پوهېږي<sup>.</sup> **چې دوی يې پټوي او څۀ چې څرګندو**ي؟)). (و) الله يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ) (راو الله يوهېږي او تاسو نه پوهېږئ)). (وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ،) (او پوه شئ چې الله بې شکه په هغه څه پوهېږي چې ستاسو زړونو کې دي نو ترې ووېرېږئ او پوه شئ چې الله بې شکه بښونکې او ډېر زغمونکي دي. (رَيَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْديهمْ وَمَا خَلْفَهُمْ)<sup>۴</sup> (الله په هغو پوهېږي چې د دوی مخکې او د دوی وروسته دى). ‹‹وَاللَّهُ بَكُلٌّ شَيْء عَلَيمٌ››<sup>٥</sup> (او الله په هر شي ډېر ښه پوه دی)). رقُلْ انْ تُخْفُوْا مَا فيْ صُدُوْر كُمْ اَوْ تُبْدُوْهُ يَعْلَمْهُ الله وَيَعْلَمُ مَا فِيْ السمَاوَاتِ وَمَا فِيْ الأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ)

> اً ـ سورة البقرة: ٧٧. آـ سورة البقرة: ٢١٦/ ٢٣٢. آـ سورة البقرة: ٢٣٥. أ- سورة البقرة: ٢٥٥. ٥- سورة البقرة: ٢٨٢.

توحيدرنا

(ورته ووايه: ستاسو په سينو کې چې څه دي که هغه پټ كړئ او كۀ څرګند يې كړئ الله به پرې پوه شي او الله پۀ هغو پوهېږي چې پۀ اسمانونو او په زمکې کې دي او الله په هر شي ښۀ برلاسي دى). (إنَّ اللَّهَ عَليمٌ بذَات الصُّدُور) (الله د سينو پهٔ خبرو ډېر ښهٔ يوه دی)). (و) الله يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ) (راو تاسو چې څخه څرګندوئ او څخ چې پټوئ الله پرې يوهېږي). رِأَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ وَأَنَّ اللَّهَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ) آيا دوى نه دي پوهېدلي چې الله بې شكه د دوى په پټو او جرګو پوهېږي او الله بې شکه په پټو ډېر زيات پوه دي.. د إنما الغيب لله) ( پټ بې شکه الله لپاره دي)) (ووَلله غَيْبُ السَّمَاوَات وَالأَرْض) راو د اسمانونو او زمکې پټ يواځې الله لپاره دي».

> ا ـ سورة آل عمران: ۲۹. ٢- سورة آل عمران: ۱۱۹. ٣- سورة المائدة: ۹۹. ١- سورة التوبة: ۸۷. ٣- سورة يونس: ۲۰

او شرک تیاری دی

104

توحيدرنا

،(لَهُ غَيْبُ السمَاوَات وَ الأَرْضْ) ‹‹ د اسمانونو او زمکې پټ يواځې د هغه پورې اړه لري ››. ررْعَالِم الْغَيْبِ لاَ يَعْزُبُ عَنْهُ مَثْقَالُ ذَرَّة في السَّمَاوَات وَلاَ في الأرْض وَلاَ أَصْغَرُ من ذَلكَ وَلاَ أَكْبَرُ إلاَّ في كَتَاب مُّبين، ٢ (په پټو پوه ذات باندې لوړه کوم، په اسمانونو او زمکې کې د ذرې په کچ له هغه، نه پټېږي، او نه له دې ووړ شته او نه لوي مګر په څرګند کتاب کې دي... (، قُلْ إِنَّ رَبِّي يَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ). ‹‹ ورته ووايه چې زما رب بې شکه حق څرګندوي پهٔ پټو ډېر زيات يوه دي). (إِنَّ اللَّهَ عَالِمُ غَيْبِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتٍ الصُّدُور، \* (۱) الله بی شکه د اسمانونو او زمکی پهٔ پټو پوه دی هغه د سينو پهٔ خبرو بي شکه ډېر زيات پوه دي). (إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُو نَ<sub>)</sub>،

> ا ـ سورة الكهف: ٢٦. ا ـ سورة سيا: ٣. ا سورة سيا: ٨٨. أ سورة فاطر: ٣٨. - سورة الحجرات: ١٨.

او شرک تيارې دي

## 100

توحيدرنا

(الله بي شكه د اسمانونو او زمكي په پټو پوهېږي او الله د هغو کړو ښهٔ ليدونکي دي چې تاسو يې کوئ. (أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ من نَّجْوَى ثَلاَثَة إلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ وَلاَ خَمْسَة إلاَّ هُوَ سَادِسُهُمْ وَلاَ أَدْنَى من ذَلكَ وَلاَ أَكْثَرَ إلاَّ هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا عَملُوا يَوْمَ الْقَيَامَة إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ) ﴿ رآيا ته خبر نه يې چې اسمانونو او زمکې کې چې څه دي الله پرې بي شكه پوهېږي هيڅ درې كسيزه پټه جرګه نه وي مګر هغه يې څلورم د ی او نهٔ پنځه کسيزه مګر هغه يې شپږم دی، او نهٔ لهٔ دې لږ شته او نۀ ډېر مګر هر ځاي کې چې وي هغه ورسره دي، بيا يې چې څه کړي دي د قيامت په ورځ به يې پرې خبر کړي، الله بې شکه په هر شي ډېر پوه دی). نو الله نه هېڅ پنا نشته او لهٔ مونږ پهٔ ټولو پټو پناؤ عالم او خبر دي . معيت نه مراد مشاهده او علم دي ځکه چې الله نه نه لرې شته او نهٔ پنا ، د معیت پهٔ هکله څېړنه وروسته راروانه ده. د لرې او نږدې نسبت يواځي مونږ انسانانو او نورو مخلوقاتو ته کېږي پهٔ کائناتو کې هېڅ داسې څه نشته چې يا لهٔ الله څخه لرې وي او يا پنا (وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْء عَلْمًا)

(راو الله بې شکه پهٔ هرَ شي د پو<sup>َ</sup>هې احاطه کړې ده).

- سورة المجادلة: ٧.
- '\_ سورة الطلاق: ١٢.

۲۵۶ او شرک تیارې دی

توحيدرنا

د ټولو پېغمبرانو همدا عقيده او دعوت ؤ چې د غيبو او پټو علم يواځې د الله تعالى صفت دى . (<يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجبْتُمْ قَالُواْ لاَ عَلْمَ لَنَا</p> إِنَّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ، \ ‹‹پهٔ هغه ورځ چې الله به پېغمبران راټول کړي نو ورته وبه وايي چې تاسو ته څه ځواب درکول شوی ؤ؟ هغوی به ووايي چې مون پوهه نه لرو يواځي همدا ته په پټو ډېر زيات يوه يې 📖 د قيامت په ورځ به عيسر الله سبحانه وتعالى وفرمايي (أَأَنتَ قُلتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلسَهَيْنِ مِن دُونِ الله، آيا تا خلكو ته ويلي وو چې ما او زما مور له الله پرته معبودان ونيسئ هغدبه ووايى (سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِنْ كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ،"

- ا ـ سورة الماندة: ١٠٩.
- · ـ سورة الماندة: ١١٦.

او شرک تیارې دی

#### YOV

## توحيدرنا

رته پاک يې ماته دا روا نه دي چې هغه خبره وکړم چې زما حق نه دي که ما ويلي وي نو ته پرې پوه يې ته په هغو خبرو پوهېږې چې زما په نفس کې دي او زه په هغو نه پوهېږم چې ستا په نفس کې دي يواځې همدا ته په پټو ډېر زيات پوه يې)) رما قُلْتُ لَهُمْ إلاَّ مَا أَمَرْتَني به أَن اعْبُدُواْ اللّه رَبِّي وَرَبَّكُمْ

وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ شَهِيدٌ»

(ما ورته يواځې هغه څۀ ويلي چې تا راته پرې امر کړی دی) چې د الله عبادت وکړئ چې زما او ستاسو رب دی او زۀ تر هغۀ پرې ګواه وم چې هغوی کې اوسېدم، کله دې چې وفات کړم يواځې همدا ته پرې څارونکی وې او تۀ پۀ هر شي ګواه يې))

نو د پټو علم يواځې الله تعالى سره دى او پهٔ كائناتو كې بل هېڅوك او هېڅ شي په پټو او غيبو نه پوهېږي

روَلله غَيْبُ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ وَإِلَيْه يُرْجَعُ الأَمْرُ كُلَّهُ فَاعْبُدْهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ»،

«د اسمانونو او زمکې پټ رازونه يواځې الله لپاره دي او ټول کارونه يواځې د هغۀ پورې اړه لري نو د هغۀ عبادت وکړه ، پۀ هغۀځان وسپاره او ستا رب هغو کارونو نه بې غوره نۀ دی چې تاسو يې کوئ»

- · ـ سورة الماندة: ١١٧.
  - 'ـ سورة هود: ۱۲۳.

او شرک تيارې دي

## توحيدرنا

نو د پټو او څرګندو علم يواځې الله سره دی. مون انسانانو نه دخپل بدن ډېرې برخې پنا دي، د الله تعالى په مخلوق كې هېڅوك داسې نشته چې هغه د غيبو علم ولري او په پټو پوه شي كۀ د الله سبحانه وتعالى دا صفت چا بل چاته وركړ او داعقيده يې ولرله چې دالله په مخلوق كې كومه پرښته، كوم پېغمبر، كوم ولي، كوم انسان پا پېرى هم په پټو او غيبو پوهېږي نو هغه د الله شريك پيدا كړ، د غيبو په علم كې يې ورته ونډه وركړه، مشرك شو او اسلام نه وواته.

رسول الله يحي آخري پېغمير ؤ او «سيد ولد آدم» : «د آدم علي په اولاد کې سردار» «سيد الانبيا و المرسلين» : «د پېغمبرانو سردار» او په ټولو انسانانو کې د لوړې مرتبې او فضايلو څښتن ؤ هغه هم په غيبو نه پوهېده او الله تعالى ورته امر کوي چې: (دقُل لاَ أَقُولُ لَكُمْ عندي خَزَآئنُ الله وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنْ أَتَبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ»،

خزانې دي او نۀ زۀ په غيبو پوهېږم او داهم درته نۀ وايم چې زۀ پرښته يم؛ زۀ يواځې د هغه څۀ تابعداري کوم چې ماته يې وحې کېږي».

١- سورة الاتعام : ٥٠.

توحيدرنا

او فرمايي: ‹(قُل لاَّ أَمْلكُ لنَفْسِي نَفْعًا وَلاَ ضَرًَّا إِلاَّ مَا شَاء اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاَسْتَكْثَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ›، \

(ورته ووايه: زه د خپل ځان لپاره نۀ د كومې ګټې واک لرم او نۀ د تاوان؛ يواځې هغـه كېږي چې د الله خوښـه شي، او كۀ زۀ پۀ پټو پوهېدى نو هرومرو به مې د خپـل ځان لپـاره ښـېګړه زياتـه كړې وه او هېڅ كړاو به راته نۀ ؤ رسېدلى، زۀ مؤمنانو خلكو لپاره يواځې وېروونكى او زېرى وركوونكى يم))

کۀ رسول اللهﷺ پۀ غيبو پوهېدى نو هغۀ او صحابه ؤ ته به ولې کړاوونه رسېدل؟! د احاديثو ډېر روايات هم پۀ دې دلات کوي چې رسول اللهﷺ پۀ غيبو نۀ پوهېدۀ لکه :

عائشې رضى الله عنها نه روايت دى هغه وايي: زه رسول الله ٢ سره په يو سفر كې وم كله چې بيدا، يا ذات الجيش تـه ورسېدو هلته زما غاړكۍ پرېوته رسول الله ٢ او صحابه ؤ و لټوله، هلته او به هم نه وې؛ د لمانځه وخت راغى، ابوبكر رضي الله عنه زه ورټلم..... بيا د تيمم حكم نازل شو، هلته مو شپه راغله..... بيا چې ټول نهيلي شو نو زه په اوښ سپره شوم چې له هغه ځايه كوچ وكړو، كله چې مو اوښ پاڅاوۀ، چې ګورو غاړكۍ ورلاندې پرته وه...۲

١- سورة الاعراف: ١٨٨.

٢ - راوه البخاري ومسلم والنساني وغيرهم.

اوس نو وګورئ چې خاتم الانبيا، والمرسلين اوصحابه کرام رضي الله عنهم چې ټول د الله تعالى وليان وو، هغوى ټول په غيبو خبر نه وو، غاړ کۍ اوښ لاندې پرته وه او هغوى نورو ځايونو کې لټوله، نو که هغوى په غيبو پوهېدى، ولې به دومره کړاو سره مخ کېدل ؟ ...

همدارنگه د رسول الله بي بي عائشي رضي اللعنها باندې منافقانو تور ولكاوة او رسول الله او صحابه كرام رضى الله عنهم ټول تر هغه د هغه تور په ريښتيا او دروغو نه پوهېدل، تر څو چي وحى نازل شوه او الله تعالى د عمائشى رضي الأعنها برائت او پاكي د وحي په ذريعي هغوي ته معلومه کړه، د ‹‹ إفك ›› مشهوره واقعه سورة النور کې ياده شوې ده او حديثو کې يې تفصيل راغلي دي ه مدارنگه د همدی اف ک په کیسی کی عائشه رضی الله عنها په دغه سفر كي د حاجت رفع كولو ته تللي وه او رسول الله ٢ او ټولو صحابه ؤته دا معلومه نه شوه چې هغه په کجاوه کې نشته، دهغې د موجوديت په محمان يې کجاوه اوښ ته ورپورته کړه او بيا د افک مشهوره يېښه منځ ته راغله، نو که رسول الله 🐲 او صحابه کرام په غيبو خبر واي ولي به له دومره كړاوونو سره مخ كېدل؟! د غيبو علم يواځې د الله تعالى صفت دى . كه د الله تعالى په مخلوق كې د چا په هکله څوک دا عقيده ولري چې هغه په غيبو پوهېږي، هغهٔ د الله تعالى په دې ځانګړي صفت کې هغه سره شريک پيدا کړ او مشرک شو

توحيدرنا

همدارنګه نوح 🕮 چې د آدم 🕮 په اولاد کې لومړني پېغمبر ؤ او د آدمیں نه وروسته د اوسنۍ انساني نړۍ پلار ؤ ، هغه هم پهٔ غيبو نه پوهېدهٔ او خپل امت ته يې ويلي وو ِرِوَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عندي خَزَآئنُ اللّه وَلاَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ إِنِّي مَلَكٌ)، ( راو زۀ تاسو ته دانۀ وايم چې ماسره د الله خزانې دي او نۀ زه به پټو پوهېږم او نه زهٔ دا وايم چې زه پرښته يم». سليمان 🖽 چې هم پېغمبر ؤ او هم يو ځواکمن پاچاؤ، د مرغانو او مېږيو په خبرو پوهېده خو په غيبو نه پوهېده، ملا چرګک چې كلەد سبا ښارتەتللى ۇ نو سليمان 🕮 خبر نە ۇ چې چېرتەدى؟ د مرغانو حاضري يې واخيسته او چې ملا چرګک يې ونهٔ موندهٔ نو ويي فرمايل رمَا ليَ لاَ أَرَى الْهُدْهُدَ أَمْ كَانَ منَ الْغَائِبِينَ لأُعَذَّبَنَّهُ عَذَابًا شَديدًا أَوْ لأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتَيَنِّي بِسُلْطَانٍ مُّبِينٍ، (ز ز ف و ل ی م لا چر ک ن ه و ی ن م ؟ او ک ه ه ه ه ه ا ب ش و ی ن ه ( دى؟ هرومرو به ورته سخت عذاب وركوم يا به يي هرومرو حلالوم او يا به راته څرګند دليل راوړي». نو سليمان 🐲 خبر نه و چې ملا چر کک چېرته دی؟ نو ځکه يې وويل چې که دليل ورسره نه و نو يابه ورته سخته سزا ورکوم او يابه يې حلالوم.

- ۱ ـ سورة هود: ۳۱.
- ٢ ـ سورة النمل: ٢١/٢٠.

| دى | رى | تيا | نرک | او ش |  |
|----|----|-----|-----|------|--|
|    |    |     |     |      |  |

#### 222

توحيدرنا

بيا ملا چرګک يو مرغۀ دي خو هغه هم پۀ دې پوهېدۀ چې علم غيب يواځى د الله تعالى صفت دى او پېغمبر هم په غيبو نه پوهېږي نو ځکه يې سليمان 🐲 ته وويل: (أَحَطتُ بِمَا لَمْ تُحطْ به وَجنُتُكَ من سَبَإ بنَبَإ يَقين) ‹‹زۀ پۀ داسې څۀ خبر شوم چې تۀ پرې خبر نۀ يې د سباښار نه مې درته باوري خبر راوړي دي». نولهٔ همدې امله ‹‹هد هد›› ته پښتانه ملاچر کک وايي چې د علم خبرې يې وکړې . يوه يې دا وکړه چې سليمان 🕬 په غيبو نۀ پوهېږي او دايې هم وويل چې: (إلِّنِي وَجَدتُ امْرَأَةً تَمْلكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مَن كُلِّ شَيْء وَلَهَا عَرْشٌ عَظيمٌ وَجَدِتُّهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ للشَّمْس من دُون اللَّه وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لاَ يَهْتَدُونَ أَلاً يَسْجُدُوا للَّه الَّذي يُخْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلَنُونَ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ رَبُّ الْعَرْش الْعَظيم))

( مايوه ښځه وموندله چې دهغوي پاچايي کوي ، دهر شي برخه ورکول شوې ده او لوی تخت لري . ما هغه او د هغې قوم وموندل چې لۀ الله پرته لمر ته سجدې کوي او شيطان ورته عملونه ښايسته کړي دي . د سمې لار نه يې بند کړي دي . نو هغوی سمه لار

- · سورة النمل: ٢٢.
- '- سورة النمل: ٢٣ ٢٦ .

او شرک تيارې دي

توحيدرنا

نۀ مومي، هغوى ولې هغه الله ته سجدې نۀ كوي چې د اسمانونو او زمكې پټې راباسي او پۀ هغو پوهېږي چې تاسو يې پټوئ او گرګندوئ الله هغه ذات دى چې لۀ هغۀ پرته بل معبود نشتۀ چې د لوى عرش څښتن دى».

وګورئ چې ملاچرګک څومره فصيحې او بليغې خبرې کړې دي؟ ريښتيا هم چې ملاچرګک ملادې، خو زمونږ ډېر ملانما ملايان ملايان نه دي او د ملاچرګک په کچ علم هم نه لري چې ځان يې هم برباد کړ او ډېر عوام يې هم له ځان سره د هلاکت کندې ته وغورځول

همدارنګه مېږي هم پۀ دې پوهېږي چې پېغمبران پۀ غيبو نۀ پوهېږي، کله چې سليمان د خپل لښکر سره روان ؤ نو مېږي خيل قوم ته وويل

َرِيَا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لاَ يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُون›، (

راى مېږيو؛ خپلو كورونو تـه ننوځئ چې سليمان او دهغـۀ لښكرې به نۀ پوهېږي هسې نه چې پښو لاندې مو كړي:) سبحان الله: مرغان او مېږيان څومره ښۀ فهـم لري او څومره

بليغې خبرې کوي کاشکې مونږ د نورو ژويو پۀ خبرو پوهېدی چې د الله تعالى دا ګڼ مخلوقات به نورې څومره ښې ښې، خوږې خوږې او د کار خبرې کوي؟!.

'- سورة النمل: ١٨.

او شرک تیاری دی

توحيدرنا

ياالله: تهٔ څومره لوی يې او ستا څومره لوی قدرت دی. چې مېږي ته دې دومره فهم، شعور او ښه عقيده ورکړې ده، د هغهٔ ماغزهٔ يا د فهم او درک ځواک به څومره ووړ وي؟! د هغهٔ اعصاب او ژبه به څومره وړه وي او څومره هوښيارې خبرې کوي؟!.

همدارنګه پېريان هم پۀ غيبونۀ پوهېږي، سليمان چې کله مړ کېدۀ نو د ښيښې پۀ يوه کوټه کې يې پۀ امسا مخامخ تکيه وکړه او وفات شو، پېريانو چې د هغۀ پۀ ژوند کې کوم دراندۀ دراندۀ او عجيبه عجيبه کارونه کول، هسکې هسکې ماڼۍ، تصويرونه، د لويولويو ډنډونو پۀ کچ خانکونه، ځای پۀ ځای پراتۀ او نۀ خوځېدونکي لوی لوی دېګونه او داسې نور يې جوړول. هماغسې دوام يې ورکړ اوهغوی به چې سليمان ک ليده، چې ولاړ دی. امسا يې پۀ دواړو لاسونو کې نيولې ده او زنه يې پرې تکيه کړې ده، نو ګمان يې کاوه چې ګنې هغه ژوندی دی او د هغۀ لۀ وېرې يې دا ټول کارونه کول

خوكله چې يو كال يا څۀ موده وروسته د هغۀ امسا له لاندې نه ويانو وخوړه او هغه راپرېواتۀ، نو پېريانو ته خبره څرګنده شوه او ويې ويل

(لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَبْنُوا فِي الْعَذَابِ الْمُهِينِ) (كە هغوى پۀ غيبو پوهېدى نوَ پۀ سَپكوونكي عذَابَ كې بۀ يې درنګ نۀ ؤ تېر كړى)).

' ـ سورة سبا : ١٤.

توحيدرنا

همدارنګه پرښتې هم علم غيب نه لري، کله چې الله تعالى آدم 🕮 تـه دشيانو نومونـه وروښوول نو پرښتو تـه يـې هغـه شيان ورڅرګند کړل او ورته يې وفرمايل (أَنبَنُونِي بِأَسْمَاء هَــؤُلاء إن كُنتُمْ صَادقينَ)) ‹‹کهٔ تاسو ریښتیني یئ نو د دې شیانو نومونه راوښيئ›› يرښتو وويل «سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ) درتۀ پاک يې، مونږ علم نۀ لرو، يواځي پۀ هغه څۀ پوهېږو چې تا راته ښوولي دي، **يواځي هم**دا **تۀ ډېر زيات پوه او د حکمت** څښتن يې). نو پرښتې هم په غيبو نه پوهېږي او يواځې هغه څه 🕻 ورمعلومېږي چې الله تعالى يې وروښئ او الله تعالى فرمايي: رِإِنَّ اللَّهَ عَندَهُ علْمُ السَّاعَة وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَام وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْض تَمُوتُ إنَّ اللَّهَ عَليمٌ خَبيرٌ،" دالله سره بي شكه د قيامت علم دي، باران وروي، په هغه څه پوهېږي چې د ميندو په خېټو کې وي، هيڅوک نه پوهېږي چې

- سورة البقرة: ٣١.
- سورة البقرة: ٣٢.
- <sup>-</sup>- سورة لقمان: ٣٤.

او شرک تيارې دي

توحيدرنا

سبا ته به څه کوي او هيڅوک نه پوهېږي چې په کومه زمکه به مري؟ الله بي شكه ډېر ژيات يوه او خبردار دي .. دې پنځو کارونو ته حديث کې د غيبو کونجيانې هم ويل شوي دي. چې په دې له الله پر ته هيڅوک نه پوهېږي. اوس دلته پوښتنه راپيدا کېږي چې اوس د آلانو په ذريعه دا څرګندېږي چې سبا ته به باران وورېږي، يا به باد ولګېږي او کله کله همداسې وشي ۲۰۰ ڼو ځواب يې دا دی چې دا د غيبو علم نه دی په آلانو هوا کې د باران د موادو د ترکيب او وخت معلومول مشاهده رد دا غيب نه دي او دا هم اټكل وي كله ريښتيا شي او كله دروغ د دې اَو د باد داسي مثال دی لکه چې څوک د درياب غاړې سره ولاړ وي ا و د آلانو په ذري مه د سختي سيلۍ د ګړنديتوب کچ معلوم کړي چې فسرضًا پهٔ يو سساعت کې سسل ميسله ځىغاسته کوي او د سمندرنسه (۲۴۰۰)، دوه زره څلور سوه میله وړاندې يو ښار پروت دي او د سيلۍ مخ هم د دغه ښار په لور دي نو څرګنده ده چې كهٔ دا سيلۍ دهمدې يون سره همدغه لورته روانه وي نو (۲۴) څلرويشت ساعته وروسته به دغه ښار ته سيلۍ ورسېږي. اوس کهٔ نن د تېلفون، فاکس، راديو يا نورو وسايلو لـه لارې د دغـه يـا د بـل ښار څوک خبر شي او نن ووايي چې پهٔ دې ښار به سباته پهٔ دومره بجو سخته سيلۍ راوالوځي او هغه ريښتيا شي نو دا خو کوم د غيبو خبر نهٔ دی بلکه د مشاهدی خبر دی.

همدارنګه بله پوښتنه دا راپيدا کېږي چې اوس د آلانو پهٔ ذريعـه دا معلـومېږي چې د مـور پـهٔ خېټـه کې بچـي هلـک دي کـهٔ

توحيدرنا

جلۍ؟! د الټراساونډ او نورو آلاتو په ذريعه دا کار ډېر په اسانۍ کېږي. نو آيا دا د دې مذکور آيت سره ټکر نه کوي؟

د دې ځوا ب دا دی چې دا هم کوم دغيبو خبره نهٔ ده دا خو مشاهده ده، لکه چې د پښتورګيو او تريخې کاڼي، مات هډوکي، او نورې دانې او ځينې ناروغۍ د ايکسرۍ (عکس)، الټراساونډ، سيټي سکين او نورو آلانو په واسطه څرګندېږي، د مور په رحم کې د بچيي عكس او تـصوير هـم د الټراسـاونډ پـۀ واسـطه ښـه ازاد څرګندېږي، چې د هلک يا جلۍ د تناسل غړي پکې ښکاري،نو دا نوموړي ايت سره هيڅ ټکر نه کوي دا خو مشاهده ده، د دې مثال داسې دی لکه چې يو ماهر جراح ډاکټر د حاملې ښځې خېټه څيرې کړي، بچې وګوري چې هلک دې که جلۍ او بيا يې بېرته وګنډي او د هغې نه وروسته ووايي چې د مور پهٔ خېټه کې هلک دی کهٔ جلۍ؟ نو دا مشاهده ده پهٔ آلاتو معلومول هم مشاهده ده او پهٔ سترګو لیدل دي لځآلانو پرته هېڅيو ډاکټر په دې نه پوهېږي چې نر دی که ښځه؟! نو د غيبو علم خو دې ته وايي چې بې لهٔ اسبابو او آلاتو ووايي چې آيا دا د مور په خېټه کې بچي څرنګه دي او د کوم جنس والادى؟ او داسى ډاکټر تر اوسه نه پيدا شوى دى او نه به پيدا شي. نو علم غيب، يا په پټو پوهېدل يواځي د الله سبحانه وتعالى صفت دى، لۀ هغۀ پرته نۀ پرښتې پۀ غيبو پوهېږي، نۀ پېغمبران، نه اولياء کرام او نه بل څوک.

## توحيدرنا

پېغمبرانو يا زمون آخري پېغمبر محمد رسول الله چې د مخکنيو يا راتلونکيو حالاتو، فتنو، د قيامت دنښو، د قيامت د راتلو، حشر، جنت، دوزخ يا نورې د غيبو خبرې کړي دي نو هغه ټول الله سبحانه وتعالى ورته وحې کړې ده، له ځانه يې هېڅ خبره نه ده کړې.

، ‹‹وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَى إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحى›› ‹‹ او پېغمبر له ځانه خبره نه کوي دا يواځې وحې ده چې ورته کېږي››.

د دې ټولو پۀ هکله الله تعالى ورته وحې کړې دي او خبر يې ورکړى دى چې يو ډول د قرآن کريم پۀ شکل ‹‹متلو›› ‹‹لوستل شوې›› وحې ده او بل ډول ‹‹غير متلو›› ‹‹نالوستې›› وحې ده چې هغه د رسول الله لا احاديثو پۀ شکل مونږ ته راپاتې دي الله سبحانه وتعالى رسول الله لا ته فرمايى

رِتِلْكَ مِنْ أَنبَاء الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلاَ قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَــذَا فَاصَبَرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ»

«دا د غيبو لۀ خبرونو څخه دي چې تا ته يې وحې کوو لۀ دې مخکې نۀ تۀ پرې پوهېدې او نۀ ستا قوم نو صبر وکړه ښې پايلې بې شکه پرهېزګارانو لپاره دي». او فرمايي

(ذَلكَ مَنْ أَنبَاء الْغَيْب نُوحيه إلَيْكَ)

' ـ سورة النجم: ٤/٣ ـ ' ـ سورة هود: ٤٩ . او شرک تیاری دی

### 479

توحيدرنا

‹‹دا د غيبو لهٔ خبرونو څخه دي چې تاته يې وحې کوو››. لنډه دا چې د غيبو علم د الله سبحانه وتعالى پهٔ مخلوق كې هيڅوک نه لري او د دې د اثبات لپاره دا يو آيت بس دي چي الله تعالى فرمايي ‹‹قُل لاَّ يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَاوَات وَالأَرْضِ الْغَيْبَ إِلاَّ اللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ، (ورته ووايه چې له الله پرته چې په اسمانونو او زمکې کې هر څوک دي، په پټو نه پوهېږي او دوي نه پوهېږي چې کله به بيا راژوندي کېږي؟». نو پهٔ اسمانونو کې پرښتې او ځينې پېغمبران دي او پهٔ زمكي كې پرښتي، پېغمبران، اولياء، صالحين، شهداءاو ټول مؤمنان دي او دې ټولونه الله تعالى د غيبو علم نفى؛ كړ نو څرګنده شوه چې د الله تعالى په مخلوق كې هيڅوك پهٔ غيبو نهٔ پوهېږي او د غيبو د علم دعوه هېڅ پرښتې، پېغمبر، ولي او کوم نېک مؤمن نهٔ ده کړې. کوم دروغجین پیران، ملنګان، کوډګر او منجاوران چی . دغيبو د علم دعوه کوي، دا طاغوتان دي، پهٔ دوي توبه ايستل پهٔ کار دي، کهٔ توبه يې وايسته ښه ده کهٔ نه وژل يې پهٔ کار دي. او كوم كوډكر،جادوكر، پير او فقير چي كله كله خبره وكړي او ريښتيا شي، هغه شيطان ورته كړې وي او شيطان د

> ' ـ سورة يوسف: ١٠٢. ٢ ـ سورة النمل: ٦٥.

اسمان پرښتو نه اورېدلې وي چې الله تعالى ورته وحې کړې وي، نو دا کوډګر، جادوګر، پير او فقير د يوې سره نهـه نوي دروغ يو ځاى کړي او د هغه يوې لۀ امله نهـه نوي دورغ هم خلک ريښتيا ګڼي لکه چې حديث کې راځي ابوهريرة، نه روايت دى چې نبي کريم، وفرمايل

34.

(( إذا قضى الله الأمر فى السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعانا لقوله كأنه سلسة على صفوان ينفذهم ذلك حتى إذا فزّع عن قلوبكم قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا الحق و هوالعلى الكبير فيسمعها مسترق السمع ومسترق السمع هكذا بعضه فـوق بعض – وصفه سفيان بكفه فحرفها وبدد بين أصابعه – فيسمع الكلمة فيلقيها إلى من تحته ثم يلقيها الآخر إلى من تحته فيسمع الكلمة فيلقيها إلى من تحته ثم يلقيها الآخر الى من تحته حتى يلقـيها على لسان الساحر أو الكاهن فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها، وربـما ألقاها قبل أن يدركه فيكذب معها مائة كذبة. فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا و كذا، كذا وكذا؟ فيصدق بتلك الكلمة التى سُمعت من السماء).

«كله چې الله تعالى په اسمان كې د څه كار پرېكړه وكړي نو د الله تعالى وينا ته د عاجزۍ او غاړې ايښودلو لپاره پرښتې خپل وزرونه ووهي او داسې برېښي لكه په يوه ښويه تيږه چې زنځير راكاږې، ټولو ته دا وينا ورسېږي، تر دې چې كله د هغوى له زړونو

۱ - رواه البخارى و ابو داود و احمد.

۲ او شرک تيارې دي

### 147

# توحيدرنا

وېره لرې شي نو وايي: ستاسو رب څه وويل، هغوی وايي: هغه حق وفرمايل او هغه ډېر پورته او ډېر لوي دي. نو دا خبره غوږ اېښودونکي شيطان واوري، او غوږ ايښودونکي شيطانان داسې يو د بل له پاسه وي - سفيان يې په خپل لاس طريقه وښوده نو لاس يې کوږ کړ او ګوتې يې سره خپرې کړې- نو خبره واوري، هغه يې هغه چاته وکړي چې ورڅخه لاندې وي، بيا يې هغه هغه ته ووايي چې ور لاندې وي، تر دې چې د کو ډګر يا جادوګر په ژبه يې وغورځوي. کله کله يې لمبه له دې مخکې راګېر کړي چې هغه لاندې راورسوي او کله کله يې له دې مخکې راورسوي او کو ډ ګر ته يې وکړي، نو هغه ورسره سل نور دروغ راجوړ کړي. بيا خلک وايي: آيا دې دې ورځې باندې يې داسې داسې نه وو ويلي؟ نو د هغې خبرې له کېله يې خلک ريښتيني ګڼي چې له اسمانه اورېدل شوې وي)، ابن البزاز الكردري الحنفي رحمه الله وايي ،<که چا بې له ګواهانو نکاح وکړه او ويې ويل: د الله پېغمبر</p> او پرښتې مې ګواهان دي : ‹‹يكفر لأنه إعتقد أن الرسول والملك يعلمان الغيب›› ،< په دې خبره کافر کېږي ځکه چې دا عقيده يې ولر له چې</p> پېغمبر او پرښتې په غيبو پوهېږي))

·- البزازيه على حاشية العالم كيريه: ٣٢٥/٦.

توحيدرڼا ۲۷۲ او شرک تيارې دي

همدارنګه وايي ا

ررقال علماءنا: من قال أرواح المشائخ حاضرة يكفر وإذا قال الرجل أو المرأة أنا أعلم المسروقات يكفر ولو قال أنا أخبر عـــن أخبار الجن يكفر أيضا لأن الجن كالإنس لا تعلم الغيب قال الله تعالى: ‹‹لو كانوا يعلمون الغيب›› الاية.<sup>١</sup>

‹‹زمونږ علماؤ ويلي دي چاچې دا وويل چې د مشائخو او پيرانو روحونه حاضر دي، نو په دې خبرې کافر کېږي او که کوم سړي يا کومې ښځې وويل چې زه غلا شوي شيان پېژنم يا يې معلوموم، نو هغه هم په دې خبرې کافر کېږي او که دايې وويل چې د پېريانو له خبرونو يې معلوموم نو هم کافر کېږي، ځکه چې پېريان هم انسانانو غوندې په غيبو نه پوهېږي الله تعالى فرمايلي دي: ‹‹ که هغوى په غيبو پوهېداى نو په سخت عذاب کې به نه

وو پاتې شوي») فتاوى قاضيخان، البحر الرائق، الرد المختار او نورو فقهاو هم همداسې ليكلي دي

(رجل تزوج بغير شهود و قال : أشهدت الله ورسوله و الملك. قالوا: يكفر. لأنه إعتقد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم والملك يعلمان الغيب, وهو صلى الله عليه وسلم ما كان يعلم الغيب حينما كان في الأحياء فكيف بعد الموت؟ ), <sup>٢</sup>

- · البزازيه على حاشية العالم كيريه: ٣٢٦/٦.
- · البحر الرائق : ۵ / ۱۲۰، الرد المختار بحاشية ابن عابدين : ۳ / ۲۹ .

۲۷۳ او شرک تیارې دي

.

توحيدرنا

(< كه كوم سړي بې له تواهانو نكاح وكړه او ويې ويل : ما الله، د هغه پېغمبر او پرښته تواه كړي دي. نو فقها - وايي چې دا سړى په دې خبرې كافر كېږي، ځكه چې ده دا عقيده جوړه كړه چې د الله پېغمبر صلى الله عليه وسلم او پرښته په غيبو پوهېږي. حال دا چې رسول الله صلى الله عليه وسلم كله په ژونديو كې ژوندى و نو هم په غيبو نه پوهېده، نو له مړينې وروسته به څرنته وپوهېږي؟:>)

• · · · ·

. قدرت

د الله سبحانه وتعالى د ذاتى صفتونو نه بل صفت (رقدرت) روس، دی الله سبحانه وتعالى د هر شي او د هر كار د کولو پوره کره وس لري، په هر شي بر لاسي دي او هېڅ داسې کوم كار نشته چې د الله سبحانه وتعالى له وسه بهر وي هغه جا جلاله قادر ، قدير او مقتدر دي. د هغهٔ د قدرت سره د هېڅ کوم مخلوق قدرت هېڅ ورته والي او مشابهت نهٔ لري . (إِنَّ اللَّه عَلَى كُلَّ شَيْء قَدِيرٌ) (الله بى شكه په هر شى ښه برلاسى دى)). (قُلْ إِنَّ اللَّهَ قَادرٌ عَلَى أَن يُنَزِّل آيَةً) ‹‹ ورته ووايه چې الله بې شکه په دې برلاسي دي چې کومه نښه راولېږي». <br/>
ردقُلْ هُوَ الْقَادرُ عَلَى أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّن فَوْقَكُمْ أَوْ من تَحْت أَرْجُلكُمْ)،" ( ورته ووايه چې هغه په دې برلاسي دي چې په تاسو ستاسو له پاسه يا ستاسو د پښو لاندې عذاب راولېږي».

- إ- سورة البقرة: ٢٠.
- · سورة الانعام: ٢٥.

(وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءَ مُقْتَدرًا)
(دو الله په هر شي كره پوره بر لاسَى دى)

حيات

د الله سبحانه وتعالى د ذاتي صفتونو نه بل صفت ((حيات)) (ژوند) دى، الله سبحانه وتعالى تل تر تله ازلا، ابدا او سرمدا ژوندى دى، د هغه ژوند نه ابتدا او پيل لري او نه انتها او پاى لري، ژوندى و ژوندى دى او تل تر تله به ژوندى وي، د هغ ژوند سره دهېڅ ژوندي ژوند څه ورته والى او مشابهت نه لري (رالله لا إلـه إلا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ)) (ر الله هغه ذات دى چې له هغه پرته بل معبود نشته چې ژوندى او تدبير كوونكى دى)) د دې صفت په هكله هم زيات نصوص راغلي دي او قرآن او حديثو كې يې مسلمانان لولي

> المسورة الكهف: ٤٥. المسورة البقرة : ٥٥.

سمع او بصر

د الله سبحانه وتعالى لهٔ ذاتي صفتونو څخه نور صفتونه ‹‹سمع›› ‹اورېدل› او ‹‹بصر›› ‹ليدل› دي. هغهﷺ اوري او ګوري او کره پوره اورېدونکى او کره پوره ليدونکى دى هېڅ ورڅخه پټ او پنا نهٔ دي.

دهغهٔ ليدل او اورېدل د هيچا او هېڅ شي سره ورته والى او مشابهت نه لري ((لَيْسَ كَمثْله شَيْءٌ وَهُوَ السَّميعُ البَصيرُ)) ((هَغَه بَنهٔ اورېدونكى او بنه ((هَغَه بَنهٔ اورېدونكى او بنه ((لاَ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ)) ((سترګې هغه نهٔ شي موندلى اوهغه سترګې مومي او هغه باريكبين او بنه خبردار دى)) د آلله سبحانه وتعالى د ذاتي صفتونو نه يو صفت نفس (رځان)) دي . الله سبحانه وتعالى نفس لري چې د هر ډول عيب نه پاک دی او د کره پوره ستاينو وړ دي. نفس د هغه ﷺ صفت دي اود هیچا او هېڅ شي د نفس سره هېڅ ډول ورته والي او مشابهت نه لري، مونږيي بي تشبيه او بي تمثيله (بي ساري وركولو) منو او ايمان پرې لرو، د هغهﷺ پهٔ علم کې چې څنګه وي او څرنګه دهغهﷺ د شان سره وړاو لايق وي همغسي دي، مونږ يې د کيفيت (څرنګوالي) نه خبرنه يوو، نه يې د کيفيت پوښتنه کوو او نهٔ پرې علملرور الله سبحانه وتعالى فرمايي: ، (كَتَبَ عَلَى نَفْسه الرَّحْمَةُ)) (الله په خپل نفس رحمت ليکلي دي)). رو**رُيُحَذَّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ**)، (او الله تاسو له خيل ځان څخه وبروی)

> ' ـ سورة الاتعام: ١٢ . ' ـ سورة آل عمران: ٣٠/٢٨ .

په قرآن او حديثو کې داسې نصوص ډېر زيات دي. او مونږ يې په منلو او پرې ايمان راوړلو باندې مامور يو ، په تاويلونو يې مامور نه يو

وجه

د الله تعالى د ذاتي صفتونو نه بل صفت وجه (مخ) دى، الله تعالى مخ لري او دا د هغه ك صفت دى، دهيچا او هېڅ شي د مخ سره هېڅ ډول ورته والى او مشابهت نه لري، څنګه چې د هغه ك د شان سره لايق وي او د هغه ك په علم كې وي، هماغسې دى، مونږ بايد بې تشبيه، بې تمثيله او بې له كيفيت بيانولو پرې ايمان ولرو، د الله تعالى داسې صفتونه اعضاء او غړي نه شي بلل كېدى بلكه دايې صفات دي رووما تنفقون إلا ابتغاء و جه الله»، ا دراوتاسو يواځې دالله دمخ لټولو لپاره لګښت كوئ»، درواصبر نفسك مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاة وَالْعَشِي يُرِيدُونَ وَجْهَهُ»، ٢

> `- سورة البقرة : ۲۷۲. م<sup>1</sup>د سورة الكهف: ۲۸.

او شرک تیاری دی

توحيدرنا

راو خپل ځان ته د هغو خلکو سره صبر ورکړه چې سبا او بېګا خپل رب رابلي او دهغه مخ غواړي» او حديث کې راځي

444

عن أبي موسى قال: قام فينا رسول الله يخمس كلمات فقال: «إن الله لاينام ولا ينبغى له أن ينام يخفض القسط ويرفعه يُرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار و عمل النهار قبل عمل الليل حجابه النور لوكشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه» (

ابو موسى خنه روايت دى هغه وايي رسول الله مح مون ته ودرېد ، پنځه خبرې يې وكړې او ويې فرمايل ((الله تعالى نه ويده كېږي او ورته نه ښايي چې ويدۀ شي، د انصاف تله ښكته پورته كوي، د شپې عمل ورته د ورځې له عمل مخكې پورته كېږي او د ورځې عمل ورته د شپې له عمل مخكې پورته كېږي، پرده يې نور دى كه لرې يې كړي نو د مخ رڼا به يې ټول هغه څه وسوځوي چې په خپل مخلوق كې يې ورته د سترګو ديد رسېږي)) الله تعالى نه څه پنا نشته نو مطلب دا چې هر څه به وسوځېږي

'۔ رواہ مسلم۔

يدين

يدين (لاسونه) د الله تعالى د ذاتي صفتونو نه يو صفت دى چې هيچا او هېڅ شي سره هېڅ ډول ورته والى او مشابهت نۀ لري مونږ بايد بې تشبيه، بې تمثيله او بې تكييفه پرې ايمان ولرو، أعضاءاو غړي يې ونه بولو بلكه دا د هغۀﷺ صفتونه دي. الله تعالى فرمايي:

- (بَلْ يَدَاهُ مَبْسُو طُتَانِ يُنفِقُ كَيْف يَشَاء).
- ‹‹ بلکه دهغه دواړه لاسونه پراخه دي څرنګه چې وغواړي لګوي يې››

او إمام ابوحنيفه رحمه الله په ‹‹فقه أكبر›› كې وايي: ‹ر**و لا يقال أن يده قدرته**›› ‹‹دانه شي ويل كېداى چې د الله تعالى لاس دهغه قدرت

دى).

ځکه چې د ‹‹يد›› تثنيه راغلې ده که ديد نه قدرت واخيستل شي نو بيابه د ‹‹يداه›› مطلب ‹‹قدرتاه›› ‹‹د هغه دواړه قدرتونه›› شي ‹العياذ بالله او دابېخي ناسمه ده ځکه چې بيا خو په قدرت کې تجزيه راځي او دابېخي ناسمه ده د الله تعالى کره پوره، بشپړ او کامل قدرت دى، قدرت يې جلا صفت دى او ‹‹يدين›› يې

·- سورة الماندة : ٢٤.

او شرک تیاری دی

توحيد رڼا

جلا صفت دی، لکه څرنګه چې د هغهﷺ په علم کې دي او ورسره ښايي هماغسې دي او مونږ بايد هېڅ تاويل او زياتي بې دليله خبرې پکې ونه کړو حديث کې راځې

271

عن أبى هريرة الله قال رسول الله الله : ((يدالله ملأى لا تغيضها نفقة سحاء الليل والنهار أرأيتم ما أنفق مذ خلق السماوات والارض فإنه لم يغض ما في يده وكان عرشه على الماء و بيده الميزان يخفض ويرفع،، \

أبو هريره الله نه روايت دى هغه وايي رسول الله فرمايلي . دي ‹‹د الله لاس ډک دى هېڅ کوم لګښت يې نه کموي، د شپې او ورځې راتويوونکى دى، آيا تاسو خبر ياست؟ له هغه وخته چې الله اسمانونه او ځمکه پيدا کړي دي او عرش يې لا په اوبو باندې ؤ او لګښتونه يې کړي دي، نو دې ټولو لګښتونو له هغه څه نه هېڅ نه دي کم کړي چې د هغه له لاس کې دي؛ او تله د هغه په لاس کې ده چې ښکته پورته کېږي)› حاكميت

د الله سبحانه وتعالى د عظمت، جلال اوكمال د صفاتو نه حاكميت هم يو صفت دى، مطلق حاكم يواځې يو الله ٥ دى دا زمكه د الله ده او په دې به يواځې د الله سبحانه وتعالى حكم نافذ وي د الله تعالى حاكميت په دوه ډوله دى د ١) تكويني (٢) تشريعى

تكويني حاكميت

تكويني حاكميت د الله سبحانه وتعالى د هغه فطري نظام، سننو او قانون حكومت دى چې پۀ كائناتو كې تل لپاره نافذ دى او د كائناتو ذره ذره يې غاړه اېښودلو ته مجبوره ده؛ هېڅ شى او هيڅوك ورڅخه سرغړونه نۀ شي كولى؛ كۀ څوك يې مني او كۀ نه، خوښه يې وي او كۀ نه، د الله حكم به پكې تل نافذ وي، لكه پيدا كول، چې هر جنس الله تعالى وغواړي د هغه پۀ حكم پيدا كېږي، كول، چې هر جنس الله تعالى وغواړي د هغه پۀ حكم پيدا كېږي، اي لويېدل، شكل او صورت، رنګ، ولږه، تنده، ناروغي، پېښې او مرګ دا ټول د الله تعالى تكويني حكم لاتدې چلېږي، كۀ څوك الله تعالى مني او كۀ نه، تشريعي حكم يې مني او كۀ نه، خوښه يې

## توحيدرنا

وي او که نه، دا کارونه به د الله تعالى د تکويني حکم سره سم پرې راځي او کېږي به او هېڅ سرغړونه ترې نهٔ شي کولي. همدارنګه، لمر، سپوږمۍ، ستوري، زمکه، ورځ او شپه، د کال د څلور فصلونو: پسرلي، اوړي، مني او ژمي بدلون او داسې نور تل د الله تعالى دتكويني حكم تابع دي او د الله تعالى د تکويني حکم د قانون او نظام لاندې روان دي ، تر څو چې دا نړۍ ودانه وي هېڅ بدلون پکې نۀ ليدل کېږي او کله چې الله تعالى وغواړي نو ړنګ به يې کړي. د نظام دغه فطري او طبيعي جريان د الله سبحانه وتعالى تكويني حاكميت بلل كېږي. تکويني حاکميت باندې د نورې رڼا او څېړنې لپاره د ربوبیت د توحید بحث وګورئ د ربوبیت د افعالو تشریح، تحقیق او څېړنه د تکويني حاکميت څېړنه ده. په هغهٔ سربېره هم پهٔ قرآن کريم کې ځای پهٔ ځای د تکوينې حاكميت پهٔ هکله آياتونه راغلي دي. الله سبحانه وتعالى فرمايي: ‹‹بَل لَّهُ مَا في السَّمَاوَات وَالأَرْض كُلٌّ لَّهُ قَانتُونَ بَديعُ السَّمَاوَات وَالأَرْض وَإِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ، ﴿ «بلکه پهٔ اسمانونو او زمکې کې چې څهٔ دي ټول هغهٔ ته غاړه اېښودونکي دي، د زمکې او اسمانونو بې ساري پيدا

'- سورة البقرة: ١١٧/١١٦.

| او شرک تيارې دي                       | ۲۸۴                                     | توحيد رڼا                                  |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------|
| <u></u>                               | <u> </u>                                |                                            |
| له پرېکړه وکړي نو ورته                | ې د يو کار پهٔ هکل                      | کوونکی دی او کله چ                         |
|                                       | <b>م وشي</b> )).                        | ووايي چې وشه، نو هغ                        |
| کېدل او عملي کېدل د                   |                                         |                                            |
| دى.                                   | ت دی چې تل نافد ،                       | الله هغه تكويني حاكمي                      |
| و بر فی ڈ اپ (                        | · ~ · · · · · · · · · · · · · · · · · · | او فرمايي                                  |
| هُوَ سَرِيعُ الْحِسَابِ» <sup>(</sup> | لا معقب لحكمة وا<br>. :َ                | رواللة يحكم<br>رواللة محكم                 |
| روسته کوونکی نشته او                  |                                         |                                            |
|                                       |                                         | هغه دګړندي حساب و<br>د دا د د اللہ تمال تک |
|                                       |                                         | بو دا هم د الله تعالى تك<br>او فرمايي:     |
| وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ      | م رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُّنِنَا      | ارو ترت يي.<br>(رواصبر لځگ                 |
|                                       |                                         | تَقُومُ،،                                  |
| ، ځکه چې ته زمون <u>ږ</u> د           |                                         |                                            |
| د پوره کره ستاينې سره                 | لله چې اودرېږې نو                       | سترګو لاندې يې او ک                        |
|                                       |                                         | خپل رب په پاکۍ ياد                         |
| اد دی.                                | الي تكويني حكم مر                       | دلته د الله سبحانه وتع                     |

` ـ سورة الرعد: ٤١ . ` ـ ـ سورة الطور: `٤٨ .

## تشربعي حاكميت

د الله سبحانه وتعالى تشرېعي حاكميت د هغه الله هغه شريعت دى، چې د پېغمبرانو، كتابونو او صحيفو په واسطه يې د خپلو بندګانو د لارښوونې لپاره وخت په وخت د ضرورت او اړتيا سره سم رالېږلى دى

مون اخري امت ته يې اخري پېغمبر محمد کر الېږلی دی، په هغه يې خپل سپېڅلی کتاب قرآن کريم نازل کړی دی او مون ته يې حکم کړی دی چې خپل ژوند د همدې کتاب او همدغه پېغمبر د لارښوونو په رڼاکې تېر کړو

د همدې قرآن کريم او د همدې پېغمبرﷺ لارښوونې د الله تعالى پۀ زمکه د الله پۀ بندګانو پلي کول او نافذول د الله تعالى تشريعي حاکميت بلل کېږي .

قرآن كريم د الله كلام او دهغه كتاب دى دمحمد رسول الله ويناوې، كړه، تقرير او صفتونه احاديث بلل كېږي، او د قرآن كريم او نبوي احاديثو د لارښوونو مجموعه اسلامي شريعت بلل كېږي الله سبحانه وتعالى په دې زمكه اسلامي شريعت د خپلو بندګانو لپاره د ژوند نظام، قانون او كړنلاره ټاكلى دى نو حاكم او قانون ساز يواځې يو الله دى، نور ټول حكمونه د هغه د حكم لاندې اود هغه دحكم تابع دي توحيد رڼا ۲۸۷ او شرک تيارې دي

پهٔ دې تشريعي حاکميت، شريعت، نظام او قانون کې هغهٔ ﷺ سره هيڅوک شريک نشته. او د تشريعي حاکميت حق يواځي د او قانون سازۍ کې بل چاته برخه ورکړه نو هغه مشرک او لهٔ اسلام څخه وتلي دي. الله تعالى فرمايي : ‹إن الْحُكْمُ إلاَّ للّه يَقُصُّ الْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ الْفَاصِلِينَ›› الله لياره دى هغه حق څرګندوي اوټر ټولو ډېر ښه فيصله کوونکي دي.. (أَلاَ لَهُ الْحُكْمُ وَهُوَ أَسْرَعُ الْحَاسبينَ، ` «خبردار يواځي هغهٔ لپاره حکم دی او هغه ترټولو ډېرګرندي حساب کوونکې دي.) ‹‹إِنَّ الْحُكْمُ إِلاَّ للَّهُ أَمَرَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَــكُنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ،،" «حکم يواځې الله لپاره دی، هغهٔ امر کړی دی چې يواځې دهغهٔ عبادت به کوئ، همدا مضبوط دین دی خو زیات خلک نهٔ پوهېږي)).

> ا ـ سورة الاتعام: ٥٧. ا ـ سورة الاتعام: ٦٢. ا ـ سورة يوسف: ٢٠.

او شرک تيارې دي

‹‹وَهُوَ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ لَهُ الْحَمْدُ فِي الأُولَى وَالآخِرَةِ وَلَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْه تُرْجَعُونَ، \ «او هغه الله دى، له هغه پرته بل معبود نشته، دنيا او اخرت کې يواځي هغهٔ لپاره کره پوره ستاينه ده ، يواځي هغهٔ لپاره حکم دی او يواځي هغهٔ ته ورګرځول کېږئ، او فرمايي: (مَا لَهُم مِّن دُونه من وَلَيٍّ وَلا يُشْرِكُ في حُكْمه أَحَدًا))<sup>\*</sup> «دوی لپاره لهٔ الله پرته څوک بادار نشته او الله پهٔ خپل حكم كي هيڅوك نه شريكوي). نو الله سبحانه وتعالى سره نهٔ پهٔ تکويني حکم کې څوک شريك شته او نه به تشريعي كي رسول الله ته الله تعالى حكم کوي چې خلکو ته ووايي: ((أَفَغَيْرَ اللَّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ الَّذِي أَنَزَلَ إِلَيْكُمُ الْكَتَابَ مُفَصَّلً " (ر آيا لهٔ الله پرته بل حاکم ولټوم؟ حال دا چې هغه، هغه ذات دی چې تاسو ته يې بيل بيل بيان شوې کتاب نازل کړي دي ... نو حاکم، حَکّم او قانون ساز يو الله دي نور حاکمان به د

هغهٔ د حکم تابع وي او د هغهٔ پهٔ حکم به پرېکړې کوي، نافدوي او

- ً ـ سورة القصص: ٧٠. ً ـ سورة الكهف: ٢٦.
- سورة الانعام: ١١٤.

او شرک تیاری دی توحيدرنا ۲۸۸ پلي كوي به يي د الله سبحانه وتعالى د حكم نه پرته بل حكم چي څوک غواري د هغوي پهٔ هکله فرمايي: (أَفَحُكْمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ منَ اللّه حُكْمًا لِّقَوْم (رأَفَحُكْمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ منَ اللّه حُكْمًا لِّقَوْمِ يُوقنُونَ، \ ‹‹ نو آیا دوی د جاهلیت حکم غواړی؟ او باور کوونکو خلكولپارە پەحكمكىلەاللە دېرښة څوككېدى شى؟››. نو معلومه شوه چې حقيقي حاکم يواځي الله دي او په دي زمکه کی به د همغهٔ تشریعی حکم پلی او نافذ وی. د زمكي جاكمان او اميران به د الله حكم نافذوي، له ځانه تشريع او قانون نه شي جوړولي او الله سبحانه وتعالى ټول پېغمېران د همدې لپاره رالېږلي وو چې د الله تعالى تشريعي حكم نافذ كري. الله سبحانه وتعالى فرمايي: ‹‹كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذرينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُو أَفِيهِ، ٢

(ټول خلک يو امت ؤ چې اختلاف يې وکړ، الله زېری ورکوونکي او وېروونکي پېغمبران راولېږل او هغوی سره يې د حق کتاب د دې لپاره را ولېږه چې دخلکو منځ کې په هغو شخړو کې پرېکړه وکړي چې هغوی پکې اختلاف کړی ؤ))

- `- سورة المائدة: <sup>م</sup>.
- ·- سورة البقرة: ٢١٣.

توحيدرنا

تورات هم د دې لپاره نازل شوی ؤ چې د خلکو منځ کې د قانون پۀ حيث نافذ او پلی شي الله تعالی فرمايی

رَإِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُواْ للَّذِينَ هَادُواْ وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُواْ من كِتَابِ اللّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَاءَ،

( مونږ بې شکه تورات نازل کړی ؤ چې پۀ هغې کې لارښوونه او رڼا وه، چې هغه پېغمبران به پرې يهوديانو لپاره فيصلې کوي چې غاړه يې ايښې ده او نېکان او علماء به هم پرې فيصلې کوي او دا لۀ دې امله چې هغوی د الله دکتاب ساتندويان ټاکل شوي وو او پۀ دې ګواهان وو)).

انجيل هم د دې لپاره نازل شوي ؤ چې پهٔ دې زمکه به د قانون پهٔ حيث پلي او نافذ وي

(روَلْيَحْكُمْ أَهْلُ الإِنجِيلِ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فِيهِ)

راو د انجيل خاوندان دي په هغو حکمونو پرېکړې وکړي چې په هغې کې الله نازل کړي دي››

د ټولو دينونو او ټولو کتابونو له منسوخېدو وروسته چې الله تعالى اخري پېغمبر محمدﷺ را ولېږه او قرآن يې پرې نازل کړ هم د همدې لپاره چې دا قرآن به د ژوند د نظام او قانون پهٔ حيث تر

- ا ـ سورة الماندة: ٤٤.
  - · ـ سورة الماند: ٤٧.

۲۹۰ او شرک تیارې دي

توحيدرنا

قيامته پلى او نافذ وي او همدا به حكومت كوي؛ الله سبحانه وتعالى رسول اللهﷺ ته فرمايي:

‹‹وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لَّمَا بَيْنَ يَدَيْه مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلاَ تَتَّبِعْ أَهْوَاءهُمْ عَمَّا جَاءكَ مِنَ الْحَقِّ، \

(( او مونږ تاته پۀ حقه کتاب رالېږلی دی چې له دې نه دمخکې کتاب تصديق کوي او دهغه ساتندوی دی نو د دوی تر منځ پۀ هغه کتاب فيصلې وکړه چې الله رالېږلی دی او تاته چې کوم حق راغلی دی دهغۀ نه پۀ سرغړونه د دوی د نفسي غوښتنو پسې مۀ ځه))

- او فرمايي :
- ((وَمَااخْتَلَفْتُمْ فِيه مِن شَيْء فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهِ)) ((او په كوم شي كَي مو چي اختلاف راغى نو پرېكړه يې الله ته ده)).

او فرمايي : (وَلا يُشْرِكُ في حُكْمه أَحَدًا) «او الله په خپل حکومت او پرېکړې کې هیڅوک نه شريكوى،

- سورة الماندة: ٨ ٤.
   سورة الشورى: ١٠.
- سورة الكهف: ٣٦.

۲۹۱ او شرک تیارې دي

توحيدرنا

او فرمايي ا (وأأن احْكُم بَيْنَهُم بِمَآ أَنزَلَ اللَّهُ وَلاَ تَتَّبعْ أَهْوَاءهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَن بَعْض مَا أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ،، ﴿ <br/> راو د دوي منځ کې پۀ هغه قرآن پرېکړې وکړه چې الله تاته<br/> رالېږلی دی ، ددوی د نفسي غوښتنو پسې مۀ ځه او دوی نه ووېرېږه، هسې نه چې د ځينو هغو حکمونونه دې واړوي چې الله تاته رالېږلي دي... اوفرمايي : (رَإِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ وَلاَ تَكُن لَّلْخَآئنينَ خَصيمًا،، «مونږ بې شکه تاته د حق کتاب د دې لپاره رالېږلي دي چې د خلکو پۀ منځ کې پۀ هغو حکمونو پرېکړې وکړې چې الله درښوولي دي او د درغلګرو لپاره جګړه کوونکي مدافع وکيل مه کبر.ه)). د قرآن کريم په هکله فرمايي (وَكَذَلكَ أَنزَلْنَاهُ حُكْمًا عَرَبَيًّا وَلَئن اتَّبَعْتَ أَهْوَاءهُم بَعْدَ مَا جَاءكَ مِنَ الْعَلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلاً وَاقِ، "

- · ـ سورة الماندة: ٤٩ .
- [- سورة النساء: ١٠٥.
  - "۔ سورة الرعد: ٣٧.

۲۹۲ او شرک تیارې دې

«دا په عربي ژبه قرآن مونږ د حکم لپاره نازل کړی دی او که تا د علم لهٔ راتګ وروسته د دوی دخواهشاتو تابعداري وکړه نو د الله له لوري به تا لپاره نهٔ کوم دوست وي او نه ژغورونکی»

نو ټول پېغمبران د دې لپاره رالېږل شوي وو چې پۀ زمکه کې د الله تعالى تشريعي حاکميت نافذ کړي او زمونږ اخري پېغمبر محمدﷺ هم د همدې لپاره رالېږل شوى دى چې پۀ دې زمکه باندې د الله تعالى پۀ بندګانو د الله سبحانه وتعالى کتاب قرآن کريم د قانون پۀ حيث پلى او نافذ کړي او د هغۀ د وفات نه وروسته د مسلمانانو دا دنده، فريضه او مسؤليت دى چې د الله تعالى حکمونه به د الله پۀ زمکه، د الله تعالى پۀ نړۍ او د الله تعالى په بندګانو پلي کوي او نافذوي

رَانَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِالْعَدْلِ إِنَّ اللَّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا»'

دالله بې شكه تاسو ته امر كوي چې امانتونه خپل اهل ته وسپارئ او كله مو چې د خلكو منځ كې فيصلې كولې، چې پۀ انصاف يې وكړئ، الله پۀ دې تاسو ته ښه پند دركوي، الله بې شكه ښه اورېدونكى او ښه ليدونكى دى».

توحيدرنا

پهٔ دې آيت کې الله سبحانه وتعالى مؤمنانو ته حکم کوي چې امانتونه خپل اهل ته وسپاري اودا د ژوند پهٔ هر اړخ او هر ګوټ کې

اودا حکم فرمايي چې د خلکو منځ کې د عدل پرېکړې وکړئ اود عدل پرېکړې د الله سبحانه وتعالی کتاب قرآن کريم او د هغهٔ د پېغمبرﷺ احاديث دي او همدا د الله تعالی د تشريعي حاکميت پلي کول او نافذول دي

خو افسوس چې نن ډېر ملانما د اسلام دروغجن دعويداران د خپلو حيواني او نفسي غوښتنو د پوره کولو او د طاغوتي نظام لاندې د حکومت کرسۍ ته درسېدو لپاره دا آيت پۀ جمهوري نظام کې د رايو د لاس ته راوړلو لپاره استعمالوي چې ماته ووټ او رايه راکړئ او زۀ د دې اهل يم حال دا چې اسلام کې نۀ دغه بې توله بې توپيره جمهوريت شته، نۀ طاغوتي نظام او وضعي کفري قوانينو لاندې د کارکولو اجازه شته او نۀ طاغوتي نظام سره ملګري مسلمان پاتې کېدي شي.

د حاكميت له دې توحيد نه اوسني سيكولرستان او علمانيان اووښتي او نږه مشركان دي ،ځكه هغوى وايي چې دين او سياست يا دين او ژوندون سره جلا دي او دين بايد د خپل معبد پورې محدود وي، دين بايد حكومت ونه كړي او همداعقيده د شرك او كفر عقيده ده بلكه دين همدې لپاره راغلى دى چې د عدل په بنسټونو به حكومت كوي، د قانون حق يواځې د الله تعالى دى، او دين د ژوند په هر اړخ كې د خيل دى امام ابن كثير د دې آية ((**أفحكم الجاهلية يبغون ومن** أحسن من الله حكما لقوم يوقنون)، په تفسير كې وايي:

494

«ينكر تعالى على من خرج عن حكم الله ألمحكم المشتمل على كل خير الناهي عن كل شر وعدل إلى ماسواه من الآراء والأهواء والإصطلاحات التي وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الضلالات والجهالات مما يضعونها بآرائهم و أهوائهم وكما يحكم به التتار من السياسات الملكية المأخوذة عن ملكهم جنكيزخان الذى وضع لهم اليساق، وهو عبارة عن كتاب مجموع من أحكام قد اقتبسها عن شرائع شتى من اليهودية والنصرانية والملة الإسلامية و فيها كثير من الأحكام أخذها من مجرد نظره وهواه، فصارت فى بنيه شرعا متبعا يقدمونها على الحكم بكتاب الله وسنة رسوله ﷺ ومن فعل ذلک منهم فهو کافر یجب قتاله حتی یرجع إلى حكم الله ورسولهﷺ فلا يحكم سواه في قليل ولا كثير، ﴿

(الله تعالى په هغه چا انكار كوي چې د الله تعالى له هغه پرېكړې نه وتلى وي چې هر خير پكې پروت دى او له هر شرنه منع كوونكى دى او نورو هغو رايو غوښتنو او اصطلاحاتوته اووښتى وي چې د الله تعالى د قانون له دليل پرته انسانانو ټاكلي وي. لكه

ا - تفسير ابن كثير : ١٣١/٣.

توحيدرنا

د جاهليت خاوندانو چې په کومو هغو بې لاريو او ناپوهيو پرېکړې کولې چې په خپلو رايو او غوښتنو يې ټاکي او يالکه چې تاتاريانو چنګېزيانو) په کومو هغو پاچاهي قوانينو پرېکړې کولې چې د هغوی چنګېزخان پاچا ورته د ‹‹يساق›› په نامه قانون ټاکلي دي او هغه داسې يو کتاب دی چې داسې احکام پکې راټول شوي دي چې له ګڼو قوانينو څخه يې اخيستي دي. لکه يهوديت، نصرانيت او له اسلامي دين څخه او په هغو کې داسې ډېر احکام دي چې يواځې له خپلې رايې او خوښې نه يې اخيستي دي، چې هغه د هغه په بچو کې داسې يو منل شوی قانون جوړ شوی دی چې د الله په کتاب او د پېغمبر، په سنتو يې وړاندې کوي، نو چاچې داسې کار وکړ هغه کافر دی او هغه سره تر هغه جنګېدل فرض دي تر څو چې د الله تعالى او دهغه د پېغمبرﷺ پرېکړو ته راستون شي او نه په لږو او نه په ډېرو کې له دې پر ته کومه بله پرېکړه وکړي». إمام إبن البزار الكردري الحنفي رحمه الله وايي

٫٫من قال لسلطان زماننا أنه عادل يكفر لأنه جائر بيقين

ومن سمى الجور عُدلا كفر...

(چا چې زمونږ د زمانې حاکم ته عادل وويل، کافر کېږي ځکه چې هغه په يقيني توګه ظالم دی او چاچې ظلم ته عدل وويل نو کافر شو)).

هغه د خپلې زمانې دظالم په هکله داسې وايي او زمونږ د زمانې مرتدانو ته چې څوک عادلان يا واجب الاطاعت حاکمان وايي نو هغوی خو په طريق اولی کافران دي .

| او شرک تيارې دي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 297               | توحيد رڼا                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|---------------------------------------------|
| and the second sec |                   |                                             |
| ن بر وو <sup>م</sup> مر بر آن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | fi star for for   | او الله تعالى فرمايي:                       |
| ِّلَـــئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ»،<br>ونهٔ كَړې چې الله رالېږلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | بما أنزل الله قاو | رو <b>من لم يحكم</b>                        |
| ونۀ کړې چې الله رالېږلی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | له کتاب پرېکړې    | (او <b>چا چې په هغ</b>                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . (               | دى نو ھغوى كافران دي،                       |
| ۵۰ ۱ <i>و ۶</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | to the first of   | او فرمايي:                                  |
| إُلَـــئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ)، `                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بما أنزل الله قاو | رو <b>من لم يحكم</b>                        |
| ې ونَهٔ کړې چې اللہ نازل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | غه کتاب فیصله     | (او چا چې په ه<br>ک د ده د د د د ۱۱۱۰ د     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ن دي).            | کړي دي نو هغوي ظالمار<br>اړ فرمان د         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | the the trate     | او فرمايي:                                  |
| إِلَى الْفَاسِقُونَ»،<br>بَعْ كُو الْفَاسِقُونَ»،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | بما أنزل ألله قاو | ومن لم يحكم                                 |
| ې ونُهٔ کړې چې اُلله نازل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                   |                                             |
| ان فيصلي نهٔ کوونکي د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                   | کړي دي نو هغوي فاسقار<br>بنه د الله تعال ما |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                   | الله تعالى تشريعي حاكم                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                   | دلته ظالم او فاسق هم د                      |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                   | لري چې تر ټولو سخت او                       |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                   | ډولونه لري چې تر ټولو س                     |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                   | او فسق دواړه په قرآن کري                    |
| ·· •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •                 | کفر او شرک ته هم ظلم او                     |

ا ـ سورة الماندة: ٤٤.

- لي سورة الماندة: ٤٥. سورة الماندة: ٤٧.

‹‹لاَ تُشْرِكْ بِاللَّه إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ›› ‹‹الله سرَه شَرِيكَ مه پيدا كوه شركَ بي شكه لوى ظلم

دى).

نو دلته شرک ته ظلم وویل شو. همدارنګه کفر ته فسق ویل شوی دی: ‹‹وَمَن کَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ››<sup>۲</sup>

داو چاچې لۀ دې وروسته کفر وکړ نو دوی چې دي همدوی بدکاران دي..

نو دلته کفر ته فسق وویل شو او کافران فاسقان وګڼل شول. د اسلامي شريعت ‹‹قرآن او سنت›› نه پرته بل قانون

جوړول، واردول او د قانون او دستور پۀ حيث منل او نافذول د كغر نه وړه ګناه نه ده. او دا درې واړه آيتونه د كافرانو په هكله راغلي دي لكه چې حديث كې داسې راځي

عن البراع بن عازب عن النبي صلى الله عليه وسلم في قوله : ‹‹ومن لم يحكم بما أنزل الله فاولئك هم الكافرون ، ومن لم يحكم بما أنزل الله فاولئك هم الظالمون، ومن لم يحكم بما أنزل الله

فاولئك هم الفاسقون )، قال: ‹‹ هي في الكفار كلها ›› 7

براء بن عازب رضي الله عنه نبي کريم صلى الله عليه وسلم نه روايت کوي چې د دې آيتونو په هکله : « چا چې په هغه کتاب

- ١- سورة لقمان: ١٣.
- السورة النور: ٥٥
- "۔ رواہ مسلم و احمد ،

### 498

پرېکړې ونه کړې چې الله نازل کړی دی نو همغوی کافران دي، چا چې په هغه کتاب پرېکړې ونه کړې چې الله نازل کړی دی نو همغوی ظالمان دي، چا چې په هغه کتاب پرېکړې ونه کړې چې الله منازل کړی دی نو همغوی فاسقان دي )) ( رسول الله صلی الله علیه وسلم) وفرمايل چې : (( دا درې واړه آيتونه د کافرانو په هکله راغلي دي )).

نو څرګنده شوه چې دلته درې واړو نه مراد کافران دي . او د مرود کې دلته درې واړو نه مراد کافران دي .

اوسني ځينې د طاغوتانو ګوډاګيان ملايان د دې لپاره په

نصوصو کې تحريف کوي چې خپل باداران: طاغوتي حکمرانان له كفر څخه وژغوري، خو دې ته نه ګوري چې الله تعالى څوک کافر ګڼلي وي نو هغه دوي نه شي ژغورلي، بلکه دوي پخپله له ايمان څخه خلاصېږي، ځکه چې منصوصي کافر څوک کافر ونه ګڼي او يا يې په كفر كې شك وكړي نو هغه خپله كافر كېږي، او دا ځكه چې الله څوک کافر ګڼلي وي او ته يې کافر نه ګڼې نو د دې معنا دا شوه چې ته د الله له حکم اعراض کوې، نه يې منې او تکذيب يې كوې او دا كفر دى. ځينې عبدالله بن عباس رضي الله عنه ته منسوب قـول : ‹‹ كفر دون كفر›› باندې استدلال كوي او دا طاغوتان كافران نه كني حال دا چې دا قول عبيدالله بن عبياس رضي الله عنه نه په صحيح سند نه دى ثابت او فرضا كه ثابت شي نو بيا ورته ښه او مــناسب محـمل دا دي چې څوک په بډو اخيستو يا سپارښتنې يا د خپلوۍ او دوستۍ له کبله ناسمه پرېکړه وکړي او ځان ګناه ګار هم بولي نو د عبدالله بن عباس رضي الله عنه قول **ه ۲۵ او شرک تیارې دي** 

توحيدرنا

دي د هغه په هکله وي، ځکه چې هغه په کوم وخت او کومو ظروفو کې ويلي وو هغه وخت د قانون او دستور په حيث بشپړ اسلامي شريعت و خو نن چې کومو طاغوتانو د قانون او دستور په حيث کوم وضعي قوانين نافذ کړي دي، د دوی په هکله عبدالله بن عباس رضي الله عنه ته منسوب قول بېخي نه شي جوړېدی. په دې کې لااختلاف دی چې رسول الله صلي الله عليه وسلم

په دې کې دې دې د مېدلي خبر واحد باندې د کتاب الله د عموم ته په صحيح سند رسېدلي خبر واحد باندې د کتاب الله د عموم نه دي ويلي چې د صحابي په قول \_ او هغه هم ضعيف \_ دې ګنې د کتاب الله تخصيص يا تقييد وشي او بيا ځينې خو د طاغوتانو د ژغورلو او رضا کولو لپاره دلته بېخي مرجئي شي او له زړه نه ، او داسې نور ..... بابيزه اوهن من بيت العنکبوت بهانې او ناسم دليلونه ورته ګوري

آخر څه مانع دی چې د مسلمانانو په سر مسلط طاغوتان د قانون او دستور په حيث په مسلمانانو وضعي قوانين نافذوي ؟ ۱ دا نږه کفر دی او که څوک يې کفر نه ګڼي او يا پکې شک کوي هغه هم کافر دی . الله تعالی فرمايي:

ِرأَمْ لَهُمْ شُرَكَاء شَرَعُوا لَهُم مِّنَ اللِّينِ مَا لَمْ يَأْذَن بِهِ اللَّهُ»

'\_ سورة الشورى: ٢١.

توحيد رڼا ۳۰۰ او شرک تيارې دي

(رآيا دوى لپاره شريكان دي چې داسې قانون يې ورته ټاكلى چې الله پرې حكم نه دى كړى؟›› دلته ‹‹دين›› د قانون په معنا دى ځكه چې د ‹‹شرعوا›، نه معلومېږي معنا دا چې دوى لپاره يې شريعت او قان جوړ كړى دى نودا شرك دى. او الله تعالى مونږ ته په عدل حكم كوي لكه چې فرمايي ‹‹إِنَّ الله يَأْمُوُكُمْ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَان›› \ ‹‹ألله بې شكه تاسو ته په عدل كولو او ښېګړې امر كوي››. او رسول الله ته الله تعالى فرمايي چې خلكو ته ووايه ‹‹وأُمرْتُ لأَعْدلَ بَيْنَكُمُ›› `

.(او ماته امر شوی دی چې ستاسو منځ کې عدل وکړم)) نو عدل د ژوند په هر ګوټ او هر اړخ کې مطلوب دی چې دټولو سرکې دخلافت، امامت، حکومت او سياست اړخونه دي.

اوس نو د الوهيت د توحيد په بحث کې د تحاکم تر عنوان لاندې څېړنه را واخله، د حاکميت د دې څېړنې سره يې يو ځاى کړه او بيا خپل ځان خپل چاپېريال، اسلامي نړۍ، اسلامي تنظيمرنه، اسلامي ټولنه او دا اوسني اسلام نما مرتد حکومتونه پرې وتله، بيا د تعصب، تذبذب او تقليد چشمې لرې کړه، د عدل، انصاف، حقيقت او ديانت په روښانه سترګه ورته وګوره چې څوک تر کومه مسلمان دى او څوک د دعوې سره مرتد يا منافق دى؟

- · ـ سورة النحل: ٩٠.
- · سورة الشورى: ١٥.

او شرک تيارې دي

توحيدرنا

الحمدلله اسلامي امت کې ډېر خير دی، د اسلام مخلص بچي. حق پرست علما، ، په اسلام ميين عوام، په اسلام ځان ښندونکي ځوانان او زړور، پياوړي، ننګيالي او نوميالي مجاهدين، د اسلام په خدمت کې بوخت دي او هر څوک د خپل وس په کچ ونډه پکې اخلي، تردې چې تنکي زلمي او تنکۍ پېغلې خپل سرونه په لاس کې نيسي، خپل مال هال، کور، کورنۍ، مور او پلار خپل خپلوان د ځوانۍ خواږه او هر څه د اسلام په لوړولو کې د الله د رضا لپاره د انله په لار کې پرېږدي؛ د اسلام په دښمنانو او وحشي صليبي يرغلګرو باندې استشهادي بريدونه کوي، د اسلام او اسلامي امت د وياړ شمله هسکوي ، د اسلام بزدلو دښمنانو ته ماتي ورکوي اونږدې ده چې ان شاء الله تعالى د همدې قربانيو پايلې به د کفر د بشپړې ماتې او د اسلامي شامل، کامل او عادل

3.1

خولهٔ بله پلوه د مسلمانانو پهٔ سركفراً، ظلماً او عدواناً مسلط شوي طاغوتي حكومټونه او نظامونه وګورئ، هريو دعوه كوي چې زمون نظام اسلامي دى او مون مسلمانان يوو دهفوى دين پلورونكي ملانما ګوډاګيان او اسلام نما تنظيمونه د هغوى د خواهشاتو مطابق فتوې وركوي او حتى ځينې داسې بې تميزه هم شته چې د جوتو دلالو او څرګندو نښو له امله نظام او قانون ته اسلامي نه شي ويلى خو چارواكي مسلمانان ګڼي او بيا د دغر مرتدو حكامو په ضد پاڅون او جهاد بغاوت ګڼي انا لله و انا اليه راجعون. ۳۰۲ او شرک تيارې دي

توحيدرنا

راځئ چې وګورو آيا بلا استثنا دې ټولو وضعي قوانين د دستور او قانون پۀ حيث ظلماً او عدوناً نۀ دي نافذ کړي؟ آيا دا ټول د اسلامي امت پۀ موجوده تقسيم او پۀ اوه پنځوس (۵۷) دولتونو وېشلو خوښ نۀ دي او رسمي اعتراف پرې نۀ کوي؟ آيا دا ټول د ملل متحد دکفري ادارې غړي نۀ دي او هلته د وضعي کفري قوانينو تابع نۀ دي او پۀ خپله خوښه يې ورته غاړه نۀ ده ايښې؟ هغه ملګري ملتونه چې هلته د ((وېټو)) (د پرېکړې د ماتولو) حق يواځي د پنځو طاغوتانو امريکا، روس، چين،

برطانيې، اوفرانسې پۀ لاس کې دى، هلته د اسلام نما حکومتونو نمايندګي يواځې د لاسونو وهلو او چکچکو پورې محدوده ده او تل د اسلام او اسلامي امت پۀ خلاف پرېکړې کوي......

د څو محدودو اسلامي شعائرو په وجود يو دولت، مملکت او حکومت اسلامي نه شي جوړېدي. الله تعالى فرمايي:

رَيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اهْخُلُواْ فِي السِّلْمِ كَآفَةً وَلاَ تَتَّبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ) \

(ای مؤمنانو! پهٔ اسلام کې پوره ننوځئ او د شيطان د پلونو پسې مهٔ ځئ هغه ستاسو څرګند دښمن دی). او دقتال في سبيل الله هدف او مقصد داسې څرګند وي (وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلّه،)

> ' ـ سورة البقرة: ٢٠٨ . ' ـ سورة الانفال: ٣٩.

توحيدرنا

«او کافرانو سره تر هغهٔ وجنگېږئ چې کفر او شرک پاتې نهٔ شى او قانون او اطاعت ټول الله لپاره شي، نو ‹‹يكون الدين كله لله›› هلته متحقق شي چي د الله تشريعي حاكميت پهٔ سلو كې سل د قانون او نظام پهٔ حيث ومنل او نافذ شي، کهٔ پهٔ سلو کې يو هم د قانون او دستور پهٔ حيث وضعي قوانين پکي ورګډ وي هغه نظام، قانون او حکومت اسلامي نهٔ بلل كېږي ځكه چې ‹‹ويكون الدين كله لله›› نه دى متحقق دانه ده چې ويكون الدين بعضه لله وبعضه لغيرالله دين او قانون دى څه الله او څه غيرالله لپاره وي؛ څه دې الله او څه دې عبدالله لپاره وي! څه دې الله او څه دې امريکا لپاره وي. څه دې الله او څه دې د نفس. شيطان او ...... نورو لپاره وي ... بلکه مونږ به تر هغهٔ جنګېږو چې قانون، دستور، نظام، او طاعت، ‹‹کُلَّهُ لله›› شي زما د دې کرښو دليکلو په وخت کې اوس په نړۍ کې هيڅ يو داسې نظام او حكومت نشته چي هلته دين ‹‹كُلُه لله›› وي نو ټولو سره قتال او جهاد فرض دي او اوس چې اسلامي خلافت ړنګ دي او هر ځاي طاغوتي نظامونه دي نو د اسلامي خلافت تر قيام پورې پهٔ ټولو مسلمانانو د دغو نظامونو پهٔ خلاف جهاد فرض عین دی جهاد هغه وخت فرض كفايي وي چي اسلامي خلافت على منهاج النبوة قائم وي اود جهاد په لور دومره خلک وتلي وي چې د هغه لور او طرف لپاره بس وي، نو د نورو غاړه خلاصه ده. خو اوس چې اسلامي خلافت ړنګ شوی دی ، ټول نظامونه طاغوتي دي او د

7.7

| دى | تيارى | شرک | او | ١ | ٢ |
|----|-------|-----|----|---|---|
|    |       |     |    |   |   |

#### توحيدرنا

اسلام په خاوره يرغل شوى دى، نو په ټولو مسلمانانو تر هغهٔ جهاد فرض عين لاى، تر څو چې دين ‹‹كله لله›› شوى نه وي.

كۀ پۀ اسلامي امت دغه مسلط نظامونه او حكومتونه فرضًا اسلامي هم شي، د دوى پۀ خلاف پاڅون او جهاد تر هغۀ فرض دى چې ترڅو دا ټول يو شوى نۀ وي او يو اسلامي خلافت قايم شوى نۀ وي ځكه چې په يو اسلامى امت كې دوه دولتونه نۀ ځايېږي

- الله تعالى فرمايي : بينا مايي فرمايي :
- ‹‹إِنَّ هَذِه أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ›› ‹‹ستا دَاَ امت يو امت دى او زة ستاسو رب يم نو زما
  - عبادت وکړئ.

اسلامي امت يو دى او د امت يو والى د حكومت، دولت او خلافت يووالى لازموي، ځكه چې د امت وحدت، د خلافت او دولت وحدت ته مستلزم دى كه څوك وغواړي چې دا يو امت او يو وجود دوه ټوټې كړي نود هغۀ وژل او هغۀ سره جنګېدل پۀ مسلمانانو فرض دي رسول الله فرمايي رإذا بويع لخليفتين فاقتلوا الآخو منهما)،<sup>۲</sup>

<br/>‹‹کله چَې دوه خلفاؤ ته بيعت وشي نو دواړو کې وروستنۍ<br/>ووژنئ››

۱ - سورة الانبياء: ۹۲. ۲ - رواه مسلم.

#### 7.0

### توحيدرنا

(راقتلوا)) امر دی او فقهي قاعده دا ده چې کله د فرضيت نه استحباب يااباحت ته اړوونکې قرينه او دليل نه وي نو امر د فرضيت لپاره وي، او دلته صارفه قرينه نشته نو وژل يې فرض دي او دا د کفر له امله نه دي دواړه خلفا، دي، مسلمانان دي

او اسلامي نظام يې نافذ کړی دی، خو په لومړني کې د عزل يا قتل شرطونه نه دي برابر، مسلمان دی، په سلو کې سل اسلام يې نافذ کړی دی، اداره يې غښتلې ده، د ارتداد مرتکب شوی نه دی..... او بل راځي د هغه په خلاف راپورته کېږي او اسلامي امت دوه ټوټې کوي نو ځکه يې وژل فرض دي.

اوس نو ووايئ چې يو اسلامي امت دوه ټوټې كوي او نور بشپړ مسلمان دى، د هغۀ وژل فرض دي؛ او چې اسلامي امت يې اوه پنځوس ټوټې كړى دى، اوه پنځوس دولتونه او حكومتونه يې پكې تشكيل كړي دي او يو كمونست دى، بل نشنلست دى، بل سيكولرست دى، څوك د امريكا ګوډاګى دى ، څوك د روس، څوك د برطانيې لاسپوڅى دى، څوك د چين.... نو آيا د دوى خلاف پاڅون بغاوت دى؟ كه څوك د دوي په خلاف پاڅون او د دوى وژلو ته بغاوت وايي نو هغه د اسلام نه خبر نۀ دى. كه دوه خليفه ګانو ته بيعت وشي اود وروستني وژل فرض شي نو د دوى وژل او دوى سره جنګېدل خو په طريق اولى فرض دي.

اسلامي امت کې د مشرق او مغرب، شمال او جنوب، عرب او عجم، تور او سپين مسلمانان د يو بدن غړي دي، د دوی به يو دولت او يو خلافت وي، دوی لپارد نه د پاسپورټ ضرورت

## توحيدرنا

شته او نه د وېزې، نه د تذكرې، نه د تابعيي او نه د شناختي كارډ، د دوی معرفت، خېل او وطن اسلام دی. دوی نه پهٔ رياض کې پردی دي نه په کابل کې، نه په قاهرې کې او نه په انقرې کې نه په صنعاء کې او نۀ پۀ ډاکې کې، د دوی نوم مسلمان دی، د دوی وطن اودولت اسلامستان دى، د دوى سياسي نظام اسلامي خلافت دى، دوي ټول د خليج او نوور تېلو، زمکنيو طبيعي زېرمو، زمکي او اقتصاد، فرهنګ او تشخص کې سره شريک دي، پهٔ اسلامي خلافت کې چې چا شاړه زمکه ودانه کړه هغه د هغه ده. رسول الله 💥 فرمايي: رمن **أحيا أرضا ميتة فهي له**،، <sup>(</sup> (چا چې شاړه زمکه اباده کړه هغه دهغه ده). اسلامي خلافت کې که څوک حج ته ځي، که عمرې ته، تجارت ته ځي او که بل کوم ضرورت ته، په هغه هيڅ ډول بنديز نشته، کۀ الوتکې کې ځي او کۀ ګړندي کې، بېړۍ کې ځي او کۀ پۀ اوښ، په اس يا خرهٔ سپرېږي، پياده ځي او که سپور، هر وخت او هر ځای ته پهٔ ازاده توګه تللی شي، د هغهٔ د امن ذمه واري اومسؤلیت د اسلامی خلافت په غاړه دی. اسلامي خلافت کې هر چاته خپل حق بې لګښته او بې كړاوه خپل كورته ورځي .

3.7

` ـ رواه الترمذي و ابوداود والنساني و احمد ومالك والشافعي والبيهقي والبخاري معلقا و ابن حبان والطبراني في الاوسط وابن أبي شيبة والدارمي.

توحيدرنا

اوس به د ساري پۀ توګه له موجوده حکومتونو څخه يو اسلام نما حکومت را واخلوو چې هغه ځان د اسلام ټېکه دار ګڼي، نظام يې اسلامي(؟) ګڼي او نورې لويې لويې دعوې کوي . آيا هلته وضعي قوانين نافذ نۀ دي؟ آيا هغه د ملل متحد

غړى نه دى اود دغه كفري ادارې قوانينو ته يې غاړه نه ده ايښې؟ آيا دغه موجوده سياسي حدود نه مني؟ آيا دامريكا دوست، ملګرى اوګوډاګى نه دى؟ په عراق ، افغانستان، اسلام او قرآن يرغلګرې امريكې سره ولاړ نه دى؟ د افغانستان او د عراق په مظلوم ولس، جوماتونو، كورونو او ښارونو باندې د بمبار لپاره يې امريكې ته هوايي ډګرونه نه دي وركړي؟ په افغانستان او عراق باندې د يرغلګرې امريكې پوځونو ته مفت تېل اونقدې نه وركوي؟ مونږ حج، عمرې، تجارت، او نورو اړتياؤ لپاره حيحاز

اونورو ځايونو ته ځوو د هغه ځاى حكومت پۀ كوم قانون مونږ منعه كوي او وېزې راڅخه غواړي؟ په وضعي قوانينو او كۀ پۀ اسلامي؟ مونږ غواړو چې هلته شاړې زمكې ودانې كړو ځكه چې اسلام راته اجازه راكړې ده، آيا د هغه ځاى حكومت مونږ ته د دغه شاړو زمكو د ابادولو او هلته د اوسېدلو اجازه راكوي؟ كه ځواب ‹‹نه›› وي نو په كوم قانون؟ پۀ وضعي قوانينو او كه اسلامي؟

آيا هلته په پاسپورټ او وېزې سربېره د اقامې قانون او دکفيل او عامل قوانين اسلامي دي کۀ وضعي؟

هلته چې د اميرانو زامن د خلکو عفتونه، عزتونه،مال او هال په رڼا ورځ لوټي، ولې پرې اسلامي حدود نه پلي کېږي؟ هلته چې د برطانيې أو امريكې سره دوستي او ملكري كېږي، د ولاء او براء مفهوم، د موالاتو او معاداتو احكام چېرته لاړل؟ آيا دا آياتونه منسوخ شوي دي؟ (ريَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّخذُواْ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاء (ريَا مَوْمَنانُوا يهود او نصارا په مَلكَرۍ مه نيسئ هغوى (راي مؤلي)

خپلو منځو کې يو تر بله دوستان دي او تاسو کې چې څوک د هغوی ملګری شو نو هغه بې شکه له هغوی نه دی)) ‹‹فإنه منهم)) دا معنا چې د هغوی غوندې کافر دی.

نو دا کوم اسلام دی چې د سعودي مرتد حکومت د وضعي قوانينو د نفاذ سره سره، د کافرانو د ملګرتيا سره سره او داسلامي خلافت دمخنيوي سره سره اسلامي دی؟!.

بيا د دې ټولو دليلونو سره سره چې د مرتد حکومت ملانما ګوډاګيان او شېخان وپوښتې نو دوضعي قوانينو د نفاذ او کافرانو سره د ملګرتيا <del>او</del> نورو نه ځوانکارنهٔ شي کولی خو وبه وايي چې دا (کفر دون کفر دی).

عجيبه اسلام، عجيبه ديانت، عجيبه علميت او عجيبه استدلال دى چې پۀ خبر واحد باندې د قرآني نص پۀ تخصيص، تقييد او زيادت كې دې اختلاف وي سره لۀ دې چې هغه خبر واحد دې صحيح مرفوع هم وي

· - سورة الماندة: ٥١ .

۳.۹ ۲۰ او شرک تیارې دې

توحيدرنا

خو عبدالله بن عباس ته منسوب ضعيف موقوف روايت باندې دې د كتاب الله د نصوصو، تخصيص، تقييد او زيادت خو لاڅه چې اهمال دې پرې جائز بلكه فرض وي؟!.

عجيبه اسلام دى چې تارک الصلاة خو دې پۀ دې عمل کافر وګڼل شي او يوشيخ دې پۀ دې الفاظو وايي چې کۀ پۀ حرم کې د رکن او مقام منځ کې ولاړ يم نوهم په الله قسم خورم چې تارک الصلاة کافر او اسلام نه خارج دى خود طاغوتانو لاسپوڅو ګوډاګيانو کبارالعملاء د فتوو په تيارو کې هغه حکومت چې پۀ اسلامي امت يې د قرآن خلاف وضعي قوانين نافذ کړي وي ، يهودو اونصاراؤ او نورو کافرانو سره څرګنده ملګرتيا کوي، د قرآن پۀ خلاف او د اسلام پۀ خلاف جګړه کې دې د صليب لاندې ولاړ وي او د صليبي جنګ برخه دې وي نو هغه دې پۀ دې ټولو سربېره بيا هم اسلامي او مسلمان وي؟! دا هيڅکله نۀ شي کېدى، خو دغه ملانما ګوډ اګيان هغه څوک دي چې پۀ هکله يې الله تعالى فرمايي روَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى علْم،.

(د علم سره سره الله يې لارې کړی دی)).

عجيبه خبره خو داده چې دې اوه پنځوس طاغوتانو کې هريو سره بد ديانته ملايان شته او هر طاغوت نه راټول ملايان خپل طاغوت شرعي حاکم بولي ، د هغۀ خلاف پاڅون بغاوت بولي او بيا دا نور شپږپنځوس هم شرعي حاکمان ګڼي...

· - سورة الجاثية: ٢٣.

. ۳۱ او شرک تيارې دي

توحيدرنا

هغه اسلام چې د رسول الله صلى الله عليه وسلم او له هغه نه د راوروسته خلفاؤ په زمانو كې پكې دوه خليفه ګان نه ځايېدل اوس پكې اوه پنځوس طاغوتان ځايېږي ....

كۀ دې علماء نماؤ دين فروشو هر يو خپل طاغوت شرعي امام ګڼلى او د نورو خلاف جهاد يې فرض ګڼلى نو مونږ به ويلي وو چې ګڼې د اسلام د زاويې نه خبرې كوي، خو دخپل طاغوت پۀ هكله غولېدلى دى خو دا چې داټول اوه پنځوس شرعي امامان ګڼي او پۀ دوى كې د هيچا خلاف پاڅون روانۀ ګڼي، نود دې كاواكۍ هيڅ پرتوګ نۀ جوړېږي دا نږه د نفسي او شيطاني غوښتنو ترجماني كوي دا حق پرست او اسلام ته مخلص علماء نۀ دي بلكه د بلعام باعور پركټي، د عبدالله بن ابى بن سلول سكني ورونه او د ابليس خالص مخلص لاسپوڅي، ګوډاګيان او غلامان

د اسلام مخلص بچي او د اسلامي امت مجاهد ځوانان دې د دې بدديانتو او بې غيرتو پۀ تشو بې دليله فتوو نۀ غولېږي، اسلام ته مخلصو او د حق پلويانو علماؤ ته دې غوږ کېدي ، د الله سبحانه وتعالى پۀ لار کې دې د هر طاغوت پۀ خلاف جهاد او قتال ته دوام ورکړي او دهيڅ ډول قربانۍ اوښندنې نه دې درېغ نۀ کوي دا د ابتلا او ازمېښت شپې او دا د ظلم او وحشت تيارې، سبا او رڼا ته نږدې دي ، د سبا د ستوري ټنډه راښکاره شوې ده او سپېدوداغ د کېدو پۀ حالت کې دى

| او شرک تيارې دي                       | 211                        | توحيدرنا                           |
|---------------------------------------|----------------------------|------------------------------------|
| و بر بو قو م                          |                            | σ. σ.                              |
| لَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ الَّذِينَ إِن | مَن يَنصُرُهُ إِنَّ الْ    | (وَلَيَنصُرَنَّ اللَّهُ            |
| الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ  | نوا الصَّلاَةَ وَآتَوُا ا  | مَّكَّنَّاهُمْ في الأَرْضِ أَقَاهُ |
|                                       | عَاقبَةُ الأُمُورِي\       | وَنَهَوْا عَنَ الْمُنكَر وَلَلَّه  |
| مرسته وکړي چې دهغهٔ<br>بر             | ومرو هغه چاسره             | (( او الله به هر                   |
| او غالب دي، هغه خلک                   | كدخامخا خواكمز             | مرسته کوي، الله بي ش               |
| رکړو نو کره پوره لمونځ                | که کې حکومت و              | چې که مونږ ورته زم                 |
| او لهٔ بديو منع کوي او د              | ېهٔ نېکيو امر کوي          | كوي، زكات وركوي،                   |
|                                       | م دی ار <b>د ل</b> ري).    | تراركارونه بابله الله              |
| رُوا اللَّهَ يَنصُرْكُمْ وَيُثَبِّتْ  | نَ آمَنُوا إِن تَنصُر      | ر يَا أَيُّهَا الَّذِي             |
|                                       |                            | ٲؘڡۛ۠ۮٵڡؘػؙؠٛ                      |
| سته وكړه هغه به ستاسو                 | کهٔ تاسو دالله مر          | رای مؤمنانو                        |
|                                       | له مو ټينګې کړې)           | مہ ستہ وکری او پینے پر             |
| ا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ  | سُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُو | راِنَّا لَبَنصُرُ رُ               |
|                                       |                            | يَقُومُ الأَشْهَادُ)، "            |
| و او مؤمنانو سره دنيوي                | که خپلو پېغمبران           | ،<br>(مونر بی ش                    |
| کواهان به او درېږي                    | ځ مرسته کوو چې             | ژوند کې او په هغه ور               |
|                                       |                            | ĩ                                  |

ً سورة الحج: ١\٤٠. 1 سورة محمد: ٧. 1 سورة المؤمن: ١٥.

توحيدرنا

بې لارې مفتيان

د اوسني عصر ځينې ملانما بې لارې مفتيان، د طاغوتانو ګوډاګيان او تالي څټي ملايان د وضعي قوانينو د نفاذ او د حکم بغير ما انزل الله سره د زړۀ د رضا او محبت...... شرطونه لګوي حال دا چې دا نږه او خالصه بې لاري او کفر دی، څرنګه کېدی شي چې يو حاکم دې د شريعت مخالف وضعي قوانين د قانون او دستور پۀ حيث نافذ کړي وي او دهغۀ پۀ هکله دې دا وويل شي چې دا يې د زړۀ نه نۀ دي نافذ کړي؟ د يو هېواد او مملکت لپاره د قانون وضع کول او هغه نافذول لۀ دې پرته بله هيڅ معنا نۀ لري چې دا قوانين هېواد او مملکت لپاره غوره او خير ګڼي.

خينې بيا دا وايي چې كۀ د ‹‹ومن لم يحكم بما أنزل الله فاولئك هم الكافرون›› سره د زړۀ د رضا شرط ونۀ لكوو نو دا خو بيا د خوارجو مذهب شو. حاشا وكلا، دا بېخي ناسمه ده، ځكه چې خوارجو د علي رضي الله عنه غوندې د شرعي خليفه تكفير كاوۀ چې هېڅ وضعي قانون يې نۀ ؤ نافذ كړى؛ بله دا چې هغوى د مسلمانانو منځ كې د حكمينو ټاكلو او صلحې ته كفر وايه، حال دا چې صلحه او سوله كول د قرآن حكم دى او شرک تيارې دی

‹‹وَإِنْ طَائفَتَانَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا›، · ‹‹فَابْعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَا›، ' او داسې نور ډېر نصوص دي چې خوارجو تَرې خلاف کاوه.

کۀ د نني عصر غوندې کوم حاکم هغه وخت وای چې وضعي قوانين يې نافذ کړي وي،د کافرو ملګرتيا کوي...... نو علي هه به هم ورته کافر ويلي وو او د سلف صالحينو منځ کې به پۀ دې هکله هيڅ خلاف نۀ ؤ.

دا مفتيان دخپلو طاغوتانو د خوشحالولو لپاره ناروا فتوې ورکوي او امت بې لارې کول غواړي

عجيبه خبره ده چې يو حاکم د دستور او قانون پۀ حيث وضعي قوانين نافذ کړي وي او پۀ سختۍ سره پرې عمل کوي، کفار سره يې پخه دوستي وي او اعتراف پرې کوي، مسلمانان يواځې د اسلام پۀ ګناه زندانونو کې اچوي، تعذيبوي يې، وژني يې، د مسلمانانو په سر د جوماتونو په سر د مدرسو په سر د بمبار لپاره کافروته هوايي ميدانونه او اډې ورکوي. مفت تېل ورکوي... خو د دې ټولو سره سره د طاغوت مفتي وايي چې دا لۀ زړۀ نۀ نه کوي او دا کفر نۀ دى؟......

د دې مثال داسې دی لکه چې يوڅوک پهٔ ز نالګياوي او مفتي صاحب وايي چې دازاني نهٔ دی دا لهٔ زړهٔ نه نهٔ کوي

> المسورة الحجرات: ٩. المسورة النسباء: ٣٥.

او شرک تيارې دی

توحيدرنا

يالكه چې يوڅوك پۀ ډاګه وايي چې زۀ كافر يم، د اسلام دښمن يم، د قرآن دښمن يم، د الله دښمن يم د كافرو ملګرى يم..... او مفتي صاحب وايي چې نه دا كافر نۀ دى دا لۀ زړۀ نه نۀ وايي او د ژبې پۀ ويلو نۀ كافر كېږي... دا نږه او خالص ارتداد او انحراف دى او دا مفتيان طاغوتانو ته دعوت وركوي، دوى لۀ مرجئه و هم بتر دي، ځكه چې مرجئه داسې خالصو او جوتو مرتدانو ته مسلمانان نۀ وايي بلكه كۀ پخواني مرجئه واى نو هغوى به هم دې مفتيانو ته مرتد ويلي وو، دوى د

خروج على الطاغوت

د طاغوتانو ګوډاګي ملايان د يوموټي روپواو کومې با بيزه دنيوي تمې پۀ بدل کې پۀ قرآني او نبوي نصوصو کې د طاغوت د خوشحالولو لپاره تحريف کوي او غلط استدلل پرې کوي، هر يو دا خبره کوي چې ‹‹خروج على الإمام›› ناروا دى دا بېخي سمه ده چې خروج على الامام ناروا دى، خو خروج على الطاغوت فرض دى. پۀ ‹‹الإمام›› کې الف او لام د تعريف او عهد لپاره دي چې معروف او معهود امام دى او هغه هغه امام دى چې مسلمان وي، يو وي، وضعي قوانين نه بلکه اسلامي شريعت يې نافذ کړى وي، د علم، جسم، عدل، فهم، فراست، ديانت، شجاعت، مروئت،

توحيدرنا

سپېڅلتيا..... شرطونه پکې پوره وي، د چا ګوډاګی نۀ وي. د اسلام دښمنانو سره دوستي نۀ کوي، اهل الحل والعقد ټاکلی وي. د ملل متحد د کفري ادارې غړی نۀ وي، مسلمانانو باندې يې د پاسپورټ او وېزې وضعي بنديزونه نۀ وي لګولي، په اوسني صليبي جنګ کې نۀ د صليب په خوا وي، نۀ ځان بې طرفه ګڼي بلکه قرآن سره ولاړ وي..... اوس يې راوښايئ چې پۀ دې اوه پنځوسو کې کوم يو پۀ دې شرطونو برابر دی؟ چې مونږ بې پاسپورټه او بې وېزې پرېږدي، ورشو، بيعت ورسره وکړو او د همغۀ د اسلامي نظام د سيوري لاندې هلته ميشت شوو، د همغۀ د قوماندې لاندې جهاد في سبيل الله ته دوام ورکړو؟....

خو د طاغوتانو د يو ګوډاګي له وسه دا پوره نه ده چې مونږ ته داسې يو إمام را په ګوته کړي. او بيا خو لا لوی ناورين دا دی چې د هر طاغوت ګوډاګيان هم خپل طاغوت واجب الاطاعت ګڼي او هم دا نور همداسې ګڼي، د هيڅ کوم يو په خلاف پاڅون روانه ګڼي که چېرته يې دا ويلی چې دا زمونږ أمير واجب الاطاعت دی او د دې نورو په خلاف پاڅون فرض دی، نو مونږ به ويلي ؤ چې د خپل طاغوت په هکله سهوه شوی دی او د دې نورو په هکله يې خبره

رسول الله الله فرمايي:

(إذا بويع لخليفتين فاقتلوا الآخر منهما)،

#### 317

توحيدرنا

‹‹ کله چې دوه خليفه ګانو ته بيعت وشي نو وروستنی يې ووژنئ›› نو چې دوه شي وروستنی يې ووژنئ او چې اوه پنځوس وي نو يو يې هم مه وژنئ؟! دا خو عجيبه منطق دی! داسې هيڅکله نه ده، بلکه اسلامی اُمت يو اُمت دی او د

داسې هيعمله له ده، بلکه اسلامي اهت يو است دی او د يو اُمت به يو امام او يو حاکم وي او بيا چې د اوسنيو مرتدانو غوندې حاکمان وي، د دوی وژل او د دوی په خلاف پاڅون خو تر ټولو لوی فرض دی.

إمام نووي رحمه الله له قاضي عياض رحمه الله نه نقل كوي چې هغه وايي

رو قد أجمع العلماء على أن الإمامة لاتنعقد لكافر وعلى أنه لو طرأ عليه الكفر انعزل» قال: روكذا ولو ترك إقامة الصلوات والدعاء إليها» قال: روكذلك عند جمهورهم البدعة».....قال القاضي: رفلو طرأ عليه كفر وتغيير للشرع أو بدعة، خرج عن حكم الولاية، وسقطت طاعته، ووجب على المسلمين القيام عليه، و خلعه، و نصب إمام عادل إن أمكنهم ذلك، فإن لم يقع ذلك إلا لطائفة، وجب عليهم القيام بخلع الكافر، ولا يجب في المبتدع إلا إذا ظنوا القدرة عليه فإن تحققوا

#### TIV.

توحيدرنا

العجز لم يجب القيام وليهاجر المسلم عن أرضه إلى غيرها ويفر بدينه،'

٫٫ علماؤ په دې اجماع کړې ده چې کافر د مسلمانانو امام او حاکم نه شي جوړېدي او په دې يې هم اجماع کړې ده چې که امام کی کفر څرګند شو نو له امارت نه وغورځېد ، هغه وايي: همدارنګه که د لمونځونو کره پوره کول او لمونځونو ته بلنه يي پرېښوده هم له امارته غورځېږي بيا وايي همدارنګه اکثره علماء وايي چې بدعت پکې څرګند شو هم له امارت او امامت نه ګوښه کېږي......قاضي عياض بياوايي: که په حاکم او امير کفر يا د شريعت بدلول او يا بدعت جوت شو نو د امارت له حكم نه وواته، طاعت يې له منځه لاړ او که د مسلمانانو له وسه پوره وه نو د هغه په خلاف پاڅون، دهغه لرې کول او د بل عادل امير ودرول پرې فرض دي. که داسې ونه شول او دڅه خلکو وس ؤ نو په هغوي د کافر لرې کول فرض دي او د بدعتي په هکله فرض نه دي. خوکه باور يې ؤ چې لرې کولي يې شي نو بيا پرې فرض دي. که دا ثابته شوه چې د دغه حاکم په خلاف پاڅون يې له وسه پوره نه وي، نو بيا پرې پاڅون فرض نه دي. خو مسلمان بايد له دغه ځمکې نه بل ځاي تد هجرت وکړي اوخپل دين دې وژغوري».

ا - صحيح مسلم بشرح النووى كتاب الامارة.

#### 211

# د ملوكيت او جمهوريت تر منځ اسلامي خلافت

اسلام کې نۀ ملوکيت او پاچايي نظام شته چې يو ټولواک پاچا به وي، تر مرګه به پاچا وي او د هغۀ لۀ مرګه وروسته به د هغۀ پۀ اولاد ، کهول او نسل کې په ميراثي توګه پاچايي پاتې وي او داسلسله به همداسې روانه وي .

او نۀ پكې جمهوريت شته چې چا زيات ووټونه او رايې وګټلې هغه به جمهور رئيس وي او بې توله بې توپيره به سرونه شمېرل كېږي او تميز به پكې نۀ وي؛ كه چېرته نهو پوهانو، نېكانو، هوښيارانو او د دين، وطن او نواميسو پېژندونكيو، ژغورونكيو او ساتونكيو يو سړي ته د لياقت، پوهې، ديانت او اهليت پۀ بنسټ رايې وركړې، او لسو نالايقو، احمقانو، بدكارانو، او بې تميزو بدتميزو بل چاته د نفسي غوښتنو پۀ بنسټ او بې توله بې توپيره رايې وركړې، نو د لسو رايو څښتن بۀ حكومت كوي.

بيا ډېر خلک د رايو ورکولو نه محروم ګڼل کېږي، اکثره درغلۍ پکې کېږي، دښمنۍ، جګړې او اختلافونه زېږوي، بې ځايه مالونه پکې مصرفېږي، د دروغو وعدې پکې کېږي، ډېر خلک د څۀ مودې لپاره د کارنه پاتې کېږي، کارخانې ودرېږي او بشري ټولنه د ډېرو ښېګړونه محرومېږي.

اسلام کې د سياسي نظام بنسټ اسلامي خلافت دی او خلافت او امامت په اسلام کې ستر مسؤليت دی. د ملوکيت او

#### 419

توحيدرنا

جمهوريت غوندې د اسراف، ترف،عياشۍ، ظلم، ستم، استبداد او استعباد لوړې څوکې ته د رسېدو لار او پوړۍ نۀ ده. پۀ اسلامي خلافت کې امام او خليفه د علم، صحت، ديانت، تقوى، قوي ادارې، سپېڅلتيا، عدل، عفت، مروئت او بصيرت ځانګړتياوې او مشخصات لري، چې د همدې غوندې ځانګړتياؤ لرونکي اهل الحل والعقد يې ټاکي. اوکه دعزل کوم لامل هرکله پکې وموندل شو، پۀ همغه ورځ معزول دي.

# بشپر اسلامي نظام

لكه مخكي مو چې دليلونو سره وويل الله سبحانه وتعالى مون نه بشپړ اسلامي نظام غواړي، چې هغه د ژوند په هر اړخ، په هرځاى، هر وخت او هر چا حاوي او پلى وي نيمګړى او لنډى بوچى اسلام الله تعالى ته منظور نه دى لكه چې فرمايي ، (أَفَتُوْ مُنُونَ بَعْضِ الْكتَاب وَتَكْفُرُونَ بَعْضِ فَمَا جَزاء مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنكُم إِلاَّ خزْيٌ فَي الْحَيَاة الدُّنيَا وَيَوْمَ الْقيامَة يُرَدُونَ يَلْ الله الله بعَافل عَمَّا تَعْمَلُونَ، ' ، (آيا نو تاسو د كتاب په خينې برخې ايمان راوړئ او په ځينې كفر كوئ؟! نو تاسو كې چې څوك دا كار كوي د هغه بدله

· - سورة البقرة: ٨٥.

### 34.

يواځې دا ده چې نږدې ژوند کې ورته رسوايي ده او دقيامت پۀ ورځ به سخت عذاب ته وروګرځول شي. او الله د هغو عملونو پۀ هکله بې غوره نۀ دی چې تاسو يې کوئ ...

نو اسلام د ژوند بشپړ نظام دی او بشپړ پلي کېدل او نافذېدل غواړي ځينې خلک ګومان کوي چې د اسلام نافذېدل يواځې د حدودو نافذول دي دا بېخي ناسمه ده اسلام سياسي، اقتصادي، فرهنګي، پوځي، اداري، ښوونې او روزنې، روغتيا او نورو نظامونو لپاره کوټلي، ګټور او دعدل په بنسټ ولاړ قوانين او اصول لري

كۀ د اسلام پوره نظام نافذ شي نو جرمونه او جنايتونه به لۀ سټه ورک شي، شخړې او جګړې به نۀ وي، سوکالي او امنيت به وي، د ښوونې او روزنې رڼا به عامه، بې کړاوه او وړيا وي، د حکومت به دا مسؤليت، دنده او ذمه واري وي، چې هر چاته انصاف او حقوق د کور دروازې ته وړيا ورورسوي، بندېزونه به يواځې په جرمونو، جنايتونو، ظلمونو، او نارواؤ وي، نور به پۀ انسان هيڅ انساني بنديز نۀ وي او هر انسان ته به خبل ټول حقوق بشپړ ورکول کېږي، پۀ اسلامي نظام کې حکومي حيو کي کوم امتياز او فضيلت نۀ دی بلکه يو لوی او دروند بار او مسؤليت دی پۀ اسلامي نظام کې چې هر کله څوک کوم حکومتي چارواکې وګوري نو د امنيت، ښېګړې، لارښوونې، مرستې، لاسنيوي او خوښۍ احساس به کوي او د اوسنيو ظالمانو چارواکو

په څېر به څوک د حکومتي چارواکي په ليدو د وېرې، وحشت او

### توحيدرنا

هيبت احساس نۀ کوي د اوسنيو طاغوتي نظامونو پوليس چې څوک وويني لکهډاکو، غل او دښمن چې وويني په اسلامي نظام کې د رشوت اواداري فساد غوندې

341

لعنتونو پهٔ کلکه مخنيوي کېږي.

د عمر د خلافت پۀ دور کې يو قاضي دوه کاله بې کاره تېر کړل چې د دې دوه کلونو پۀ اوږدو کې هيڅ ډول جرم، جنايت، ظلم او جګړه ونۀ شوه چې قاضي ته د تللو اړتيا پيداشي هغه به خپله دشپې او ورځې کوڅو کې ګرځېده، د رعيت حال احوال نه به يې ځان خبرواۀ، هسې نه چې څوک وږی وي، او دخوراک څۀ نۀ لري، ناروغ وي، د علاج دارو درمل نۀ لري، بله کومه ستونزه ورته نۀ وي پېښه شوې، چې مرسته ورسره وکړم، چاپۀ چا تېری نۀ وي کړی، چې د ظالم مخه ونيسم، مظلوم ته خپل حق وسپارم، اوښکې يې وچې کړم او غچ ورته واخلم

زمونږ پۀ عصر کې د اسلام ډېر دعوېدار او د علم حاملين د اسلام بشپړ نظام ته د هڅو پۀ ځای د اسلام څو مسالې راټينګې کړې دي، يواځې همغه اسلام ګڼي، يواځې هغو ته بلنه ورکوي او يواځې د هغو پۀ بنسټ دوستي او دښمني کوي، چا د اسلام يو شپږ احکام او محاسن د دعوت بنسټونه ګرځولي دي او نور ټول اسلام يې شاته غورځولی دی، اسلام يې د جومات پورې محدود کړی دی، سيکولرېزم ته عملي کار کوي، پۀ اسلامي امت طاغوتي نظامونه مسلط دي، د قرآن او اسلامي شريعت پۀ ځای وضعي قوانين نافذ دي،د اسلام پۀ ګناه مسلمانان زندانونو اوجېلونو کې او شرک تيارې دي

#### 222

پراتهٔ دي او يواځي نارينه نه بلکه ډېرې ښځينه د زندانونو د تورو تمبو شاته پرتي دي، عفتونه او عصمتونه يې لوټېږي، يواځي د اسلام پهٔ ګناه د ځوانانو، بوډاګانو، پېغلو او مړوخو نوکان او غاښونه ايستل کېږي، وهل کېږي، شهيدانېږي، د اسلامي امت پهٔ حريم او زمکنيو بريدونو تېرې کېږي. پهٔ مظلومو ولسونو وسله وال يرغلونه کېږي، د درندو درندو بمونو ، ميزايلو او ګوليو لاندې د ښځو، ماشومانو، بوډاګانواو ځوانانو غوښې ټوټه ټوټه الوځي، جوماتونه او مدرسي ړنګېږي، کتابونه او قرآنونه ټوټه ټوټه په وينو کې پراتهٔ دي، صليبيان د قرآن دپاسه پښې ږدي، پهٔ کموډ کې يې غورځوي.... خو د شپږ نمبرو مسلمان ته دا ټول بې تفاوته دي، هغه عملا قرآن او جهاد نه منکر دي، هغه د حال پهٔ ژبه لاڅهٔ چې د قال پهٔ ژبه وايي چې د کافر وژل کوم کمال نهٔ دی او د حال پهٔ ژبه وايي چې پېغمبر اوصحابه کرامو چې د بدر ، احد ، حنين او نورو غزواتو کې خپل سرونه په لاس کې نيولي وو او د الله په حکم يې د کلمة الله د اعلاء لپاره داسلام دښمنان هم وژل او خپله هم شهيدانېدل، هغه العياذ بالله ناپوهه وو ....

نورو بيا چا د لمانځه دوه درې مسالې راټينګې کړې دي. چا يواځې قبرونه او باباګان پسې راخيستي، پۀ شرک القبور رد کوي خو د شرک القصور ارتکاب کوي، څوک د طاغوتي جمهوريت د چارواکۍ مسند ته د رسېدلو لپاره مرده باد . زنده باد وايي. د کفر لهلارې اسلام ته د خدمت په نامۀ اسلام سره جفا کوي . او شرک تيارې دی

222

توحيدرنا

څوک يواځې د نوم پسې نښتي دي... څوک څۀ او څوک څۀ غواړي دې ټولونه لاره ورکه ده او په شاړو سر دي يواځې هغه څوک پۀ صراط مستقيم روان دي، چې خپله هم پوره اسلام غواړي او نوروته هم د بشپړ اسلامي نظام د پلي کولو لپاره مسلح جهاد کوي ، خپل مال، ځان، عرض، پت او عزت اسلام نه قربانوي او د کلمة الله د اعلاء لپاره جنګېږي د دې خلکو د پښو تلې د ښکلولو دي، دوي د اسلامي امت سترګې دي، دوی د اسلامي امت د وياړ شمله هسکه کړه، دوی اسلامي امت د شرم او پېغور نه وژغورۀ او د همدوی پۀ لاس به ان شاء الله بشپړ اسلامي نظام نافذېږي (ويومئذ يفرح المؤمنون))

له بده مرغه اسلامي امت پۀ وړو دولتونو، تنظيمونو، ډلګيو، مذهبونو او مسلکونو وېشل شوی دی، عوام څوک د چا او څوک د چاپسې روان دي، د اسلامي خلافت د قيام او د اسلامي امت د جوړولو او رغولو پۀ ځای دغو تقسيمونو ته کار کېږي،امت لاريات وېشل کېږي او اختلافات لارياتېږي.

نن د اسلام د دروغجنو مدعيانو او طاغوتانو لۀ لاسه اسلامي نظام اصلا عوامو ليدلى نۀ دى چې ورته تشويق شي خلک دغو د طاغوتي نظامونو نامسلمانو چارواکو، د تنظيمونو او ډلګيو مشرانو او دروغجنو مدعيانو ته ګوري او د دوى د دروغو پۀ دعوو، ناوړو اعمالو او درغليو اسلامي نظام پرتله کوي او قياسوي د دوى عملي ژوند خو د کرکې وړ دى

مونږ اوس پهٔ عمل کې چاته د اسلامي نظام بېلګه نهٔ شو پهٔ ګوته کولي. هغه د عدل نظام يواځي په منابرو، دفاترو او مقابرو کې پاتې دی. په منبر يې د دين مخلص او متدين علماء بيانولي شي، کتابونو کې يې تفصيل او بېلګې **شته، او چاچې عملي کړ**ې ؤ او د اسلامي نظام عملي بېلګې وې هغوی پۀ اديرو کې پراتۀ دي. كهٔ اسلامي نظام او اسلامي خلافت په صحيح معنا پلي شي او پهٔ عمل کې نافذ او وښوول شي نو د اسلام معتنقين او بچي به د سوکالۍ او نېکمرغۍ ژوند وکړي، د خوښۍ احساس به وكړي او د اطمينان سا به واخلي په هر څه كې به مثبت بدلون، . اووښتون او سمون راشي او اسلام نه دباندې ولسونه او قومونه به دغه د عدل او ښېګړې نظام ته وپسخېږي. (روَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ في دين اللَّه أَفْوَاجًا)) إن شاء الله تعالى ا (وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعَفُوا في الأَرْض وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ وَنُمَكِّنَ لَهُمْ في الأَرْضِ، ﴿ داومون, غواړو چې په زمکه کې کمزورو ګڼل شويو باندې احسان وکړو مشران يې وټاکو، وارثان ېې کړو او زمکه کې ورته حكومت وركرون.

معيت

معیت هم د الله سبحانه وتعالی د ذاتی صفتونو نه یو صفت دي. لکه مخکي مو چې وويل: الله سبحانه وتعالى ته هر څهٔ څرګند، جوت او نږدې دي او هيڅ ورڅخه پټ، پنا او لرې نه دي. د لرې او نږدې نسبت د مخلوق تر منځ وي. الله سبحانه وتعالى عرش دپاسه دي، خو هر شي ته نږدې دي او هر څه ورته نږدې دي الله سبحانه وتعالى ډېر لوي دي. د 🛛 هغهﷺ لوي والي، عظمت او كبرياء زمونر له ناقصو او قاصرو ذهنونو، اندونو او تصوراتو نه ډېر هسک دي. دا اوه اسمانونه او زمکي چې د 🛚 هغهٔ 🕊 په ورغوي کې د يوې دانې اوري او خاشخاش غوندې وي، نو مونږ د هغهٔ ﷺ پهٔ هکله څهٔ ويلي شوو؟ د هغهٔ ﷺ پهٔ هکله چې قرآن کريم او نبوي احاديثو کې څه راغلي دي، دا د هغهٔ صفتونه دي او د همغهﷺ پورې اړه لري، د هغه 🕷، استواء على العرش، د هغهٔ راتګ او اتيان، د شپې په اخري شېبه کې لومړي اسمان ته د هغهﷺ نزول، دهغهٔ، وجه، يدين، عيون، قدم، او نور ټول صفات د مخلوق پهٔ څېر غړي او افعال نه دي، بلکه دا د الله تعالى د عظمت او كبريا -صفات دي، کيفيت او حقيقت يې همغه 🕊 ته معلوم دي، هغه د عرش دپاسه دي، خو مونږ ته د مرۍ له رګه نږدې دي، ځکه چې مونږ نه د مرۍ د رګ او له هغه دننه حقيقت پنا او لرې دي، خو الله

#### 424

تعالى نه هيڅ پټ او پنا نشته او د هيڅ شي حقيقت هغهٔ ته مجهول نهٔ دى ، داخکه چې هر څهٔ د هغهٔﷺ پيداوښت دى.

د الله سبحانه وتعالى په صفاتو كې مونږ ته هله اشكالونه او پوښتنې را پيدا كېږي. چې هغه د مخلوق سره ورته وګڼوو او دهغه ١ افعال او صفات د مخلوق سره پرتله كړو دا بالكل ناروا بلكه كفر دى. مونږ په دې مامور نه يوو چې د هغه ١ په صفاتو كې داسې تاويلونه وكړو اوداسې معناوې ترې واخلوو، چې رسول الله او صحابه ؤ ترې نه وي اخيستې قرآن په عربي ژبه راغلى اومونږ د الله تعالى د صفاتو په هكله په همدې ظاهري معنا اخيستلو مكلف يوو، خو بې له تشبيه، بې له تمثيل او بې له تكييف

همدا د اهل سنت والجماعت مذهب او مسلک دی، چې څلور مشهور امامان امام ابوحنيفه رحمه الله، امام مالک رحمه الله. امام شافعی رحمه الله، امام احمد رحمه الله، او عام محدثين، فقهاء، اهل الحديث پکې داخل دي. اهل سنت والجماعت د دې ټولو د مجموعې نوم دی، ددوی تر منځ په فقهي عملي مسائلو کې ټولو د مجموعې نوم دی، ددوی تر منځ په فقهي عملي مسائلو کې اختلاف شته. چې په هغه له اهل سنت والجماعت نه نه وځي، خو عقيده او ګروهه د ټولو يوه ده، عقيدوي اختلاف ډېرو راوروسته عقيده او ګروهه د ټولو يوه ده، عقيدوي اختلاف ډېرو راوروسته عقيده او ګروهه د ټولو يوه ده، عقيدوي اختلاف ډېرو راوروسته عقيده او ګروهه د ټولو يوه ده، عقيدوي اختلاف دېرو راوروسته نه خلکو راپيدا کړی دی د څلورو امامانو او اهل الحديثو منځ کې د عقيدې هيڅ اختلاف او توپير نشته. خو له بده مرغه زمونې ډېر ورونه د څلورو امامانو او محدثينو له ګروهې اومسلک څخه ناخبره دي.

#### 277V

توحيدرنا

د الله سبحانه وتعالى دمعيت پهٔ هکله ډېر نصوص دي چې ځينې يې دا دي

( وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ \

د او تاسو چې هرځای وئ هغه تاسو سره دی او تاسو چې څه کوئ الله پرې ليدونکی دی››

رأَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَى ثَلاَثَة إِلاَّ هُوَ رَابَعُهُمْ وَلاَ خَمْسَة إِلاَّ هُوَ سَادِسُهُمْ وَلاَ أَدْنَى مِن ذَلكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلاَّ هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا تُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمُ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلَّ شَيْءٍ عَلِيمٌ»

(آيا تانۀ دي ليدلي چې پۀ اسمانونو او زمکې کې څۀ دي الله بې شکه پرې پوهېږي ،هيڅ يوه درې کسيزه پټه جرګه نه وي مګر هغه يې څلورم دی او نۀ پنځه کسيزه مګر هغه يې شپږم دی او نۀ له دې لږ شته او نۀ ډېر مګر هر ځای کې چې وي هغه ورسره دی بيا يې چې څۀ کړي دي د قيامت پۀ ورځ به يې پرې خبر کړي الله بې شکه پۀ هر شي ډېر پوه دی »

نو دا او داسې نور نصوص په دې دلات کوي چې الله تعالی مونږ سره دی خو دا معیت د علم دی هر ځای کې چې معیت راغلی دی هلته مخکې وروسته ورسره د علم ذکر دی نو الله سبحانه وتعالی د عرش دپاسه دی خو مونږ نه لرې نه دی او مونږ سره دی

- ا ـ سورة: الحديد: ٤.
- · سورة المجادلة: ٧.

(و نَحْنُ أَقْرَبُ إلَيْه منْ حَبْل الْوَريد) (او مون انسان ته د مرۍ له رګه ډېر نږدې يوو)). (وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إذا دَعَان فَلْيَسْتَجيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ،، ٢ راو کله چې زما بندګان تانه زما په هکله پوښتنه وکړي نو زه بې شکه نږدې يم، دعاء کوونکي چې کله ما را وبلي نو زه يې بلنه قبلوم، نو د دې لپاره چې سمه لار ومومي، ما دې ومني او په مادي ايمان راوړي... نو الله سبحانه وتعالى مونږ سره دي، له هرڅه، هر ځاي او هر چا خبردي او دا ټول ورته څرګند او نږدې دي، له هغه 🕷 څخه نه څه لري شته او نه ترې يټ او ينا شته. نو دې خايونو کې معيت د علم دی او په ځينو ځايونو کې د نصرت (مرستي) او رعايت معيت وي، لکه : (إنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ)<sup>٣</sup> ((الله بي شكه د صبر كوونكيو) سره دی) (وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَقَمِنَ»

الله پرهېزګارانو سره دی...

- `- سورة ق: ١٦.
- سورة البقرة: ١٨٦.
- ا ـ سورة البقرة: ١٥٣.
- سورة البقرة: ١٩٤.

| او شرک تيارې دي                                  | ***                      | توحيد رڼا                                           |
|--------------------------------------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------|
| لله بې شکه مؤمنانو سره                           |                          |                                                     |
| لله ېې شاکه موهمانو شره                          | لموشيق)) ((او ا          | دروان الله مع ال                                    |
| م هم د ثور په غار يا سمڅ                         |                          | او رسول الله صل                                     |
|                                                  |                          | کې ابوبکر رضي الله <b>عنه</b>                       |
| <b>مجن</b> ېږه الله بې شکه مونږ                  | لهٔ مَعْنًا)) ((مهٔ غ    | -                                                   |
| او الله بې شکه خامخا د                           | الْمُحْسِنِينَ)) ((      | سره دی،)<br>(روَاَنَّ اللَّهَ لَمَعَ                |
| أَنتُهُ الأَعْلَوْنَ وَالْلَهُ مَعَكُمْ          | نُوْا إَلَى السَّلْم وَ  | نېكانو سره دى).<br>(فَلاَ تَهْنُوا وَتَدْغُ         |
|                                                  |                          | وَلَن يَتِرَكُمْ أَعْمَالَكُمْ،                     |
| مهٔ ورکوئ او تاسو ډېر لوړ                        | ئ، سولې ته بلنه ا<br>زېر | ، نو مۀ سستېږ؟                                      |
| سو عملونه برباد نهٔ کړي».<br>، او رعايت معيت دي. |                          | يئ، الله تاسو سره دی او<br>نو پهٔ دې او داسې نورو ځ |

اً ـ سورة الانفال: ١٩. آ ـ سورة التوية: ٤٠. آ ـ سورة العكبوت: ٦٩. أ ـ سورة محمد: ٣٥. فعلي صفتونه

فعلي صفتونه هغه دي چې د الله تعالى د فعل او كړو پورې اړه لري او د الله تعالى خوښه ده چې كوي يې او كۀ نه؟ يا كله او څرنګه يې كوي؟ او كله يې نۀ كوي؟ بالقوة د هغو په ضد الله تعالى نۀ شي موصوفېدى، معنا دا چې الله تعالى د دغه فعل كولو ځواك تل تر تله لري او هر وخت يې پۀ كولو برلاسى دى، خو بالفعل يې خپله خوښه او اخت ار دى چې كوي يې او كۀ نه؟ خو دا ويل صحيح نه دي چې فعلي صفت هغه دى چې الله تعالى د هغه پۀ ضد موصوفېدى شي، ځكه چې ‹(صدق)› ‹‹ريښتيا ويل›› د الله تعالى فعلي صفت دى او د‹(صدق›) ضد ‹‹كذب›› ‹دروغ ويل ) دي نو الله تعالى هيڅكله د صدق پۀ ضد نۀ موصوفېږي. د الله سبحانه وتعالى فعلي صفتونه هم ډېر دي چې ځيني

ې دا دي. يې دا دي:

خلق (پنځول او پيدا کول)

الله سبحانه وتعالى تل تر تله خالق دى، خلاق دى، څه يې چې خوښه شي پيدا كوي يې او څه يې چې خوښه شي پنا كوي يې،

#### 341

#### توحيدرنا

دا ټول کائنات، موجودات او مخلوقات هغه الله پيداکړي دي او هيڅ يوه ذره اوعنصر داسې نشته چې هغهﷺ دې نه وي پيدا کړي. روَ هُوَ الَّذي خَلَقَ لَكُم مَّا في الأَرْض جَميعاً ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاء فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَات وَهُوَ بِكُلِّ شَيْء عَلَيْمٌ) ﴿ ،< او هغه هغه ذات دی چې پۀ زمکې کې ټول شيان يې تاسو</p> لپاره پيدا کړي دي بيا يې اسمان ته اراده وکړه نو اوه اسمانونه يې جوړ کړل او هغه په هر شي ډېر پوه دی». ‹‹وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لا إِلَــهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلَّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ، ٢ <sub>((</sub>هر شي يې پيدا کړي دي او هغه په هر شي ډېر پوه دي .دا الله دی چې ستاسو رب دی له هغه پرته بل معبود نشته د هر شي پيدا کوونکي دي نو د هغهٔ عبادت وکړئ اوهغه د هرشي ذمه وار

دى).

‹‹رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْء خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى››<sup>٣</sup> ‹‹زمونږ رَب هغه ذات دى چې هر شي ته يې د هغۀ پيداوښتوركړى دى او بيا يې لارښوونه ورته كړې ده››.

> ' ـ سورة البقرة: ۲۹. ' ـ سورة الانعام: ۱۰۲/۱۰۱. ' ـ سورة طه: ۵۰.

| او شرک تيارې دي                     | 442                                            | توحيد رڼا                            |
|-------------------------------------|------------------------------------------------|--------------------------------------|
| حَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ | كَيْفَ لُبْدِئُ اللَّهُ الْ                    | رراًوَلَمْ بَرَوْا                   |
|                                     | - · · · - •                                    | عَلَى اللَّهِ يَسِينُ) (             |
| څرنګه په پيداوښت نوی                |                                                |                                      |
| کار بې شکه په الله اسان             | يم ځل پيدا کوي ؟دا                             |                                      |
| لدَ حَوْدُو نَي ٢                   | كَمَن لاَّ يَخْلُقُ أَفَلا تَ                  | دى».<br>(رأَفَمَن يَخْلُقُ           |
| ي<br>يي د هغه چا غوندې دي           |                                                |                                      |
|                                     |                                                | چې پيدا کول نه شي ک<br>,             |
|                                     | اء وَهُوَ عَلَى كُلٌّ شَہِ                     |                                      |
| يې او هغه پهٔ هر شي ښهٔ             | ئوښ <b>ه</b> شي پيدا کوي                       |                                      |
|                                     | مَا يَشْاء وَيَخْتَارُ)،                       | برلاسى دى››.<br>‹‹وَرَبَّكَ بِخْلُةَ |
| ا کوي يې او غوره کوي                |                                                |                                      |
| •                                   |                                                | يې)).                                |
|                                     |                                                | (وَيَخْلُقُ مَا لاَ                  |
|                                     | دا كوي چې تاسو پر<br>ي أَثْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ،) |                                      |
|                                     |                                                | · - سورة العنكبوت: ١٩.               |

- سورة العنكيوت: ١٩.
 - سورة النحل: ١٧.
 - سورة الماندة: ١٧.
 - سورة القصص: ٢٨.
 - سورة النحل: ٨.
 - سورة النمل: ٨٨.

•

#### 444

توحيدرنا

د الله سبحانه وتعالى پهٔ خالقيت ډېر زيات دليلونه دي مونږ يې څو بېلګې وليکلې او څه دليلونه د ربوبيت د توحيد پهٔ ترڅکې مخکې تېر شوي دي.

إراده

د الله سبحانه وتعالى له فعلي صفتونونه يو صفت اراده ده الله سبحانه وتعالى چې څۀ وغواړي اراده ورته كوي او همدا اراده يې غوښتنه ده، د هغۀ اراده پۀ مخلوق كې د هيچا او هيڅ شي د ارادې سره ورته والى او تشبيه نۀ لري، د هغۀ اراده چې د هغۀ پۀ علم څرنګه ده هماغسې ده، مونږ پرې ايمان لرو (رالله بكم اليُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ)،<sup>٢</sup> (رالله پۀ تاسو اساني غواړي او سختي درباندې نۀ غواړي))

· \_ سورة المؤمنون: ١٤.

- سورة البقرة: ١٨٥.

‹‹وَمَن يُرد اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ للإسْلاَمِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَّدُ في السَّمَاء ›، ﴿ (الله چې چاته اراده وکړي چې لارښوونه ورته وکړي نو سينه يې اسلام منلو لپاره پراخه کړي او چاته چې اراده وکړي چې بې لارې يې کړي نو سينه يې داسې تنګه او سخته کړي لکه چې اسمان تەيورتەكېرى). رقُلْ مَن ذَا الَّذِي يَعْصِمُكُم مِّنَ اللَّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوءًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً،، ٢ «ورته ووايه ، هغه څوک دی چې که الله په تاسو د کړاو اراده وکړي او يا درباندې د رحمت اراده وکړي نو هغه مو ورڅخه وژغوري؟». (وَيُوِيدُ اللَّهُ أَن يُحِقَّ الحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافرينَ، ٣ (ر او الله غواړي چې پۀ خپلو خبرو حق ثابت کړي او د کافرانو بنسټ پرې کړي». «وَلَــكَنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ»<sup>\*</sup> « **خو الله چې څه وغواړي کوي يې** ».

> '\_ سورة الانعام: 120. '\_ سورة الاحزاب: 12. '\_ سورة الانقال: 2. \*\_ سورة المقرة 20%

رضاء

د الله سبحانه وتعالى له فعلي صفتونو څخه يو صفت «رضا» ده الله سبحانه وتعالى د خپلو غاړه ايښودونکيو بنده ګانو نەراضى كېږي. د نورو ټولو صفتونو غوندې دالله تعالى رضاهم دهغه په مخلوق کې د هيچا او هيڅ شي د رضا سره هيڅ ورته والې او تشييه نهٔ لري او مونږ يې بې تشبيه بې تمثيل او بې تکييف منوو ، ايمان پرې لرو او د هغهﷺ درضا هيله لرو. الله تعالى فرمايي: ،
،
وَرضُوانٌ مِّنَ الله أَكْبَرُ›› «او د الله له لوري رضا ګانې ډېرې لويې دي». او موسى 🕮 الله تعالى ته ويلي وو ،(و عَجلْتُ إلَيْكَ رَبِّ لتَرْضَى) راو ای زما ربه؛ ما تاته ددې لپاره بيړه وکړه چې ته راضي شى).

> ' ـ سورة التوبة: ٧٢. ' ـ سورة طه: ٨٤.

او شرک تيارې دی

#### 347

توحيدرنا

(روالسَّابِقُونَ الأَوَّلُونَ منَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَالَّذِينَ الْبَعُوهُم بِإحْسَانَ رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ)، (
اتَّبَعُوهُم بِإحْسَانَ رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ)، (
ارَ أو د مَهاجرو او انصارو مخكني لومړني خلك او څوك 
دي په نېكه لار د هغوى پسې تللي دي، الله هغوى نه راضي شوى 
دى اوهغوى الله نه راضي شوي دي)، (
رَلَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ 
الشَّجَوَةِ)، (

رحمت

د الله سبحانه وتعالى له فعلي صفاتو نه يو صفت رحمت دى الله سبحانه وتعالى پهٔ خپل مخلوق ډېر زيات مهربان دى تر دې چې پهٔ دنيا کې پهٔ خپلو دوستانو او دښمنانو دواړو مهربان دى کافرانو سره هم ښپګړې کوي، پيدا کړي يې دي، ژوند يې ورکړى دى، د ژوند وسائل ورکوي، روغتيا ورکوي.... لنډه دا چې هر شي

> ا - سورة التوبة: ١٠٠. ا - سورة الفتح: ١٨.

| دى | ياري | شرک ت | او | 24 |
|----|------|-------|----|----|
| ** | 1    |       |    |    |

توحيدرنا

ته د الله تعالى رحمت شامل دى خو په اخرت كې يواځي مؤمنانو باندې مهربان دی. الله سبحانه وتعالى فرمايي: (الرحمن الرحيم)) ‹‹ ډېر زيات مهربان اوخورا زيات لوروونکي دي.. ،(كَتَبَ عَلَى نَفْسه الرَّحْمَةَ)) (الله يه خپل ځان رحمت ليکلي دي)) معنا دا چې الله تعالى داپهٔ ځان منلي چې پهٔ خپل مخلوق باندې به مهرباني او لورېنې کوي. (فَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل رَّبُكُمْ ذُو رَحْمَة وَاسعَة وَلاَ يُرَدُّ بَأْسُهُ عَن الْقَوْم الْمُجْرِمِينَ) ۲۰ دوی تهٔ دروغجن وګڼلې نو ورته ووايه چې ستاسو رب د پراخه مهربانۍ څښتن دي او د ورانکارانو خلکو نه د هغهٔ عذاب بىرتەنە كرخى). ، ذَكْرُ رَحْمَت رَبك) (داستا د رب د مهربانۍ یادونه ده )). (وَرَحْمَتِي وَسَعَتْ كُلَّ شَيْءَ) (راو زما رحمت هرشی ته پراخه دی).

> ا ـ سورة الاتعام: ١٢. ٢ ـ سورة الاتعام : ١٤٧. ٢ ـ سورةمريم: ٢. ٤ ـ سورة الاعراف: ١٥٦.

#### ۳۳۸

توحيدرنا

(إنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ فِي سَبِيل اللَّهُ أَوْلَـــئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّه وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحيمٌ، ﴿ «هغه خلک چې ايمان يې راوړی دی او د الله په لار کې يې هجرت او جهاد کړي دي هغوي بې شکه دالله د رحمت هيله لري او الله بښونکي او خورا زيات لوروونکي دي.. (إِنَّ رَحْمَتَ اللَّه قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسنينَ) (د الله رحمت بي شكه نېكانو سره نږدې دى). (قَالَ رَبِّ اغْفُرْ لي وَلأَخي وَأَدْجُلْنَا في رَحْمَتكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمينَ،)" «موسی وویل: ای زما ربه ما او زما ورور ته بښنه وکړه او ستا په رحمت کې مو ننباسه ته تر ټولو ښه رحم کوونکي يې». نو ډېر نصوص په دې څرګند دلالت کوي چې د الله سبحانه وتعالى له فعلي صفتونو نه يو صفت رحمت دى، د نورو ټولو صفتونو غوندې د الله تعالى رحمت هم د هيچا او هيڅ شي د رحمت او مهربانۍ سره کوم ورته والي او مشابهت نهٔ لري، مونږ يې بې تشبيه، بې تمثيل او بې تکييف منو، ايمان پرې لرو او هيله يې لرو چې الله سبحانه وتعالى مو په خپل رحمت كې دىند كړي.

- ' ـ سورة البقرة: ٢١٨. ' ـ سورة الاعراف: ٥٦.
- <sup>-</sup> سورة الاعراف: ١٥١.

غضب

غضب هم د الله سبحانه وتعالى د فعلي صفتونو نه يو صفت دى، الله په ځينو سرغړوونکيو بندګانو غضب کوي او غوسه کېږي، د هغه تل غوسه او غضب هم د هيچا او هيڅ شي د غوسې سره ورته والى نه لري مونو پرې بې تشبيه، بې تمثيل او بې تکييف ايمان لرو او الله تعالى نه د هغه تلا د غضب اوغوسې نه پنا غواړو

مونږ پنځه وخته او د نورو لمونځونو پهٔ هر رکعت كې وايوو چې: ‹‹غَيرِ المُغضُوب عَلَيهِمْ وَلاَ الضَّالَيْنَ \

«مونږ د غضب کړی شويو او بې لارو له لارې وژغوره»» نو دلته د غضب کړی شويو نه مراد هغه خلک دي چې الله تعالی پرې غضب کړی دی لکه يهوديان او ځينې نور....... او الله تعالی فرمايي

- رَّسُ عَلَى رَسِيلِي (رَقُلْ هَلْ أُنَبِّئُكُم بِشَرِّ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللّهِ مَن لَّعَنَهُ اللّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ،'
  - سورة الفا تحة:٧.
  - الماندة: ٦٠.

(ورته ووايه چې آيا زه تاسو الله سره له دې بترو سزاګانو. والاباندې خبر کړم؟ څوک چې الله په لعنت کړي دي او غوسه شوي دی پری). (روَمَن يُوَلَّهِمْ يَوْمَئِذ دُبُرَهُ إِلاَّ مُتَحَرِّفاً لَّقِتَالِ أَوْ مُتَحَيِّزاً إِلَى فئَة فَقَدْ بَاء بغَضَب مِّنَ الله، «او جنګ ته راګرځېدونکی او خپلې ډلې ته ورتلونکي نه پرته چې چا د جنګ په ورځ کافرانو ته شا واړوله نو هغه بې شکه د الله پهٔ غوسی اخته شو). (مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْر صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ)) (څوک چې پۀ پراخه سينه کفر باندې خوښ شو نو پۀ هغوی د الله غوسه ده او هغوي لپاره لوي عذاب دي». د لعان په مساله کې به ښځه پنځم ځل وايي. رأَنَّ غَضَبَ اللَّه عَلَيْهَا إن كَانَ منَ الصَّادقينَ»<sup>, ٣</sup> «که سړي ريښتيني وي نو په دې ښځې دې د الله غضب وي). (وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وأَعَد لَهُمْ جَهَنمَ وَسَاعَتْ مَصيْر ا<sub>))</sub>\*

> ' ـ سورة الانفال: ١٦. ' ـ سورة النجل: ١٠٦. ' ـ سورة النور: ٩. ' ـ سورة الفتح: ٦.

توحيدرنا

راو پهٔ دوی الله غوسه شوی دی، په لعنت کړي يې دي او دوزخ يې ورته تيار کړی دی او دوزخ د ورتللو ډېر بد ځای دی...

دى.

محبت

د الله سبحانه وتعالى لهٔ فعلي صفتونو څخه يو صفت ‹‹محبت›› دى الله تعالى د خپلو غاړه ايښودنكيو بنده ګانو سره مينه كوي او خوښوي يې ښه كارونه او ښهٔ خويونه خوښوي

- سورة المجادلة: ١٤.

ا\_ سورة الممتحنه: ١٣.

د الله سبحانه وتعالى مينه او محبت هم د نورو ټولو صفاتو پهٔ څېر د هغهٔ 🕷 پهٔ مخلوق کې د هيچا او هيڅ شي سره هيڅ ورته والي او مشابهت نهٔ لري، مونږ يې بې تشبيه، بې تمثيله او بې تکييفه منوو، ايمان پرې لرو او هيله لرو چې مونږ الله تعالى د خپلې مينې او محبت مستحق کړي او د خپلې مهريانۍ او سخاوت له مخې راسره مينه وکړي. الله تعالى فرمايي: (وَأَحْسنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحبُ الْمُحْسنينَ» (او نېکى وېمړئ الله بې شکه نېکانو سره مينه کوي) (و)الله يُحبُّ الصَّابرينَ) (او الله صبر كوونكى خوښوي)) رإنَّ اللَّهَ يُحبُّ الْمُتَوَكِّلينَ»<sup>٣</sup> (الله بي شكه توكل كوونكيو سره محبت كوي)). رِإِنَّ اللَّهَ يُحبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ»، \* رالله بي شكه توبه كوونكيو سره هم مينه كوي او ځانونه ښهٔ پاکوونکيو سره هم مينه کوي.. (رِيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دينه فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بقَوْم يُحَبُّهُمْ وَيُحَبُّونَهُ)،

344

`ـ سورة البقرة: ١٩٩. `ـ سورة آل عمران: ١٤٦. `ـ سورة آل عمران: ١٩٩. \*ـ سورة البقرة: ٢٢٢. °- سورة المائدة: ٥٤.

| او شرک تيارې دي              | 848                            | توحيد رڼا               |
|------------------------------|--------------------------------|-------------------------|
|                              |                                |                         |
| خپل دين نه وګرځېد نو         |                                |                         |
| ، هغوي سره محبت کوي          | ک راولي چې الله به             | الله به ډېر زر داسې ځل  |
|                              |                                | او هغوی به الله سره مح  |
| چې د اللهﷺ په محبت           |                                |                         |
| غړوونکيو سره <b>مح</b> بت نه | له تعالى د ډېرو سرغ            | څرګند دلالت کوي او ا    |
| د بېلګې په توګه              | ځای پۀ ځای راځي                | کويَ چې قرآن کريم کې    |
|                              | ببِّ الْمُعْتَدِينَ»           | رَإِنَّ اللَّهَ لاَ يُح |
| <b>رحبت نۀ کوي</b> )).       | ېري کوونکيو سره ه              | / /                     |
| ,                            | د الفَسَادَ <sub>»)</sub>      | «وَاللَّهُ لَا يُحِب    |
|                              | <b>ۀ خوښوي</b> ).              | (او الله فساد نا        |
|                              | بُ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ»     | (وَاللَّهُ لاَ يُحِب    |
| موي)).                       | كره محناهمحأرنة خوب            | « <b>او الله هر ناش</b> |
|                              | مُ الظَّالِمِينَ» <sup>*</sup> | (و)الله لا يُحب         |
| . (                          | و سره مينه نه كوي)             | « <b>او الله ظالماً</b> |
| ګند دلالت کوي چې الله        | س دي او په دې څر               | نور ډېر نصوه            |
|                              |                                | تعالىد ‹‹محبت›› صف      |

اً - سورة اليقرة: ١٩٠. 7- سورة اليقرة: ٢٠٩. 7- سورة اليقرة: ٢٧٦. 1- سورة آل عبران: ٥٧.

#### 444

صد ق

د الله تعالى فعلي صفتونو څخه بل صفت (صدق) (ريښتيا ويل)، دي الله سبحانه وتعالى ريښتونى دى او لۀ دروغو ويلو څخه پاک او منزه دى، الله تعالى تل ترتله ريښتونى دى او ريښتيا وايي، د هغۀ اريښتيا ويل هم ډېر سپېڅلي، پاک او لوړ دي مونږ يې بې تشبيه، بې تمثيله او بې تکييفه منوو او ايمان پرې لرو

الله تعالى فرمايي ((قُلْ صَدَقَ اللَّهُ))` (( ورته ووايه چې الله ريښتيا ويلي دي))

- روَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللَّهُ وَعْدَهُ،، (راو الله بي شكه تاسو سره خپله ژمنه ريښتيا كړه،).
- (وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ الله حَدِيثًا)، (راو په خبرو کې الله نه رايات ريښتونی څوک دی؟)).

(و إنا لصادقون)، (راو مون بې شكه ريښتيني يوو)).
(و أنا لصادقون)، (راو مون بې شكه ريښتيني يوو)).
(و أما رأى الْمُؤْمنُونَ الأَحْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ
ورَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ)، (

- ' ـ سورة آل عمران: ٩٥. ' ـ سورة آل عمران: ١٥٢.
  - سورة النساء: ٨٧.
  - ·- سورة الانعام: ١٤٦.

| <b>او شرت تيارې دي</b>                   | rf0                                | توحيد ربا                                   |
|------------------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------------|
| ې وليدلې نو ويې ويل دا                   | ينانو د کافرانو ډل                 | راو کلہ جی مؤ م                             |
| ې<br><sub>ډ</sub> سره وعده کړې وه اوالله | لهٔ پېغمبر يې مون                  | هغه دي چې الله او د هغ                      |
| لاً لاَّ مُبَدِّلِ لِكَلِمَاتِهِ وَهُوَ  | ويلي دي››<br>رَبِّكَ صِدْقًا وَعَد | او دهغه پېغمبر ريښتيا<br>مَتَرَّ تُ كَلمَتُ |
|                                          | ربت حيت و                          | السَّميعُ الْعَليمُ» <sup>٢</sup>           |
| یلۍ او انصاف پوره ده د<br>ب              | ، خبره پهٔ ريښتين                  | َ <sub>((</sub> اَوَ ستا د رب               |
| . ښه اورېدونکی او ښه                     | ی نشته او هغه                      |                                             |
| وص شته او هغه په دې                      | ر ډېر داس <i>ې</i> نص              | ليدونکی دی››<br>دا او داسی نو               |
| ق)) صفت لري                              | لله تعالى د ‹‹صد                   | څرګند دلالت کوي چې ا                        |

WICK

ام شرک تیل م دم

كلام

د الله سبحانه وتعالى له فعلي صفتونو نه بل ‹‹كلام›› ‹خبرې، دي، الله ﷺ چې كله وغواړي خبرې كوي، د هغه ﷺ خبرې د هغه په مخلوق كې د هيچا او هيڅ شي سره هيڅ ډول ورته والى او مشابهت نه لري، څرنګه چې د هغه ﷺ د شان سره ښايي او وړ وي، هغسې يې كوي، مونږ يې بې تشبيه، بې تمثيله او بې تكييفه منوو او ايمان پرې لرو. د الله تعالى د خبرو كيفيت موسى ﷺ او هغه

ا\_ سورة الاحزاب: ٢٢.

ا\_ سورة الاتعام: ١١٥.

| · ·                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| چاته معلوم دي چې خبرې يې ورسره کړې وي، مونږ ته يې کيفيت                             |
| معلوم نهٔ دی.                                                                       |
| قرآن کريم هم د الله تعالى کلام دى او د هغهﷺ صفت دى                                  |
| صفة الخالق (د خالق صفت) دى، د الله تعالى د كلام د صفت په                            |
| هکله زيات نصوص راغلي دي چې ځينې يې دا دي:                                           |
| الله تعالى فرمايي:                                                                  |
| ((أَفَتَطْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ |
| كَلاَمَ الله ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ من بَعْد مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ›، \     |
| ِ<br>رَآيا تاسو هیله کرئ چَې هغوی به تاسو سره ایمان راوړي؟                          |
| حال دا چې د هغوي يو: ، ډلې د الله کلام اورېده بيا ښه پوهېدل، خو                     |
| له دې وروسته چې پرې وه شول له خپلې معنا يې اړ اوه»                                  |
| او فرمايي ا                                                                         |
| ِ<br>((وَ كَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا))                                       |
| در <b>او موسلي سره الله بي شکه خبري کړي وي</b> ».                                   |
| (وَتَمَّتْ كَلِمَتْ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَذْلاً لاً مُبَدِّلِ لِكَلِمَاتِهِ وَهُوَ    |
| السَّميعُ الْعَليمُ». ٣                                                             |
| داو ستا د رب خبره په ريښتيا او انصاف کې پوره ده، د                                  |
| هغهٔ د خبرو بدلوونکی نشته او هغه ښهٔ اورېدونکی او ډېر پوه                           |
| دى).                                                                                |
|                                                                                     |

444

أ- سورة البقرة: 20. 1- سورة النساء: 21. 2- سورة الاتعام: 210.

# او شرک تيارې دي

· .

## توحيدرنا

او شرک تیاری دی 34Y توحيدرنا «فَآمنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الأُمِّيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلْمَاتِهِ) رنو په الله او د هغه په هغه نالوستي پېغمبر ايمان راوړئ <sub>(</sub> چې په الله او د هغهٔ په خبرو ايمان راوړي». «وَيُرِيدُ اللَّهُ أَن يُحقَّ الْحَقَّ بِكَلمَاتِه وَيَقْطَعَ دَابِر الْكَافرينَ، (او الله غواړي چې په خپلو خبرو حق ثابت کړي او د کافرانو بنسټ يرې کړې). (وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجَرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ الله ثُمَّ أَبْلغْهُ مَأْمَنَهُ ذَلكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَعْلَمُونَ،" راو که د مشرکانو کوم کس لهٔ تا پنا وغوښته نو لهٔ دې امله پنا ورکړه چې د الله خبرې واوري، بيا يې د خپل امن ځای ته ورسوه؛ دا لهٔ دې امله چې دوي داسې خلک دي چې نهٔ پوهېږي). دا او داسې نور ډېر نصوص دي چې د الله سبتحانه وتعالى د ‹‹کلام›› په صفت دلالت کوي او د الله کلام او کلمې (خبرې) د انسان په شمېر کې نهٔ راځي: <sub>‹‹</sub>قُل لَّوْ كَٰانَ الْبَحْرُ مدَادًا لِّكَلمَات رَبِّي لَنَفدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلُه مَدَدًا،، \*

- '\_ سورة الاعراف: ١٥٨. '\_ سورة الانقال: ٧. '\_ سورة التوية: ٦.
  - · سورة الكهف: ١٠٩.

| او شرک تيارې دي | 242 | توحيد رڼا |
|-----------------|-----|-----------|
|                 |     |           |

(رورته ووايه چې کۀ زما د رب د خبرو لپاره درياب سياهي شي او دهغې دمرستې لپاره همدومره نوره هم راوړو نو زما د رب د خبرو له خلاصېدو نه مخکې به درياب وچ شي). خبرو له خلاصېدو نه مخکې به درياب وچ شي). (روَلَوْ أَلَمَا في الأَرْضِ مْن شَجَرَة أَقْلاَمٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُهُ من بَعْده سَبْعَةُ أَبْحُر مَّا نَفدَت کَلَمَات اللَّه إِنَّ اللَّه عَزِيزَ حَکِيمٌ). بعده سَبْعَةُ أَبْحُر مَّا نَفدَت کَلَمَات اللَّه إِنَّ اللَّه عَزِيزَ حَکِيمٌ). (رکه په زمکې کې ټولې ونې قلمونه شي او درياب يې رايه هم د الله خبرې سياهي شي، لۀ دې وروسته اوه نور دريابونه شي نو هم د الله خبرې به خلاصې نۀ شي، الله بې شکه غالب او دحکمت څښتن دى). ررتلْك الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنْهُم مَّن كَلَمَ اللَّه وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَات). زردا پېغمبران و ځينې مو پۀ ځينو غوره کړي وو. ځينې يې درجو هغه څوک وو چې الله ورسره خبرې کړې دي او ځينې يې پۀ درجو کې لوړ کړي دي ).

> ً - سورة لقمان: ٢٧. ً - سوورة البقرة ٢٥٣.

مشيئت د الله سبحانه وتعالى له فعلي صفتونو نه يو صفت مشيئت (خوښه او غوښتنه) ده. الله چې څۀ وغواړي او څۀ يې خوښه شي کوي يې، هغه ټولواک او خپلواک دی او دهغهٔ د مشيئت نه هيڅ هم خلاف نه شي کېدي؛ چې د هغهﷺ خوښه شي هغه کېږي او چې دهغه خوښه نه وي هغه نهٔ کېږي. دالله سبحانه وتعالى د مشيئت د صفت پهٔ هکله هم ډېر نصوص راغلي دي چ<mark>ې څو بېلګې یې دا</mark> دي: ‹‹وَلَوْ شَاء اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ الله عَلَى كُلَّ شَيْء قَديرٌ، ١ داو کهٔ د الله **خوښه وی نو د دوی اورېدل او لیدل به یې ل**هٔ منځه وړي وو او الله بې شکه په هر شي ښه برلاسي دي.. (و) الله يُخْتَصُّ برَحْمَته مَن يَشَاء) ‹‹او الله **چې چاته وغواړي پ**ه خپل رحمت یې ځانګړی كوى). (وَلَوْ شَاء اللَّهُ مَا اقْتَتْلُواْ وَلَــكُنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ›،

349

' ـ سورة البقرة: ٢٠ . ' ـ سورة البقرة: ١٠٥ . ' ـ سورة البقرة: ٢٥٣ .

| او شرک تيارې دي | ۳۵۰ | توحيد رنا |
|-----------------|-----|-----------|
|                 |     |           |

(ر أو كه الله غوښتى واى نو هغوى به سره نه ووجنگېدلى خو الله چې څه وغواړي کوي يې.. (إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَن يَشَاء بِغَيْر حَسَابٍ) رالله بي شكه هغه چاته بي حسابه روزي وركوي چي ويي غواري ...

إستواء على العرش

د الله سبحانه وتعالى د فعلي صفتونو نه بل صفت ((استواء)) ده الله سبحانه وتعالى په عرش استواء كړې ده (پهٔ عرش پورته شوى دى)

د الله سبحانه وتعالى عرش د اوو اسمانونو نه پورته دى لكه دنورو ټولو صفتونو غوندې استواء على العرش هم د الله تعالى صفت دى، هغه په عرش پورته شوى دى او هيڅ اړتيا ورته نه لري، مونږ يې بې تشبيه، بې تمثيل او بې تكييف منوو او ايمان پرى لرو

بې تشبېه دا معنا چې د هغهٔ ﷺ پهٔ مخلوق کې د هيچا او هيڅ شي سره ورته والی او مشابهت نهٔ لري او نهٔ يې ورکوو بې تمثيل دا معنا چې د هغهٔ ﷺ د ذات او صفاتو هيڅ ساری اومثال نهٔ شته او نهٔ يې مونږ ورکوو

'۔ سورة آل عمران: ٣٧.

توحيدرنا

بي تکييف دا معنا چې کيفيت اوڅرنګوالي يې مونږ ته نه دې معلوم نو ځکه يې نه بيانولي شو اونه بايد خبرې پکې وکړو. استواء على العرش يا د الله سبحانه وتعالى نور صفات به په اصل حقيقت او د الله تعالى پهٔ علم كې يو كيفيت لري، خو مونږ ته يې علم نشته، نو ځکه مونږ ته روانهٔ دي چې په کيفيت کې خبرې يا پوښتنې وکړو، علماءچې ‹‹بلاکيف›› وايي د هغې همدا معنا ده چې ‹‹بلا تکییف›› یعنې بې لۀ کیفیت ورکولو او کیفیت بیانولو او دا معنا نهٔ ده چې ګنې لهٔ سره کيفيت نهٔ لري، دا خوبه بيا هسې . مهمله خبره شي، ځکه چې يو کيفيت خو به لري چي الله تعالي ته معلوم دی، نود هغه الله د علم نه هم د کیفیت «څرنګوالی نفی کول زمونږ حق نهٔ دي ځکه چې دهغهٔ ﷺ لهٔ علمه مونږ خبرت او ، لهٔ همدې امله امام مالک ‹‹رحمه الله›› څخه چې د استواء على العرش پهٔ هکله پوښتنه وشوه نو ويې ويل «الإستواء معلوم والكيف مجهول والسؤال عنه بدعة» · ر استواء معلومه ده څرنګوالی یې نامعلوم دی او د څرنګوالي پوښتنه کول بدعت دي. نو ‹‹والکيف مجهول›› ‹کيفيت يې نامعلوم دي، يې وويل. دا معنا چې مونږ ته يې کيفيت معلوم نه دي نو ځکه يې وويل چې د کيفيت په هکله پوښتنه کول بدعت دي. ځکه چې د رسول الله ال صحابه و رضي الله عنهم په وخت کې د کيفيت پوښتنه نه ده شوې نو موېږيې هم بايد ونه کړو

- الجامع لاحكام القرآن للقرطبي: ١٩٦/٧ و رواه البيهقي.

دا يې ونۀ ويل چې ‹‹والكيف معدوم›› ‹كيفيت بېخي نشته، ، ځكه چې د الله تعالى پۀ علم كې خوبه كيفيت لري، خو مونږ ته معلوم نۀ دى، نو ځكه يې مجهول بولو ، الله سبحانه وتعالى لپاره هيڅ شى مجهول نۀ دى، ځكه چې هغهﷺ عالم دى او مونږ جاهلان يوو مونږ يواځې هغه محدود علم لرو چې الله تعالى راښوولى دى، لۀ دې اخوا هر څه مونږ لپاره مجهول دي.

الله سبحانه وتعالى نه هيڅ شى نه پټ پڼا دى او نه لرې دى. لرې والى او نږدې والى د مخلوق تر منځ وي، سره له دې چې الله تعالى د عرش دپاسه دى، هر شي ته نږدې دى او هر شى ورته نږدې دى

د الله سبحانه وتعالى د فوقيت، لوړوالي، پورته والي او پۀ عرش باندې د استواء پۀ هكله ډېر نصوص راغلي دي چې ځينې يې دا دي الله تعالى فرمايي ((الله الَّذي رَفَعَ السَّمَاوَات بِغَيْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا تُمَّ اسْتَوَى مَلَى الْعَرْشِ»<sup>(</sup>

چې تاسو يې ويني بيا په عرش پورته شو».

او فرمايي: أَيَّام ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ) ( رستاسو رب بي شکه هغه الله دي چي اسمانونه او زمکه يې په شپږو ورځو کې پيدا کړي دي، بيا په عرش پورته شوي دي». (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْش اسْتَوَى)<sup>٢</sup> (رحمان ذات پهٔ عرش پورته شوی دی)). (اللَّهُ الَّذي خَلَقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا في سَتَّة أَيَّام ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ) رالله **هغه ذات دی چې اسمانونه، زمکه او څهٔ چې د دې** دواړو ترمنځ دي په شپږو ورځو کې يې پيدا کړي دي، بيا پهٔ عرش يورته شوي دي». ‹(هُوَ الَّذي خَلَقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ في ستَّة أَيَّام ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ)، \* رهغه، هغه ذات دی چی اسمانونه او زمکه یی پهٔ شپږو ورځو کې پيدا کړي دي، بيا په عرش پورته شوي دي). همدارنګه په سورة الفرقان کې فرمايي : (ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ)

- المسورة الاعراف: ٤٤. سورة يونس: ٣. [مسورة طه: ٥. [مسورة السجدة: ٤.
  - ا- سورة الحديد: ٤.

توحيدرنا

، ‹‹بیا په عرش پورته شوی دی›› همدارنګه الله تعالى له پاسه زمكې ته احكام رالېږي، لكه چې فرمايي: (يُدَبِّرُ الأَمْرَ مِنَ السَّمَاء إِلَى الأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَة مِّمَّا تَعُدُّونَ،، ٢ <br/>‹‹لۀ اسمانه زمکي ته دکار تدبير کوي، بيا هغهٔ ته پهٔ هغه ورځ خېژي چې د هغې کچ له هغو ورځو، چې تاسو يې شمېرئ زر كالەدى). او فرمايي: ((إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ) «هغهٔ ته پاکې خبرې ورپورته کېږي او نېک عمل پورته کوي، الله تعالى پورته دى نو ځكه پاكې خبرې ورخېژي. او فرمایی: (أَأَمنتُم مَّن في السَّمَاء أَن يَخْسفَ بَكُمُ الأَرْضَ فَإِذَا هيَ تَمُورُ أَمْ أَمنتُم مَّن في السَّمَاء أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذير،

> ا ـ سورة الفرقان: ٩٩. ا ـ سورة السجدة: ٩. ا ـ سورة قاطر: ١٠. - سورة الملك: ١٦ ـ ١٧.

توحيدرنا

رآيا. تاسو د هغه چانه نه وېرېږئ چې په اسمان کې دی چې تاسو په زمکه ننباسي نو ناڅاپه به هغه لړزېږي اوآيا تاسو د هغه چانه نهٔ وېرېږئ چې پهٔ اسمان کې دې چې پهٔ تاسو د کاڼو وروونکې باد راولېږي نو زر ده چې پوه به شئ چې زما وېروونکي څرنګه دى؟)). نو دلته په صراحت وويل شول چې الله تعالى پورته دى. إمام بخاري مجاهد نه د ‹‹استوى›› معنى داسى نقلوي ‹‹استوىٰ علىٰ، على العرش›› ‹‹ د استوىٰ معنا دا ده چې په عرش هسک شوي دي). اسحاق بن راهويه وايي «سمعت غيرواحد من المفسرين يقول الرحمن على العرش استوى : ارتفع» (( ماله ډېرو مفسرينو نه اورېدلي دي چې د ‹‹ الرحمن على العرش استوىٰ› معنى داسى کوي چې: ‹(پورته شوي دي)) عبدالله بن رواحه المعادي شــهــدت بــــأن وعــدالله حــــق و أن الـــــنــار مــشـوى الكــافــرينا و أن المعرش فموق الممماء طاف و فموق المعرش رب المعالممينا و تــحــملــه مــلاتــكــة شــداد مــلاتــكــة الإلــه مــسـومــيــنا رزه د دې ګواهي کوم چې د الله ژمنه ريښتيا ده او اور د کافرانو د اوسېدو ځای دی، عرش د اوبو له پاسه دی او د عرش له پاسه د مخلوقاتو رب دي، عرش پياوړيواو ځواکمنو پرښتو له پاسه

دى چې د الله تعالى په نښه شوې پرښتې دي » او دا د هغه اوږد حديث مفهوم دى چې بخاري، مسلم او نورو كتابونو راوړى دى عبدالله بن مبارك رحمه الله ته چاوويل مونږ به خپل رب څرنګه پېژنو؟ هغه ورته وويل «بأنه فوق السماء السابعة على العرش بائن من خلقه»

207

‹‹په دې چې هغه د اوم اسمان له پاسه په عرش باندې دی او خپل مخلوق نه جلا دی››

په دې خبره ډېر زيات دليلونه دي او علماؤ پرې كتابونه ليكلي دي. لكه : إمام ذهبي ‹‹كتاب العلو›› ليكلى، إمام ابن خزيمه ‹‹كتاب التوحيد›› ليكلى، إمام ابن منده ‹‹كتاب التوحيد›› ليكلى، إمام بيهقي ‹‹الاسماء والصفات›› ليكلى اونور ګڼ كتابونه دي. د اهل سنت والجماعت د څلورو واړو امامانو: إمام أبوحنيفه، إمام مالك، إمام شافعي، إمام احمد بن حنبل ‹‹ رحمهم الله ›› او د نورو علماؤ، مفسرينو، فقهاؤ او محدثينو رحمهم الله همدا عقيده ده او دهغوى تر منځ په عقيدوي مسائلو كې بيا په ځانګړې توګه د الله تعالى په صفاتو كې هيڅ اختلاف نشته.

د الله تعالى د فوقيت او عرش باندې استواء نه لومړى انكار جعد بن درهم كړى ؤ، بيا هغه نه جهم بن صفوان دا عقيده واخيسته اوخپره يې كړه خالد بن عبدالله قسري رحمه الله راپاڅېد او جعد بن درهم يې وواژه دا د تابعينو په اخري عصر كې مشهوره كيسه ده. ۳۵۷ او شرک تیارې دې

توحيدرنا

بيا امام ابوحنيفه، إمام مالك، إمام اوزاعي، إمام ثوري، إمام حماد بن سلمة، إمام حماد بن زيد، إمام عبدالله بن المبارك، إمام ليث بن سعد رحمهم الله ، او له هغوى راوروسته، إمام شافعی، اِمام أحمد بن حنبل رحمها الله او نورو د أهل سنت والجماعت إمامانو او علماؤ رحمهم الله، د جعد او جهم يه عقيدي ډېر پياوړي ردونه وكړل او خلكو ته يې د قرآن او حديثو سپېڅلي اسلامي عقيده وراندي كره. امام اوزاعي رحمه الله دخپل وخت د علماؤ په هکله وايي: (رکنا والتابعون متوافرون نقول: إن الله فوق عرشه و نؤمن بما وردت به السنة من صفاته،. ﴿ «زمونږ او د تابعينو په دې اتفاق ؤ او ويل مو چې: الله تعالى د خپل عرش له پاسه دى او دالله تعالى د صفاتو په هكله چې كوم احاديث راغلي دي په هغو ايمان لرو». إمام أبوحنيفه رحمه الله په فقه اكبر كي وايي: ‹‹ولاتقول استوی بمعنی استولی» (( مونز دانه وایو چی استوی د (( استولی )) يەمعنا دى.. جهمیان د ((استویٰ)) معنی په ((استولی)) کوی معنی دا

چې: ‹(غالب شوی دی›) دا معنٰی بېخي ناسمه ده بیا دې لیاره یو شعر دلیل راوړي چې قسد استویٰ بسشسر علی السعراق مسن غییسر سییف و دم مسهراق «بشر بن مروان بې له تورې او بې له وينو تويېدو په عراق غالب شو».

نو د الله تعالى استواء د بشر استواء ته ورته ګڼل تشبيه او تمثيل دى او بېخي ناروا دى ځكه چې بشر لومړى په عراق غالب نه ؤ او عراق د بل چا لاس كې ؤ نو الله تعالى خو په خپل مخلوق تل غالب دى دا هماغه خبره ده چې وايي «باران نه تښتېدۀ ناوې لاندې يې شپه شوه»

د الله سبحانه وتعالى هيڅ صفت د هيچا سره ورته نه دى ( استواء على العرش) د الله تعالى په عرش هغه پورته والى دى چې زمونږ له خيال، اند، فهم، او ادراک نه ډېر لوړ او پورته دى مونږ پرې ايمان راوړو، دا د اسماني کتابونو، د ټولو پېغمبرانو او زمونږ د آخري خاتم الانبياء والمرسلين پېغمبر محمدﷺ، صحابه ؤ او د اهل سنت والجماعت دامامانو او علماؤ عقيده ده

دا يو ناورين او د افسوس وړ خبره ده چې حنفي مذهب ته ځينې منسوب خلک په دې خبر نه دي چې هغوی د الله تعالی په نومونو او صفتونو کې د اهل سنت و الجماعت د د څلورو امامانو او محدثينو ) له مذهب او عقيدې نه مخالف دي هغوی په فقهي عملي مسائلو کې حنفيان دي خو په عقيدې کې ماتريديان او جهميان دي او سلفيان ( اهل حديث ) په عقيدې کې حنفيان او په عملي فقهي مسائلو کې د څلورو واړو په دليل قوي خبرې رااخلي او کمزورې پرېږدي **۳۵۹ او شرک تیارې دي** 

توحيدرنا

په عقيدې کې د څلورو امامانو امام ابو حنيفه، امام مالک، امام شافعي، امام احمد بن حنبل رحمهم الله او د اهل سنت د نورو علماو تر منځ هيڅ اختلاف نشته او په دې د دې څلورو مذاهبو او له دوی دباندې پياوړي او نوميالي علماء پوهېږي خو ځينې ملانما جاهلان او عوام ترې ناخبره دي

د حنفي مذهب پياوړى عالم او مفسر علامه آلوسي رحمه الله په خپل تفسير روح المعاني كې د انعام د سورت د اتلسم آيت ((وهو القاهر فوق عباده )) په تفسير كې د الله تعالى د فوقيت او په عرش باندې د استواء په هكله مدلله څېړنه كړې ده چې ځينې برخې يې مونږ دلته رانقلوو هغه وايي (رو أنت تعلم أن مذهب السلف إثبات الفوقية لله تعالى

م و أنت تعلم أن مدهب السلف إلباك الطوعيد مد معامي من معامي (. كما نص عليه الامام الطحاوي و غيره ... <sup>ا</sup>

( ته پوهېږې چې د سلفو صالحينو مذهب دا دی چې الله بر ته پورته والی ثابتوي لکه چې امام طحاوي او نورو همداسي راوړي دي ...

بيا د الله د فوقيت په هلکه ګڼ احاديث او دليلونه راوړي او بيا د امام ابوحنيفه رحمه الله مذهب داسې بيانوي

(وكذا كلام السلف في ذلك فمنه ما روى شيخ الإسلام) أبو إسماعيل الأنصاري في كتابه : ((الفاروق)) بسنده إلى أبي المطيع البلخي أنه سأل أبا حنيفة رضي الله تعالى عنه عمن قال : لا

· . تفسير روح المعاني : V / ١١۴.

| او شرک تيارې دي | 47. | توحيدرنا |
|-----------------|-----|----------|
|-----------------|-----|----------|

أعرف ربي سبحانه فى السماء أم في الارض؟ فقال : قد كفر لأن الله تعالى يقول : ‹‹ الرحمن على العرش استوى ›› و عرشه فوق سبع سموات. فقال : قلت : فإن قال : أنه على العرش ولكن لا أدري العرش فى السماء أم فى الأرض؟ فقال رضى الله تعالى عنه: هو كافر لأنه أنكر أنه فى السماء، ومن أنكر أنه فى السماء فقد كفر ››.

(د سلفو (صحابه كرامو، امامانو او پخوانيو علماو ) وينا په دې هكله همداسې ده، له دې جملې نه دا هم ده چې شيخ الاسلام ابو اسماعيل انصاري (رحمه الله) په خپل كتاب : ((الفاروق)) كې خپل سند ابوالمطيع بلخي (رحمه الله) ته رسوي چې هغه امام ابوحنيفه (رحمه الله) نه پوښتنه وكړه چې څوک ووايي : زه نه پوهېږم چې زما رب سبحانه وتعالى په اسمان كې دى او كه په زمكه؟ هغه وويل بې له شكه كافر شو ، ځكه چې الله تعالى فرمايي : (( رحمن دى رابوالمطيع) وايي ما ورته وويل كه دا يې وويل چې هغه (جل دى رابوالمطيع) وايي ما ورته وويل كه دا يې وويل چې هغه (جل دى رابوالمطيع) وايي ما ورته وويل كه دا يې وويل چې هغه (جل دى رابوالمطيع) وايي ما ورته وويل كه دا يې وويل چې هغه (جل دى رابوالمطيع) وايي ما ورته وويل كه دا يې وويل چې هغه (جل دى رابوالمطيع) وايي ما ورته وويل كه دا يې وويل چې هغه (جل دى رابوالمطيع) وايي ما ورته وويل كه دا يې وويل چې هغه (جل دى رابوالمطيع) وايي ما ورته وويل كه دا يې وويل چې هغه (جل دى رابوالمطيع) وايي ما ورته وويل كه دا يې وويل چې هغه (جل دى رابوالمطيع) وايي ما ورته وويل كه دا يې وويل چې هغه (جل دى رابوالموليه) وايي ما ورته وويل كه دا يې وويل چې هغه (جل دى ابوله په عرش دياسه دى خو زه نه پوهېږم چې عرش په اسمان كې دى او كه په زمكه؟ امام ابوحنيفه رحمه الله وويل . هغه كافر دى ځكه چې هغه له دې انكار وكړ چې هغه پورته دى او چا چې له دې انكار وكړ چې هغه په اسمان كې دى نو هغه بې شكه كافر شو )).

· - تفسير روح المغاني : ٧ / ١١٥، شرح الطحاوية لابي العز الحنفي : ٣٢٢.

#### 371

علامه آلوسي حنفي رحمه الله له دې وروسته بيا عقلي دليلونه راوړي او د الله تعالى فوقيت او په عرش استواء ترې ثابتوي.

اوس دې په نوم هغه حنفيان چې دا عقيده نه لري ووايي چې په کومه روان دي؟!

د احنافو ځينې علماء په دې اعتراف كوي چې مونږ په عقيدې كې د امام ابوحنيفه رحمه الله مقلدين نه يوو بلكه اشعريان او ماتريديان يوو خليل احمد سهارنپوري وايي

(إنا بحمدالله و مشائخنا و جميع طائفتنا مقلدون للإمــام أبي حنيفة في الفروع ومتبعــون لأبي الحـــسن الأشــعري و أبي المنصور الماتريدي في العقيدة ......). \

( الحمد لله مونو، زمونو استاذان او زمونو ټوله ډله په فرعي مسائلو کې د امام ابوحنيفه مقلدين يوو او په عقيدې کې د ابو الحسين اشعري او ابو المنصور ماتريدي تابعدار يوو».

إتيان

اتيان (راتگ) هم د الله سبحانه وتعالى له فعلي صفتونو نه دى او دالله تعالى راتگ دهغهٔ ﷺ جلال، كمال او عظمت صفت

·- المهند : ۲۹ - ۳۰.

#### 272

## توحيدرنا

دی، د هغهٔ 🕷 پهٔ مخلوق کې د هیچا او هیڅ شي سره هیڅ ډول ورته والى او مشابهت نهٔ لري، مونږ ته يې نهٔ حقيقت معلوم دى او نهٔ کيفيت، د الله تعالى په علم كې چې څرنګه وي او د هغه 🕷 د شان سره څرنګه لايق او مناسب وي هماغسې دي، مونږ يې بې له تشبيه، تمثيل او تكييف منوو او ايمان پرې لرو. د الله سبحانه وتعالى د اتيان په هکله هم ډېر نصوص دي چې ځينې يې دا دي: الله تعالى فرمايي: (هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَ أَن يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ في ظُلَل مِّنَ الْعَمَام وَالْمَلاَئِكَةُ وَقُضيَ الأَرْ وَإِلَى اللَّهِ ثُرْجَعُ الأَمُورُ) ﴿ (دوی يواځي دې انتظار کوي چې الله ورته د ورېځې په َ سېوري کې رأشي او پرښتې هم او فيصله وشي او ټول کارونه الله يوري اړه لري). (هَلْ يَنظُرُونَ إلا أَن تَأْتِيهُمُ الْمَلاَئِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتَ رَبِّكَ)، ٢ ..**دوی يواځي د دې انتظ**ار کوي چې پرښتې ورته راشي يا ستا رب راشي او يا ستا د رب ځينې نښې راشې». نو دې نه د رحمت يا د عذاب راتا اخيستل صحيح نه دي، ځکه چې پُرښتې او ځينې نښې جلا ذکر دي، چې نښو کې رحمت، عذاب او نورې نښې شاملې دي. او د قيامت حال داسې بيانوي:

- ا ـ سورة البقرة: ٢١٠.
- سورة الانعام: ١٥٨.

‹‹وَجَاء رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا )› <sup>‹</sup> ‹‹او ستا رب راشي او پرښتې كتار كتار وي›› حافظ ابن كثير د امام بخاري د استاد نعيم بن حماد الخزاعى وينا داسې رانقلوي

(رمن شبه الله بخلقه فقد كفر ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر وليس فيما وصف الله به نفسه و لا رسوله تشبيه فمن أثبت لله تعالى ما وردت به الآيات الصريحة والأخبار الصحيحة على الوجه الذي يليق بجلال الله تعالى و نفى عن الله تعالى النقائص فقد سلك سبيل لهدىٰ،،

(رچا چې الله تعالى د هغه ٢ مخلوق سره ورته وګاڼه نو هغه بې شکه کافر شو او چاچې د کوم هغه صفت نه انکار وکړ چې الله تعالى پرې خپل ځان ستايلى دى نو هغه بې شکه کافر شو او الله چې په کومو صفاتو خپل ځان ستايلى دى يا د هغه پېغمبر پرې ستايلى دى په هغو کې کومه تشبيه نشته، نو چاچې الله تعالى ته هغه صفتونه ثابت کړل چې څرګند آياتونه او صحيح حديثسونه پکې راغلي دي او په هغه طريقه يې ثابت وګڼل چې د الله سبحانه وتعالى د لوى شان سره وړ وي او الله تعالى يې له ټولو عيبونو او نقصانونو نه پاک وګاڼه نو هغه په سمه لار روان شو).

- ا\_سورة الفجر: ٢٢.
- ا ـ تفسير ابن كثير: ١٦٦/٣.

#### 274

شرک

شرک پۀ لغت کې ونډې او برخې ته ويل کېږي او پۀ اصطلاح كي د الله سبحانه وتعالى به ذات، صفاتو او عبادت كي چاته ونډه ورکول شرک بلل کېږي. شرک د توحید ضد دی نو لهٔ همدی امله د توحید پهٔ ترڅ کې د شرک رد هم وشو. په يو زړه او يوې عقيدې کې توحيد او شرک دواړه نهٔ ځايېږي، توحيد د شرک ړنګونکی دی او شرک د توحيد شرک ډېره لويه ګناه ده الله تعالى شرک نه بښي. ‹‹إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفُرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن **نشاء**ی ( (الله بې شكه دا نه بښي چې هغه سره شريك پيدا شي او چاته چې وغواړي د شرک نه لاندې ګناوې ورته بښي). قرآن کریم کی شرک ځای په ځای غندل شوی، رد پرې شوي او منع ترې شوې ده.

(وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا)

'- سورة النساء: ١١٦/٤٨.

·- سورة النساء: ٨ ٤.

| او شرک تيارې دي<br>    | 878              | توحيد رڼا              |
|------------------------|------------------|------------------------|
| کړ نو هغهٔ بې شکه لويه | له سره شریک پیدا | (ر <b>او چاچې ا</b> لا |

رومَن يُشْرِكْ بِاللَّه فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا)، (راو چاچي الله سرة شريك پيدا كړ نو هغه بې شكه په لرې بې لارۍ بې لارې شو)). (راِنَّهُ مَن يُشْرِكْ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ (لَنَّارُ)،

(رچا چې الله سره شريک پيدا کړ نو الله بې شکه په هغه جنت حرام کړی دی او د هغه دېره اور دی)، (روَمَن يُشْرِكْ باللَّه فَكَأَتَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاء فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي به الرِّيحُ في مَكَان سَحيق)، (راَوَ چاچې الله سره شريک پيدا کړ نو داسې شوه لکه چې له اسمانه راپرېوځي او مرغان يې وتښتوي يا يې باد په يوه لرې ځای کې وغورځوي)، او شرک نه په سختۍ منع کوي او فرمايي (رو اعْبُدُوا اللّه وَلاَ تُشْرِکُواْ به شَيْئًا)،<sup>۲</sup> (رد الله عبادت وکړئ او هغه سَره هېڅ شي مه شريکوئ)،

> ' ـ سورة النساء: ١١٦. ' ـ سورة الماندة: ٧٢. ' ـ سورة الحج: ٣١. ' ـ سورة النساء: ٣٦.

کناه وترله...

(قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَةً وَاحِدٌ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلاَ يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا».'

‹‹ورته ووايه چې زۀ بې شكه تاسو غوندې انسان يم ماته د دې وحې كېږي چې ستاسو معبود بې شكه يو معبود دى نو څوک چې د خپل رب سره د مخ كېدو هيله لري نو نېك عمل دې وكړي او دخپل رب پۀ عبادت كې دې هيڅوك نۀ شريكوي››.

او مؤمنانو ته لارښوونه کوي چې کله يې د حکومت چارې لاس ته راشي او د خلافت په مسند کېني نو هم به شرک نه کوي

‹‹وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَملُوا الصَّالحَات لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمَ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنَ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمَ مِّن بَعْد خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشُرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفَاسقُونَ»

رتاسو کې چې چا ايمان راوړی دی او نېک عملونه يې کړي دي الله ورسره وعده کړې ده چې د هغو خلکو غوندې به د زمکې خلافت ورکړي لکه له دوی مخکې خلکو ته يې چې ورکړی ؤ ، دوی لپاره به د دوی هغه دين ځواکمن کړي چې دوی لپاره يې غوره کړی دی او د دوی وېره به ورته په امن بدله کړي، زما عبادت

- سورة الكهف: ١١٠.
  - ·- سورة النور: ٥٥.

| او شرک تيارې دي      | <b>44</b>                   | توحيدرنا                                    |
|----------------------|-----------------------------|---------------------------------------------|
| او چاچې له دې وروسته | يڅ شي نه شريکوي<br>کاران دي | به کوي او ماسره به ه<br>کفر وکړ نو همغوی بد |

((وَلَم يَكُن لَّهُ شَرِيكَ فِي الْمُلْكِ)، \
((او هغة سره پة پَاچايي كې هيخُوك شريك نشته))
((و هغة سره پة پَاچايي كې هيخُوك شريك نشته))
((و ادْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ)، \
((او د خَپل رب لورته خلك راوبله او هيخُكله لۀ مشركانو څخه نۀ شې ))
((او د خَپل رب لورته خلك راوبله او هيخُكله لۀ مشركانو او فرمايي
((رو أَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَلاَ تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ))
او فرمايي
((مونځ عَلَى رَبِّكَ وَلاَ تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ))
(او مايي
((رو الله عنه مي ))
((مونځ وكړى او له مشركانو څخه مۀ كېږى))
لامونځ وكړى او له مشركانو څخه مۀ كېږى))
لامان هم خپل زوى ته نصيحت كوي او ورته وايي
(ريَا بُنَيَّ لاَ تُشْرِكُ بِاللَّه إِنَّ الشَرَّكَ لَقُلْمٌ عَظَيمٌ))

‹‹اى زويه؛ الله سره شريك مۀ پيدا كوه شرك بې شكه لوى

ظلم دى» د مور او پلار طاعت فرض دى خوكهٔ په شرک امر وكړي بيايي منل نشته

> " ـ سورة ينى اسرانيل: ١١١. " ـ سورة القصص: ٨٧. " ـ سورة الروم: ٣١. \* ـ سورة لقمان: ١٣.

الله تعالى فرمايي: ‹‹وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِه عِلْمٌ فَلاَ تُطعْهُمَا وَصَاحبْهُمَا في الدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَىَّ›، ﴿ «او که مور او پلار درباندې دا کوښښ وکړي چې ماسره هغه څه شريک کړې چې علم دې پرې نشته نو بيايي مهٔ منه، پهٔ دنيا کې ورسره ښۀ ملګرتيا کوه او د هغه چا د لارې تابع شه چې ماته راستون شوي دي. د مؤمناتو د بيعت په وخت کې الله تعالى رسول الله ته فرمايي ‹‹يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَن لاَّ يُشْرِكْنَ بِاللَّهِ شَيْئًا وَلَا يَسْرِقْنَ وَلاَ يَزْنِينَ وَلاَ يَقْتُلْنَ أَوْلاَدَهُنَّ وَلاَ يَأْتِينَ بِبُهْتَانٍ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلاَ يَعْصِينَكَ في مَعْرُوفٍ فَبَايعْهُنَّ وَاسْتَغْفُرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحيمٌ،، ٢ «ای پېغمبره؛ کله چې تاته مؤمنانې راشي او په دې بيعت درسره كوي چي الله سره به هيڅ شي نه شريكوي، غلابه نه كوي، زنا به نهٔ کوي، خپل بچي به نهٔ وژني، خپل مخکي وروسته به پهٔ چاتور نهٔ لګوي، او پهٔ ښو کارونو کې به تانه سرغړونه نه کوي، نو بيعت ورسره وكړه، او الله نه ورته بښنه وغواړه، الله بې شكه ډېر بښونکي اوخورا زيات لوروونکي دي..

> ا - سورة لقمان: ١٥. ا - سورة الممتحنة: ١٢.

توحيدرنا

د قيامت په ورځ چې مشرکان د شرک بدې پايلې وګوري نو شرک نه به انکار وکړي : مدينه مدينه مدينه کې دره دره مرتو د يو کړي :

· ‹‹وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ للَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَيْنَ شُرَكَآؤُكُمُ الَّذِينَ كُنتُمْ تَرْعُمُونَ ثُمَّ لَمْ تَكُن فَتْنَتُهُمْ إِلاَّ أَن قَالُواْ وَاللَّه رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ انظُرْ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَضَلَّ عَنْهُمَ هَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ››

(او پۀ هغه ورځ چې مونږ به ټول را ټول کړو، بيا به مشرکانو ته ووايو: تاسو يې چې دعوه کوله ستاسو هغه شريکان چېرته دي؟ بيا به دهغوی هيڅ چل او ځواب نۀ جوړېږي خو وبه وايي : پۀ الله مو قسم دی چې زمونږ رب دی چې مونږ مشرکان نۀ وو وګوره چې څرنګه يې پۀ ځانونو دروغ وويل او هغه څۀ ترې ورک شول چې په دروغو به يې راجوړول».

او څوک يې چې الله تعالى سره شريک کړى دى هغوى به هم ددوى له شرکه انکار وکړي:

روَإِذَا رَأَى الَّذِينَ أَشْرَكُواْ شُرَكَاءهُمْ قَالُواْ رَبَّنَا هَــؤُلاء شُرَكَآؤُنَا الَّذِينَ كُنَّا نَدْعُوْ مِن دُونِكَ فَأَلْقَوْا إِلَيْهِمُ الْقَوْلَ إِنَّكُمْ لَكَاذُبُونَ»

راو کله چې مشرکان خپل شريکان وګوري نو وبه وايي ای زمونږ ربه: دا زمونږ هغه شريکان دي چې لهٔ تاپرته به مو رابلل نو

· \_ سورة الاتعام: ٢٢ - ٢٤ .

· - سورة النحل: ٨٦.

او شرک تيارې دی

## ۳۷۰

توحيدرنا

هغوی به ورته پۀ ځواب کې ووايي چې تاسو بې شکه هرومرو دروغجن يئ څه مشرکان به خيلو معبودانو ته بلنه ورکړي : ‹‹وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُوا شُرَكَائِيَ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ فَدَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجيبُوا لَهُمْ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مَّوْبِقًا، «او په هغه ورځ چې الله به وفرمايي: زما هغو شريکانو ته غږ وکړئ چې تاسو يې دعوه کوله، نو راوبه يې بلي، هغوي به هيڅ ځواب ورنه کړي او مونږ به دهغوی تر منځ د هلاکت پرده جوړه کرون او د دواړو حال داسې څرګند وي: ‹‹وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَانِيَ الَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ قَالَ الَّذينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ رَبَّنَا هَؤُلاَء الَّذينَ أَغْوَيْنَا أَغْوَيْنَاهُمْ كَمَا غُوَيْنَا تَبَرَّأْنَا إلَيْكَ مَاكَانُوا إِيَّانَا يَعْبُدُونَ وَقِيلَ ادْعُوا شُرَكَاءكُمْ فَدَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ وَرَأَوُا الْعَذَابَ لَوْ أَنَّهُمْ كَانُوا يَهْتَدُو نَ، ` «او پهٔ هغه ورځ چې غږ به ورته وکړي نو ورته وبه وايي زما هغه شريکان چېرته دي چې تاسو يې دعوه کوله؟ چا باندې چې عذاب ثابت شوي دي، هغوي به ووايي: اي زمونږ ربه دا هغه خلک دي چې مونږ بې لارې کړي وو ، لکه څرنګه چې مونږ سرغړوونکي وو دوي

- سورة الكهف: ٥٢.
- ا۔ سورة القصص: ٢٢ ـ ٢٤.

مو هم بې لارې كړي وو ، مونږ تاته بېزار يوو ، دوى زمونږ عبادت نۀ كاوۀ او ورته وبه ويل شي چې تاسو خپل شريكان راوبلئ، نو راوبه يې بلي ، هغوى به هيڅ ځواب ورنۀ كړي ، عذاب به وګوري او ارمان به وكړي چې كاشكې دوى لاره موندلې واى»

‹‹تُمَّ قِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تُشْرِكُونَ مِن دُونِ اللَّه قَالُوا ضَلُّوا عَنَّا بَلَ لَّمْ نَكُن نَّدْعُو مِن قَبْلُ شَيْئًا كَذَلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ الْكَافرينَ››

(بيا به دوى ته وويل شي چې هغه معبودان چېرته دي چې له الله پرته تاسو هغه سره شريكول؟ هغوى به ووايي چې مونږ نه ورك شول بلكه له دې مخكې مونږ هيڅ شى نهٔ رابالهٔ كافران الله همداسې بې لارې كوي»

‹‹فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ<sup>٢</sup>››

رنو کله چې زمونږ عذاب وګوري نو وبه وايي چې مونږ يواځې پۀ يو الله ايمان راوړی دی او په هغو معبودانو مو کفر کړی دی چې د هغوی له امله مونږ مشرکان وو».

(وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَائِي قَالُوا آذَنَّاكَ مَا مَنَّا مِن شَهِيد وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَدْعُونَ مِن قَبَّلُ وَظَنُّوا مَا لَهُم مِّنَ مَّحِيصٍ،<sup>"</sup>

- · سورة المؤمن: ٧٤/٧٣.
  - · سورة المومن: ٨٤.
- "- سورة حم السجدة: ٤٧ ٤٨.

‹ پۀ هغه ورځ چې غږ به ورته وکړي چې زما شريکان چېرته دي؟ هغوی به ووايي چې مونږ درته پۀ ډاګه وايوو چې مونږ نه هيڅوک د دې ګواه نشته او هغه معبودان به ورڅخه ورک شي چې مخکې يې رابلل او باور به وکړي چې دوی لپاره دخلاصي ځای نشته)

- د مشرکانو سره جنګېدل او جهاد فرض دی:
- (رَوَقَاتِلُواْ الْمُشْرِكِينَ كَآفَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَآفَّةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ،)
- (ټولو مشرکانو سره داسې وجنګېږئ لکه هغوی چې تاسو ټولو سره جنګېږي او پۀ دې پوه شئ چې الله بې شکه پرهېزګارانو سره دی:)
- جهاد د دې لپاره دى چې مشركانو او منافقانو لپاره دنيا كې عذاب، غضب او لعنت دى او اخرت كې جهنم ‹‹وَيُعَذِّبَ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَات وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الظَّانِّينَ بِاللَّه ظَنَّ السَّوْءَ عَلَيْهِمْ دَاَئِرَةُ اَلسَّوْءِ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا››

راو د دې لپاره چې منافقانو سړيو او منافقاتو ښځو. مشرکانو سړيو او مشرکاتو ښځوته عذاب ورکړي چې الله باندې بدګمان کوونکي دي، په دوی بدې پېښې دي، الله پرې غوسه شوی

> '- سورة التوبة: ٣٦. '- سورة الفتح: ٦,

توحيدرنا

دی، پهٔ لعنت کړي يې دي ، دوزخ يې ورته تيار کړی دی او دوزخ د ورګرځېدلو بدځای دی».

مشرکانو نه الله تعالى او د هغهٔ پېغمبر بېزار دى او الله تعالى خپل پېغمبر ته امر کوي چې د لوى اختر په ورځ د مکې مکرمې په منى کې د دې بېزارۍ اعلان وکړه: مَرَدَتُ مِنْ مَانَدَنُّ مَانَّ مَانَّهُ مَانَّهُ مَانَّهُ مَانَّهُ مَانَّهُ مَانَّهُ مَانَّهُ مَانَّهُ مَانَّهُ

(بَرَاءةٌ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدتُه مِّنَ

الْمُشْرِكِينَ››` َ ‹‹تاسو چې كومو مشركانو سره تړون كړى ؤ هغوى ته د الله او د هغۀ د يېغمبر له لورى د بېزارۍ اعلان دى››

او فرمايي

روَأَذَانٌ مِّنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجِّ الأَكْبَرِ أَنَّ اللّهَ بَرِيءٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ›،

راو د لوی حج پهٔ ورځ د الله او دهغهٔ د پېغمبر له پلوه خلکو ته دا اعلان دی چې الله او د هغهٔ پېغمبر له مشرکانو نه بېزار دی.. مشرکانو نه دجومات جوړول او نور ښهٔ کارونه هم نهٔ

قبلېږي قبلېږي ‹‹ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَاجِدَ الله شَاهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ أُوْلَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ وَفِي النَّارِ هُمْ خَالِدُونَ،،"

- ا- سورة التوبة: ١.
- ا ـ سورة التوبة: ٣.
- ٦- سورة التوبة: ١٧.

#### 444

توحيدرنا

‹‹مشرکانو ته نهٔ ښايي چې د الله جوماتونه جوړ کړي هغوي پهٔ خپلو ځانونو د کفر ګواهان دي د دوي عملونه برباد شوي دي او دوي به پهٔ اور کې تل وي.. او پېغمبر، ته فرمايي: (قُلْ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِّي وَلاَ أُشْرِكُ به أَحَدًا)، \ «ورته ووايه چې زه بې شکه خپل رب رابلم او هغهٔ سره هيڅوک نه شريکوم)). ‹‹إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مَنْ أَهْلِ الْكَتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالدينَ فِيهَا أُوْلَئكَ هُمْ شَرُّ الْبَرِيَّةِ،٢ «اهل کتاب او مشرکان کافران به د دوزخ پهٔ اور کې تل وي او دوي تر ټولو ډېر بد خلک دي.. او رسول الله 🕊 ته فرمايي: (أَكُلْ يَا أَهْلَ الْكَتَاب تَعَالَوْا إلَى كَلَمَة سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاَّ اللَّهَ وَلاَ نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلاَ يَتَّخذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَابًا مِّن دُون الله، ٣ (ورته ووايه: ای کتابيانو: داسې يوې خبرې ته راشئ چې

زمونږ او ستاسو تر منځ برابره ده، هغه دا چې له الله پرته به د بل هيچا عبادت نه کوو او هغه سره به هيڅ شي نه شريکوو مونږ به خپلو منځو کې يو بل له الله پرته ربان نه نيسوو».

- ' سورة الجن: ٢٠ . ' - سورة البينة: ٦ .
- ا۔ سورة آل عمران: ٢٤.

او شرک تيارې دي

توحيدرنا

رَقُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدٌ بِيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا الْقُرْآَنُ لأُنَذِرَكُم بِهِ وَمَن بَلَغَ أَنَنَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مع الله الهة احرى قل لاَ اسَهد قلْ إِنما هو إِنه واحِد وإِسِي بَرِيءٌ مَّمَا تُشْرِكُونَ،'

‹‹ورته ووايه چې پۀ ګواهۍ کې څۀ شی ډېر لوی دی؟ ورته ووايه الله زمونږ او ستاسو تر منځ ګواه دی او ماته د دې قرآن وحې د دې لپاره شوې ده چې زه پرې تاسو او هغه څوک ووېروم چې ورته ورسېد ؛ آيا تاسو د دې ګواهي کوئ چې الله سره نور معبودان دي؟ ورته ووايه چې زۀ ګواهي نۀ کوم؛ ورته ووايه چې هغه بې شکه يو معبود دی او زۀ بې شکه لۀ هغو معبودانو څخه بېزار يم چې تاسو يې الله سره شريکوئ›› ر.قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَوَّمَ رَبُّکُمْ عَلَيْکُمْ أَلاً تُشْرِکُواْ بِهِ

(ورته ووايه راشئ چې زه په تاسو هغه څه ولولم چې ستاسو رب په تاسو حرام كړي دي چې هغه سره به هيڅ شى نه شريكوئ) (قُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَنُسُكي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي للّه رَبَّ الْعَالَمِينَ لاَ شَرِيكَ لَهُ وَبَذَلِكَ أُمِرْتَ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ))<sup>7</sup>

- سورة الانعام: ١٩.
- سورة الاتعام: ١٥١.
- "\_ سورة الاتعام: 17/112

| او شرک تيارې دي | 424 | توحيد رڼا                                                                                                       |
|-----------------|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                 |     | والأراب الباران والمتحد المتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراج |
|                 |     |                                                                                                                 |

(ورته ووايه چې زما لمونځ، زما حلاله، زما ژوند او زما مرګ بي شکه يواځي الله لپاره دي چې د ټولو مخلوقاتو رب دي. هغهٔ سره شریک نشته، ماته پهٔ همدې امر شوي دي او زه لومړي له مسلمانانو يم... يوسف 🕬 په زندان کې خپلو ملګرو ته وايي: ،(مَا كَانَ لَنَا أَن تُشْرِكَ بِاللّه من شَيْءَ) «مونږ ته د دې اختيار نشته چې الله سره کوم شي شريک كرور او رسول الله 🐲 ته فرمايي: كَانُ هَـــذه سَبيلي أَدْعُو إِلَى الله عَلَى بَصِيرَة أَنَا وَمَن
 اتَّبَعَني وَسُبْحَانَ اللَّه وَمَا أَنَاْ منَ الْمُشْرِكينَ،، «ورته ووايه چې دا زما لار ده زهٔ الله ته پهٔ علم اودليل خلک رابلم او څوک چې ماپسې راځي هغوي هم دا کار کوي، الله پاک دي او زهٔ له مشرکانو څخه نهٔ يم). ‹‹قُلْ إِنَّمَا أُمرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ وَلا أُشْرِكَ بِهِ››<sup>٣</sup> «ورته ووايه چې ماته بې شکه امر شوي دي چې د الله عبادت وكرم او هغه سره شريك پيدا نه كرم، ‹‹وَقُل الْحَمْدُ للَّه الَّذي لَمْ يَتَّخذْ وَلَدًا وَلَم يَكُن لَّهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلَيٌّ مِّنَ الذُّلَّ وَكَبِّرْهُ تَكْبِيرًا›، ﴿

- ' ـ سورة يوسف: ۳۸.
- ً'۔ سورة يوسف: ١٠٨. ً'۔ سورة الرعد:٣٦.

توحيدرنا

فرمايي: ‹‹وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ››<sup>٣</sup> ‹‹که هغوی شرک کَړی وای نو د هغوی هغه عملونه به ترې برباد شوي وو چې هغوی کول››.

> ' ـ سورة الاسراء: ١١١. ' ـ سورة الروم: ٤٠. ' ـ سورة الاتعام:٨٨.

#### ۳۷۸

او رسول الله 🗱 تد فرمايي: «وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ منَ الْخَاسرينَ» \ «او بې شکه تا او تانه مخکې پېغمبرانو ته وحې شوې وه چې که تا شرک وکړ نو عمل به دې خامخا برباد شي او هرومرو به له تاوانيانو څخه شې 🗴 او د ابراهیم 🕬 ستاینه داسی کوی: <لِإِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ<sup>:</sup> أُمَّةً قَانِتًا لِلّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ</ · الْمُشْرِكِينَ» «ابراهیم بی شکه اللہ ته غاړه اېښودونکی او حق ته راګرځېدونکي امت و او له مشرکانو څخه نه و). ۔ پخوانیو قومونو کی یو مشرک ته یو موحد نصیحت کاوه او هغهٔ نهٔ مانهٔ کله چې الله د هغهٔ باغ تباه کړ نو ويې ويل : (يَا لَيْتَنِي لَمْ أَشْرِكْ بِرَبِّي أَحَدًا) «کاشکې چې ما خپل رب سر**ه هيڅوک نه وای** شريک کری). ابراهيم 🕮 خپل قوم ته ويلي وو: ‹‹يَا قَوْمٍ إِنِّي بَرِيءٌ مِّمَّا تُشْرِكُونَ<sub>››</sub>

> '- سورة الزمر: ٢٥. '- سورة النحل: ١٢٠. '- سورة الكهف: ٢٢. '- سورة الاتعام: ٧٨.

## 344

توحيدرنا

(ای زما قومه؛ زه هغه شرک نه بېزار یم چې تاسو یې کوئ). او رسول الله 🕊 ته فرمايي: (قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا وأَن تَقُولُوا عَلَى الله مَا لا تَعْلَمُونَ، \ <br/>‹‹ورته ووايه چې زما رب بې شکه څرګند او پټ بې حيا کارونه، ګناه، ناحقه بغاوت او دا حرام کړي دي چې الله سره هغه څه شريک کړئ چې دليل يې پرې نه دي رالېږلي او دا چې په الله هغه څه ووايئ چې پرې نه پوهېږئ.. او فرمايي ا ِ ((فَتَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ أَيُشْرِكُونَ مَا لاَ يَخْلُقُ شَيْئاً وَهُمْ يُخْلَقُونَ، ٢ رنو الله **له هغو ډېر هسک دی چې دوی يې ورسره** شريکوي. آيا دوي هغه څوک ورسره شريکوي چې هيڅ شي نهٔ شي پيدا كولى او دوى پيدا كېږي؟». او فرمایی: ررقُل ادْعُواْ شُرَكَاءكُمْ ثُمَّ كِيدُون فَلاَ تُنظِرُون،<sup>٣</sup>

> "- سورة الاعراف: ٣٣. "- سورة الاعراف: ١٩٠- ١٩١. "- سورة الاعراف: ١٩٥.

توحيدرنا

‹‹ورته ووايه چې تاسو خپل شريکان راوبلئ بيا ماته څه چل جوړ کړئ او مهلت مه راکوئ.. (وَجَعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا لَّيُضِلُواْ عَن سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَّعُواْ فَإِنَّ مَصيرَكُمْ إلَى النَّانِ، ( «او الله ته يې شريکان د دې لپاره ټاکلي دي چې خلک د الله له لارې بې لارې كړي ورته ووايه. دنيا نه ګټه واخلئ ستاسو ورتک اورته دی .. او فرمايي: (أَلَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَـــــبِّكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُونَ، ٢ «هغه خلک چې ايمان يې راوړي وي او خپل ايمان يې شرک سره نۀ وي ګډ کړی نو دوی لپاره امن دی او همدوی لارموندونكي دي... دلته ظلم نه مراد شرک دی لکه چې حدیث کې یې تفسیر داسې راځي: عبدالله بن مسعود 🐗 وايي: کله چې دا آية نازل شو: «ولم يلبسوا إيمانهم بظم، نو صحابه ؤ وويل مونز نه به كوم يو ظلم نه

۳٨٠

وي کړي؟ رسول الله ﷺ ورته وفرمايل : دې ظلم نه مراد شرک دی لکه

'- سورة ابراهيم: ٣٠. '- سورة الانعام: ٨٢. چې لقمان خپل ځوی ته وايي: ‹‹إن الشرك لظلم عظيم››. ‹‹شرك بې شكه لوى ظلم دى››.

صحابه کرامو دا ګمان وکړ چې دې ظلم نه عام له شرک نه لاندې او په ځان ظلم مراد دی نو ځکه اندېښمن شول. رسول الله په دې وپوهول چې دلته ظلم نه مراد شرک دی. شرک ډېره لويه ګناه ده چې بې له توبې هيڅ نه بښل کېږي

حديث کې راځي

عن أبي ذر قال: قال رسول الله ﷺ: ‹‹يقول الله: ‹‹يا ابن آدم! لو عملت قراب الأرض خطايا ولم تشرك بي شيئا جعلت لك قراب الأرض مغفرة››.<sup>٢</sup>

عن أبي هريرة السبع عن النبي قال: ‹‹إجتنبوا السبع الموبقات›، قالوا: يا رسول الله وما هن؟ قال: ‹‹الشرك بالله والسحر وقتل النفس التي حرم الله إلابالحق و أكل الربا و أكل

· - رواه البخاري و أحمد.

٢- رواه أحمد و الترمذي والبخاري في خلق أفعال العباد، وابن حبان و البيهقي في شعب الإيمان والحاكم والبزار والدارمي و ابوعوانة.

مال اليتيم والتولى. يوم الزحف و قذف المحصنات المؤمنات الغافلات......

344

ابو هريرة فنه روايت دى چې نبي كريم فرمايلي دي: (رتاسو له اوو هلاكوونكو مخناهونو نه ځانونه وژغورئ) صحابه ؤ وويل اى د الله پېغمبره؛ هغه كوم دي؟ هغه وفرمايل: (رالله سره شريك مخپل، كوډې كول، له حق پرته د هغه چا وژل چې الله حرام كړى وي، د سود خوړل، د يتيم د مال خوړل، دښمن سره د مخ كېدو په ورځ دښمن ته شا اړول او تښتېدل او په ناخبرو پاكو مؤمنو ښځو تور لكول). بل حديث كې داسې راځي: عن أبى بكرة قال: قال النبى خور (رأكبر الكبائر الإشراك

بالله،

ابو بكره 🐟 نه روايت دى هغه وايي: نبي كريمﷺ وفرمايل. ‹‹ترټولو لويه ګناه الله سره شريک پيدا كول دي››.

عبدالله بن مسعود ک نه روایت دی هغه وایي ما رسول الله نه پوښتنه وکړه چې په ګناهونو کې تر ټولو لویه ګناه کومه ده؟ هغه راته وویل (( أن تجعل لله ندا وهو خلقك)) (( دا چې الله ته پیدا کړی یې او بیا هم ته ورسره شریک پیدا کړې)) ماورته وویل بیا کومه ده؟ هغه وفرمایل ((أن تقتل ولدك خشیة أن یطعم معك))

<sup>&#</sup>x27; ـ رواه البخارى ومسلم و الترمذى و أبو داود و الدارمي و ابن خزيمة وابن حبان والبيهقى. ' ـ رواه البخارى و مسلم.

او شرک تيارې دی

(( دا چې ته له دې وېرې خپل بچې ووژنې چې ډوډۍ به درسره وخوري)، ما ورته وويل : بيا كومه ده؟ هغه وفرمايل: ((أن تزاي حليلة جارك)) (( دا چې د خپل ګونډي ښځې سره زنا وكړې)) بيا يې دا آياتونه ولوستل: ((والذين لا يدعون مع الله إلها آخر و لايقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق و لايزنون.....)<sup>(</sup>

344

او معاذ بن جبل شدنه روايت دی هغه وايي چې زه پېغمبر پسې خرۀ باندې سپور وم نو راته ويې فرمايل: ای معاذه: آيا ته پوهېږې چې د الله حق په خپلو بندګانو څه شی دی او د بنده ګانو حق په الله څه شی دی؟ ما ورته وويل: الله او د هغه پېغمبر ښه پوهېږي. هغه وفرمايل:

رحق الله على العباد: أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً و حق العباد على الله: أن لايعذب من لايشرك به شيئاً،، <sup>٢</sup>

د د الله تعالى حق په بنده ګانو دا دى چې يواځې د هغه عبادت وكړي او هيڅ شربك ورسره ونه ګڼي او د بندګانو حق په الله تعالى دا دى چې چا ورسره هيڅ شريك نه وي ګڼلى هغه ته عذاب ورنه كړي».

په الله تعالى حق داسې نه وي لكه بندګان يې چې يو په بل لري بلكه جنت د الله تعالى يوه جائزه او انعام دى او دا جائزه په توحيد ګټل كېږي نو په الله حق دا معنى چې د الله تعالى د دې انعام

> ' ـ رواه البخاري و مسلم. ' ـ رواه البخاري و مسلم.

توحيد رڼا ۳۸۴ او شرک تيارې دي

مستحق کېدل او ګټل او په الله تعالی حق د هغه د لويې مهربانۍ او پېرزوينې له مخې د دغې جائزې او انعام اعلان دی نو شرک ډېره لويه ګناه ده او د شرک په رد کې ډېر زيات نصوص راغلي دي الله تعالی سره دهغه په مخلوق کې څه شی يا څوک برابر ګڼل هم شرک دی او که برابر يې نه ګڼې خو د الله تعالی په ځانګړتياؤ يا حقوقو کې کوم ډول بل چاته وګڼې هم شرک دی شرک او مشرک د نوم په بدلولو نه بدلېږي که هر تاويل او بدلون پکې وکړې خو چا چې شرک وکړ هغه مشرک دی خره ته که نوم بدل کړې نوهم خر دی

مقابل كې د شرك يو ډول دى لكه. (١): ‹‹توحيد الربوبية›› او په مقابل كې يې ‹‹شرك فى الربوبية››دى. (٢): ‹‹توحيد الالوهية›› او په مقابل كې يې ‹‹شرك فى الالوهية›› دى. (٣): ‹‹توحيد الاسماء والصفات›› او په مقابل كې يې ‹‹شرك في الاسماء والصفات›› دى.

بيا هلته چې د هر ډول کوم تفصيل تېر شو دهغه په ترڅ کې د شرک يو ډول څرګند شو او د شرک دا ډولونه بيا په لاندې څو برخو وېشل کېږي: د شرک ډولونه

شرک په لومړي وېش په درې ډوله دی : ۱۰) د ماهيت او څرنګوالي په توګه. ۲۰) دلوی والي او وړوکوالي په توګه. ۳) د څرګندوالي او پټ والي په توګه.

## د ماهیت په توګه شرک

دا شرک يه دوه ډوله دي: (۱) اعتقادی. (٢) عملي.

إعتقادي شرك

اعتقادي شرک د محروهې (عقيدې) شرک ته ويل کېږي او هغه دا دی چې د الله تعالی ځانګړتياؤ کې څوک شريک وګڼې، که په ذات کې وي او که په صفاتو کې وي او که په افعالو يا عبادت کې په دې کې که چاته د الله تعالی عبادت، صفت يا فعل ثابت وګڼې که هغه (راله)، وګڼې او که مخلوق يې وګڼې خو د الله تعالی په افعالو، صفاتو او عبادت کې شريک ګڼل او د الله تعالی عبادت، ۳۸۲ او شرک تیارې دي

#### توحيدرنا

فعل او صفت بل چاته ورکول اعتقادي شرک دی. دا بيا په څلور ډوله دی (۱) په ذات کې شريک ګڼل (۲) په صفاتو کې شريک ګڼل (۳) په افعالو او تصرف کې شريک ګڼل (۴) په حقوقو او عبادت کې شريک ګڼل چې دا ټول د توحيد د ډولونو په ترڅ کې تېر شول

عملي شرك

عملي شرک دا دی چې بنده د عبادت کوم ډول له الله تعالی پرته بل چاته وکړي، که هغه د دغه عبادت مستحق ګڼي او که نه، خو د عبادت دغه ډول هغه ته کول شرک دی، لکه د الله تعالی او د مخلوق تر منځ واسطې جوړول، نذرونه منل او ورکول او داسې نور چې مخکې د توحيدالالوهية په ترڅ کې تېر شول

# توحيد رڼا ۳۸۷ او شرک تيارې دي

# د عملي شرک ډولونه

عملى شرك بيا په دوه ډوله دى : (۱) د زرهٔ عمل. (٢) د غرو عمل.

# د زړه عمل

د زړه عملونه هغه دي چې په ظاهري او څرګندو غړو نه وي لکه نيت، محبت، وېره، هيله، باور او داسې نور......

د غړو عمل

د غړو عمل بيا په دوه ډوله دی (۱) د ژبې (۲) د نورو غړو د ژبې عمل خبرې دي لکه دعاء، استغاثه، قسم خوړل او

داسی نور

#### 324

## د نورو غړو عمل

د نورو غړو عمل لکه لمونځ، روژه، زکات، حج، اعتکاف او داسي نور ......

د شرک د ټولو ډولونو رد د توحيد د ډولونو په ترڅ کې وشو. د توحيد دهر ډول په مقابل کې شرک دی.

# د څرګندوالي او پټ والي په توګه شرک

د څرګندوالي او پټوالي په توګه شرک په دوه ډوله دی : ۱۰) څرګند او جوت شرک ۲۰) پټ، نازک او پېچلی شرک

**خرگند شرک** 

څرګند شرک هغه دی چې ښه واضح، ښکاره او جوت وي ، په څرګنده پرې خلک پوهېږي او د توحيد په ترڅ کې څرګند شو ځينې صورتونه يې تېر شول لکه په ذات، صفاتو او عبادت کې شرک کول او ځينې يې راځي

توحيدرنا

خفي (پټ) شرک

پټيا خفي شرک هغه دی چې ښکاره نه وي او په څرګنده د شرک کومه ګروهه او کارنه کوي چې له اسلامه پرې وځي او ډېرو خلکو ته له بې علمۍ او ناپوهۍ نه دا معلومه نه وي چې دا شرک دی او پکې اخته کېږي. لکه چاته ووايي: که فلانی نه وای نو داسې به شوي وو، چې ستا خوښه شي او د الله خوښه شي، په تابه شي په الله به شي......

خفي شرک اکبر او اصغر ‹لوی او وړوکی› دواړه کېدی شي ځکه چې کله کله د لوی شرک ډولونه ځينو خلکو نه پنا وي او د ناپوهۍ له کبله يې کوي.

# د لوی والي او وړوکوالي په توګه شرک

د لوی والي او وړوکوالي په توګه شرک په دوه ډوله دی : ۱٫ شرک اکبر ‹لوی شرک› . ۲۰) شرک اصغر ‹وړوکی شرک›.

## 39.

#### توحيدرنا

## شرك اكبر (لوي شرك)

شرک اکبر هغه شرک ته ويل کېږي چې مرتکب يې له اسلامه وځي او هغه پرې مؤمن، مسلمان او موحد نه بلل کېږي او دکافر او مشرک ټول احکام پرې جاري کېږي دا بې له توبې نه بښل کېږي او که بې له توبې ومري نو تل به دوزخ کې وي، ځکه چې لوی شرک د ايمان او توحيد له بنسټونو مخالف وي، ورسره په ټکر کې وي او ړنګوي يې

# شرک اصغر (وړوکی شرک)

وړوکی شرک هغه دی چې له اسلامه پرې نه وځي او کافر نه بلل کېږي خو شرک دی او کبيره (لويه، ګناه ده لکه له نفاق پرته هسې ريا کول چې يو کار د الله لپاره کوې خو خلکو ته ښودل ورسره شريکوې چې خلک مې وويني او نېک راته ووايي يا دا ووايي چې ستا خوښه شي او د الله خوښه شي او داسې نور...... وړوکي شرک چې ډېر او بيا بيا نه وي او په خواکې ورسره توحيد او نېک اعمال وي نو د بښنې هيله کېدی شي وړوکی شرک د خفي شرک يو ډول دی خو خفي شرک کې

کله کله لوي هم کېدي شي نو ځکه مو جلا راوړ، هر وړوکي شرک

او شرک تیاری دی

#### 391

خفي هم دی خو هر خفي شرک وړوکی نه دی. د دې دواړو تر منځ عموم خصوص مطلق دی. -

د شرک بنسټونه

إمام ابو البقاء الكفوي الحنفي رحمه الله تعالى د بنسټونو په اعتبار شرک په شپږو ډولونو وېشي چې دا دي : (۱) : شرك الإستقلال. (ځانګړی شرک) لکه د مجوسیانو شرک. ۲٫ شرك التبعیض (د ګډون شرک) لکه د نصاراؤ شرک چې آلهه درې بولى.. (۳): شرك التقريب. (دنږدې كېدو شرك) لكه د پخوانيو او ځينو اوسنيو شرک چې د عبادت ځينې ډولونه غيرالله ته د دې لپاره کوي چې الله تعالى ته يې نږدې كړي . (۴): شرك التقليد. (د پېښو شرک) دا هغه شرک دی چې د نورو په تقليد او پېښو د عبادت ځينې ډولونه غيرالله ته وکړي لکه ډېر جاهلان يې چې کوي. (۵): شرك الأسباب. (د لاملونو شرك) دا هغه شرك دى چې اسبابو. او لاملونو کې طبعي يا بالقوه تاثير اواغېز وګڼې لکه د فلسفيانو او طبيعيانو شرک.

که خپله د اسبابو په طبيعت کې تاثير وګڼل شي داکفر او شرک اکبر دي او که بالقوه وګڼل شي چې الله تعالي پکې يو قوت

| ايښي او دهغه له سوبه کېږي نو بيا کافر او مشرک نه دي خو ځينو<br>علماؤ ګناهګار بللي دي.                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٫): شرك الأغراض. (د غرض او مقصد شرک) لکه نېک کار له الله<br>تعالى پرته چا لپاره کوې. دا په دوه ډوله دى:    |
| (۱) نفاق.(۲) ریاء.                                                                                          |
| نفاق کفر او لوی شرک دی او له اسلامه پرې وځي. او رياء<br>ډړوکی شرک دی له اسلامه پرې نه وځي خو کبيره ګناه ده. |

494

او شرک تیاری دی

توحيدريا

امت کې د اسلام بنسټ

د توحيد او د شرک له پېژندلو وروسته دا يو اړين او ضروري بنسټ دی چې داسلامي امت په هکله بايد دا عقيده ولرو چې عام خلک الحمدلله مسلمانان دي، په دوی کې اصل او بنسټ اسلام دی، هر چا باندې د کفر او شرک ټاپه لګول ناروا دي، کافر او مشرک يواځې هغه چاته ويل په کار دي چې حجت پرې قائم شوی وي او تاته بشپړ معلومات وي چې هغه د ايمان او توحيد له بنسټونو اووښتی او د شرک او کفر په بريدونو کې ننوتی دی. ځينې ناپوهان د هر قصاب له لاسه غوښه نه خوري، هر جومات او هر چاپسې لمونځ نه کوي او د عامو خلکو په هکله دا ۳۹۳ او شرک تیاری دی

عقيده لري چې هغوى مشركان دي. دا بېخي ناسمه او ناروا ده، د اسلامي امت عامو خلكو كې اصل او بنسټ دا دى چې دوى الحمدلله مسلمانان دي، يواځې د هغو خلكو په هكله دا ويلى شې چې مشرك دى، چې حجت پرې قائم شوى وي او په پخو دليلونو درته معلومه وي چې هغه مشرك دى بيا هغه ته مشرك ويلى شې او د مشرك احكام پرې پلي كولى شې

خو که درته معلوم نه وي نو د اسلامي امت په هر ګوټ کې هر چاپسې لمونځ کوه، که هغه مشرک ؤ او تاته معلوم نه ؤ نو هم . ستا لمونځ شوی دی، ځکه چې جاهل بالواقع معذور دی او مونږ په دې مامور نه يو چې د اسلامي امت هر فرد وپېژنو، د ايمان او توحيد په بنسټونو جاهل معذور نه دی، خو د عامو خلکو له احوالو پېژندلو جاهل معذور دی او په اسلامي امت کې د هر قصاب حلاله خوره،ځکه چې ټول پرې د الله تعالى نوم يادوي 494

ځينې خرافي عقيدې او د شرک ځينې صورتونه

زمونږ پۀ چاپېريال او ولسونو کې او پۀ ځانګړې توګه پۀ ښځو کې دناپوهۍ له امله ډېرې داسې خرافي عقيدې، دودونه، رواجونه او ټوټکې شته چې هغه د اسلام خلاف دي اسلام اصلاً د همدغسې ناوړه عقيدو رد کوي، د ساري پۀ توګه: • د کارغۀ بۀ کارۀ کارۀ مې کې د د م ښېنا او بکار نۀ لو.

د کارغۀ پۀ کاغ غږ کې بدمرغي ګڼل او دکارغۀ لورته
 ايرې شيندل

ښځې وايي چې د پوړني او څپټي پيڅکه مې سرته راغله
 داسې به وشي

ماشوم د پښو منځ کې وليدل داسې به وشي
 پڼه او پښې پوځ يو پۀ بل دپاسه شول داسې به وشي
 اوبو د تويولو پۀ وخت کې شړپ وکړ داسې به وشي
 جامې چې غاړه کې ګنډي نوکوم ډکې يا لرګې به پۀ خوله
 خې نيسي که نه نوکړاو به ورورسېږي

داشي راپورې ښۀ شو او دابد شو پۀ دې کې نېکمرغي ده
 اودې کې بدمرغي ده
 دا راپورې چېشن شو

| او شرک تيارې دي<br> | 490                                        | توحيد رڼا    |
|---------------------|--------------------------------------------|--------------|
| ونه او نور دو بخته  | اوۍ، بتې، د آرنډې                          |              |
|                     | Sec. 15 Minerol                            | دي.<br>منابع |
|                     | اندې فلاني کار مه کوه<br>ريېده داسې به وشي |              |
| مې خارښ وکړ داسې به | •                                          |              |
|                     |                                            | وشي          |

دا ټولې خرافي ګروهې دي او اسلام په کلکه د دې رد کوي.

# جمهوريت يا ولسواكي او ديموكراسي

ولسواكي يا جمهوريت او ديموكراسي د اوسني عصر هغه دروغجن او د شرك حكومتي نظام دى، چې د خلكو د اكثريت په نامه پارلمانونو، ولسي او د مشرانو جرګو او اسمبليو ته د قانون جوړولو واك وركوي او دا نږه شرك او كفر دى، په دې مخكې هم څه ناڅه څېړنه وشوه او په دې هكله به ان شاء الله ځانګړى كتاب وليكو. خو دلته همدومره ويل اړين ګڼم چې اسلام كې د قانون حق يواځې د الله تعالى دى او مونږ ته يې بشپړ، پياوړى او كره پوره دين رالېږلى دى، چې د ګردې نړۍ لپاره په هر وخت، هر ځاى او هر چا لپاره بس او پوره دى كه چا د الله تعالى په مخلوق كې چاته د قانون جوړولو حق وركړ هغه الله تعالى سره شريك پيدا كړ او دا هغه لوى

تابعداري وکړه او د هغو خلکو د نفسي غوښتنو پسې م<sup>ت</sup>ه ځه چې نه پوهېږي»

سيكولرزم او علمانيت

کله چې اروپايان او غربيان له نصراني کليساؤ تنګ شول نو د سيکولرزم په نامه يو نظام يې راوايسته چې دين او سياست يا دين او ژوند به سره بيل وي، دوی بيا په دوه ډوله دي : او شرک تیاری دی

#### 392

توحيدرنا

يو هغه سيکولرستان دي چې دين بېخي نه مني او ملحدين دي.

دوهمه ډله يې دين د څو تعبدي کارونو پورې محدود بولي او د يو دود او رسم په توګه يې کوي، خو په حقيقت کې دواړه ډلې بې دينه دي او بې دينۍ ته بلنه ورکوي، سيکولرزم يا علمانيت د بې دينۍ دوهم نوم دي او دا چې دين له سياست او حکومت او ياله ژوند نه جلا وګڼي داهم لوی شرک او کفر دی په دې هکله به هم ان شاء الله يو ځانګړی کتاب وليکو او د دې کتاب د ‹‹الوهيت او عبادت›› توحيد په بحث کې د ‹‹تحاکم›› سرليک او د ‹‹نومونو او صفتونو›› د توحيد په بحث کې د ‹‹حاکم›› سرليک او د ‹‹نومونو او وګورئ هغه ټول په علمانيت رد دی

د شرک باريکي

. شرک ډېر نازک، پېچلی او باريک دی، ډېر احتياط په کار دی چې کله کله يو انسان له بې احتياطۍ او ناپوهۍ شرک کې اخته کېږي، يو روايت کې داسې راځي:

عبد الله بن عباس، وايي «الشرك اخفى من دبيب النمل على صفاة سوداء فى ظلمة الليل، وهو ان تقول: والله وحياتك يا فلان، وحياتي، و تقول: لو لا كليبة هذه لأتانا اللصوص، و لولا

| ری دی | شرک تیا | او | 391 |
|-------|---------|----|-----|
|-------|---------|----|-----|

توحيد رنا

البط فى الدار لأتانا اللصوص، و قول الرجل لصاحبه: ماشاء الله و شئت، وقول الرجل: لولا الله وفلان، لاتجعل فيها فلانا هذا كله به شرك، (

‹‹شرک د شپې په تيارې کې په تورې ښويه تيږې د مېږي له تللو هم ډېر پټ دی دا هم الله سره ‹‹ند›› او شريک ګڼل دي چې ووايې ای فلانيه په الله او ستا په ژوند قسم دی، زما په ژوند مې دې قسم وي، او يا وايې که دا سپی يا پاپي نه وای نو غله به راکره راغلي وو او که په کور کې مرغاوۍ او هيلۍ نه وای نو مونږ کړه به غله راغلي وو يا يو سړی خپل ملګري ته وايي چې د الله خوښه شي او ستا خوښه شي، يا د يو چادا وينا: که الله او فلانی نه وای (نو داسې به شوي وو). فلانی پکې مه راګډوه دا ټول الله سره شريک ګڼل دی)›

که د فلاني خوښه شي اود الله خوښه شي ويل ناروا دي که د ‹‹او›› په ځاى ‹‹بيا›› ووايې نو بيا روا دي د الله خوښه شي بيا د فلاني، که د الله خوښه شي بيا ستا خوښه شي روا دي، خو له بيا پرته د ‹‹او›› په عطف ناروا دي بل حديث کې داسې راځي حذيفه هه نه روايت دى چې نبى کريم چوفرمايل

(لا تقولوا: ماشاء الله وشاء فلان، ولكن قولوا: ماشاء الله ثم شاء فلان)<sup>7</sup>

· ۔ رواہ این اپی حاتم

- رواه ابوداود و احمد والبيهقي في السنن وفي الاسماء والصفات، والطيالسي والطحاوي.

ر تاسو داسې مه وايئ چې د الله خوښه شي او د فلاني خوښه شي، بلکه داسې ووايئ چې د الله خوښه شي بيا د فلاني خوښه شي)).

# له ستورو او سپوږمۍ باران گڼل

هر څه د الله تعالى په واک کې دي او هر څه يواځې همغه کوي. باران کېدل او نه کېدل هم دالله تعالى په مخلوق کې د هيچا او هيڅ شي پورې نه دي تړلي او يواځې د الله تعالى په خوښه او قدرت کېږي. حديث کې راځي

عن زيد بن خالد الجهني فقال: صلى لنا رسول الش الصبح بالحديبية على إثر سماء كانت من الليل فلما انصرف النبي فقيل أقبل على الناس فقال: ‹‹ هل تدرون ماذا قال ربكم؟››. قالوا الله ورسوله أعلم. قال: ‹‹أصبح من عبادى مؤمن بى و كافر. فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته فذلك مؤمن بى كافر بالكوكب و أما من قال: مطرنا بنوء كذا او كذا فذلك كافر بى مؤمن بالكوكب››. توحيد رڼا ۴۰۰ او شرک تيارې دي

زيد بن خالد جهني نه روايت دى هغه وايي: مون ته رسول الله په حديبيې كې د ګهيځ (سهار) لمونځ را كاوۀ او دا د هغه باران پسې ؤ چې د شپې شوى ؤ، كله چې نبي كريم را وګرځېد نو خلكو ته يې رامخ كړ او ويې فرمايل ((آيا تاسو پوهېږئ چې ستاسو رب څه فرمايلي دي؟)، هغوى وويل الله او دهغه پېغمبر نبه پوهېږي. هغۀ وفرمايل چې الله تعالى وفرمايل ((زما له بند ګانو ننه چاپه داسې حال كې سبا كړ چې په مامؤمن دى او څوك په ماكافر دى چاچې وويل د الله په لورېنې او دهغه په رحمت په مون باران وشو نو هغه په مامؤمن دى او په ستورو كافر دى او چاچې وويل د فلاني فلاني ستوري يا د سپوږمۍ په منزل او حركت په مون باران

د ثواب په نيت سفر

د دې ځمکې په سر يواځې درې جوماتونه دا فضيلت لري چې هغوته د ثواب په نيت سفر کول روا دي نور هيڅ جومات او هيڅ ځاى ته د فضيلت او ثواب په نيت سفر کول روا نه دي. حديث کې داسې راځي: ۴۰۱ و شرک تیارې دي

توحيدرنا

عن أبي هريرة عن النبي قال ((لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام و مسجد الرسول و مسجد الأقصى)،\

ابوهريرة، نه روايت دى چې نبي كريم، وفرمايل (( له درې جوماتونو پرته به نوروته سفر نه كېږي: يو مسجد الحرام بل مسجد نبوي او بل مسجد الاقصى)

مسجد الحرام مکې مکرمې کې دی، مسجدنبوي مدينې منورې کې دی او مسجد الاقصٰی په فلسطین کې دی له دې درې جوماتونو پرته نورو ځایونو ته د ثواب په نیت سفر کول ناروا دي چې ګڼې هغه ځای فضیلت لري. د اسلام د دعوت، تجارت، سیاحت او نورو اړتیاؤ لپاره سفر هر ځای ته روا دی خو سفر لپاره د ځای فضیلت یواځې د دې درې ځایونو دی.

# ریا وړوکی شرک دی

ريا وړوکی شرک او لويه ګناه ده خو لوی شرک نه دی چې انسان پرې له اسلامه ووځي ريا دې ته وايي چې يو څوک د الله تعالی د رضا لپاره کوم عبادت کوي خو زړه کې يې دا هم وي چې څوک مې وويني او نېک مې وګڼي حديث کې داسې راځي

· \_ رواه البخاري ومسلم.

۴۰۲ او شرک تیارې دي

توحيدرنا

عن محمود بن لبيد أن رسول الله قال: ‹‹إن أخــــوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر›، قالوا: وما الشرك الأصغر يا رسول الله؟! قال : ‹‹الرياء››

محمدبن لبيد ، نه روايت دی چې رسول الله وفرمايل: ‹‹ تاسو باندې چې زه ډېر وېرېږم هغه وړوکی شرک دی›› صحابه ؤ وويل: ای د الله پېغمبره: وړوکی شرک څه شی دی؟ هغه وفرمايل: ‹‹رياده››.

د ريا په نيت کې عمل الله تعالى لپاره وي خو خلکو ته ښوونه ورسره شريکه وي نو ځکه وړوکى شرک دى او که الله تعالى لپاره نه وي او يواځې د دې لپاره وي چې خلک مې وويني او نېک مسلمان راته ووايي نو دا بيا نفاق دى او د دغه عمل کوونکى منافق دى دا بيا لوى شرک دى او له اسلامه پرې وځي.

## شاهنشاه نوم ناروا دی

د پاچايانو پاچا يواځې الله تعالى دى. د الله تعالى مخلوق كې چاته شاهنشاه ويل ناروا دي ځكه چې شاهنشاه د پاچايانو پاچا ته ويل كېږي. حديث كې راځي:

<sup>· -</sup> رواه احمد والبيهقي والطبراني وابن خزيمة وابن ابي شيبة والبيهقي.

او شرک تيارې دی

توحيدرنا

عن أبى هريرة في قال: قال رسول الله في : (( أخنع الأسماء يوم القيامة عندالله رجل تسمى ملك الأملاك)) ابوهريرة في نه روايت دى هغه وايي: رسول الله فرمايلي دي: ((د قيامت په ورځ الله سره ډېر ناوړه نوم د هغه سړي دى چې د پاچايانو پاچا يې ځان نومولى وي )) نو قاضي القضاة (د قاضيانو قاضي) يا شاهنشاه (د پاچايانو پاچا) كوم انسان ته ويل ناروا دي خو كه يوې سيمې پورې محدود شي نو بيا قاضي ويلى شى لكه: (قاضى قضاة افغانستان) د افغانستان د قاضيانو قاضي

الدي لكه (فاضي قصاه العانستان) د العانستان د

د کوډګر او نجومي تصديق کفر دی

كود كر او نجومي ته هسې ورتلل هم ناروا دي خو د هغوي تصديق كول او هغوى ريښتيني ګڼل كفر دى حديث كې داسې راځي عن أبى هريرة عن النبىﷺ قال: ‹‹ من أتى كاهنا أو عرافا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد ().

age date to

' ـ رواه البخارى ومسلم. ' ـ رواه احمد والحاكم و ابن ماجه والبيهقي والنساني. ابوهريرة، نه روايت دى چې نبي كريم، وفرمايل (( څوك چې كوډګر يا نجومي او غيب ويونكي ته ورشي او هغه چې څه وايي هغه ريښتيا وګڼي نو هغه په هغه كتاب كفر وكړ چې په محمد نازل شوى دى))

نو هغه خلک چې د غيبو خبرې کوي، يا د غلا معلومولو دعوې کوي، يا نورې داسې خبرې کوي چې هغه د غيبو وي، دا دعوه کوونکی هم کافر دی او چا چې ريښتيا وګاڼه هغه هم کافر دی ځکه چې د غيبو علم يواځې الله تعالی سره دی، د الله تعالی په مخلوق کې هيڅوک د غيبو علم نه لري، مخکې د نومونو او صفتونو په توحيد کې دا خبره څېړل شوې ده.

په ذلت ودرېدل

په عاجزۍ او بندګۍ ودرېدل يواځې دالله تعالى حق دى چې مونږ هغه څ ته ودرېږو او عبادت ورته وكړو، الله تعالى فرمايي ‹‹وَقُومُواْ للّه قَانتينَ›› ' ‹‹الله ته تابَعدَار اَو غلي ودرېږئ›› نو په لمانځه كې ودرېدل عبادت دى او دا د الله تعالى حق دى، كه څوكه بل چاته داسې ودرېږي چې هيڅ نه خوځېږي، خبرې نه كوي يا ځانګړي هيئت باندې ودرېږي، دا شرك او ناروا دى.

· - سورة البقرة : ١٣٨.

۴۰۵ او شرک تیارې دي

توحيدرنا

 ۱- شركي ودرېدل هغه دي لكه سياسي مشرانو او چارواكوته، قومي اوملي ترانوته ، ملي بيرغونو او توغونو ته داسې غلي او بې حركته ودرېدل چې بابيزه خوځېدل او خبرې پكې نه كوي او خوځېدل او خبرې پكې له وطنيت او آدابو خلاف ګڼي، دا بالكل شرك دى.

۲- ناروا ودرېدل چې له شرکه لاندې دي خو ګناه ده لکه مشرانو او علماؤ ته د راننه وتو په وخت کې بې له ستړي مه شي هسې احترام لپاره ودرېږي دا شرک نه دی خو ګناه ده او ځينې يې مکروه ګڼې

حديث کې راځي: انس ﷺ وايي: ‹‹لم يکن شخص أحب إليهم من النبىﷺ و کانوا إذا رأوه لم يقوموا له لمـــا يعلمون من کراهيته لذلك››. <sup>(</sup>

- رواه ابوداود والترمذي.

## ۴.7 کا و شرک تیارې دي

توحيدرنا

(ر صحابه ؤ ته له رسول الله نه څوک زيات ګران نه ؤ خو هغوى به چې هغه وليد ورته به نه پاڅېدل ځکه د هغوي پوهېدل چې رسول الله الله دا كاربد محنى ». ٣- روا او مباح ودرېدل دا دي لکه څوک له نږدې ځايه راشي او ستړي مه شي ته ورپاڅېږي، يا بل مباح او روا کارته ودرېږي ۴- مستحب پاڅېدل دا دي چې د ثواب کار او مستحب عمل ته ودرېږې، لکه له لرې ځايه څوک راشي او ستړي مشي ته ورپاڅېږې، يا لكه چاسره مرستي كولو ته ورپاڅېږې، لكه سعد 🚓 چې ټپي ؤ او په سپرلۍ سپور راغي نو رسول الله 🐲 صحابه ؤ ته وويل: ‹‹**قوموا إلى سيدكم** ››<sup>‹</sup> ‹‹خپل سردار او مشر ته ورپاڅېږئ››. نو دا هغه سره مرستي لپاره وو چې څاروي نه يې راښکته کړي او مرسته ورسره وكړي، كه احترام لپاره واي نو بيا به يي ‹‹لسيدكم›› ويلي وو ‹‹الي›› به يې نه وو ويلي، او د عربي حروفو معاني همدې لپاره دي چې هر تورې خپلې معنّاوې يا معنا لري. ۵- فرض ودرېدل او پاڅېدل هغه دي چې فرض کار لپاره پاڅېږې لكه چاته د زيان رسېدلو نه ژغورلو لپاره پاڅېږي، امر بالمعروف او نهي عن المنكر لپاره پاڅېږې، د حق ويلو لپاره پاڅېږې، فرض عبادت لپاره پاڅېږي او داسي نور.

### · , رواه البخاري ومسلم .

# په قبرونو جوماتونه او ګومبزې جوړول ناروا دي

په قبرونو جوماتونه جوړول، يا پرې مح ومبزې او کوټې جوړول، يا يې پخول او څه پرې ليکل، ناروا دي حديث کې راځي عائشې رضي الدعنها نه روايت دى هغه وايي رسول الله ته چې کله د مړينې پرښته راغله او مړينې ته نږدې شو نو په خپل مخ يې پټو راواچاوۀ، کله بۀ چې پرې تنګ شونو لرې به يې کړ، په همدې وخت کې يې وفرمايل ممدې وخت کې يې وفرمايل (رلعنة الله على اليهود والنصاري اتخذو قبورانبياءهم مساجد)، يحذر ماصنعوا.<sup>(</sup> مساجد)، يحذر ماصنعوا. درپه يه ودو او نصاراو دې د الله لعنت وي چې د خپلو پېغمبرانو قبرونو نه يې جوماتونه جوړ کړي دي)، او دا يې د دې لپاره وويل چې خپل امتيان يې د هغوى له کړو نه وېرول بل حديث کې عبدالله بن عباس وايي

المساجد والسرج،

ً . رواه البخارى ومسلم. ٢- رواه احمد والترمذي والنساني واين ماجه واين حبان والحاكم واين ابي شيبة و ايوداود. و البيهةي والطيالسي. او شرک تيارې دي

### 4.4

توحيدرنا

‹‹رسول الله په هغوښځو لعنت ويلي دي چې د قبرونو زيارتونو ته ځي او په هغو خلکو يې هم لعنت ويلي دي چې په قبرونو جوماتونه جوړ وي او شمعې او ډيوې پرې بلوي››.

بل حديث کې جابر ه نه روايت دی هغه وايي «نمی رسول اللہﷺ أن تجصص القبر وأن يقعد عليه و أن يبنٰی عليه<sub>)،</sub>`

(رسول الله که دې منع کړې ده چې قبر پوخ شي يا پرې څوک د منجاورۍ لپاره يا همداسې کېني او يا پرې څه کوټه موټه جوړه شي). د ابوداود په روايت کې پرې ليکل هم منع دي .

# لوړ قبرونه ناروا دی

قبر همدومره په کار دی چې خپله خاوره پرې راواړول شي د قبرونو لوړول ناروا دي او د لوړو قبرونو نړول په کار دي حديث کې راځي: عن أبی الهياج الأسدی قال: قال لی علی بن أبی طالب ه : ‹‹ ألاأبعثك علی ما بعثنی علیه رسول الله : أن لا تدع

تمثالا إلا طمسته ولا قبرا مشرفا إلا سويته،. ٢

ٔ - رواه مسلم. ۲- رواه مسلم و الترمذي و ابوداود والنساني. ۴۰۹ او شرک تیارې دی

توحيدرنا

أبو الهياج أسدي رحمه الله وايي: على بن أبى طالب، ماته وويل : ‹‹ آيا زه تا داسې يو كار لپاره ونه لېږم چې رسول الله، زه پرې لېږلى وم؟ هغه دا چې هيڅ بوت او تصوير به نه پرېږدې مګر ړنګوې به يې او هيڅ لوړ قبر به نه پرېږدې مګر نړوې به يې ››.

إمام بركوي حنفي رحمه الله د ‹‹زيارة القبور الشرعيه والشركية›› په نامه كتاب ليكلى دى هغه كې وايي: ‹‹ففى هذا– هدم مسجدالضرار– دليل على هدم ما هو أعظم فسادا كالمساجد المبنية على القبور فإن حكم الإسلام فيها أن قدم كلها حتى تسوى بالأرض و كذلك القباب لألها أسست على معصية حتى تسوى بالأرض و كذلك القباب لألها أسست على معصية أولى بالهدم من مسجد الضرار لأنه لهى عن البناء على القبور ولعن المتخذين لها مساجد و أمر بهدم القبور المشرفة و تسويتها بالأرض فيجب المبادرة إلى ذلكن›

‹‹دمسجد الضرار په نړولو کې په دې دليـل دى چې هغـه نـه د لوى فساد ځايونـه هم نړول پـه کـار دي، لکـه قبرونو بانـدې جوړ شوي جوماتونه، ځکه چې د دې په هکله د اسـلام حکم دا دى چې دا ټول دې تر هغه ونړول شي چې ځمکې سره سم شي، همدارنګه پـه قبرونو ګومبزې دې هم ونړول شي، ځکـه چې دا د رسـول اللهﷺ پـه نافرمـانۍ جوړ شوي دي او هره وداني او کوټه چې د پېغمبرﷺ پـه

· - زيارة القبور للبركوي: ٨٠.

41.

نافرمانۍ او دهغه د حکم په مخالفت کې جوړه شوې وي، نو دهغې نړول له مسجد الضرار نه هم ډېر اړين او ضروري دي، ځکه چې رسول اللهﷺ په قبرونو د کوټو او ګومبزو جوړولونه منع کړې ده ، هغو نه جوماتونو جوړوونکو باندې يې لعنت ويلى دى او دلوړو قبرونو د نړولو او ځمکې سره د برابرولو امر يې کړى دى، نو دې کارته بيړه کول فرض دي).

همدارنګه برکوي رحمه الله له امام أبوبکر طرطوشي رحمه الله نه نقل کوي چې هغه وايي:

رأنظروا – يرحمكم الله تعالى – أينما وجدتم سدرة او شجرة يقصها الناس و يعظمونها و يرجون البرء والشفاء من قبلها و يضربون بما المسامير والخرق فهى ذات أنواط فاقطعوها،، <sup>(</sup>

(الله دې په تاسر رحم وکړي، وګورئ هر ځاى مو چې کومه بېره يا بله ونه ومونده چې خلک يې کيسې کوي، احترام يې کوي، د ناروغانو روغتيا او شفاء پکې ګڼي، مېخونه پرې ټک وهي، ټوټې او رينجاړې ورپورې تړي، نو دا ټولې ((ذات أنواط)) (( د تړلو والاشرکي ونې )) دي،دا ووهئ او غوڅې يې کړئ))

'- زيارة القبور للبركوي: ٨٠.

#### 411

توحيدرنا

## ((که چېرته)) مه وايه

د عربي د ‹‹لو›› کلمې معنا ‹‹که چېرته›› ده، هر وخت کې دا ويل ناروا دي چې که چېرته داسې نه وای شوي نو داسې به شوي وو....... حديث کې راځي:

أبوهريره 🚓 نه روايت دي چې رسول الله 💥 وفرمايل

(المؤمن القوى خير و أحب إلى الله من المؤمن الضعيف و فى كل خير إحرص على ماينفعك واستعن بالله ولا تعجز و إن أصابك شئ فلا تقل لو أبى فعلت كان كذا و كذا ولكن قل: قدر الله وماشاء فعل فإن لوتفتح عمل الشيطان»

‹‹غښتلى مؤمن له كمزوري مؤمن نه غوره دى او الله ته ډېر ګران دى، او په ټولو كې خير دى، په هغه څه كې هڅه كوه چې ګټه درته رسوي، الله تعالى نه مرسته غواړه، ځان بې وسه مه ګڼه، او كه څه پېښه درته وشوه نو داسې مه وايه چې كه داسې مې كړي واى نو داسې داسې به شوي وو خو داسې ووايه چې الله تعالى تقدير كې ليكلي وو او څه يې چې غوښتل ويې كړل، ځكه چې ‹‹كه چېرته›› ويل د شيطان د عمل دروازه پرانېزي››

نو په خپل ځای کې، چې تقدير سره څه ټکر ونه لري او د الله په کړو دې عقيـده پخـه وي، ‹‹کـه چېرتـه›› ويـل روا دي، خـو

· رواه مسلم و ابن ماجه والبيهقى وابن حبان.

#### 414

هروخت په پېښو کې داسې ويل، چې تقدير ته د غاړې نه ايښودو بوی ترې راځي، دا ناروا دي.

# دمونه، بندونه، تعویذونه او مرۍ

د ناروغيو دلرې كولو لپاره، يا دكوم شر د دفعې كولو، ستونزې د حل، د كومې اړتيا د پوره كولو او د نېكمرغۍ دلاسته راوړلو..... لپاره د بندونو، تعويذونو، مريو، كونجكو او داسې نورو شيانوپۀ غاړه كې ځوړندول، مټ پورې تړل، لاس نه تړل، جامو يا د بدن بل كوم ځاى پورې تړل، ګنډل او نښلول، كور او دوكان كې ساتل، د څارويو ښكرونو پورې تړل، او داسې نورو كې د خير د جلب او د شر د دفعې او رفعې لپاره استعمالول او مؤثر ګڼل، دا او داسې نور ټول شركي اعمال دي چې اسلام يې پۀ كلكه ردوي، پۀ دې كې هيڅ خير او شرنشته، داشيطاني اعمال دي، ټګي برګي ده،د ناپوهو او ساده ګانو غولول دي، د جېبونو ډكولو، شكرانو اخيستلو، شهرت او احترام حاصلولو لپاره يوه ناروا او د درغلۍ حيله ده.

ناپوهان دې ته هم نه ګوري چې تعويذنويس خپله درپهٔ دروي، چې ناروغه شي ډاکټر ته ځي..... ولې خپل ځان ته تعويذ نهٔ کوي چې ورځ يې ښهٔ شي؟ زمونږيو مجاهد ورور شهيد رستم دې الله وبښي، کله چې پهٔ عقيدوي مسائلو پوه شو نو ماته يې کيسه او شرک تيارې دي

#### 414

توحيدرنا

كوله چې د جهاد پۀ اوږدو كې مې ډېرو عملياتو كې ګډون كړى ؤ خو الله تعالى د ټپي كېدونه ساتلى وم؛ يوه ورځ لواړګي كې يو تعويندګر سره مخ شوم، هغه راته وويل چې زۀ پۀ ذمه وارۍ د تېغبندۍ تعويند كوم او څلور سوه روپۍ شكرانه يې ده، بيا به درباندې چاقو، تېره شى، د ټوپك، تمانچې او نورې هر ډول مرمۍ او وسلې اغېز نه كوي او نۀ به ټپي كېږي، ما ورته وويل چې ډېره ښۀ ده څلور سوه روپۍ مې وركړې، تعويند مې ترې واخيست او مټ پورې مې وتاړۀ، دې ځل چې مې كله پۀ عملياتو كې ګډون وكړ پۀ يوه پوسته مو بريد وكړ او زۀ څو ځايه ټپي شوم

تعويذ ګرته بېرته ورغلم، تعويذ مې بېرته ورکړ او خپلې څلور سوه روپۍ مې ترې واخيستې کۀ دا تېغبندي ريښتيا وای نو د نړۍ ډېرو پوځي ځواکونو به خپلو پوځيانو ته کړي وو او بيا به د هيڅ وسلې ضرورت نۀ ؤ

زه يوه ورځ يو ملګري سره د پېښور د ناصر باغ سړک دنهر د غاړې په کتابتونونو کې د مولانا سميع الله ((عابدزي)) ه ډه وال د کتابتون نه راووتلم،لږ وړاندې د سړک پۀ غاړه يو بو ډا سړی ناست دی، مخې ته يې څۀ کتابچې، کاغذونه او قلمونه ايښي دي، پۀ فارسي غږېږي، يوه زړه چپن يې اغوستې او لۀ جامې معلومېدۀ چې ډېر بې وزلی او خوار دی؛ ما ملګري ته اشاره وکړه چې دې بوډا نه معلومات کوو، بوډا مې ويوښته چې څۀ کوې؟ هغۀ راته وويل چې تعويذنويس يم او په ذمه وارۍ تعويذونه ليکم.

### 414

ما غوښتل چې يو ځل يې پۀ خپله خبره کلک کړم او بيا د هغهٔ پهٔ استدلال پرې رد وکړم؛ ورته ومې ويل چې زهٔ يو تعويذ ته اړتيا لرم هر څومره شکرانه چې غواړې درکوم يې، خو تعويذ به راته د ذمه وارۍ کوې چې پهٔ سلو کې سل ولګېږي او مراد مي پوره شي، هغهٔ راته پهٔ سلو کې سل ذمه واري ووهله او د ځان ډېر توصيف يې وکړ. ماورته وويل ماته داسې تعويذ وکړه چې ډېرې پيسى لاس تەراشى، مالدار شم، يو ي ښكلي جلۍ سره وادهٔ وكړم، يو ښه کور ولرم، موټر ولرم...... هغه راته په پوره سپين سترګۍ وويل چې داسې تعويذ به درته وکړم چې داټول ضرورتونه به دې پوره شي کله مې چې په خپله خبره ښهٔ کلک کړ نو ورته ومي ويل چې ته داسې تعويذونه کولي شې نو بيا خپل ځان ته يو وکړه چې ورځ دې ښه شي، دسړک په غاړه په سپېرو خاورو ناست يې او د موټرو د سلنسرونو لوږي او د سړک ګردونه او دوړې ټولې درباندې راځي، دې نه داښه نه ده چې خپل ځان ته يو تعويد وکړې چې دې تكليف نه خلاص شي؟!.

بيا مې ورته وويل چې دا مۀ كوه، دا د اسلام پېغمبر، منع كړي دي...... بوډا پۀ غوسه شو، بدې ردې يې وويلې او مونږ ترې لاړو.

يوه ورځ مې يو بل سړی د روغتون پۀ ورۀ کې وليد ، يو ماشوم ورسره ؤ چې د تعويذونو يوه غاړه کۍ يې پۀ غاړه کې اچولې وه ، ما وپوښتۀ چې چېرته روان يې؟ هغه وويل دا ماشوم ناروغه دی روغتون ته روان يم او شرک تيارې دی

توحيدرنا

ما ورته وويل چې دا غاړه کې يې څۀ دي؟ هغه وويل دا ګورې نه چې تعويذونه دي؟ ما بيا د يو يو تعويذ پۀ هکله وپوښتۀ هغۀ راته وويل چې دا يو د زيړي دى، دا بل د تبو دى، دا بل د نظر دى..... ما ورته وويل چې تا خو د خيبر هسپتال ټول ډاکټران ورته غاړه کې اچولي دي نو بيا روغتون ته ولې ځې ؟ هغۀ ىې وزلي پۀ خواره خولۀ راته وويل چې څۀ وکړو ملايانو راته کړي دي، ملايان خو د دين ستنې دي، هر څۀ چې راته وايي مونږ يې منوو بيا مې پوه کړ چې دا تعويذ ګر ملايان د دين ستنې نه بلکه د دين ويانۀ او موږکان دي، چې د ديسن ستنې او د ديس بنسټونه خوري او نړوي ......

410

سړى ښۀ سړى ؤ تعويذونه يې وشكول او خبره يې ومنله لنـډه دا چـې د ډېـرو ناپوهـانو صـحتونه دغـو تعويـذګرو ونړول، ډېرې ناروغۍ پۀ لومړي سركې د درمـل او عـلاج قابـل وي خو د دغو تعويـذګرو لـۀ لاسـه ناپوهـه خلك پۀ تعويذونو او بندونو بسنه وكړي، علاج نـه محروم شي او اخر يې وړه ناروغي لويـه او لا علاجه شي، اخر ومري، دا ډېر لوى مجرمان دي

پۀ تعويذونو کې ‹يا بدوح› ليکي چې ‹بدوح، د شيطان نوم دى، کله څۀ او کله څۀ پکې ليکي، هر څۀ چې وليکي کۀ قرآن کريم هم پکې وليکي، خو اسلام منع کړي دي، دا د قرآن کريم اود الله تعـالى د نوموننو ســپکاوى او بـې عزتـي ده، د دې تعويــذ سـره د انساني حاجت پوره کولو لپاره بيت الخلاء ته هم ځي او شرک تيارې دی

417

توحيدرنا

حال دا چې د رسول الله کوتې کې مهرؤ او «محمد رسول الله» پرې ليکلي وو، نو رسول الله د الله تعالى د نوم د احترام لپاره د قضاء حاجت پۀ وخت کې دغه ګوته لۀ ګوتې ايستله، پۀ احترام يې يو پاک ځاى کې ايښودله او بيا بيت الخلاء ته ننواتۀ

نو دغو تعويذونو کې که د الله تعالى نومونه يا د قرآن کريم آياتونه وي او هغو سره قضاء حاجت ته کېني نو دا لويه بې ادبي، سپکاوى او ګناه ده کۀ دا تعويذ څۀ اغېز وکړي او کۀ نه، دا ناروا دي، اغېز خو جادو هم کوي، خو ناروا دى د تعويذونو، بندونو، کونجکو او نورو پۀ رد کې لاندې احاديث وګورئ

عقبة بن عامر الجهني نه روايت دى چې رسول الله ته يوه ډله راغله ، نهو سره يې بيعت وكړ او يونه يې لاس راټول كړ بيعت يې ورسره ونه كړ ، صحابه ؤ وويل اى د الله پېغمبره نهو سره دې بيعت وكړ او له دې يونه دې لاس ونيو ؟ هغه وفرمايل (ران عليه تعيمة) ((هغه تعويذ اچولى دى)) هغه سړي لاس دننه كړ تعويذ يې وشوكاوۀ نو رسول الله ورسره بيعت وكړ او ويې فرمايل (رمن تعلق تميمة فقد أشرك)، (رخا چې تعويذ وتاړه نو هغه بې شكه شرك وكړ)) ۴۱۷ او شرک تیارې دي 🗸

توحيدرنا

بل روايت كې عقبة بن عامر وايي چې رسول الله وفـرمـايل: ‹‹ من تعلق تميمة فلا أتم الله له ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له››'

‹‹چا چې تعويد ځان پورې ځوړند کړ نو الله دې د هغه کارنـه پوره کوي او چاچې کونجکه او مرۍ ځوړنده کړه او ويې تړلـه نو الله دې ورته ارام نه ورکوي››

نو چا چې تعويذونه، بندونه، کونجکې، مرۍ او نور شيان ځان پورې د برکت يا کوم مرض يا د بل کوم مقصد لپاره واچول، هم مشرک شو او هم به يې کار سم نه شي، ځکه چې رسول الله ورته ښېرې وکړې.

عبدالله بن مسعود که د خپلې ښځې زينب رس سعو په غاړه کې تار وليد نو ويې پوښتله چې دا څه دي؟ هغې ورته وويل دا تار دى چا راته دم کړى دى. عبدالله بن مسعود که هغه تار وشکاوه او ورته ويې ويل أنتم آل عبدالله لأغنيياء عن الشرك سمعت رسول الله کې يقول (ران الرقى والتمائم والتولة شرك) تاسو د عبدالله د کور خلک خو له شرکه بې پروا يئ ما رسول الله نه اورېدلي دي چې فرمايل يې ((دمونه، تعويذونه او کوډې شرک دى)) ښځې ورته وويل زما سترګو چښې کولې او درد يې کاوۀ، زه به فلاني يهودي ته ورغلم هغه به چې دم کړې ښې به شوې عبدالله بن مسعود کې ورته وويل دا د شيطان کار دى، هغه به ستا سترګه په خپل لاس او شرک تيارې دی

### 411

توحيدرنا

چوخوله، کله به چې دم شوه نو بيا به هغه نه چوخوله تالپاره همدا بس دي چې هغه دم ووايې او ځان پرې دم کړې چې رسول الله پرې دم کاوه او هغه دا دي:

أذهب البأس رب الناس واشف أنت الشافى لاشفاء إلا. شفاءك شفاء لايغادر سقمان\

دای د ټولو خلکو ربه دا ناروغي لرې کړه او شفاء راکړه يواځې ته شفاء ورکوونکی يې ستا له شفاء پرته بله شفاء نشته داسې شفاء راکړه چې هيڅ ناروغي نه پرېږدي...

نو دا صحيح دم شو، هر مسلمان او مسلمانه پرې خپل ځان او نور دمولى شي، نورو اجازو ته اړتيا نشته، پېغمبر پټول امت ته اجازه وركړې ده. همدارنګه سورة الفاتحة، آية الكرسى، سورة الاخلاص، سورة الفلق او سورة الناس په حديثو كې د هر شي لپاره دم ښودل شوى دى. همدارنګه نور دمونه هم حديثو كې راغلي دي او جبرائيل سه به هم رسول الله دماوه.

نو شركي دمونه او هر ډول تعويذونه، منترونه، بندونه، كونجكې او كوډې ناروا او شرك دى او دم لپاره دا څو شرطونه دي چې په دې شرطونو برابر و بيا دم روا دى ١- دا چې قرآن او حديثو نه ثابت وي لكه مونږ چې مخكې وويل ٢- دا چې په بله ژبه نه وي ٣- دا چې دم به خپله مؤثر نه ګڼې دا به يو سبب ګڼې او شفاء به الله تعالى نه غواړې

· - رواه ابوداود و احمد و ابن ماجه و ابن حبان والحاكم.

او شرک تیاری دی

### 419

### توحيدرنا

۴- په دې شرطونو د دم کول روا دي خو فضيلت په دې کې دی چې په الله تعالى توکل وکړې او دم هم ونه کړې. حديث کې راځي:

حصين بن عبدالرحمٰن وايي: زه سعيد بن جبير سره وم هغه وويل: بېګا چې ستوري پرېواته چا وليد؟ ماورته وويل: ما وليد خو زه لمانځه کې نه وم بلکه څه شي وچيچلم. هغه راته وويل نو بيا دې څه وکړل ؟ ماورته وويل دم مي وکړ. هغه راته وويل ولي دې وکړ؟ ما ورته وويل، د هغه حديث له كبله چې شعبي راته ويلي ؤ ، هغه وويل شعبي درته كوم حديث ويلي ؤ ؟ ما ورته وويل مونر ته يي له بريدة بن حصيب نه روايت کړي ؤ چې ‹‹دم يواځي د نظر او څه شي د چيچلو لپاره دي)، هغه راته وويل: تا چې څه اورېدلي او عمل دې پرې کړی دا خو دې ښه کار کړی دی خو مونږ ته عبد الله بن عباس نبي کريمﷺ نه حديث بيان کړي دي چې هغه وفرمايل: «عرضت على الأمم فرأيت النبي و معه الرهط والنبي ومعه الرجل والرجلان والنبى وليس معه أحد إذ رفع لى سواد عظيم فظننت ألهم أمتى فقيل لي: هذا موسٰى و قومه فنظرت فإذا سواد عظيم فقيل لي: هذه أمتك ومعهم سبعون ألفا يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب، ثم لهض فدخل متزله فخاض الناس في اولئك. فقال بعضهم: فلعلهم الذين صحبوا رسول الله: و قال بعضهم : فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام فلم يشركوا بالله مسار

توحيد رڼا ۴۲۰ او شرک تيارې دي

ذكروا أشياء. فخرج عليهم رسول الله فاخبروه فقال (( هم الذين لا يسترقون ولا يكتوون ولا يتطيرون وعلى ربحم يتوكلون )) فقام عكاشة بن محصن فقال: أدع الله أن يجعلنى منهم. قال: ((أنت منهم)) ثم قام رجل آخر فقال: أدع الله أن يجعلنى منهم. فقال: ((سبقك بها عكاشة)) \

«ما باندې امتونه را وړاندې شول او راته وښوول شول، داسې پېغمبر مي وليد چې يوه ډله امتيان ورسره راروان وو ، داسي پېغمېز مې وليد يو سړى او دوه سړي ورسره راروان وو او داسې پېغمبر مې وليد چې هيڅوک ورسره نه وو ، په دې وخت کې راته ناڅاپي يوه لويه ګڼه کوڼه راڅرګنده شوه، نو ما ګومان وکړ چې هغوی زما امت دی، خو ماته وویل شول چې دا موسی 🕮 او دهغه قوم دي. بيا مې وليدل چې ګورم يوه ګڼه ګوڼه ده نو ماته وويل شول چې دا ستا امت دي او دوي سره اويازره کسان داسې دي چې بې حسابه او بي عذابه به جنت ته ننوځي بيا رسول الله پاڅېد او خپل کورته ننووت. او خلکو د دغو اويا زرو کسانو په هکله خبري پيل کړې، نو ځينو يې وويل کېدي شي دا هغه خلک وي چې رسول الله الله يې ملاقات او ملګرتيا شوې وي. ځينو يې وويل کېدې شي دا هغه خلک وي چې اسلام کې زېږېدلي وي او الله تعالى سره يې هيڅ شرک نه وي کړي. او نورې خبرې هم وشوې. په دې کې رسول الله به ي راووت، نو خلكو د خپلو خبرو په هكله خبر كړ. هغه

·- رواه البخاري ومسلم والنرمذي والنسائي.

وفرمايل: ‹‹داهغه خلک دي چې نه دمول غواړي، نه داغ لګوي، نه په کوم شي کې پالونه ‹نېک مرغي او بدمرغي، ګڼي او په خپل رب ځانونه سپاري››. نو عکاشة بن محصن پاڅېد او ويې ويل: ماته دعاء وکړه چې الله تعالى ماهم له دغو خلکو وګڼي، هغه ورته وفرمايل: ‹‹ته له همغوى څخه يې››. بيا يو بل سړى پاڅېد او ويې ويل: ماته هم دعاء وکړه چې الله تعالى مې له هغوى وګڼي، رسول اللهﷺ ورته وفرمايل: ‹‹دا يوه دعاء وه او عکاشه درڅخه پرې مخکې شو››.

نو سره له دې چې صحيح دم روا دی او چې بد عَلاج نه وي نو د داغ لګول روا دي، خو د دې دواړونه کول دومره ډېر فضيلت لري چې څوک يې ونه کړي نو بې حسابه او بې عذابه به جنت ته ننوځي

او د پال نيول او په کوم شي کې هسې بدمرغي او نېک مرغي ګڼل خو ناروا دي، لکه څوک کوم څاروی، جامه يا کوم شی واخلي او بيا وايي چې دا راپورې ښه شو او دا راپورې بد شو، يا وايي چې کوترې او مرغاوۍ ساتل دوه بخته دي، يا د فلاني بوټي کرل دوه بخته دي..... دا ټول ناروا دي.

که د يو چا توکل دومره لوړ او پياوړی شي چې زوا دم اوروا داغ هم نه کوي، نو هغـه دومره فـضيلت لري چې بې حسابه او بې عذابه به جنت ته ننوځي. او دارو درمل استعمالول د توكل خلاف نه دي، د درو په استعمال رسول الله امر كړى دى، خپله يې هم استعمال كړي او صحابه كرامو هم استعمالول.

د پالونو نيول په دې لاندې حديث کې شرک بلل شوی دی.

عبدالله بن مسعود ، نه روايت دى چې رسول الله وفرمايل ‹‹الطيرة شرك، الطيرة شرك، الطيرة شرك›› ثلاثا ‹‹ و مامنا إلا ولكن الله يذهبه بالتوكل ››. <sup>١</sup>

‹‹د پال نيول شرک دی، د پال نيول شرک دی، د پال نيول شرک دی›› درې ځل يې دا وويل او بيا يې وفرمايل ‹‹زمونږ د هر چاپه زړه کې چې څه بد پالي وګرځي الله تعالى يې په توکل له منځه وړي››

د جاهليت په وخت کې د عربو دا عقيده وه چې سفر ته به وواته نو په لاره کې به چې کوم مرغه خپله والوت او يابه هغه وشاړه نو که ښي لور ته به والوت په دې کې به يې نېک پالي ګڼله او که کيڼ لورته به والوت نو په دې کې يې بدپالي ګڼله او بېرته به راستون شو يا لکه اوس چې ځينې خلک راووځي نو که تور سپی يا پيشو وويني نو هغه کار بيا نه کوي او بدپالي يې ګڼي يا وايي دا ښځه راپورې ښه نه شوه تر دې چې ښنګري يا پونده يې داغي...... دا ټول ناروا او شرک دئي

اً - رواه أبو داود والبخاري في الأدب المفر : والشرمذي وابن ماجه والطحاوي وابن حيان والتيهقي في السفن والحاكم والطيالسي او شرک تيارې دي

### 474

توحيدرنا

ځينې خلک د کور په دېوال د کارغه ياګونګي بونکي کېناستل بد ګڼي يا د صفر په مياشت کې بدپالي ګڼي دا هم ناروا او شرکي عقيده ده کله کله په يو کور کې د ناپاکيو ، ماشو او دسيمې د خراب

موسم له کبله ناروغۍ وي نو دا کومه بدپالي نه ده پښتانه چې يې پال بولي هغـه همدغـه طيرة، د لاس د کرښونه د غيب ويـل کف شناسي) جفر ، طالع ليدل، دا ټول ناروا او د غيبو دعوه ده چې شرک دي.

حديثو کې چې ‹‹فال›› راځي هغه ديوې ښې خبرې اورېدل دي لکه چې حديث کې داسې راځي ‹‹الکلمة الصالحة يسمعهها أحدکم››

‹‹يوه ښه خبره ده چې ستاسو يو څوک يې واوري›› او بل حديث کې راځي چې فال مسلمان له کوم کارنه نه ايساروي

د كور، ښځې او سپرلۍ ښه كېدل او بدېدل دانه دي چې ګڼې بې له ظاهري اسبابو چا پورې ښه او چا پورې بد شي، بلكه دا ټول په اسبابو او لاملونو دي. لكه د ښځې ښه والۍ د صورت او سيرت ښكلا، هوښياري، طاعت، پاكي، كور، مېړه، او بچوته پاملرنه، هر كار په نظم او ښې سرشتې كول...... دي، او بدوالى يې بدرنګي، بداخلاقي، بدسلوكي، چټلي او خړامبوتوب، كور، مېړه، بچو او نورو ته پاملرنه نه كول، د كوربې نظمي او ناپاكي او

· - رواه البخاري ومسلم.

| او شرک تيارې دي               | 474                      | توحيد رڼا                  |
|-------------------------------|--------------------------|----------------------------|
|                               |                          |                            |
| سەوالىي پراخىي، بىسە          | ب همدارنګـه دکـور ښ      | داسې ښور دي                |
| باكوالي او ښه والي، د         | ره والي، د هوا او اوبو پ | ګونډيان، د اړتياؤ پور      |
| ور دي.                        | لی کره والي او داسې ن    | نقشي او ترتيب ښه واا       |
| او اوبه، بې کاره او بې        | بدګونډيان، خرابه هوا     | او بدي يې تنګوالي،         |
|                               |                          | ترتيبه نقشه، ناپاكي ا      |
| حت، تابعداري او ايل           | والی جوړ والی او صه      | د سپرلۍ ښه                 |
| ب او داسې نور                 | بەخوى ښكلا او كرە تو     | کیدل، یرغه توب او ښ        |
|                               |                          | دي                         |
| ب، سرغړونه او سخت             | ناروغي، ډګډګي تو         | او بدي يې بدرنګي،          |
| دي                            | ب او داسې نور            | خوی، د اصل ناکره تو        |
| عقيده وه چې کومه              | ه وخت کې د عربو دا       | د جاهليـت پ                |
| وتر)) ب <b>ه يې ورته نو</b> ی | ، منځنی د څرمنې تار ‹‹   | ليندۍ به ډېره زړه شوه      |
| بركت لپاره غاړه كې            | و او نورو څارويو ته د    | کړ او زوړ به يې اوښان      |
| ي نو نه له نظره کېږي          | وه چې دايې په غاړه وې    | واچاوه اودا عقيده يې       |
| •                             | •                        | نو رسول الله خزيد بن       |
| أو قلادة إلاقطعت،، `          | قبة بعيرقلادة من وتر     | ر <b>لا يبقين في ر</b>     |
| دۍ تاريا غاړکۍ نه             | يښ په غاړه کې به دلين    | « <b>د هیڅ کوم او</b>      |
|                               | به يې)).                 | پرېږدي مګر پرې کوي ې       |
| ل روا دي خو د برکت            | څارويو ته غاړکۍ اچو      | د ښکلالپاره                |
| مرۍ او نور اچول ناروا         | پاره کوم تعویذ ، بند ، ه | او د ضرر د دفع کولو ل      |
|                               |                          | دي                         |
|                               |                          | Let a trans a the state of |

· - رواد البخاري ومسلم و ابوداود.

| او شرک تيارې دي<br>        | 419                  | توحيد رڼا               |
|----------------------------|----------------------|-------------------------|
|                            | <b>ئې داسې راځي:</b> | همدا رنگه بل حدیث ک     |
| سول اللهﷺ: ﴿ مِن تَعَلَقُ  | عُكَيم قال: قال ر    | عن عبدالله بن           |
|                            |                      | شيئاً و كل إليه،        |
| هغهوايي رسول الله          | کیمﷺ نه روایت دی     | عبد الله بن ع           |
| ونښلاوه نو همغه ته         | ځانپورېڅهشې          | فرمايلي دي: ‹‹چاچې      |
|                            | ,<br>                | وسپارل شون.             |
| ره چې دې هر شی ياپه        |                      | •                       |
| غړي پورې ونښلاوه نو        |                      | •                       |
| ي ته <u>و</u> سپارل شوې چې | پرې شو او همغه شه    | الله تعالى نه دې تعلق ب |
| ئىركى شوە.                 | ځې عقيده دې پرې ن    | هيڅ نه شي کولي او يوا   |
|                            | ئي:<br>ئ             | يو روايت کې داسې را     |
| وهب بن منبه و هو           | راساني قال: لقيت     | عن عطاء الخ             |
| له عنك فی مقامي هذا        | حدثني حديثًا أحفظ    | •                       |

يطوف بالبيت فقلت: حدثني حديثًا أحفظه عنك فى مقامي هذا وأوجز. قال: نعم، أوحى الله تبارك وتعالى إلى داود: ((يا داود! أما وعزتي وعظمتي لا يعتصم بي عبد من عبادي دون خلق أعرف ذلك من نيته فتكيده السمُوات السبع و من فيهن والأرضون السبع ومن فيهن، إلا جعلت له من بينهن مخرجا أما وعزتي و عظمتي لا يعتصم عبد من عبادى بمخالوق دوني أعسرف

ا - رواه الترمذي و احمد و ابوداود والحاكم.

او شرک تیاری دی

### 444

ذلك من نيته، إلا قطعت أسباب السماء من يده و أسخطت الأرض من تحت قدميه ثم لا أبالي بأى أوديتها هلك». \

عطاء خراساني نه روايت دي هغه وايي : وهب من منبه بيت الله نه طواف کاوه چې زه ورسره مخ شوم، نو ماورته وويل: داسې څه خبره راته وکړه چې زه يې په دې ځای کې له تا ياده کړم او لنډه خبره وكړه. هغه وويل: هو: الله تعالى داود 🕬 ته وحي وكړه او ورته ويي فرمايل: ‹‹اى داوده: په دې وپوهېږه؛ زما دې په خپل عزت اولوى والى قسم وي چې زما له بنده ګانو څخه هر څوک زما له مخلوق پرته ماپورې ونښلي او له ماهره هيله وکړي \_ چې زه يې د هغه له نيته پېژنم \_ كه هغه مه اوه اسمانونه او دهغو اوسېدونكي او اوه ځمکي او دهغو اوسېد ونکي څه پلمي جوړې کړي هم زه به د دې ټولو له منځه هغه ته د وتلو لار پيدا کړم او په دې هم وپوهېږه چې زما دې په خپل عـزت او لوي والي قسم وي چې زما له بنده ګانو كوم بنده له ماپرته زما مخلوق كې چا پورې ونښلي او هيلې ورپورې وتړي \_ چې زه يې له نيت پېژنم \_ نو زه به د هغه له لاسه د اسمان اسباب هم پرې کړم او دهغه د پښو لاندې به پرې ځمکه هم غوسه کړم، بيا پروانه کوم چې په کومه کنده کې هلاک شو)). تعويذګر د تعويزونو د جواز لپاره دا آية وړاندې کوي چې

د قرآن كريم پهٔ هكله الله تعالى فرمايي : ‹روَشِفَاء لِّمَا فِي الصُّدُورِ›،

> ' ـ رواه احمد. ' ـ سورة يونس: ٥٧ .

۴۲۷ 👘 او شرک تیارې دي

توحيدرنا

‹‹او هغو ته شفاء ده چې پۀ سينو کې دي›› نو دوى وايي چې شفاء پکې ده نو مونږ يې تعويذونو کې ليکو او غاړه کې يې اچوو..... دا استدلال بېخي ناسم دى، ځکه چې دلتـه ‹‹لما فى الصدور›› نـه مراد هغـه کفر ، شرک ، وهمونـه ، شکونه او ناوړه خبرې ، عقېدې اونيتونه دي چې پۀ زړونو کې وي که د تعويذونو لپاره شي نو بيا خو بـه يې معنا دا شي رالعياذ بالله چې دا قرآن دهغو مرضونو لپاره شفاء ده چې پۀ سينو کې دي ، نو دا بيا يواځې د سينو د امراضو لپاره شو لکه ټوخى، بلغـم ، سـل او داسـې نـور نوبيـا د نـورو لپـاره يـې څرنګـه استعمالوئ؟!.

خو دا استدلال بېخي ناسم دی بلمدا چې که د ‹‹فيه شفاء›› معنا دا وي چې غاړه کې يې واچوئ نو بيا خو د شاتو ‹ګبيني› پهٔ هکله الله تعالى فرمايي

((فيه شفّاء للنَّاس)، \ ((پَهُ دَې کې خَلکو لپاره شفاء ده)) نو بياد ګبيني بوتل يا ټيم يا بلر..... هم غاړه کې واچوئ!!! خو هر ځاى کې خپله معنا وي، د شاتو شفاء دا ده چې ويې خورې، زخم باندې يې استعمال کړې او د قرآن شفاء دا ده چې ويې لولې، پۀ معنا يې ځان پوه کړې ، عمل پرې وکړې او ستا د معنوي ناروغيو لپاره شفاء شي او شرک تیاری دی

#### 478

توحيدرنا

هو، دمشته او رسول الله ﷺ د دمونو اجازه ورکړې ده او ټول امت ته يې ورکړې ده خو لکه مخکې مو چې وليدل، تعويذونه، بندونه او داسې نور رسول الله ﷺ منع کړي دي، نو ځکه يې بايد مونږ ونۀ کړو، کۀ هغۀ ﷺ تعويذونه کړي وای نو مونږ به ضرور کول، خو نۀ هغۀ کړي دي او نۀ يې اجازه ورکړې ده، بلکه پۀ کلکه يې منع کړي دي او شرک يې ورته ويلي دي بل روايت کې راځي

عن حذيفة أنه رأىٰ رجلا في يده خيط من الحمٰي فقطعه وتلا قوله تعالى ‹‹وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللّه إِلاَّ وَهُم مُّشْرِكُونَ››

حذيفه يو سړی وليد چې په لاس کې يې د تبې لپاره تار اچولی ؤ، نو هغه يې پرې کړ او دا آية يې ولوست ‹‹او زيات خلک په الله ايمان نه راوړي مګر هغوی شرک کوي›› بل روايت کې داسې راځي

عن حذیفة أنه دخل علی مریض یعوده فلمس عضده فإذا فیه خیط فقال ما هذا؟ قال: شئ رقی لی فیه فقطعه و قال: ‹‹ لو مت وهو علیك ماصلیت علیك ››.<sup>۲</sup>

حذيفه که د يو ناروغ پوښتنې ته ورغی دهغه په مټ يې لاس وواهۀ چې ګوري تار ورپورې تړلی ؤ ، هغه ورته وويل دا څه دي؟ نـاروغ ورتـه وويـل دا تـار دی راتـه دم شـوی دی. حذيفـهه

> ' ـ رواه ابن ابی حاتم. ' ـ رواه وکیع.

توحيدرنا

دا ډول تعويذونه که داسې لوی شرک نه شي چې اسلام نه پرې ووځي، نو ناروا اووړوکی شرک خو ضرور دی او د روا ګڼلو لپاره يې هيڅ دليل نشته، ځکه چې تعويذونه مطلق راغلي دي، بله دا چې دا نورو شرکي تعويذونو لپاره ذريعه جوړېږي، بله دا چې دا د قرآن کريم او د الله تعالی د نومونو د سپکاوي سبب جوړېږي، او بله دا چې شکي کار ، بې شکه لپاره پرېښودل په کار دي، نو نه کول يې بې شکه ښه کار دی او کول يې په دليل کې ناروا دي

۱\_ رواه وکيع واحمد.

تعويذونه ټول ناروا دي او په صحيح مرفوع حديث کې د هيڅ ډول تعويذ استشنانه ده راغلې، نو له هر ډول تعويذ نه ځان ژغورل په کار دي، که تعويذ، ونه کړې نو هيچا دا نه دي ويلي چې ګنې خامخا ضرور دی او په نه کولو يې ګناهګارېږي، نو بې شکه کار ولې ونه کړې؟!! يو روايت کې راځي:

ابراهيم نخعي رحمه الله وايي: «كانوا يكرهون التمائم كلها من القرآن و غير القرآن». \

(صحابه ؤ او تابعینو ټول تعویذونه بد ګڼل، که قرآن نه) وواو که غیر له قرآن نه وو)).

نو معلومه شوه چې تعويذونه ټول ناروا دي.

او دمونه په مخکنيو شرطونو روا دي هر څوک پرې خپل ځان، بچي او نور خلک دمولی شي او څومره چې پرهېزګاري، عقيده او باور پوخ او پياوړی وي، همغومره دم پياوړی وي ځکه چې نېکانو سره د الله تعالی مرسته ډېره وي خو دمونو ته دوکانونه جوړول نشته

همدارنګه اوبو باندې د قرآن لوستل يا د شرعي دم لوستل او بيا ناروغ ته ورکول روا دي، خو چوف کوف او پوکی پکې نشته، يواځې دا دي چې مخې ته يې کېده، يا يې مخې ته نږدې ونيسه او دم پرې ولوله دا په حديث کې ثابت دي :

· - رواه احمد و ابن ابي شيبة.

توحيدرنا

( ثابت بن قيس بن شماس ناروغه ؤ رسول الله په اوبو باندې د قرآن دم ولوست او بيا يې په هغه واچولې )، ( همدا رنګه عائشې ش به هم په قرآن کريم اوبه دمولې او بيا به يې په ناروغ اچولې )، نو دا روا دي څښل او په ځان اچول يې دواړه روا دي، خو اوبۀ به مؤثرې نه ګڼې او شفا ، به له الله تعالى غواړې څاښتونه ليکل او هغه اوبه څښل شرک نه دى خو ناروا دي او د رواتوب لپاره يې هيڅ دليل نشته

## په ونو، غنو، کټو کې برکت کڼل شرک دی

ځينو خلکو ته شيطانانو او منجاورانو بزرګې ونې، بزرګې تيږي او داسې نور جوړ کړي وي او خلک د خير او برکت لپاره ورځي دا ټول ناروا او شرک دی.

ابو واقد ليثي نه روايت دى هغه وايي مونږ نوي له كفر نه رامسلمانان شوي وو او رسول الله سره حنين ته ووتلو، د مشركانو يوه د بېرې ونه وه چې بركت لپاره به يې پكې وسلې او شيان ځوړندول ((ذات انواط)) ((د ځوړندولو والاونه)) يې بلله ، مونږ په هغه بېرې تېر شو نو رسول الله ته مو وويل: مونږ ته هم داسې

> درواه ابوداود و ابن حبان و النساني في عمل اليوم والليلة. درواه ابن ابي شيبة.

او شرک تیاری دی

يوه د ځوړندولو ونه وټاکه لکه د دوی چې ده. هغه له تعجب نه وويل ‹‹الله اکبر›› ‹‹الله ډېر لوی دی›› ‹‹ إلها السنن قلتم والذی نفسي بيده کما قالت بنو إسرائيل لموسی : ‹‹ إجعل لنا إلها کما لهم ءآلهة قال إنکم قوم تجهلون ›› لترکبن سنن من کان قبلکم ›› <sup>۱</sup>

(دا خو رواجونه، دي زما دې په هغه ذات قسم وي چې زما ځان د هغه په لاس كې دى، تاسو داسې خبره وكړه لكه بني اسرائيلو چې موسى عليه ته ويلي وو چې ‹‹ مون ته هم داسې يو معبود جوړ كړه لكه د هغوى چې معبودان دي، هغه وويل تاسو بې شكه داسې كړه لكه د هغوى چې معبودان دي، مغه وويل تاسو بې شكه داسې دودونو روان شئ چې له تاسو مخكې وو››.

نو د برکت او خير لپاره ونه، ګټه، کوټه، قبر، جامـه او نور ټاکل داسې شول لکه چې معبود دې ورته ووايه.

### شفاعت

شفاعت سپارښتنې او سفارش ته ويل کېږي. د يو چا څه کار د کوم کس پورې اړه لري او د دې لپاره چې وشي يا ښه او زر وشي، اړوند شخص ته د داسې يو چا سپارښتنه چې په هغه يا

· - رواه الترمذي والنساني و احمد و ابن ابي شيبة والطبراني.

441

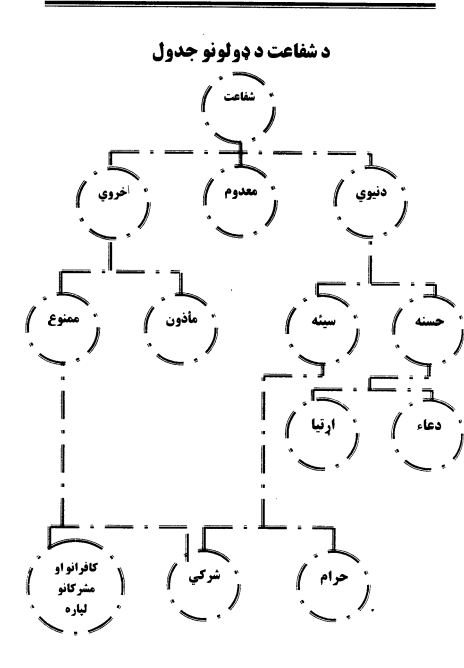
لحاظ ولري، مينه ورسره لري، يا پرې آمر وي ،يا اغېزمن وي خبره يې مني او ترې نهٔ تېرېږي، دا شفاعت بلل کېږي.

### د شفاعت ډولونه

د قـرآن كـريم او احـاديثو پـۀ تتبـع او پلټنـه كـې اوه ډولـه شفاعت څرګندېږي او هغه د ادي

> په لومړي وېش شفاعت په درې ډوله دی (۱) دنيوي (۲) اخروي (۳) معدومه (۱) معدومه (۱) حسنه شفاعت حسنه بيا پۀ دوه ډوله دی (۱) دعاء (۲) اړتيا

۲



د دې جدول تفصيل دا سې دی :

## د نيوي شفاعت

دنيوي شفاعت او سپارښتنه دا ده چې د دنيا پهٔ ژوند کې انسانان يو بل ته ورځي او چانه سپارښتنه غواړي او يايي د چاپه هكله كوي. دا سيارښتنه بيا په دوه ډوله ده : (۱) حسنه شفاعت. (۲) سبئه شفاعت. حسنه شفاعت ښه شفاعت او سيئه شفاعت بد او ناوره شفاعت ته ویل کېږي. الله سبحانه وتعالى فرمايي: ‹‹مَّن يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِّنْهَا وَمَن يَشْفَعْ شَفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُن لَّهُ كَفُلٌ مِّنْهَا، ( چا چې ښهٔ سپارښتنه وکړه هغهٔ لپاره بهٔ د هغې نه څهٔ برخه وي او چا چې ناوړه سپارښتنه وکړه هغهٔ لپاره به دهغې نه څهٔ ونډه وي).

· - سورة النساء: ٨٥.

#### 477

### توحيد رنا

معنا دا چې كه ښه او نېكه سپارښتنه ، دښهٔ او روا كار پهٔ هكله يې سپارښتنه وكړه نو هغهٔ ته به الله نېكه بدله او ثواب وركړي او كهٔ د بدكار ، ناروا او ناوړه كار په هكله يې سپارښتنه وكړه نو هغه به ګناهګار شي او د ګناه ونډه به واخلي.

حسنه شفاعت يا ښهٔ او نېکه سپارښتنه بيا پهٔ دوه ډوله ده. يو دا چې چاته دعاء وکړې چې الله تعالی يې کوم کار تر سره کړي او يايې کومه ستونزه حل کړي. او څهٔ اړتيا يې پوره کړي. د د د د

لكه چې رسول الله خه نه به د ستونزو د حل او اړتياؤ د پوره كولو لپاره صحابه كرامو چه دعاء غوښتله، يا ژوندي د مړو پۀ هكله دعاء كوي، لكه چې دجنازې پۀ دعاء كې به رسول الله فرمايل

(جئنا شفعاء فاغفر لها))`

«مونږ سفارشيان راغلي يوو نو دغه مړي ته بښنه وکړه» د دنيوی حسنه شفاعت دوهم ډول د اړتيا سپارښتنه ده، هغه دا چې د چا کومه ستونزه وي، يا يې کومه اړتيا وي او د هغې پۀ هکلـه څوک هغـه چاتـه سپارښتنه او سفارش وکړي چې دغـه ستونزه يا اړتيا ورپورې اړه لري. دا انسانان خپلو منځو کې کوي، لکه حکومتي چارواکو

تهسپارښتنه، کوم خپل ته، کوم دوست ته او داسې نور......

· - رواه ابوداود و احمد و ابن ابي شيبة والبيهقي والطبراني والنساني في عمل اليوم وَّالليلة.

توحيدرنا

د دنيـوي شـفاعت دوهـم ډول ‹‹سـيئه شـفاعت›› ‹‹نـاوړه شفاعت›› دی چې حرام دی. دا ناوړه او بـد شفاعت بيـا پـه دوه ډولـه دی:

(١) د کوم حرام او د ګناه د کار لپاره شيفاعت او سپارښتنه، لکه چې نبي کريم ته د يو شرعي حد د نه تطبيقولو لپاره اسامه سفارش وکړ، هغه په غوسه شو او ويې فرمايل
 (أتشفع في حد من حدود الله؟))

آيا ته د الله تعالى له حدودو څخه په يو حد كې سپارښتنه. كوي؟)).

۲) د دنيوي سيئه شفاعت دوهم ډول شرکي شفاعت دی. دا شفاعت د دنيوي سيئه شفاعت او د اخروي ممنوع شفاعت ترمنځ شريک دي.

د دنيوي سيئه شركي شفاعت معنا دا ده چې د دنيوي كړاوونو د لرې كولو . ستونزو د حل او د اړتياؤ د پوره كولو لپاره څوک غيبي سفارشي وټاكي ، بيا د عبادت ځينې ډولونه هغۀ ته وكړي او دعوه دا وي چې دوى الله تعالى ته نږدې دي او هغۀ ته زمونږ سفارش او سپارښتنه كوي ، لكه د اوسنۍ زمانې قبرپرستان لو برېليان چې د ګومبزواو جنډو والادقبرونو زيارت ته ځي ، د هغوى په نامه نذرونه ، منښتې او شكرانې وركوي ، هغوى ته راورسېږه رامدد شې وايي ، او چې پوښتنه ورڅخه وكړې نو بيا وايي چې دا الله تعالى ته نږدې دي نو زمونږ شفاعت اوسپارښتنه

· - رواه البخارى ومسلم و ابوداود و الترمذي والنساني وابن ماجة والبيهقي وابن حبان.

توحيدرنا

ورته كوي، او هغه قبر ته وايي چې زهٔ ستالمن نيسم تهٔ د الله تعالى لمن ونيسه او زمونږ سفارش ورته وكړه، نو دا شركي شفاعت دى او پخوانيو مشركانو به هم همداسې ويل الله تعالى فرمايي

(وَيَعْبُدُونَ من دُون الله مَا لاَ يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَــؤُلاء شُفَعَاؤُنَا عَندَ اللَّه قُلْ أَتُنَبِّئُونَ اللّه بِمَا لاَ يَعْلَمُ في السَّمَاوَات وَلاَ في الأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ، \ (او له الذيرته دهغه چا عبادت كوي چي نه ورته څۀ كړاو

رسولى شي او نۀ ورت ه څۀ ګټه، او وايي چې دا الله سره زمون. سفارشيان دي ورته ووايه چې آيا تاسو الله پۀ هغه څۀ خبروئ چې اسمانونو او زمكې كې ورته معلوم نۀ دى؟ الله لۀ هغو پاك او پورته دى چې دوى يې ورسره شريكوي)،

د قيامت په ورځ به دغسې سفاش نيوونکيو ته الله تعالى

وفرمايي ‹‹وَلَقَدْ جَنْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّة وَتَرَكْتُم مَّا خَوَّلْنَاكُمْ وَرَاء ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاء لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُمَ مَّا كُنتُمْ تَزْعُمُونَى،٢

- ` ـ سورة يونس: ١٨ ـ
  - السورة الانعام: 4.

(رتاسو مونږ ته داسې يواځې راغلئ لکه چې لومړی ځل مو پيدا کړي وئ او څۀ مو چې درکړي وو هغه مو شاته پرېښودل، او تاسو سره ستاسو هغه سفارشيان نۀ ګورو چې تاسو دعوه کوله چې هغوی تاسو کې شريکان او د برخې خاوندان دي، ستاسو تر منځ اړيکې وشلېدلې او هغه څۀ درنه ورک شول چې تاسو يې دعوه کوله)).

او فرمايي: ‹‹وَلَمْ يَكُن لَّهُم مِّن شُرَكَائِهِمْ شُفَعَاء وَكَائُوا بِشُرَكَائِهِمْ كَافِرِينَ›› ‹‹او دوى لپاره به د دوى د شريكانو نه څوك سفارشيان هم

نه وي او خپلو شريکانو نه به منکر شي». نه وي او خپلو شريکانو نه به منکر شي».

او د يالسين هغه مؤمن سړي هم خپل قوم ته ويلي وو (أَأَتَّخذُ من دُونه آلِهَةً إِن يُرِدْنِ الرَّحْمَن بِضُرٍّ لاَ تُغْنِ عَنِّي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا وَلاَ يُنقِذُوَنِي ۲

آيا لهٔ هغه پرته داسې معبودان ونيسم چې کهٔ ډېر زيات مهربان ذات پـه مـا بانـدې د کـوم کـړاو اراده وکـړي نـو د هغـوی سفارش ماته هيڅ ګټه نهٔ شي رارسولي او نهٔ ما ژغورلي شي».

نو دا هغـه شـرکي شـفاعت دی چـې مـشرکان وريانـدې د شفاعت نوم ږدي او پۀ حقيقت کې يې دغـه سفارشيانو نـه معبودان جوړ کړي وي، هغو ته غيبي غږونه کوي، راورسېږه رامـدد شـه ورتـه

- سورة الروم: ١٣.

توحيدرنا

`۔ سورة يس: ۲۳.

### 441

توحيد رنا

وايي، د هغوى پۀ نامه نذرونه او شكرانې وركوي او داسې نور شركي اعمال تر سره كوي شيطان همداسې كوي، په نومونو بدلولو انسان تېر باسي، لكه ډېر مشركان د غيرالله عبادت كوي او نوم ورته شفاعت، وسيله، احترام او داسې نور ږدي، او جوړ كړي يې معبودان **وي**، خو نوم ورته اولياء، سفارشيان، نازولي، او داسې نور ږدي

# أ**خروي شفاعت**

اخروي شفاعت اوسپارښتنه داده چې انسان عقيده ولري چې پۀ اخرت کې به د الله تعالى پۀ وړاندې څوک زما او دنورو شفاعت کوي اخروي شفاعت پۀ لومړي وېش دوه ډوله دى منوع. (۲) ممنوع.

مأذون شفاعت

ماذون شفاعت دې ته ويل كېږي چې الله تعالى د قيامت په ورځ چاته د ځانګړيو او معلومو خلكو په هكله د شفاعت كولو اجازه وكړي خو دا شفاعت يواځې مؤمنانو لپاره دي نو. د شفاعت کوونکی ته به هم د شفاعت کولو اجازه شوې وي او د چاپه هکله چې شفاعت کېږي د هغهٔ لپاره به هم اجازه شوې وي. الله تعالى فرمايي: ،(مَن ذَا الَّذي يَشْفَعُ عنْدَهُ إلاً بإذْنه) (هغه به څوک وی چې الله سره د هغه له اجازې پرته شفاعت وکړي)). (رَمَا مَن شَفيع إلاً مَن بَعْد إذْنه)<sup>٢</sup> < هيخ سفارشي نشته مكر دهغه له اجازې وروسته». او فرمايي: ‹‹لاَ يَمْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ إلاَّ مَنِ اتَّخَذَ عندَ الرَّحْمَنِ عَهْدًا،،" «د سفارش واک به نهٔ لري مګر يواځي هغه څوک به يې كولى شي چې الله سره يې تړون كړي وي). الله تعـالي سـره تـړون دا دي چـې دنيـا كـې يـې ايمـان راوړي وي او نېک کارونه يې کړي وي چې په سر کې يې زمونږ پېغمبر محمد رسول الله مجه دى او بيا نور پېغمبران، صالحان، شهيدان او مؤمنان دي، لکه چې وروسته به د شفاعت په احاديثو کې راشي.

> '- سورة البقرة: ٥٥٦. '- سورة يونس:٣. '- سورة مريم: ٨٧.

او شرک تيارې دی توحيد رنا 444 او فرمايي: ِ رِيَوْمَئِذِ لاَّ تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً)، (پۀ دغه ورځ به شفاعت يواځې هغه چاته ګټه رسوي چې رحمن ذات ورته اجازه کړې وي او په وينا يې راضي شوی وي». او فرمايي (وَلاَ يَشْفَعُونَ إِلاَّ لِمَنِ ارْتَضَى وَهُم مِّنْ خَشْيَتِه مُشْفِقُو نَ<sup>1</sup> داو شفاعت به يواځي هغه څوک کوي چې الله ترې راضي شوي وي او هغوي د الله لهٔ وېرې وېرېدونکي وي ... او فرمایی: (وَلاَ تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عندَهُ إلاَّ لمَنْ أَذنَ لَهُ) راو الله سره شفاعت هيچاته ګټه نه رسوي مګر يواځي هغه چاته يې رسوي چې الله ورته اجازه کړې وي». او يواځي د انسانانو نه بلکه د پرښتو لپاره هم اجازه شرط دي. الله تعالى فرمايي: ‹‹وَكَم مِّن مَّلَك في السَّمَاوَات لاَ تُغْني شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلاَّ من بَعْدٍ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاء وَيَرْضَى)، \*

- `\_ سورة طه: ۱۰۹.
- · - سورة الانبياء: ٢٨.
  - "۔ سورة سيا: ٢٣.
  - اً ـ سورة النجم: ٢٦.

«او اسمان کې چې څومره پرښتې دي دهغوی شفاعت هيڅ ګټه نۀ رسوي مګر لۀ هغې وروسته يې رسوي چې الله چاته اجازه وکړي او ترې راضي شي››

نو دا شيفاعت مياذون فيپه شيفاعت دی چې الله تعيالی شفاعت کوونکي ته هم اجازه وکړي او د چاپهٔ هکله چې شفاعت کېږي د هغوی پهٔ هکله به هم اجازه شوې وي

دا شفاعت به تر ټولو د مخه رسول الله کوي چې دې شفاعت ته ‹‹شفاعت کبرى›› ويل کېږي او بيا وروسته نورو انبياؤ ، صالحينو ، شهيدانو او مؤمنانو ته د شفاعت احازه کېږي، اودا ټول شفاعتونه حق دي

د شفاعت كبرى (لوى شفاعت) په هكله اوږد حديث راغلى دى چې انسانان به په محشر كې له كرمۍ ډېر تنګ شي او آدم ته به لاړ شي چې الله تعالى ته سفارش وكړي او حساب كتاب پيل شي، بيا به هغه خپل عذر وړاندې كوي او په سلسلې به له څو پېغمبرانو نه وروسته محمد رسول الله ته راشي او هغه به ورته ووايي چې د دې لپاره همدا زه يم، بيا به الله تعالى نه اجازه وغواړي او په سجده به ورته پرېوځي، حمدونه به يې ووايي،بيا به ورته وويل شي: ‹‹يامحمد! ارفع رأسك وسل تعطه و قل تسمع واشفع تُشَفع››

`- رواه البخارى ومسلم و احمد والترمذي والنسانى وابن خزيمة فى التوحيد وابن حبان وابن ابى شيبة و ابوعوانة والطبراني والدارمي.

توحيدرنا

، ای محمده؛ سر دې راپورته کړه، غواړه درکول کېږي به، وايه ستا خبره به اورېدل کېږي (قبلېږي) او شفاعت (سپارښتنه) کوه ستا شفاعت به قبلېږي)).

بيا به رسول الله شفاعت كوي چې دا د حساب كتاب د پيلولو شفاعت دى . بل شفاعت به جنت ته د ننوتو او دريم دوزخ نه د ګناه ګارو مؤمنانو د راايستو، دا ټول شفاعتونه په صحيحو احاديثو ثابت دي او بيا په آخر كې ټولو جنتيانو مؤمنانو ته د شفاعت اجازه كېږي چې دوزخ نه ګناه ګار مؤمنان رااو باسي.

ممنوع شفاعت

د اخروي شفاعت بل ډول ممنوع شفاعت دی يعنې هغه شفاعت چې الله تعالی منع کړی او نفې کړی دی. او دا ممنوع شفاعت دوه ډوله دی ۱۰) شرکي شفاعت ۲) د کفارو او مشرکينو لپاره شركي شفاعت

شركي شفاعت دا دى چې پۀ دنيا كې لـه الله پرتـه د نورو عبادت وكړي او بيا وايي چې دوى بـه بيا د قيامت پۀ ورځ زمونږ شفاعت كوي او جنت ته به مو ننباسي، ډېر خلك د پيرانو مريدي، د زيارتونو ملنګي ، منجاوري ، نذرونـه شـكرانې...... د همـدې لپاره او پۀ همدې ګومان كوي چې ګنې دوى الله تعالى ته نږدې دي، د قيامت پۀ ورځ به زمونږ شفاعت كوي او مونږ به لـۀ ځان سره جنت ته ننباسي.

شرکي شفاعت د دنيوي او اخروي ترمنځ شريک دی. د دې ډول شفاعت په رد کې دليلونه مخکې د دنيوي شفاعت د ‹‹سيئه شفاعت›› په ترڅ کې تېر شول هلته يې وګورئ.

### د کفارو او مشرکینو لپاره شفاعت

د كافرانو او مـشركانو لپـاره د شـفاعت اجـازه نـشته او دهغوى پهٔ هكله د هيچا سفارش او شفاعت نهٔ قبلېږي

توحيدرنا

الله تعالى غرمايي: (روَاتَّقُواْ يَوْماً لاَّ تَجْزِي نَفْسٌ عَن نَّفْس شَيْئاً وَلاَ يُقْبَلُ مَنْهَا شَفَاعَةٌ وَلاَ يُؤْخَذُ منْهَا عَدْلٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ›، ﴿ <sub>((</sub>او د هغې ورځې د عذاب نه ځانونه وژغورئ چې يو نفس بەلەبل نفس څخه هيڅ شي بدل كې نه شي وركولي، نه به ورڅخه شفاعت قبلېږي، نۀ به ورڅخه څۀ مال اخيستل کېږي او نۀ به ورسره مرسته کېږي). او فرمايي: (لَيْسَ لَهَا من دُون اللّه وَلَيٌّ وَلاَ شَفيعٌ) «او هغهٔ لپداره به لهٔ الله پرتیه نیه څوک دوست وي او نهٔ سفارشى، او دوزخ کې به مشرکان وايي (فَمَا لَنَا من شَافعينَ) (نو مون لپاره څوک سفارشيان نشته)). او فرمایی: (مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلاَ شَفِيعٍ يُطَاعُ))<sup>\*</sup> ، ظالمانو لپاره به نهٔ څوک خواخوږی دوست وي او نهٔ کوم سفارشي چې د هغهٔ منل کېږي..

' ـ سورة البقرة: ٨ ٤. ' ـ سورة الانعام: ٧٠. ' ـ سورة الشعراء: ١٠٠. ' ـ سورة المؤمن: ١٨.

### 447

توحيدرنا

«وَلاَ يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إِلاَّ مَن شَهِدَ بالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونِ، ١ «ا**و هغه خلک چې له الله پرته نور معبودان رابلي د شف**اعت واک نۀ لري. شفاعت يواځې هغه څوک کولی شي چې د حق ګواهي وکړي او پوهېږي... او فرمايي: ، فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ» «نو د سفارشيانو سفارش ورته هيڅ ګټه نهٔ رسوي». همدارنګه به اخرت کې کافران او مشرکان وايي: ‹‹فَهَل لَّنَا من شُفَعًاء فَيَسْفَعُواْ لَنَا أَوْ نُوَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ قَدْ خَسرُواْ أَنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ،،" «نو آیا مونږ لپاره څوک سفارشیان شته چې شفاعت رات**ه** وکړي يا بېرته دنيا ته وګرځول شو چې دنيا کې مونږ کوم عمل کاوهٔ چې لۀ هغه بدل نور ښۀ عمل وکړو؟ ذوي خپل ځانونه تاواني کړل او کوم دروغ يې چې تړل هغه ترې ورک شول». نو دا هغه شفاعت دی چې دمشرکانو او کافرانو لپاره وي او هغوی لياره شفاعت نشته.

> ا - سورة الزخرف: ٨٦. ا- سورة المنثر: ٨٩. ا- سورة الاعراف: ٥٣.

## معدوم شفاعت

د دنيوی اواخروي شفاعتونوتر منځ معدوم شفاعت دی. معدوم ورک او نشت ته وايي . دا ډول سفارش هيڅ نشته او دا قهري او د زور شفاعت دی.

دا ډول شفاعت د انسانانو تر منځ کېدی شي لکه پهٔ رتبه او درجه کې پورته او لوړ خلک يې چې د چا پهٔ هکله د خپل لاس او اثر لاندې خلکو ته کوي خو د الله تعالی د پاسه څوک نشته الله تعالی د دې ټولو کائناتو او موجوداتو خالق او مالک دی، هغه ټولواک او خپلواک دی او پهٔ هغهٔ څوک زورور او غالب نشته، نو ځکه قهري شفاعت نشته او مونږ يې معدوم بولو

همدارنګد معدوم شفاعت بل ډول دا دی چې د الله تعالی په مخلوق کې له هغهٔ پرته بل څوک د هغهٔ ﷺ برابر وګڼې او هغهٔ ته د شفاعت کلي اختيار ورکړې چې د الله تعالی پهٔ څېر يې چاته خوښه وي اجازه ورته کوي او د هغهٔ ﷺ پهٔ څېر تصرف کوي

دا دواړه ډول شيفاعت قهري او معدوم شيفاعت دی او پۀ همدې قهري معدوم شفاعت قرآن کريم کې کُليّي رد شوی او ټول الله تعالی پورې خاص شوی دی.

توحيدرنا

الله تعالى فرمايي ((أَمِ اتَّحَذُوا من دُون اللَّه شُفَعَاء قُلْ أَوَلَوْ كَانُوا لاَ يَمْلِكُونَ شَيْئًا وَلاَ يَعْقَلُونَ قُلَ لَّلَّه الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَّهُ مُلْكُ السَّمَاوَات وَالأَرْض ثُمَّ إَلَيْه تُرْجَعُونَ)، ((آيا دوى له الله پرته سفارشيان نيولي دي، ورته ووايه الحر چې هغوى د هيڅ شي واک نۀ لري او نۀ پوهېږي ورته ووايه چې شفاعت ټول الله لپاره دى د اسمانونو او زمكې پاچايي يواځې د هغۀ ده بيا هغۀ ته ورګرځول کېږئ)،

وسيله

وسيله پۀ لغت كې يو سبب او لامل ته ويل كېږي او په اصطلاح كې الله سبحانه وتعالى ته د نږدې كېدو او بښنې لپاره يو لامل او سبب لټولو او وړاندې كولو ته وسيله ويل كېږي وسيله پۀ درې ډوله ده (١) شرعي (٢) بدعي (٣) بدعي

· - سورة الزمر: ٤٣ - ٤٤ .

توحيد رنا

شرعي وسيله

شرعي وسيله دا ده چې الله تعالى ته يو داسې سبب وړاندې کړې چې قرآن او سنت کې پرې دليل وي او شريعت يې وسيله وګڼي . پۀ دې وسيلې باندې الله تعالى امر کړى دى . لكه چې فرمايي: <sub>‹‹</sub>يَا أَيُّهَا الَّذينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَابْتَغُواْ إِلَيه الْوَسِيلَةَ وَجَاهدُواْ في سَبيله لَعَلَّكُمْ تُفْلحُونَ، ١ (ای مؤمنانو؛ الله نه ځانونه و ژغورئ، هغهٔ ته وسیله ولټوئ او د دې لپاره چې بريالي شئ د هغه په لار کې جهاد وکړئ». او د هغو صالحينو پهٔ هکله چې جاهلان يې رابلي فرمايي: رِأُولَـــئكَ الَّذينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ )، ٢ ‹‹**دوی يې چې رابلي دا هغـه خل**ـک دي چې خپـل رب تـه وسيله لټوي چې کوم يو ډېر نږدې دي، د هغه د رحمت هيله لري او د هغه له عذابه وېرېږي).

دا هغه شرعي وسيلې دي چې الله تعالى پرې امر كوي.

` ـ سورة الماندة: ٣٥. ` ـ سورة الاسراء: ٥٧.

او دا پهٔ دوه ډوله ده: ۱۰) نېک اعمال ۲۰) د الله تعالى نومونه.

نبك اعمال

صالح أو نهك عملونه الله تعالى تـه وسيله كـول شـرعي وسيله ده الله تعالى فرمايي ((قُلْ إِلَمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَلَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِلٌ

فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا» \

«ورته ووايه چې زه بې شكه تاسو غوندې بشر يم ماته وحې كېږي چې ستاسو معبود بې شكه يو معبود دى نو څوك چې د خپل رب سره دمخ كېدو هيله لري نو نېك عمل دې وكړي او د خپل رب په عبادت كې دې هيڅوك نه شريكوى» دلته شرعي وسيله په ګوته شوه چې نېك عمل دى او په شركى وسيلى رد وشو.

404

توحيدرنا

نو وسیله نېک عمل دی او الله تعالی قرآن کریم کې ځای يه ځاي جنت ته د ننوتلو وسيله نېک عمل ښئ لکه چې پرښتې به نېكانو تەوايى: «ادْخُلُواْ الْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ» ( ، همدارنګه به جنت کې جنتيانو ته وويل شِي: «وَتَلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِي أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ»<sup>٢</sup> (دا هغه جنت دی چې تاسو ته د هغو عملونو په وسيلې په میراث در کول شوی دی چی تاسو کول».. او د جنتيانو په هکله فرمايي: ‹(إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلكَ مُحْسنينَ»<sup>٣</sup> (دوى بې شکه له دې مخکې نېکي کوونکي وو) معنا دا چې دنيا کې يې نېک عملونه کول نو ځکه جنت تـه راغلل. څرګنده شوه چې هلته ښه وسيله نېک عملونه دي. او فرمايي: «کُلِّ امْرِئ بِمَا کُسَبَ رَهِينٌ»<sup>۴</sup> ‹(هر سړي پ**ۀ هغه عمل ګرو دي چې کړي يې دي**)).

> <sup>١</sup>- سورة النحل: ٣٢. <sup>٢</sup>- سورة الزخرف: ٧٢. <sup>٣</sup>- سورة الذاريات: ١٦. <sup>1</sup>- سورة الطور: ٢١.

او فرمايي: ‹‹وَأَن لَّيْسَ للإِنسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى ثُمَّ يُجْزَاهُ الْجَزَاء الأَوْفَى، ' ‹‹ او انسان لپاره يواځى هغه څه دى چى كوښښ يى كړى

دى ، د هغهٔ كوښښ به بې شكه زر وليدل شي بيا به ورته پوره بدله وركول شي››.

رسول الله يا صالحينو او شهيدانو سره مينه او محبت كول الله تعالى ته وسيله كول هم شرعي وسيله ده ځكه چې انبياؤ ، صالحينو او شهيدانو سره مينه هم نېك عمل دى او نېك عمل وسيله كول شرعي وسيله ده .

همدارنګه د هغو درې کسانو مشهور حديث دی چې غار کې بند شوي وو او هغه دا راتلونکی حديث دی چې دنېکو اعمالو د توسل ښه دليل دی:

عن عبدالله بن عمر عن النبي قال : (ر بينما ثلاثة نفر يُمشون أخذهم المطر فاووا إلى غار فى جبل فانحطت على فم غارهم صخرة من الجبل فانطبقت عليهم فقال بعضهم لبعض: أنظروم أعمالا عملتموها صالحة لله فادعوا الله بما لعله يفرجها عنكم؛ قال أحد هم: اللهم إنه كان لى والدان شيخان كبيران ولى صبية صغار كنت ارعى عليهم فإذا رحت عليهم حلبت

ا ـ سورة النجم: ٣٩ ـ ٤١ .

او شرک تیاری دی

### 400

توحيدرنا

فبدأت بوالدي أسقيهما قبل بني وإبي استأخرت ذات يوم ولم آت حتى أمسيت فوجدتهما نائمين فحلبت كما كنت أحلب فقمت عند رؤسهما أكره أن اوقظهما و أكره أن أسقى الصبية والصبية يتضاغون عند قدمي حتى طلع الفجر. فإن كنت تعلم أبي فعلته إبتغاء وجهك فافرج لنا فرجة نرى منها السماء ففرج الله فرأوا السماء؛ و قال الآخر: اللهم إنها كانت لي بنت عم أحببتها كأشد ما يحب الرجال النساء فطلبت منها فأبت حتى ءاتيها بمائة دينار فطلبتها حتى جمعتها فلما وقعت بين رجليها قالت: يا عبدالله! إتق الله ولا تفتح الخاتم إلا بحقه فقمت فإن كنت تعلم أبى فعلته إبتغاء وجهك فافرج لنا فرجة ففرج. وقال الثالث: اللهم 11 استأجرت أجيرا بفرق أرز فلما قضى عمله قال: أعطني حقى فعرضت عيثة فرغب عنه فلم أزل أزرعه حتى جمعت منه بقرا ورعاتمًا فجاءي فقال: إتق الله. فقلت: إذهب إلى ذلك البقر ورعالها فخذ. فقال: إتق الله ولا تستهزئ بي، فقلت: إنى لا أستهزأ بك فخذ فأخذه. فإن كنت تعلم أبي فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج مابقي ففرج الله،، \

عبدالله بن عمر رضوالاعلما نه روايت دی هغه پېغمبرﷺ نه روايت کوي چې هغه وفرمايل ((يو وخت درې کسه روان وو چې

ا ـ رواه البخاري ومسلم.

### 407

باران پرې راغي نو په غره کې يو غارته ورننوتل، د هغوي دغار په خوله له غره نه يو ګټ راپرېووت او د غار خوله يې پرې بنده کړه نو خپلو منځو کې يې يو بل ته وويل وګورئ چې تاسو الله لپاره کوم نېک عملونه کړي وي د هغو په وسيله الله را وبلئ کېدې شي چې له تاسو دا ګټ لرې کړي يو يې وويل ای الله زما بوډاګان مور او پلار وو او واړه بچي مې وو ، ما به ورته مېږې اوزې څرولې کله به چې ماښام ورغلم نو شېدې به مې راولوشلې او لومړي به مې په خپل مور او پلار پيل وکړ؛ د خپلو بچو نه به مې پرې مخکې شېدي څښولې؛ يوه ورځ وروسته شوم ترهغې رانغلم تر څو چې شپه راباندې راغله، چې نورم هغوي مې ويده وموندل، لکه دمخکې غوندې مې شېدې ولوشلې او دمور او پلار سرونو سره ودرېدم، دا مې بده ګڼله چې راويښ يې کړم او دامې هم بده ګڼله چې ماشومانو باندې يې وڅښوم، او ماشومان مې پښو کې رغړېدل،تر هغې ولړ وم چې سبا راوخوت ته خو پوهېږې چې که دا کار ما ستا د رضاء د لټولو لپاره کړي وي، نو دومره وت راته پېدا کړه چې اسمان ورڅخه ووينوو. نوالله تعالى ورته وت پيدا كړ او اسمان يې وليد. هغه بل وويل: ای الله؛ زما يوه د تره لور وه او داسې مې خوښه وه لكه سړي چې ښځې ډېرې زياتې خوښوي، ما ترې غوښتنه وكړه هغې تر هغې انکار رکړ چې ترڅو ورته سل ديناره رواړم، ما کوښښ وکړ او راجمع مې کړل، کله چې يې د پښو منځ کې كېناستم نو راته ويې ويل اى د الله بنده الله نه ورېرېږه او له حق پرتەمھر مەخلاصوە، نو زە پاڅېدم تەخو پوھېږي چې كەدا كار

توحيدرنا

ماستا د رضا د لټولو لپاره کړي وي نو لږ وت نورهم راته پيدا كره، نو نور وت هم پيدا شو. دريم وويل: اي الله: ما په يو فرق وريجو يو مزدور ونيوهٔ کله يې چې کار بشپړ کړ راته ويې ويل ماته زما حق راكړه ما هغه ته خپل حق وروړاندې كړ هغه وانه خيست. بيا ما تر هغې کرلې رېبلې چې څه غواګانې او پادوانان مي پرې واخيستل بيا راته راغي او ويي ويل الله نه ووېرې ه ماورته وويل دغو غواګانو او پاده وانانو ته يې ورشه او دروايي خله، هغه راته وويل: الله نه ووېرېږه او ملندي راباندي مه وهه. ما ورته وويل: ملنډي درباندې نه وهم در وايي خله، نو هغه واخيسته . ته خو پوهېږي چې که دا کار ما ستا درضاء د لټولو لپاره کړي وي نو دا پاتى هم راندلرې كړه، نو الله تعالى لرې كړه». همدارنگ د الله تعالى به سبېخليو نومونو او صفاتو وسيله نيول هم شرعى وسيله ده. الله تعالى فرمايي : (وَلَلَّه الأَسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا) «او د الله ښايسته نومونه دي نو د هغو په وسيله يې را وبلئ). همدارنګه مخکې حديث تېر شو چې : ‹‹أسالك بکل إسم ......) نو يا الله، يارحمن، يارحميم، ويل يا دا ويل:

· - سورة الاعراف: ١٨٠.

توحيد رڼا ۴۵۸ او شرک تيارې دي

(اللــــهم إين أســالك باسمك الأعظم و أسمائك الحسنى
وصفاتك العلىٰ)).

(ا ی الله؛ زه له تا ستا د ډېر لوی نوم، ستا د ښکلو نومونو او لوړو صفتونو په وسيله سوال کوم،). دا ټولې ښې وسيلې دي. همدا رنګه ژوند يو حاضرونه دعاء غوښتل هم مشروع دي.

شركي وسيله

شركي وسيلد : ا ده چې څوك له الله تعالى پرته د چا عبادت وكړي او هغه وسيله وګڼي، لكه زمونږ د دې زمانې قبر پرست چې د زيارتونو پۀ نامۀ نذرانې او شكرانې مني، را ورسېږې رامدد شې ورته وايي..... او بيا وايي چې دا مونږ الله تعالى ته وسيله كوو پخوانيو مشركانو به هم همداسې كول، دا په اصل كې واسطه بلل كېږي او دا واسطې شرك دى. الله تعالى فرمايي (والله بلل كېږي او دا واسطې شرك دى. الله تعالى فرمايي روالله يُوْلُهُي، ا

توحيدرنا

راو هغه خلک چې لۀ الله پرته مدد ګاران يې نيولي دی. وايي چې مونږ يواځې د دې لپاره د دوی عبادت کوو چې الله تـه مو پۀ مرتبه کې نږدې کړي)).

او س هم قبر پرست وايي چې مونږ دې زيارتونو . انبياؤ او اولياؤ ته د دې لپاره نذرانې او شکرانې منوو غږ ورته کوو چې دا زمونږ وسيلې او واسطې دي ، او ګومان کوي چې دوی پۀ غيبو پوهېږي او زمونږ غږ اوري

او كله كله قبرته ودرېږي او ورته وايي زه ستا لمن نيسم ته د الله لمن ونيسه او بيا وايي دوى د الله تعالى نازولي دي، هغه ته نږدې دي مونږيې دوى ته وايو دوى يې الله ته وايي دغه واسطې شرک دى، او دا واسطې نيوونکي مشرکان دى.

بدعي وسيله

بدعي وسيله دا ده چې څوک وسيله ګڼي، د هغۀ عبادت نۀ کوي، نۀ يې پۀ غيبو پوه ګڼي، نه ورته نذرانې او شکرانې مني، نه يې واسطې ګڼي، نه ورته راورسېږه رامدد شه وايي او په قبر پرستۍ، ملنګانو، منجاورانو او نورو خرافاتو رد کوي اوعقيده پرې نۀ لري، خو داسې څۀ وسيله کوي چې هغې لپاره شرعي دليل نۀ وي او نۀ د رسول الله او صحابه ؤ پۀ وخت کې شوې وي، لکه چې دعاء کې الله تعالى ته کوم پېغمبر، صالح، شهيد، جاه، مرتبه

#### 44.

### توحيدرنا

او درجه وسيله کړي او سوال الله تعالى نه کوي خو د فلاني په خاطر يا د فلاني په جاه، مخ او وسيله يې کوي، نو اګر چې په دې کې شرک نشته خو بدعت ضرور دى ،ځکه چې شرعي دليل نهٔ لري، نو ځان ترې ژغورل په کار دي

دا ډول وسيله هم حرامه او ناروا ده دا نه پېغمبر خ نه ثابت. ده اونه صحابه کرامو رصيانه عهم داسې وسيلې نيولې دي

او عمر څ چې عباس څ وسيله کړی ؤ نو هغه د دعا ۽ مطالبه ده ځکه چې که په ذوات فاضله ؤ باندې يې وسيله نيولی نو په پېغمبر ۲ به يې نيولې وه خو داسې يې ونه کړل او د عبدالرزاق او نورو په روايت کې دا راځي چې عمر څ عباس څ ته وويل «قم فاستسق» «پاڅه باران وغواړه» نو هغه پاڅېد او دعا - يې وکړه نو نېکانو نه دعا - غوښتل مشروع دي خو له ژونديو نه

## د توحيد د منلو پۀ لار کې ځنډونه

توحيد د الله سبحانه وتعالى ډېر نېكمرغه او بختور بندګان مني او اعتراف پرېكوي خو ډېر داسې هم شته چې د توحيد اوهر ډول حق په منلو كې ناغېړي كوي او د دې نۀ منلو ډېر لاملونه دي چې د منلو پۀ لار كې خنډ شوي دي او ځينې يې دا دي

توحيدرنا

شيطان

تر ټولو لوي لامل شيطان دي چې ډول ډول مگرونه او حيلي کوي چې انسان د حق منلو ته پرې نه ږدي . شيطان چې کله د الله تعالى د حكم منلونه سرغړونه وكړه او الله تعالى خوار او ذليله کړ نو الله تعالى ته يې وويل ،(أَنظرْني إلَى يَوْم يُبْعَثُونَ)) « ماته تر هغي ورځي مهلت راکړه چې خلک بيا راژوندي کېږي)، الله تعالى ورته وفرمايل ، إنَّكَ منَ المُنظَرِينَ ... (; ته له مهلت ورکول شويو څخه شوې )). شيطان وويل (فَبِمَا أَغُونَيْتَنِي لأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ ثُمَّ لآتيَنَّهُم مِّن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَن شَمَآئِلِهِمْ وَلاً تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكرينَ)، «نو لهٔ دې امله چې زهٔ دې سرکشه کړي يم، زه بهٔ خامخا او هرومرو دوي تهستا په سمه لار كې كېنم، بيا به ورته مخامخ. د شا

- ا ـ سورة الاعراف: ١٤.
- سورة الاعراف: ١٥.
- "- سورة الاعراف: ١٦ ١٧.

او شرک تیاری دی

توحيدرنا

له پلوه، د ښي لورنه او د کيڼ لور نه راشم او زيات به يې شکر کوونکي ونۀ مومې ››. همدار نګه شيطان وويل:

‹‹رَبِّ بِمَآ أَغْوَيْتَنِي لأَزَيِّنَنَّ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَلأُغْوِيَنَّهُمْ

‹‹ اى زما ربه له دې امله چې زه دې سركشه كړى يم، زه به خامخا ستا بنده ګانو ته په زمكه كې ناوړه كارونه ښايسته كړم او ستا لهٔ چاڼ شويو بنده ګانو نه پرته به ټول سرغړوونكي كړم›› او ويلي يې وو

ر(أَرَأَيْتَكَ هَـــذَا الَّذي كَرَّمْتَ عَلَيَّ لَئِنْ أَخَّرْتَنِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَة لأَحْتَنكَنَّ ذُرِّيَّتَهُ إَلاَّ قَلَيلاً قَالَ اذْهَبْ فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَآؤُكُمْ جَزَاء مَّوْفُورًا)،٢

مآيا تا دا سړی ليدلی چې تا په ما ورته عزت ورکړی دی.
کۀ تا د قيامت تر ورځې وروسته کړم نو خامخا به يې لۀ لږو پرته نور اولاد بې لارې کړم الله وفرمايل لاړشه چا چې له دوي ستا تابعداري وکړه نو ستاسو د ټولو پوره بدله دوزخ دی...
خو شيطان پۀ مخلصو مؤمنانو تسلط نه لری د شيطان

خو سيطان په مختصو مومانو نستط ته تري د سيطا تسلط يواځې پۀ هغه چا وي چې دهغۀ مني :

- ا ـ سورة الحجر: ٣٩ ـ ٤٠.
- ً ـ سورة الإسراء: ٢٢ ـ ٢٣.

او شرک تيارې دي

توحيدرنا

راِئَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُـــواْ وَعَلَـــى رَبِّهِـــمْ يَتَوَكَّلُونَ إَنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَـــهُ وَالَّـــذِينَ هُـــم بِـــهِ مُشْرِكُونَ»<sup>(</sup>

(رحقيقت دا دى چې شيطان پۀ هغه چا تسلط نۀ لري چې ايمان يې راوړى اوپۀ خپل رب خانونه سپاري، دهغۀ تسلط يواځې پۀ هغه چادى چې دهغۀ ملګري کوي او په هغه چا چې هغوى د هغۀ له امله مشرکان دي،، او الله ورته وفرمايل (رانً عبّادي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ)، (روا پۀ بنّده ګانو ستا تسلط نشته)).

# د پلرونو او نيکونو تابعداري

د توحيد او د حق دهراړخ دمنلو پۀ لار کې يو خنډ د پلرونو او نيکونو تابعداري ده. جاهلان د پلار نيکه لۀ دودونو، خرافاتو اوناوړه ګروهو، وهمونو او تعصبونو نه اړول ډېر ستونزمن کار دی د حق لارې ته د بلنې پۀ وخت کې ناپوهان تل دا وايي چې مونږ د پلرونو او نيکونو لارنۀ پرېږدو، ولې هغوي پۀ ناحقه وو څه؟، ولې هغوي نه پوهېدل څه؟ او دا جاهلانه کړنلاره له پخوا راروانه ده.

- ا ـ سورة النحل: ٩٩ ١٠٠.
  - ا\_ سورة الإسراء: ٢٥.

#### 474

توحيد رنا

الله تعالى فرمايي ((وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئاً وَلاَ يَهْتَدُونَ،) (او كله چې دوى ته وويل شَي چې دهغه كتاب تابعداري وكړئ چې الله نازل كړى دى نو وايي بلكه مون د هغه لارې

تابعداري كوو چې خپل پلرونه مو پرې موندلي وو اګر كۀ د دوى پلرونه پۀ هيڅ نۀ پوهېدل او نۀ يې سمه لار موندله؟!.)) ((وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْاْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللّهُ وَإِلَى الرَّسُول قَالُواْ

حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا أَوَلُوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ»<sup>٢</sup>

( او كله چې دوى ته وويل شي هغه كتاب نه چې الله نازل كړى او پېغمبر ته راشئ نو وايي مونږ لپاره همغه څۀ بس دي چې خپل پلرونه مو پرې موندلي وو اګر كۀ د دوى پلرونه پۀ هيڅ نۀ پوهېدل اونه يې سمه لار موندله نوهم؟))

َ ((وَإِذَا فَعُلُواْ فَاحِشَةً قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءنَا وَاللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ»<sup>٣</sup>

> أ- سورة البقرة: ١٧٠. آ- سورة الماندة: ١٠٤. آ-سورة الاعراف: ٢٨.

۴ او شرک تيارې دي

توحيد رنا

() او کله چې کوم ناوړه د بې شرمۍ کار وکړي نو وايي چې مونږ خپل پلرونه په همدې موندلي وو ، الله مونږ ته په دې امر کړي دي. ورته ووايه چې الله په ناوړه د بې شرمۍ کار باندې امر نه کوي آيا تاسو په الله هغه څه وايئ چې پرې نه پوهېږئ؟›› عاديانو ته چې کليه هود 🕮 د حق دعوت وړاندې کړ نو هغوى هم ورته وويل ‹أَجِنْتَنَا لَنَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُنَا››` آیا ته د دې لپاره مونږ ته راغلي یې چې د یو الله عبادت وكړو اوهغه څه پرېږدو چې زمونو پلرونو يې عبادت كاوه؟›› موسي الله ته هم فرعون او د هَغهٔ غوړه مالاتو ويلي وو چې (أَجنُتَنَا لَتَلْفَتَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا وَتَكُونَ لَكُمَا الْكِبْرِيَاء في الأَرْض وَمَا نَحْنُ لَكُمَا بِمُؤْمِنِينَ، ٢ آيا تۀ د دې لپاره مونږ ته راغلي يې چې لۀ هغې لارې مو واړوې چې مونږ پرې خپل پلرونه مونډلي وو او تاسو دواړو لپاره په زمكه كې لويي پاتې شي؟ مونږ پهٔ تاسو ايمان راوړونكي نه يوو». اورسول الله 🐲 ته الله تعالى فرمايي: (فَلاَ تَكُ فِي مَرْيَةٍ مِّمَّا يَعْبُدُ هَــؤُلاء مَا يَعْبُدُونَ إلاَّ كَمَا يَعْبُدُ آبَاؤُهُم مِّن قَبْلُ،"

> ` ـ سورة الاعراف: ٧٠. ` ـ سورة يونس: ٧٨. ` ـ سورة هود: ١٠٩.

### 477

‹‹ نو ته لۀ هغې پۀ شک کې مۀ کېږه چې دغه خلک يې عبادت کوي، دوی يواځې هغسې عبادت کوي لکه د دوی پلرونو چې مخکې کاوۀ››.

د نسوح على د قسوم، د عاديسانو، ثموديسانو او هغسوى نسه دراوروسته قومونو حال الله تعالى څرګندوي چې د هغوى ټولو سرغړوونکيو خلکو خپلو پېغمبرانو ته ويلى وو چې درإن أنتم إلاً بَشَرٌ مِّثْلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَآؤُنَا، (

(رتاسو يواځې مون غوندې انسانان يئ غواړۍ چې مون لۀ هغه څۀ بند کړئ چې زمون پلرونو يې عبادت کاوۀ). ابراهيم عند چې کله خپل قوم ته وفرمايل. ابراهيم مند التَّمَاثيلُ الَّتي أَنتُمْ لَهَا عَاکفُونَ). (رما هَذه التَّمَاثيلُ الَّتي أَنتُمْ لَهَا عَاکفُونَ). (ر دا تاسَو يې چَې منجاوري کوئ دَ دې بوتانو څۀ حيثيت دى؟)).

- `- سورة ابراهيم: ١٠.
- · سورة الانبياء: ٥٢.
- ·- سورة الانبياء: ٥٣.

.

توحيد رنا

· - سورة الانبياء: ٥٤.

- سورة المؤمنون: ٢٤.

- سورة لقمان: ٢١.

÷

۱ او شرک تیارې دی

478

توحيدرنا

‹‹دوی خپل پلرونه بې لارې موندلي وو نو دوی د هغوی په پلونو ځغلول کېدل››.

مشران اوْ متكبرين

د توحيد او دحق د هر اړخ د منلو پۀ لار کې بـل لـوى خنـډ مشران، ملکان، متکبرين، چارواکي او نور «اکابر مجرميها» دي چې هغوى خپله هم حق نۀ مني او نور هم د حق له لارې بندوي او منع کوي او احمقان کشران هم وايي چې لويان يې نۀ مني نو مونږ يې هم نۀ منوو

او دحق په مخکې دا خنډونه لۀ پخوا راروان دي نوح چې کله خپل قوم ته د حق بلنه ورکړه نو (رقَالَ الْمَلاُ من قَوْمه إِنَّا لَنَرَاكَ في ضَلاَل مُبين)، (رد هغۀ د قومَ څۀ مَشَرَانو وويل مونږ بې شَکَه تَا پۀ څرګنده بې لارۍ کې ګورو)). هود الله چې عاديانو ته د توحيد بلنه ورکړه نو: (رقَالَ الْمَلاُ الَّذِينَ کَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي سَفَاهَةٍ وإِنَّا لَنَظُنُكَ مِنَ الْكَاذِبِينَ)،

> ' ـ سورة الصافات: ٦٩ ـ ٧٠. ' ـ سورة الاعراف: ٦٠. '' ـ سورة الاعراف: ٦٦.

او شرک تيارې دی

، د هغه د قوم مشرانو کافرانو وویل مونو بی شکه تا پهٔ کم عقلۍ کې وينوو او مونږ بې شکه په تا ګومان کوو چې لهٔ دروغجنو څخه يي .. صالح 🕬 چې ثموديانو ته د ټوحيد دعوت ورکړنو (رِقَالَ الْمَلاُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ مِن قَوْمِه للَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ لمَنْ آمَنَ مِنْهُمْ أَتَعْلَمُونَ أَنَّ صَالِحًا مُّرْسَلٌ مِّن رَّبِّه قَالُواْ إِنَّا بِمَا أُرْسلَ به مُؤْمنُونَ»<sup>(</sup> ،<د هغهٔ د قوم مستكبرينو هغو كمزورو ته وويل چې ايمان</p> يې راوړی ؤ آيا تاسو پوهېږئ چې صالح دخپل رب له لوري لېږل شوي دي؟! هغوي وويل هغه چې په کوم دين لېږل شوي مونږ پرې ايمان را وړونکي يوو ... (قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ إِنَّا بِالَّذِي آمَنتُمْ بِهِ كَافرُونَ، ' «مستكبرينو وويل تاسو چې په كوم شي ايمان راوړى دى مونز پرې کافران يوو)) شعيب 🕮 چې کله د مدين خلکو ته د حق بلنه ورکړه نو (رَقَالَ الْمَلاُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ مِن قَوْمِه لَنُخْرِجَنَّكَ يَا شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا قَالَ أَوَلَوْ كُنَّا کارهينَ، ۲

> '\_ سورة الاعراف: ٧٥. '\_ سورة الاعراف: ٧٢. '\_ سورة الاعراف: ٨٨.

(د هغهٔ د قوم کبرجنو مشرانو وویل: ای شعیبه: مونوبه هرومرو تا او تاسره مؤمنان لهٔ خپل کلی وباسوو او یابه تاسو زمونږ دين ته بېرته راګرځئ هغه وفرمايل اګر که مونږ د دې کار بد ګڼونکي يوو نو هم؟!... (وَقَالَ الْمَلاُ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِه لَئِنِ اتَّبَعْتُمْ شُعَيْباً إِنَّكُمْ إذاً لَّخَاسرُونَ، \ «او د شعیب د قوم کافرانو مشرانو وویل: کهٔ تاسو خامخا د شعيب تابعداري وكړه نو تاسو به بي شكه تاوانيان اوسئ. موسى علاجي كله فرعون او دهغهٔ تالى څټو ته بلنه وركړه او معجزي يي وروښودي نود ‹‹قَالَ الْمَلَأُ مِن قَوْم فَرْعَوْنَ إِنَّ هَـــذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ›،٢ «د فرعون د قوم ځينو مشرانو وويل: دا بي شکه ډېر پوه جادوګر دی.. ‹‹وَقَالَ الْمَلأُ من قَوْم فرْعَونَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُواْ في الأَرْض وَيَذُرَكَ وَآلَهُتَكَ،،" «د فرعون د قوم ځېنو مشرانو وويل: آيا موسي او دهغهٔ قوم د دې لپاره پرېږدې چې په زمکه کې فساد وکړي او تا او ستا معبودان پرېږدي؟...

- سورة الاعراف: ٩٠.
- "- سورة الاعراف: ١٠٩. "- سورة الاعراف: ١٢٧.

۴۷۱ او شرک تیارې دي

توحيدرنا

اوس هم د حق پلويانو ته فساديان، ترهګر، اشرار او نور نومونه اخيستل کېږي. او همدغه مشران او د هغوي تالي څټي يې ورتداخلي او د نوح 🕮 د دعوت په وخت کې دا هم شوي وو چې (فَقَالَ الْمَلاُ الَّذِينَ كَفَرُواْ من قوْمه مَا نَرَاكَ إلاَّ بَشَرًا مِّثْلَنَا وَمَا نَرَاكَ اتَّبَعَكَ إلاَّ الَّذينَ هُمْ أَرَادُلُنَا بَادِيَ الرَّأْي وَمَا نَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا من فَضْل بَلْ نَظُنُّكُمْ كَاذبينَ» ( (د هغه د قوم ځينو کافرانو مشرانو وويل مون خو ګورو چې ته يواځي مونږ غوندې انسان يې او مونږ ګورو چې مونږ څخه يواځي هغو خلکو ستا تابعداري کړې ده چې هغوي زمونږ خوار خلک دي او د سرسري رايې څښتنان دي او مونږ پهٔ خپلو ځانونو ستاسو كوم غوره والي نه تحورو بلكه په تاسو د دروغجنانو تحومان **کوو**)). لنډه دا چې د حق مخالفت تيل کبرجنو مشرانو او مالدارو خلکو کړي دي. (وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن تَذِيرِ إِلاَّ قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أرْسلْتُم به كَافرُونَ،،

> `ـ سورة هود: ۲۷. ``ـ سورة سبا: ۳٤.

قوحيد رڼا ه راو مونږ چې هر ولس کې کوم وېروونکی پېغمبر لېږلی دی نو د هغه ولس مالدارو نازولو خلکو ورته ويلي چې مونږ بې شکه پۀ هغه دين کافران يوو چې تاسو پرې رالېږل شوي يئ)، او الله تعالی فرمايي (روَ کَذَالكَ جَعَلْنَا في کُلٌ قَرْيَة أَكَابِرَ مُجَرِمِيهَا لِيَمْکُرُواْ فيهَا وَمَا يَمْکُرُونَ إِلاَ بأَنفُسهِمْ وَمَا يَشْعُرُونَ، (راو مونږ همدارنګه پۀ هر ولس کې دهغۀ لويان مجرمان کړی دی چې چل ول يکې وک ی او هغه ی به اخه د خدا ه ځاندن

کړي دي چې چل ول پکې وکړي اوهغوی يواځې د خپلو ځانونو په خلاف چل ول کوي او نۀ پوهېږي)) او فرمايي

(وَإِذَا أَرَدْنَا أَن تُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُواْ فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيرًا،،

«او کله چې مونږ وغواړو چې يو ولس هلاک کړو نو د هغې نازولو مالدارو ته د طاعت حکم وکړو نو هغوی يې ونۀ مني او ګناوې پکې وکړي نو د عذاب وينا پرې ثابته شي او بېخي يې ړنګ کړو»

نو مالدار نازولي، اكابر مجرميها، مستكبرين، حكومتي چارواكي او نور باطل كبرجن مشران تل د حق مخالفت كوي نو ځكه الله تعالى فرمايي:

> `- سورة الانعام: ١٢٣. `- سورة الاسراء: ١٦.

او شرک تیاری دی

توحيدرنا

رسَأَصْرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِن يَرَوْا كُلَّ آيَة لاَّ يَوْمِنُواْ بِهَا وَإِن يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدَ لا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلاً وَإِن يَرَوُّا سَبِيلَ الْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلاً ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُواْ بآيَاتَنَا وَكَانُواْ عَنْهَا غَافِلِينَ،'

(زه به لهٔ خپلو آياتونو هغه خلک واړوم چې پهٔ زمکه کې پهٔ ناحقه لويي کوي او کهٔ هره نښه وګوري نو ايمان پرې نهٔ رواړي، که سمه لار ومومي نو هغه لار نهٔ نيسي او کهٔ د سرغړونې لار ومومي نو پرې ځي دا ځکه چې دوی زمونږ آياتونه دروغ ګڼلي دي اوترې بې غوره دي))

خو كله چې دا سرغروونكي مشران او كشران په آخرت كې سره راټول شي نو بيا به يو بل ملامتوي او يو له بله به بېزاره كېږي (وَبَرَزُواْ لِلّه جَمِيعًا فَقَالَ الضُّعَفَاء لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ إِنَّا كُنَّا

لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنتُم مُّغْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ اللّهِ مِن شَيْءٍ قَالُواْ لَوْ هَدَانَا اللّهُ لَهَدَيْنَاكُمْ سَوَاء عَلَيْنَآ أَجَــزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مِّحيص،'

راو الله ته به ټول څرګند شي نو کمزوري به لويي کوونکيو ته وايي: مونږ خو ستاسو تابع وو نو آيا تاسو د الله لۀ عذابه د څۀ نا څۀ لۀ مونږ نه لرې کوونکي يئ؟ هغوی به ووايي: که الله مونږ ته سمه لار ښوولې وای نو مونږ به تاسو ته سمه لار ښوولې وه، مونږ او

- ا- سورة الاعراف: ١٤٦.
  - · ـ سورة ابراهيم: ۲۱ .

## 444

تاسو کهٔ فریاد وکړو او که صبر وکړوراته برابره ده، مونږ لپاره هیڅ خلاصي نشته».

‹‹وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إَلَى بَعْضٍ الْقَوْلَ يَقُولُ الَّذِينَ اسْتُضْعَفُوا للَّذَينَ اسْتَكْبَرُوا لَوْلاً أَنتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا لَلَّذَينَ اسْتُضْعَفُوا أَنحْنُ صَدَدْنَاكُمْ عَنِ الْهُدَى بَعْدَ إِذْ جَاءَكُم بَلْ كُنتُم مُّجْرِمِينَ وَقَالَ الَّذِينَ اسْتُضْعَفُوا للَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَالَنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَن نَتَكْفُرَ بِاللَّهِ وَنَجْعَلَ لَهُ أَندَادًا وَأَسَرُّوا التَّذَمَة لَمَا رَأُوا الْقَذِينَ اسْتُضْعَفُوا للَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَالَنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنَا إَن نَتَكُفُوا اللَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكُورُ اللَّهُ اللَّذِينَ الْعَانِ إِذْ الْقَذَينَ اسْتُضْعَفُوا اللَّذِينَ الْعَانِ مَكْرُ اللَّيْنَ وَالَا لَهُ إِنَّهُ مَنْ مَعْرَا الْعَنْ الْعَالَ اللَّذِينَ السْتُضْعَفُوا اللَّذَينَ الْتَكَمْبُوا اللَّذِينَ اللَّهُ وَالَةُ الْدَادَا وَالَتُوا الْنَا الْعَانِ إِذَا اللَّذِينَ الْعَانَ اللَّهُ إِذَا إِذَا إِنَ عَنْ الْهُولَ اللَّهُ مَوْقَالَ الْعَنْهُ إِنَّا مَعُرُوا اللَّهُ مُعُولَا اللَّعْنَ الْقَوْلَ اللَّذَينَ الْعَالَةُ إِنْ عَالَةُ الْعَانَ الْعَانِ إِنَّهُمُ أَنْتُولُونَا إِنَّهُ إِنَ الْقَالَالَةِ إِنَاللَهُ إِنَّالَةُ إِنَّا إِنْ الْعَانَانَ أَنْ عَنْ أَنَا مَا اللَّهُ أَنْ الْعَا إِذَا عَالَهُ أَنْ مُنْتُ مُ مُولَةُ الْعَالَ اللَّذِينَ الْتُنْعَانِ إِلَيْ إِنَا الْنَالَةُ إِنَا مَكُولُوا اللَّالَالَةَ إِنَا إِذَا الْمُولُونَا إِنَ الْتَكْمَا مَالَةُ إِنَا إِعْذَا الْهُ أَنْ أَذَا أَسْرُوا الللَّالَةُ إِنَا الْعَانَا إِنَا إِنَا الْعَانَا مَا أَنْ الْعَانَ الْعَالَا الْعَانَ أَذَا الْعَامَ مَا إِنَا الْعَامَةُ إِنَا أَنْ إِنَا أَنْ الْنَالَةُ إِنَا الْنَا الْعَانَا إِنَا الْنَا الْنَا الْعَانَا إِنَا الْنَا الْنَا أَنَا الْنَا الْذَا الْ الْعَانَا إِنَا الْنَا إِنَا إِنَا الْعَانَ الْنَا إِنَا إِنَا أَنَا إِنَا إِنَا الْذَا الْذَا إِنَ إِنَا أَنَا أَنْ أَنَا إِنَا إِنَا إِنَا الْنَا إِنَا إِنَا إَنْ

((او کۀ تۀ وګورې چې کله به ظالمان د خپل رب سره ودرول شوي وي او ځينې به ځينوته خبرې کوي، کمزوري به لويي کوونکيوته وايي کۀ تاسو نه وای نو مونږ به مؤمنان وو ، لويي کوونکي به کمزوروته ووايي آيا تاسوته د هدايت له راتګه وروسته مونږ ترې منع کړي وئ؟ بلکه تاسو خپله مجرمان وئ او کمزوري به لويي کوونکيو ته ووايي بلکه د شپې او ورځې ټګي وه چې کله به تاسو مونږ ته امر کاوه چې په الله کفر وکړو او شريکان ورته وټاکو ، او کله چې عذاب وګوري نو پټ به زړه کې پښېمان شي)) مشران او سرداران لۀ دې امله حق ته غاړه نۀ ږدي چې پۀ خپل امارت ، مشرۍ، سردارۍ ، شهرت او نوم وېرېږي چې دامې لۀ لاسه لاړ نۀ شي.

<sup>&#</sup>x27; ـ سورة سبا: ۳۱ ـ ۳۳.

او کشران د مشرانو پسې د جهالت، وېرې، دنيوي ګټو او نورو لاملونو له امله ځي. خو د قيامت په ورځ او آخرت کې به يو له بله بېزار شي : «إِذْ تَبَرَّأَ الَّذِينَ اتَّبْعُواْ مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُواْ وَرَأَوُاْ الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتُ بِهِمُ الأَسْبَابُ وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُواْ لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّأ منْهُمْ كَمَا تَبَرَّؤُواْ مَنَّا، \ دکله چې مشران له کشرانو منونکيو نه بېزار شي ، عذاب وګوري او دنيوي اسباب ترې پرې شي، او کشران منونکي به وايي کاشکی مونز لپارہ دنیا تہ یو ځل ورګرځېدل وای چې مونز هم لۀ دې مشرانو داسبې بېزاره شوي وای لکه دوی چې لـه مـونږ بېزاره شول). او مشران به د کشرانو په هکله وايي : (أَغْوَيْنَاهُمْ كَمَا غَوَيْنَا تَبَرَّأْنَا إلَيْكَ) ‹‹لکه څرنګه چې مونږ سرغړوونکي وو دوي مو هم بې لارې کړي وو مونږ تاته بېزاره شوي يوو». د قيامت په ورځ چې کله مشران او کشران ټول دوزخ ته روان کړی شي نو مشران به کشرانو ته ووايي <sub>((</sub>فَأَغْوَيْنَاكُمْ إِنَّا كُنَّا غَاوِينَ)<sup>٣</sup>

> ' ـ سورة البقرة: ١٦٦ ـ ١٦٧. ' ـ سورة القصص: ٦٣. ' ـ سورة الصافات: ٣٢.

#### 471

«مونږ تاسو هم سرکشه کړي وئ او مونږ هم سرغړوونکي وو). الله تعالى فرمايي: ‹﴿فَإِنَّهُمْ يَوْمَئِذ فِي الْعَذَابِ مُشْتَر كُونَ›› «نو دوی به پهٔ دغه ورځ عذاب کې سره شريک وي<sub>».</sub> او بې لارې او سرغړوونکي کشران به د خپلو بې لارو او سرغړوونکيو مشرانو په هکله ووايي ‹رَبَّنَا إَنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَصَلُّونَا السَّبِيلاَ رَبَّنَا آتهمْ ضعْفَيْن منَ الْعَذَاب وَالْعَنْهُمْ لَعْنًا كَبِيرًا،، ٢ <br/>‹‹اى زمونږ ربه: مونږ بى شكه د.خپلو سردارانو او لويانو منلي وو نو مونږ يې له سمې لارې بې لارې کړو ، اي زمونز ربه دوي ته دوچند عذاب ورکړه او په لوي لعنت يې لعنتي کړه... نو هرچاته پهٔ کار دي چې خپل ګرېوان کې فکر وکړي او وګوري چې زۀ چاپسې روان يم او د چا خبره منم، تر کومه پۀ دليـل او سمه لار دي؟ آيا د دهٔ کړهٔ وړهٔ د ديانت او اخلاص ترجماني کوي کهٔ د درغلۍ او ټګۍ؟ آيا د الله په لار برابر دي كه نه؟ ايا ددهٔ پسې تلل او د دهٔ منل ما د الله لهٔ عذابه ژغورلي شي کهٔ نه ؟!. کهٔ دا فکر مو وكړنو خبره به اسانه شي او سمدستي به پرېكړه وكړو چې چاپسې لاړ شوو ، د چا ومنو؟ او څوک پرېږدو او مخالفت يې وکړو؟.

- · سورة الصافات: ٣٣.
- ا- سورة الاحزاب: ٢٧ ٢٨.

او شرک تیاری دی 477 توحيدرنا او فرمایی: (رَوَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضُّعَفَاء للَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنْتُم مُّغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِّنَ النَّارِ قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلٌّ فيهَا إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعَبَادِ،، داو هغه وخت چې دوی به خپلو منځو کې بحث کوي نو کمزوري به لويي کوونکيو ته وايي: مونږ خو تاسو پسې روان وو نو آيا تاسو مونږ نه د عداب څه برخه لرې کولي شئ؟ لويي کوونکي به ووايي: مونږ ټول په اور کې يوو الله بې شکه د بنده مخانو منځ کې پرېکړه کړې ده...

اټکل او گمان

د حق د منلو په لار کې بـل خنډ اټکـل او ګمـان دي بدمرغـه سرغړوونکيو ته چې کله د حق بلنه ورکول شي نو وايي کېدي شي چې داسې نه وي او داسې وي او داسې ګمان کوو او هغسې ګمان کوو الله تعالى فرمايي : (وَمَا يَتَبعُ أَكْثَرُهُمْ إِلاً ظَنًا إَنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي منَ الْحَقِّ شَيْئًا إِنَّ اللَّهَ عَلَيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ...

١ ـ سورة المؤمن: ٤٧ ـ ٤٨ .

## 444

توحيد رنا

«او د دوی زيات خلک د ګومان پسې ځي ګومان لهٔ حقه هيڅشي نه شي ژغورلي الله بې شکه په هغو کارونو ډېر پوه دي چې دوي يې کوي). او فرمايي: ‹‹إِن يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ،، ٢ « دوی يـواځې د ګومـان پـسې ځـي او دوی يـواځې اټکـل کوی). او فرمايي: ‹(إن يَتَّبعُونَ إلاَّ الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى الأَنفُسُ)، " «**دوی يواځې د ګومان او هغه څۀ پسې ځي چې د دوی** زړونه يې غواړي... ‹‹إِن يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا،، ‹‹دوی يـواځې ګومـان پـسې ځـي او ګومـان د حـق هـيڅ مخنيوي نه شي كولي). نو دا چې څوک څرګند دليل نه مني اوګومان او اټکل پسي ځي دا څرګنده بې لاري ده او د همدې اټکليانو په هکله الله تعالى فرمايي ‹‹قُتلَ الْخَرَّاصُونَ››

> " - سورة يونس: ٣٦ . "- يورة يونس: ٦٦ . سورة الاتعام : ١١٦. "- سورة النجم: ٢٣ . "- سورة الناريات: ١٠.

| او شرک تيارې دي                          | 424                  | توحيدرنا                              |
|------------------------------------------|----------------------|---------------------------------------|
|                                          | •• ژل شبه ۷۷         | ر <b>اټکلیان دې</b>                   |
| سرغړوونکي تىل پەاټكىل<br>نەپرى ځان پوھوي | نه منونکی او حق نه « | د حق د لارې ن<br>او ګمان درومي او دلي |

# د اکثریت منل

د حق د منلو په لار کې بل لوي خنډ د اکثريت پسې تلل دي. ځينو خلکو سره دا معيار دي چې کوم لورته خلک ډېر وي نو هغوي پسې ځي حال دا چې حق د اکثريت او اقليت پهٔ تله نهٔ تلل کېږي بلكه حق پخو دليلونه ولاړوي او هغو تـه كتـل كېږي. د اكثريت منـل ګمراهي ده. الله تعالى فرمايي: ‹روزان تُطعْ أَكْثَرَ مَن في الأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيلِ اللهِ›› <sub>((</sub>او که ته پهٔ زمکې کې د زياتو خلکو ومنې نو د الله له لارې به دې واړوي». او فرمایی: (وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلاَّ وَهُم مُّشْرِكُونَ›، ٢ داو د دوی زيات خلک په الله ايمان نه رواړي مګر هغوی مشرکان وي..

> ا\_ سورة الانعام: ١١٦. ا\_ سورة يوسف: ١٠٦.

او شرک تيارې دي

#### ۴۸۰

توحيدرنا

# ناوړه ملايان او پيران

د حق د منلو پۀ لار كې بـل لـوى خنډ سرغړوونكي او نفس پرست ناوړه ملايـان او پيران دي، چې خلك پرې ښۀ ګومـان او ښۀ عقيده لري او د هغوى مني خو هغوى د نفسي غوښتنو لۀ املـه د حق د لارې مخالفت كوي. يواځې علم د نجات لامل نۀ شي جوړېدى علم سره چې پخه عقيده او نېك عمل نۀ وي نو بيا علم هيڅ ګټه نۀ لرى.

> `- سورة يونس: ٣٦. `- سورة الرعد: ١.

| او شرک تيارې دي                                                   | 471                                             | توحيد رڼا                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                   |                                                 |                                                                                                                     |
| لَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ، '                                     | يَنْ الْمَنْ هَذَاهُ مَأْطَ                     | الل <b>د تعالى فرمايي:</b><br>لَذَ رَأَ <sup>°</sup> مَرَ مَاتَجَ                                                   |
| يپل خواهش يې معبود<br>بپل خواهش يې معبود                          | جن بِعد مورم ورجم<br>رجا خبر سی چی خ            | رافرایت من ان<br>رآب تبدلید هغه                                                                                     |
|                                                                   |                                                 | نيولى دى او دعلم سره س                                                                                              |
|                                                                   |                                                 | نو د علم سره سره هم يو                                                                                              |
|                                                                   | ب جريف المشاقع الم                              | او الله تعالى فرمايي:<br>مَرْ يَرْ مَايِيَ                                                                          |
| مِّنَ الأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ<br>بينَ إِيالَةُمِي <sup>َ</sup> | ، أمنوا إن كثيراً<br>الأربال ستَدَوُ المُونَ مَ | رَيْا أَيْهَا اللَّدِينَ<br>مَا اللَّهُ مَا أَنْ أَنْ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَلْكُ |
| ن شبيل العدر)<br>بې شکه د خلکو مالونه په                          | الباطلِ ويصدون ع<br>به علماءاه سدان به          | لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِا<br>«اي مؤمنانه د                                                               |
|                                                                   | لله له لارې بندوي،                              | باطله خوري اوخلک د ا                                                                                                |
| ماءاو پيران د الله لـ الرې                                        | کوم نفس پرست عل                                 | نو نن سبا چې آ                                                                                                      |
| ی د دې آيت مصداق دي<br>پرستو علماؤ خبره منل                       | خلک بندوي، هغو<br>پدکارساکه دحة                 | د جهاد او د حق منلو نه                                                                                              |
| پرستو دينو پر وي.<br>هم او که چا بې دليله د                       | په کار، بنکټ وي<br>ي. اګر که يو وي              | د دوی خبره منل ته دي<br>په کار دی، اګر کهٔ لږ و                                                                     |
| ، تعالى فرمايي:                                                   | د هغوى په هکله الل                              | دوي هره خبره ومنله نوه                                                                                              |
|                                                                   | رَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَا                  |                                                                                                                     |
| لله پرت ريان او معبودان                                           | لماءاو پيران لـۀا                               |                                                                                                                     |
|                                                                   |                                                 | نيولي دي).                                                                                                          |

ا سورة الجاثية: ٢٣. ا سورة التوبة: ٣٤. ا سورة التوبة: ٣١.

## 471

## توحيدرنا

۴۸۲ او شرک تیارې دي

## توحيد رڼا

نو بې دليله د ملا ، پير او هر چا هره خبره منل د هغه عبادت کول دي

حق د حق پرستو، نېكانو او پرهېز ګارانو له لارې پېژندل كېږي، حق پرست علماء هر وخت كې حق ته بلنه وركوي او په حق ټينګ ولاړ وي، نو د هغوى خبره منل په كار دي او دين له همدغو حق منونكو پرهېز ګارانو علماؤ نه زده كول په كار دي د شيطان ملګري او نفس پرست علماء سوء پېژندل او هغوى نه ځان ژغورل مطلوب دى

# مال هال ښځې او بچې

د حق د منلو پۀلار کې بل لوی خنډ مال هال ښځه او بچي، کور او کلی، خېل او ټبر، زمکه او نور د ژوند اسباب دي ډېر ځله ځينې خلک لۀ دې وېرې حق نۀ مني چې ګڼې دا شيان به راڅخه پاتې شي، يابه راته څۀ تاوان ورسېږي، نو دې سره محبت يې دحق منلو ته نۀ پرېږدي او دا يوه فتنه او ازمېښت وي الله تعالى فرمايي

‹‹وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلاَدُكُمْ فِتْنَةٌ وَأَنَّ اللَّهَ عِندَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ›› \ ۴۸۳ او شرک تیارې دي

توحيدرنا

«او پوه شيئ چې ستاسو مالونه او اولادونه بي شکه ازمېښت دی او الله سره بې شکه لوی اجر دی». او فرمایی: رقُلْ إن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتَجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكُنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّه وَرَسُوله وَجَهَادٍ فِي سَبِيلهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِه وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ، ﴿ (رورته ووايه: که ستاسو پلرونه، زامن، ورونه، ښځې، ټبر او خېل، هغه مالونه چې ګټلي مو دي، هغه تجارت چې لهٔ تاواني کېدو يې وېرېږئ او هغه کورونه چې خوښوۍ يې، تاسو ته لهٔ الله، دهغهٔ له پېغمبر او دهغهٔ پهٔ لار کې له جهاده ډېر خوښ وي، نو انتظار وكړئ چې الله خپيل عذاب راولي او الله بدكارانو خلكو ته سمەلار نەښى). او فرمايي: (ريَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مَنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلاَدِكُمْ عَدُوًًا لَّكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِن تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَعْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحيمٌ إنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلاَدُكُمْ فَنْنَةٌ وَاللَّهُ عندَهُ أَجْرٌ عَظيمٌ، ` (ای مؤمنانو ستاسو ځينې ښځې او ځينې اولادونه بې شکه ستاسو دښمنان دي، نو ترې ووېرېږئ ، کهٔ تېرېدنه وکړئ، مخ

- ' ـ سورة التوبة: ٢٤.
- · سورة التغابن: ١٤ ١٠.

واړوئ او بښنه وکړئ نو الله بې شکه ډېر بښونکی او خورا زيات لوروونکی دی. ستاسو مالونه اواولادونه بې شکه ازمېښت دی او الله سره لويه بدله ده...

# ستونزې او کړاوونه

د حق د منلو پۀ لار کې بل خنډ ستونزې او کړاوونه دي، پۀ ځانګړې توګه هغه خلک چې د باطل پرستو پۀ منځ کې اوسېږي، هغوی ډېرو ستونزوسره مخ کېږي او دا ځکه چې د حق دا طبيعت او فطرت دی چې پۀ منلو او دحق د غوښتنو او مقتضياتو د پوره کولو پۀ لار کې ډېر کړاوونه او ستونزې پېښېږي خپل کورنه واخله، کورنۍ، کلی، ولس، خپل خپلوان، ياران ،دوستان اوډېر خلک مخالف جوړېدی شي . او دا ځکه چې شيطان ډېر زيات کار کوي. هره ګروهه چې کله پۀ زړۀ او دماغو کې پخه شي نو بيا د هغې بدلول ډېر ستونزمن او سخت وي

په حق پرستو کړاوونه او ستونزي د دې لپاره راځي چې الله سبحانه وتعالی پرې ازمېښت کوي. ۴۸۵ او شرک تیارې دي

توحيد رنا

الذتعالى فرمايي: (أَحَسبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِيَنَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذبينَ،'

رآيا خلک ګومان کوي چې يواځې همدومره ووايي چې مونږ ايمان راوړی، نو پرې به ښوول شي او دوی به نۀ ازمېيل کېږي؟ او مونږ بې شکه له دوی مخکې خلک ازمېيلي وو ، نو الله به هرومرو هغه خلک څرګند کړي چې ريښتيا يې ويلي او هرومرو به دروغجن پۀ نښه کړي)) او فرمايي

روَمنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّه فَإِذَا أُوذِيَ فِي اللَّه جَعَلَ فَتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَاب اللَّه وَلَئِن جَاء نَصْرٌ مِّن رَّبِّكَ لَيَقُولُنَّ إَنَّا كُنَّا مَعَكُمْ أَوَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَالَمِينَ وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْمُنَافِقِينَ،،

راو له خلكو څخه ځينې داسې دي چې وايي مونږ په الله ايمان راوړى دى، خو كله چې د الله په لار كې كړاو ورورسېږي نو د خلكو ضرر رسول داسې ګڼي لكه دالله عذاب، او كۀ ستا د رب لـه لوري خامخا څه مدد راشي نو بيا هرومرو وايي چې مونږ بې شكه تاسو سره وو. نو آيا الله پۀ هغو ښۀ پوه نۀ دى چې د عالميانو پۀ

- ا ـ سورة العنكبوت: ٢ ٣.
- اسبورة العلكبوت: ١٠- ١١.

سينو کې دي؟ الله به هرومرو مؤمنان څرګند کړي او منافقان به هم هرومرو پۀ نښه کړي)) او فرمايي

(وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْء مِّنَ الْحَوفْ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الأَمَوَالِ وَالأَنفُسِ وَالشَّمَرَاتَ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لَلَه وَإِنَّا إَلَيْه رَاجَعونَ أُولَـــئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّن رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَـــئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ».

‹‹او هرومـرو بــه مـونږ تاسـوپۀ څـۀ نــا څـۀ وېـرې، ولـږې، دمالونو، ځانونو او مېرو په کمولو وازمېيوو، او هغو صبرکوونکيو ته زېری ورکړه چې کله ورته څۀ کړاو ورسېږي نو وايي چې مونږ بې شکه د الله يوو او مونږ بې شکه هغـۀ تـه ورګرځېـدونکي يوو ؛ دوی باندې به د خپل رب له لورې مهربانۍ او لورېنې وي او همـدوی لار موندونکي دي››

رَّبُ لَوْ يَعْيَى اللَّهُ مَسَبَّمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتَكُم مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوْا من قَبْلَكُم مَسَّتْهُمُ الْبَأْسَاء وَالضَّرَّاء وَزُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللّه أَلا إِنَّ نَصْرَ اللّه قَرِيبٌ،، (آيا تاسو محومان كرى چي جنت ته به ننوځئ او د هغو

خلكو مثالونه به درته نهٔ وي راغلي چې لهٔ تاسومخکې تېر شوي

- ا ـ سورة البقرة: ١٥٥ ـ ١٥٧ .
  - · ـ سورة البقرة: ٢١,٤ .

#### 4V4

توحيدرنا

دي؟ هغوى ته ولږې او كړاوونه رسېدلي وو او تردې جړكېدلي وو ، چې پېغمبر او هغۀ سره مؤمنانو وويل چې د الله مرسته به كله وي؟ خبردار د الله مرسته نږدې ده». او فرمايي:

َ يَ يَ يَ يَ يَ يَ يَ يَ مَوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَذًى كَثِيرًا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزَمِ الْأُمُورِ»

(تاسو به هرومرو پۀ خپلو مالونو او ځانونو کې وازمېيل) شئ او تاسو نه مخکې چې کتاب ورکول شوی او مشرکانو نه به هرو مرو ډېرې بدې ردې واورئ، خو کۀ صبر او پرهېزګاري وکړئ نودا د غښتليو کارونو څخه دی))

او فرمايي:

(فَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَأَخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأُوذُواْ فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُواْ وَقُتلُواْ لأُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلأُدْحَلَنَّهُمْ جَنَّات تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ثَوَابًا مِّن عند اللَّه وَاللَّهُ عندَهُ حُسْنُ النُّوَاَبِ، ((نو هغه خلک چې هَجرَت يې کَړی دی، لۀ خپلو کورو ايستل شوي دي، زما پۀ لار کې کړول شوي دي، جنګېدلي دي او وژل شوي دي نو هرو مرو به زۀ لۀ دوی محناوې لرې کړم او هرو مرو

- سورة آل عمران: ١٨٦.

· ـ سورة آل عمران: ١٩٥.

## 477

به يې داسې جنتونو ته ننباسم چې ويالې پکې بهېږي، دا د الله له لورى بدله ده او الله سره ښه بدله ده... او الله تعالى فرمايي: (وَالْعَصْرِ إِنَّ الإِنسَانَ لَفِي خُسْرِ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالحَات وتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِي، ﴿ ‹‹په مازيګر يا زمانې قسم دی چې انسان بې شکه په تاوان کې دي، خو يواځي هغه خلک په تاوان کې نه دي چې ايمان يې راوړي دي، نېک عملونه يې کړي دي، يو تر بله يې د حق خبره کړې ده او يو تربله يې د صبر خبره کړې ده... نو معنى دا چې مؤمنان او نېكان به تل دحق خبره كوي، خو د حق ويلو سره خامخا كړاوونه، ستونزې او اندېښنې تړلې دي، نو يه هغو به يو تر بله د صبر توصيه او تلقين كوي. او حدیث کی راځی: ابوهريرة 🚓 نه روايت دي چې رسول الله 🐲 وفرمايل: ‹‹مثل

المؤمن كمثل الخامة من الزرع من حيث أتتها الريح كفأهًا فإذا اعتدلت تكفأ بالبلاء والفاجر كالأرزة صماء معتدلة حتى يقصمها الله إذا شاء..<sup>٢</sup>

«د مؤمن مثال د کښتونو او وښو د هغه ناز که ډکي غوندې دی چې له هره پلوه ورته باد راشي نو کږوي يې، کله چې په ارام شي

إ- سورة العصر: ١-٣.

د رواه البخاري و مسلم والترمذي واحمد وابن حبان والبيهقي في شعب الايمان وابن ابي شيبة و عبدالرزاق.

او شرک تیاری دی

توحيدرنا

نو په مصيبت او از مېښت کوږ شي او د بدکاره مثال د نښتر غوندې دی چې تر هغه سم کرار ولاړ وي چې د الله خوښه شي نو له بېخه يې ونړوي»

او رسول الله نه چا پوښتنه وکړه چې زيات مصيبونه په چاراځي هغه وفرمايل

(الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل يبتلى الرجل على حسب دينه فإن كان فى دينه صلبا إشتد بلاءه و إن كان فى دينه رقة أبتلى على حسب دينه فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشى على الأرض ما عيله خطيئة)،<sup>(</sup>

((پېغمبرانو ته تر ټولو زيات ازمېښتونه رسېږي، بيا چې هغوى ته نږدې وي، بيا چې هغوى ته نږدې وي، هرچاته د هغه د دين په کچ ازمېښت او مصيبت رسېږي، که په دين ټينګ وي نو ازمېښت يې سخت وي او که دين يې سست وي نو ازمېښت يې هم سست وي، په نېک بنده تر هغه ازمېښتونه راځي چې په ځمکه داسې پاک روان وي چې هيڅ ګناه پرې پاتې نه وي)) درسې پاک روان وي چې هيڅ ګناه پرې پاتې نه وي)) ابو هريره په نه روايت دى چې رسول الله وفرمايل ((من يردالله به خيرا يصب منه))<sup>۲</sup> يردالله به خيرا يصب منه))<sup>۲</sup> ورته ورسوي))

> ً - رواه الترمذي والنسانى و احمد وابن حبان والحاكم وابن ابى شيبه وابن ماجة. ٢ - رواه البخاري و مالك و احمد وابن حبان.

توحيد رڼا ۴۹۰ او شرک تيارې دي

عبدالله بن مسعود الله نه روايت دى، هغه وايي: زه د رسول الله پي پي پي ته ورغلم چې ومې ليد سختې تبې نيولى ؤ ما ورباندې لاس كېښود او ورته ومې ويل: اى د الله پېغمبره: ته خو ډېرې سختې تبې نيولى يې؟!.

هغه وفرمايل: ‹‹هو ما ستاسود دوه سړيو په کچ تبه نيسي›› ما ورته وويل: داځکه چې تالپاره دوه اجرونه دي. هغه وفرمايل: ‹‹هو›› بيا يې وفرمايل: ‹‹ما من مسلم يصيبه أذى من مرض فما سواه إلاحط الله سيئاته كما تحط الشجرة ورقها››<sup>‹</sup>

‹‹مسلمان ته چې هر کړاو رسېږي که ناروغي وي او که بل وي، الله تعالى يې ګناوز، داسې رژوي لکه د ونې پاڼې چې رژېږي››

انس انس ان دوايت دى چې نبي كريم، وفرمايل ((ان عظم الجزاء مع عظم البلاء والصبر عند الصدمة الأولى و إن الله إذا أحب قوما إبتلا هم فمن رضى فله الرضا ومن سخط فله السخط)، <sup>٢</sup>

«د اجر لوى والى د ازمېښت د لوى والي سره دى او صبر د لومړي ټكان په وخت كې وي او الله چې كومو خلكو سره مينه وكړي نو ازمېښتونه پرې راولي، نو څوک چې پرې راضي شو هغه لپاره دالله تعالى رضاده او څوک چې ناراضه شو نو هغوى لپاره د الله تعالى غوسه ده»

> . - رواه البخاري. - رواه ابن ماجة و احمد و البيهقي في شعب الايمان والترمذي.

او شرک تيارې دي

توحيدرنا

ابو هريرة الله دوايت دي چې رسول الله 🕿 فرمايلي دي. «الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر». <sup>(</sup> (دنیا مؤمن لیاره زندان او کافر لیاره جنت دی). بل حديث كي عائشي رضي الدعها نه روايت دي چي رسول الله فرمايلي دي: «ما من مصيبة يصاب بها المسلم إلا كفر الله بها عنه حتى الشوكة يشاكها، «مسلمان ته چې هر کړاو رسېږي الله تعالى پرې هغه نه ګناه رژوي، تر دې چې کوم اغزی يې پښه کې لاړ شي هم ګناه يې پرې رژېږي). بل حدیث کی داسی راځی: ابو سعيد خدري او ابو هرېره رضي الله عنهما نه روايت دی چې رسول الله وفرمايل (ما يصيب المؤمن من نصب ولا وصب ولا سقم ولا حزن حتى الهم يهمه إلا كفر عنه من سيئاته،،" «مؤمن ته چې کومه ستړيا، کوم درد، کومه ناروغی او کوم خفګان رسېږي تر دې چې کومه اندېښنه کوي هم د هغه ګناوې پرې پاکېږي او رژېږي...

- رواه البخارى ومسلم و احمد والترمذي والنساني والبيهقي.

۲- رواه مسلم والترمذى و احمد وابن حبان وابن ابي شيبة والبيهقى في شعب الايمان.

<sup>&#</sup>x27; ـ رواه مسلم والترمذي و احمد وابن ملجة.

| او شرک تيارې دي                       | 497                       | توحيد رڼا                    |
|---------------------------------------|---------------------------|------------------------------|
|                                       |                           | 0                            |
|                                       |                           | بل حديث کې داسې راځي         |
| ل الله وفرمايل: ‹‹عجبا                | يت دی چې رسو              | صهيب 🐗 نه روا                |
| اك لأحد إلا للمؤمن إن                 | خير له وليس ذ             | لأمر المؤمن إن أمره كنله     |
|                                       | ,                         | أصابته سراء شكر فكان         |
|                                       |                           | خيرا له،، ا                  |
| ـ ه ټول کارونه هغه لپاره              | یرانتیا ده، د هغ          | ،د مؤمن کارته                |
| ، ده، كەخوشىحالىي پىرې                | ځ <i>ې م</i> ؤمن لپاره    | خير دی او دا لورېنه يوا      |
| دي او که کوم کړاو ورته                | ، هغه لپاره خير           | راشي او شکر وکړي نو هم       |
|                                       |                           | ورسېږي اوپرې صبر وکړې        |
| کې کړاوونه، ستونزې او                 |                           |                              |
|                                       |                           | ازمېښتونه رسېږي، نو ب        |
|                                       |                           | وركړي او الله تعالى نه د ا   |
| ې لپاره راځي چې د ښو                  | •                         |                              |
| سانو او منافقانو تر منځ               | •                         |                              |
|                                       |                           | توپير وشي                    |
|                                       |                           | الله تعالى فرمايي            |
| ، مَآ أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ | ذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى | رِمَا كَانَ اللَّهُ لِيَ     |
|                                       |                           | الْحَبِيثَ مِنَ الْطَيِّبِ»، |
|                                       | ·                         |                              |

` ـ رواه مسلم وابن حبان و احمد والبيهقى فى السنن و فى شعب الايمان والطبرانى فى الكبير والاوسط. ` ـ سورة آل عمران: ١٧٩ .

او شرک تیاری دی

## 494

توحيد رنا

‹‹الله مؤمنان په دغه حال نه پرېږدي چې تاسو پرې اوسځ، تر دې چې پلیت له پاکه جلاکړي» نو د پليت او پاک جلا کېدل، بېلېدل، په نښه کېدل او څرګندېدل هغه وخت کېږي چې څۀ ازمېښت، کړاو ، مصيبت ا و غم راشي، لکه پهٔ دې وخت کې چې ډېرو د اسلام دعوې کولې، اسلام يي خوړ، اسلام يي اغوسته، په اسلام سپاره وو، اسلام کې اوسېدل او وينې غوښې يې له اسلام جوړې شوې وې، خو کله چې د قرآن او صليب جنب في ونسبته او د قرآن په خواکي ټپونه، زندانونه، شهادتونه، هجرتونه، ستونزي او كراوونه وو او بل خواته صليب سره ډالرې، وسلي او وسائل او د امريکا په مشرۍ نړيوالـه ټلوالـه وه نو دغه اسلام نه ناوړه ګټه اخيستونکي راڅرګند شول، چې صليب سره ودرېدل،اسلام، وطن، ناموس، ننگ، غيرت او هر څه يې وپلورل ا و دامريکا غلامي يې قبوله کړه بل لورتيه د اسلام، وطن او ناموس ننګياليو، پتياليو، پياوړيو، ښاغليو او زړورو سرتېرو ساتونکيو په مېرانه، نارينتوب، ديانت او غيرت دا ټول كړاوونه وګالل، سرونه يې په لاس کې ونيول او په تش لاس او تش نس يې د خپلو وياړونو او نواميسو نه دفاع وكره امريكا او دهغي بزدله ټلواله يې پسې راخيستې او نږدې ده چې ان شاء الله په ټوله اسلامي نړۍ د توحيد وما ذلك على الله بعزيز. توغورپوي .

ويومئذيفرح المؤمنون

## غرور، تکبر، ضد، عناد او پېغور

494

د حق دمنلو په لار کې بل لوی خنډ ضد او عناد وي ډېر ځله يو چاته حق، حق ښکاري خو د ضد او عناد لۀ امله يې نۀ مني غرور اوتکبر يې نۀ پرېږدي

دا ورته ستغه ښكاري چې ټول عمر يې باطل كې تېر شوى وي او ناڅاپه يې پۀ عقيده، عمل او ژوند كې بدلون راشي. د خلكو لۀ پېغور څخه وېرېږي چې خلك به څۀ وايي چې دا ټول عمر پۀ يوه لار روان ؤ اوس پۀ بله ځي؟! د پلار او نيكه لړ يې پرېښوده؟! ډول ډول نومونه به راباندې كېدي، زه څرنګه لۀ خپلې خبرې او خپلې عقېدې تېرشم؟! څرنګه د بل چا واورم او د بل چا ومنم؟! (روَ اذَا قَيْلَ لَهُ اتقِ اللهَ اَخَذَئَهُ الْعِزةُ بِالاِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنمُ وَلَبِئُسَ الْمِهَادُ »

(او کله چې ورته وويل شي چې الله نه ووېرېږه نو غرور او تکبر يې د ګناه لامل شي، نو دوزخ ورته بس دی او هغه ډېر بدځای دی)). كتمان

د حق پهٔ لار کې بل خنډ کتمان او د حق پټول دي. ډېر خلک د حق منلو ته تږي ناست وي خو چا ورته حق څرګند کړي نهٔ وي، نو ځکه يې دمنلونه پاتې وي او دا د هر مسلمان دنده او مسئوليت دي چې پهٔ کوم کچ ورته د حق خبره زده وي پهٔ همغه کچ يې بايد نورو ته ورسوي او د اړتيا په وخت کې يې پټ نه کړي. خو تر ټولو زيات مسئوليت د علماؤ، لوستو او يوهو خلکو دي. هغوي بايند علم نوروت ورسوي، حق څرګنند کېږي ، ونه وېرېږي، په دې لار کې ستونزې اوکړاوونه وګالي ، وزغمي او الله تعالى نه د اجر او ثواب هيله ولرى ا و د هيچا د ملامتيا پروا ونهٔ كرى.. حق پټول ډېر ه لو په ګناه ده. الله تعالى د هغو اهل کتابو بدي څرګندوي چې حق پټوي او فرمايي: ‹‹الَّذينَ آتَيْنَاهُمُ الْكَتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءهُمْ وَإِنَّ فَرِيقاً مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ، ١

· - سورة البقرة: ١٤٦.

او شرک تيارې دي توحيدرنا 497 ، (هغه خلک چې مونږ کتاب ورکړی دی دا قرآن او پېغمبر داسې پېژنې لکه څرنګه چې خپل زامن پېژني او لهٔ دوی يوه ډله ښه يوهېږي خو حق پټوي)) او د حق پټوونکيو په هکله فرمايي (إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا منَ الْبَيِّنَات وَالْهُدَى من بَعْد ( مَا بَيَّنَّاهُ للنَّاسِ في الْكتَابِ أُولَـــئِكَ يَلْعَنَّهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ اللاعنون)! (هغه خلک چې مونږ کوم څرګند دليلونه او لارښوونه نازل کړي دي او خلکو ته مو په کتاب کې څرګند کړي دي، له دې وروسته يي پټوي، نو په هغوي الله هم لعنت وايي او لعنت ويونکي هم پرې لعنت وايي). او که چا حق پټ کړنو بيا يې جبيره او کفاره دا ده چې درې شرطونه يوره كري توبدبدوباسي، معنا دا چې له ګناه به په کلکه راوګرځي. (۲) عمل به سم کری او بیا به حق نهٔ پتوی ۳) اعلان به وکړي او حق به څرګند کړي ځكەچى اللہ تعالى فرمايى ‹‹إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا فَأُوْلَــــئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التَّوَّابُ الْرَّحِيمُ،، ٢

> ' ـ سورة البقرة: ١٥٩. ' ـ سورة البقرة: ١٦٠.

توحيد رڼا او شرک تيارې دي FAV ‹‹له هغو پرته چې توبه يې وايسته، عمل يې سم کړ او حق يې څرګند کړ، نو زه په دوي مهرباني کوم او زه ډېر توبه قبلوونکي اوخورا زيات لوروونكي يم،، او فرمایی ‹‹لَتُسَبَسَيْنَهُ للنَّاسَ وَلاَ تَكْتُمُونَهُ›› ` ‹‹هرومرو به يې خلکو ته څرګندوئ او نه به يې پټوئ›› او فرمايي: ‹(إِنَّ الّْذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكَتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِه ثَمَنًا قَلِيلاً أُولَــــئكَ مَا يَأْكُلُونَ في بُطُونِهِمْ إِلاَّ النَّارَ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَة وَلَا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (، هغه خلک چې هغه کتاب پټوي چې الله نازل کړی دی او ناڅيزه قېمت پرې اخلي هغوي پۀ خپلو خېټو کې يواځې اور خوري

او د قيامت پۀ ورځ نۀ ورسره الله خبرې کوي، نۀ يې پاکوي او هغوی لپاره دردناک عذاب دی،

# روند تقليد

د حق د نهٔ منلو او دليل ته د غاړې نهٔ ايښودلو پهٔ لار کې بل لوي خنډ روند او جامد تقليد دي. بې دليله د چاخبره منل تقليد دې او دا په دين کې ناروا دي ځکه چې د اسلام دين د دليـل ديـن دی الله تعـالی پـه قـرآن کـريم کـې ځای په ځای فرمايي: (أَقُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إن كُنتُمْ صَادقينَ) (رورته ووایه: کهٔ تاسو ریښتینی یئ نو دلیل مو راوړئ)). اسلام د د ليل دين دی او دې کې دليل د الله تعالی او د هغة ديبغمبر خبره ده الله تعالى فرمايي: ‹‹فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْء فَرُدُوهُ إلَى اللّه وَالرَّسُول إن كُنتُمْ تُؤْمنُونَ بالله وَالْيَوْم الآخر ذَلكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً،، ٢ (کهٔ پهٔ څهٔ شی کی مو شخړه وکړه نو که پهٔ الله او د قيامت په ورځ ايمان لرئ نو الله او پېغمبر ته يې پرېکړه وروړئ دا ډېر ښهٔ کار دی او ډېرې ښې پايلې (نتيجې) لري)).

· - سورة البقرة: ١١١ . سورة النمل: ٢٤.

المسورة النساء: ٥٩.

۴۹۹ او شرک تیارې دی

توحيدرنا

ړوند ، بې دليله او جامد تقليد د هر چا مذموم او ناروا دي كه د پلرونو او نيكونو وي، كه دكوم مذهب اومسلك وي، كه د كوم ملا او يا پير وي، كه د كوم سياسي يا قومي او قبيلوي مشر لنډه دا چې په دين کې د ړوند تقليد ځاى بېخي نشته او وى... همدا ړوند تقليد دي چې د حق دمنلو په لار کې لوي خنډ دي. هر چاته خپله لار، خپل مذهب او خپل مسلک ښه برېښی او دا دعوه کوي چې زما لاره ډېره ښه او د اتباع وړ ده. ، كُلُّ حزْب بمَا لَدَيْهمْ فَرحُونَ ). ‹‹هرې ډلې سره چې څه دي هغوی پرې خوشحاله دي›› فرعون او ملګرو يې هم ويلي وو: إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِّنْ أَرْضَكُم بسحْرهمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثْلَى،) ٢ (دا دواړه بې شکه جادوګر دي، غواړي چې په خپل جادو تاسو لهٔ خپلې زمکې وباسي او ستاسو غوره لار لهٔ منځه يوسي). نو هغوي هم خپلې لارې ته ‹‹المثلي›› (غوره) ويل. دوزخيان چې کله د دوزخ څوکيدارانو نه وغواړي چې خپل رب نه د دوی لپاره د يوې ورځي د عذاب تخفيف وغواړي نو هغوی بهورتهووايي (أوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا بَلَى)

> ً - سورة المؤمنون: ٥٣. سورة الروم: ٣٢. ً - سورة طه: ٦٣. ً - سورة المؤمن (غافر) : ٥٠.

| او شرک تپارې دي                                 | ٥                                                | توحيد رڼا                                               |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| نه نهٔ راوړل؟ هغوی به                           | تاسو پېغمبرانو دليلو                             |                                                         |
|                                                 |                                                  | ووايي چې ولې نه؟››<br>او الله تعالى فرمايي              |
| اكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا›،<br>خلي او له څه يې چې | َّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَ<br>مدركري دي هغه وا | (وَمَا آتَاكُمُ الرَّ<br>(پېغمبر چې څ                   |
|                                                 | ىنع شئ))                                         | منع کړي یئ نو له هغهٔ م<br>او فرمایې                    |
| ي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ               |                                                  | رقُلْ إِن كُنتُمْ<br>لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللّهُ غَفُو  |
| لرئ نو زما تابعداري<br>، به مو درويني او الله   | ه تاسو الله سره مینه                             | • •                                                     |
|                                                 | ورا زيات لوروونكي                                | ډېر زيات بښونکي اوخ                                     |
| ) الله وفرمايل ‹‹كل                             | <i>ه</i> تېر شوي دي<br>•                         | په څېړنې کې هم دليلون                                   |
| سولُ الله! و من يالي؟                           | من أبى )، قالوًا: يار                            | أمتي يدخلون الجنة إلا                                   |
| واځې هغه څوک به نه                              | جنت ته تنوځي خو ي                                |                                                         |
| ړ›) صحابه و وويل: ای                            | ، ته له تللونه انکار وک<br>                      | ورننوځي چې چا د جنت<br><br>`- سورة العشر: ۷.            |
|                                                 | لم والطبراني في الاوسط.                          | ا - سورة آل عمران: ٣١.<br>٦- رواه البخاري و احمد والحاة |

| او شرک تيارې دي                             | ٥.١                                           | توحيد رڼا                                       |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------|
|                                             |                                               |                                                 |
| ي؟ هغه وقرمايل ((چا<br>ا منه منا نه هغه جنت | للونه خوک انکار کو:<br>· تبتیلا امحاج : م     | د الله پېغمبره جنت ته ت<br>چې زما ومنل نو هغه ج |
|                                             |                                               | چې رما ومىل بو ھغە ج<br>تەلەتللو انكار وكړ»     |
| ي هغه داسې دی لکه                           | بغمبرﷺ نافرماني كو                            | مطلب دا چې څوک د پې                             |
|                                             |                                               | چې وايي زه جنت ته نه                            |
|                                             |                                               | حديث کې راځي                                    |
| كم أمرين لن تضلوا                           |                                               |                                                 |
| 1                                           |                                               | ماتمسکتم بهما: کتاب                             |
| ې دي تر څومو چې دا<br>م شب ه هغه دوه شيان   |                                               | ر مايه تاسو کړ.<br>دواړه ټينګ نيولي وي          |
| ، پېغمبر سنت (حديث)                         | هيپ دي او بل د هغه د<br>ريه) دي او بل د هغه د | دواړه پينګ ليولي وي                             |
|                                             |                                               | دي ))                                           |
| ں او اجماع د دې دواړو                       | ا دوه لارې دي ، قياس                          | نو د هدایت لپاره همد                            |
|                                             | <b>(</b> 1                                    | تابع او ورپسې دي                                |
| ېره چې نه پوهېږې هغو<br>ماني فرمايي         | دين دي او په تومه د.<br>شيطان تلقين دي الڏ    | اسلام د دليل<br>کې له ځانه خبره کول د           |
| في رَبِّي مَدُوَّ مُبِينٌ إِنَّمَا          | خطُوات الشَّيْطَان إِنَّ                      | ري به مان مشرع مون د<br>روکا تَتَعَدا .         |
|                                             |                                               | يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْ               |
| · · · ·                                     |                                               |                                                 |

ŵ

` ـ رواه مالك في الموطا والحاكم. ` ـ سورة البقرة 174 ـ 179.

| او شرک تيارې دي | ۵.۲ | توحيد رنا |
|-----------------|-----|-----------|
|                 |     |           |

‹‹ د شيطان پلونو پسې مه ځئ هغه بې شكه ستاسو څرګند دښمن دى هغه تاسو ته په بدۍ ، بې شرمۍ او په دې امر كوي چې الله باندې هغه څه ووايئ چې پرې نه پوهېږئ›› او فرمايي

<لا وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولـــئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً،

(او څه باندې چې درسره دليل او علم نه وي هغه پسې مه ځه، له غوږونو، سترګو او زړونو ټولو نه پوښتنه کېږي)).

نو اسلام د علم او دليل دين دى، هسې په ړوند تقليد اوبې دليله كومې خبرې پسې تلل اسلام كې نشته.

بې دليله چا پسې تلل اوبې دليله د چا په فتوې حلال او حرام ګڼل او مطلق طاعت د هغه عبادت کول دي. حديث کې داسې راځي :

عدي بن حاتم، وايي: كله چې رسول الله دا آية ولوست چې: ‹‹اِتخذوا أحبارهم ورهبالهم أربابا من دون الله.....). نو ما وويل ای د الله پېغمبره: مونز خو علماء او پيران په ربوبيت نه وو نيولي هغه وفرمايل ‹‹بلی، أليس يحلون لکم ما حرم عليکم فتحلونه ويحرمون عليکم ما أحل الله لکم فتحرمونه؟››.

د ولې نه، آيا داسې نه وه چې هغوی به تاسو لپاره هغه څه حلالول چې په تاسو حرام شوي وو نو تاسو بـه حلال ګڼل او الله چې

## 0.7

څه تاسو لپاره حلال کړي وو نو هغوی به درباندې حرام کړل، تاسو ب حرام ګڼل؟››. عدي وويل: ولې نه همداسنې وه . رسول الله وفرمایل ‹‹تلك عبادتهم›› ` ‹‹همدا د هغوى عبادت و›› همدارنګه حذيفه، د دې آية په تفسير کې وايي: ٫٫٨ يعبدوهم من دون الله ولكن أحلوا لهم و حرموا عليهم فاتبعوهم ). ` «هغوی له الله پرته د ملايانو او پيرانو عبادت نه ؤ کړی خو هغوی ته يې (بې دليله) خلال او خرام جوړ کړي وو ، هغوی ورپسې تللي وو او دهغوی یې مڼلي وو». عبد الله بن مسعود 🚓 له ړاندهٔ تقليد نه داسې منع کوي: (أغد عالما أو متعلما ولا تغد إمعة بين ذلك)، «يا عالم شه يا زده کوونکی طالب شه او د دې دواړو تـر منځ هر چا خان مه جوړېږه». عبدالله بن مسعود، او د ((معه)) معنَّى خپله كوي او وايي: (ركنا نعد الإمعة فى الجاهلية: الذي يدعى إلى الطعام فيذهب معه بغيره وهو فيكم اليوم المحقب دينه الرجال،،" ((مونږ به جاهلیت کې ((!معه)) هغه څوک باله چې ډو ډۍ ته څوک وبلل شي او له ځان سره بل څوک بوځي. نن هغه په تاسو کې هغه څوک دی چې په خپل دين کې د سړيو<sub>.</sub> تقليد کوي».

> ً - رواه الترمذي و احمد وابن جرير و الطيراني والبيهقي في السنن. ً - جامع بيان العلم و فضله لابن عبد الير: ٢/٧٥٩ . ً - رواه ابن ابي شيبة و ابن عبدالير و أورده الهيثمي في المجمع.

| او شرک تيارې دي         | 0.4                                     | توحيدرنا                       |
|-------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------|
|                         |                                         |                                |
|                         | معنى داسې كوي :                         | ابن الاثیرد (( <b>محقب)) ه</b> |
| مل دينه تابعا لدين غيره | بنه لکل أحد أی ي <b>ج</b>               | رالذي يقلله د                  |
|                         |                                         | بلا حجة و لا برهان و           |
| بل دین تقلید هر چانه    | ه څوک دی چې د خ <u>م</u>                | (( ((محقب)) هغ                 |
| بېلاملەد بىلچا تابع     | ل ديـن بـې دليلـه او                    | کوي، معنا دا چې خپ             |
|                         |                                         | کوي).                          |
| لا يقلدن أحدكم دينه     | <b>عود 🚓 وايي</b> : <sub>((</sub> ألا ا | عبدالله بن مس                  |
| سوة في الشر،،           | ، كفر كفر فإنه لا أر                    | رجلا إن آمن آمن و إن           |
| دين کې د کوم سړي        | و کوم يو دې خپل                         | «خبردار استاس                  |
| نو دۀ هم راوري وي او    | غه ايمان راوړي وي                       | تقليد نه کوي، چې که ه          |
| ي، ځکه چې په شرکې       | ی هم کافر شوی وې                        | که هغه کافر شوی وي، د          |
|                         |                                         | چا پسې افتدا تسته).            |
| ې حسين بن علي بن        | طالب، پ <b>ه</b> اولادې ک               | د علی بن ابی د                 |
|                         |                                         | الحسين رحمهما الله تعاا        |
| إن نمــت لم تنـــتبه    | لشـــبه و علــَك                        | تــرید تنام علی ذی ا           |
| لإلــٰه إذا مت بـــه    | ب الإله لتـــلقى ا                      | فجساهد و قلد کتساب             |
| جادل عـــن راهبه        | بسانهم و کل یے                          | فقد قلد الناس ره               |
| ی الحق في مذهبه۱        | واحد و کل یسر                           | و للـــحق مستـــنبط            |

'- النهاية لابن الاثير: ١٢\١٢. '- جامع بيان العلم و فضله: ٢\٩٨٨.

توحيدرنا

«ته غواړي چې د شک په حالت کې ويدهٔ شې؟! کې دی شي چې ويدة شي إو بيا را وېښ نه شي نو كوښنښ وكړة او د الله تعالى د كتباب قيرآن كريم تقليد وكره، او دا.ددي لپاره وكره چي كله ومري نو الله تعالى سره د قرآن په ملکرتيا مخ شي، ځکه چې خلکو د خپلو پيرانو تقليد کړي دي اوهر يو خپل پيرنه دفاع کوي او د حق د استنباط لاره يوه ده، خو هر څوک په څپل مذهب کي حق گنی!!! عمر بن الخطاب، وايي ‹‹ السنة ماسنه الله ورسوله لا تجعلوا خطأ الرأى سنة للأمة) :‹‹سنت آو د شريعت لار هغه ده چې الله او د هغه پېغمبرﷺ ټاکلي وي، د خلکو د رايو غلطي او سهوه امت لپاره شريعت مه جوړوئ صحابه كرامو رموادعه د رسول الله د حديث په مقابل كي د نورو خبره ډېره بده ګڼله عبدالله بن عباس موسيه مسانه جا د تمتع په هکله پوښتنه وكره هغه به حديث خواب وركر هغه يوښتني والارت وويل ابوبكراو عستمررضي الدعنهما خوداسي وايي

هغه وويل ‹‹يوشك أن تنسزل علسيكم حجارة من السماء أقول قال رسول الله و تقولون قال أبوبكر وعمر؟ ›› ‹‹نږدې ده چې په تاسو له اسمانه كاڼي راوورېږي، زه وايم چې رسول الله فرمايلي دي او تاسو وايئ چې ابوبكر او عمر ويلي دي!!!››

نو سره له دې چې د ابوبكر او عمر رضي اللاعنهما زيات فضيلتونه دي او له مونږ عبدالله بن عباس ته ډېر ښه څرګند دي خو عبدالله بن عباس د پېغمبر د حديث په مقابل كې د هغوى خبره داسې وګڼله چې له اسمانه به درباندې كاڼي راوورېږي، ځكه چې ابوبكر او عمر رضا عنهما سهوه كېدى شي، د هغوى سهوه دين نه دى او د پېغمبر د حديث په مقابل كې چې د دې امت تر ټولو غوره اود فضيلت خاوندانو ابوبكر او عمر رض الاعنهما خبره دليل نه شي كېدى، نو د رالاندې خلكو خبره او فتوى څرنګه دليل جوړېدى شي؟! او د رالاندې خلكو په خبرې د حديث ردول به څومره لويه ګناه او لوى جرم وي؟!

زمون ځينې ملايان په فتوو ډېر زړور ورځي او ځينو خو ځان همدې لپاره ټاکلی دی ... حال دا چې سلف صالحينو له فتوو ډېره ډډه کوله

' - تفسير أضواء البيان : ٧/ ١٦٥.

| او شرک تيارې دي                                    | ۵۰۷                            | توحيد رڼا                         |
|----------------------------------------------------|--------------------------------|-----------------------------------|
|                                                    |                                |                                   |
| ادرکت عشرین و مائة                                 | اب <b>ی لیلی وايي</b> : «      | عبدالرحمن بن                      |
| بسال عن شئ إلا وَدَّ أَن                           | 🖞 ما منهم رجل يُ               | من أصحاب رسول الله                |
|                                                    |                                | أخاه كفاه ولا يحدث حا             |
| ، «۱۲۰») صحابه کرام                                |                                |                                   |
| ، پوښتنه وشوه نو دابه يې                           | چې هر چانه کومه                | ليدلي دي، هغوی کې به              |
| ه وشي او ده ته اړتيا پاتې<br>کړ د ده ته اړتيا پاتې | ورنه يې دا پوښتنا<br>ا         | خوښوله چې د هغه بل ور             |
| ـه بـه يې کولـه چې دهغـه                           | چې وايه نو داهيد<br>ا          | نه شي او هر حديث به يې            |
| الم الله ف                                         |                                | ورور د دهٔ په ځای دا اړتي         |
| من أفتى الناس فى كل                                | ىلغودﷺ وايي: ((                |                                   |
|                                                    | t                              | مایسألونه فهو مجنون، <sup>۲</sup> |
| و پوښتنو په هکله فتوي                              |                                |                                   |
| . الناس على الفتيا أقلعم                           |                                | وركړه نو هغه لېوني دي             |
| ر الناس على الفتيا أقلهم                           | مالله وأيي (( * . <del>-</del> |                                   |
|                                                    |                                | علمان۳                            |

رد چا علم چې ډېر لږوي همغومره په فتوې ورکولو ډېر زړور وي».

 - اخرجه ابن سعد في الطبقات وابن العبارك في الزهد وابو خيثمة في العلم و ذكره ابن عبدالبر في جامع بيان العلم: ١١٢٠/٢.
 ٢- اخرجه ابن سعد في الطبقات و ابن المبارك في الزهد وابو خيثمة في العلم و ذكره ابن عبدالبر في جامع بيان العلم: ١١٢٠/٢.
 ٦- أخرجه ابونعيم والخطيب و ابن عبدالبر.

زمونږ په خلکو کې دا يو لوی مصيبت دی چې د اسلام شامل او عـالمي فكر نـه كوي چې د اهـل سنت والجماعت د ټولـو علماؤ كتابونه مطالعه كړي او دليل پسې لاړ شي. أيوب سختياني رحمه الله وايي: <sub>«</sub>ليس تعرف خطأ معلمك حتى تجالس غيره، «ته د خپل استاذ غلطي او خطا تر هغه نه شې پېژندی تر څو چې بل عالم سره کې نه نې)). شريح رحمه الله وايي: ‹‹ إن السنة سبقت قياسكم فاتبعوا و لا تبتدعوا فإنكم لن تضلوا ما أخذتم بالأثنى. ٢ << سنت (احاديث) ستاسو له قياسه مخکي تېر شوي دي نو د دليل تابعداري و کړئ او بدعت مه کوئ ځکه چې تر څو مو حديث اخيستي وي تر هغه به بې لارې نه شئ ». إبن عبدالبر رحمه الله د تقليد په هکله داسې شعر ويلي دى : يا سائلي عن موضع التقــليد خذ عني الــجواب بفهم لــب حــاضر واصبغ إلى قسولي ودن بنصيحتى و احفظ على بسوادري و نوادري لا فسرق بین مقسسلد و بحیسمة تنسقاد بین جسنادل و دعسسا ثر تبا لــقاض أو لمـفت لا يــرى عـللا و مـعنى للـمقال السائر فاذا اقتــديت فبالكتاب وسنة الــ ــمبعوث بالدين الــحنيف الطاهر

- جامع بيان العلم لاين عبدالير: ٢/٩٨٩.

· - رواه الدارمي و ذكره اين عيدالير في جامع بيان الطم ٢ / ٥٠ ٠ .

توحيد رڼا ۵۰۹ او شرک تيارې دي

ثم الصحابة على عدمك سنة فاولاك أهل فى و أهل بصائر و كذاك إجماع الذين يلونهم من تابعيهم كابرا عن كابر إجماع أمتنا وقول نسبينا مثل النصوص لذى الكتاب الزاهر وكذاالمدينة حجة إن أجمعوا متتابعين أوائمل بأواخمسر وإذا الخلاف أتى فدونك فاجتهد ومع الدليل فمل بفهم وافر وعلى الأصول فقس فروعك لاتقس فرعسا بمسفرع كالمجهول الحائر والشرما فيه – فديتك – أسسوة فانظر ولا تحسيفل بسزلة مساهر

دای هغه څوکه چې له ما د تقليد په هکله پوښتنه کوي د حاضر عقبل په پوهېدوله ما ځواب واخله، زما خبرې ته ښه غوږ كېده، نصيحت باندې مې عمل وكړه او زما فهم او ارزښتناكې خبري زده کړه، د مقلد اوهغه څاروي تر منځ هيڅ توپير نشته چې د تيږو او کندو تر منځ روان وي. هغه قاضي او مفتي دې هلاک شي چې د خبرو لاملونه او معنا نه ويني، که اقتدا کوې نو قرآن او د هغه پېغمبر سنتو پسې يې وکړه چې پاک او حق دين باندې رالېږل شوی دى، بيا دې كەحديثونۇ موندۇ نو صحابە ؤ پسى اقتدا وكړه، ځکه چې هغوي د عقل او بصيرت خاوندان وو ، همدارنګه صحابه ؤ ته د نږدې خلکو اجماع پسې لاړ شه، چې د هغوی *ت*ابعين وو او يو له بله يې په سلسلې دين زده کړی دی، زمونږ د پېغمبر 🗶 وينا او زمونږ د امت اجماع داسې دي لکه د روښانه کتاب قرآن نصوص همدارنګه د مدينې منـورې د خلکـو اجمـاع هـم معتبـره ده، چـې لومړني او وروستني سره نښتي او پرله پسې راغلي وي، او که

## 01.

## توحيدرنا

اختلاف راغى نوبيا ښه كوښښ وكړه ، په پوره پوهې دليل پسې لړ شه او فروع په اصولو قياس كړه، د حيران جاهل غوندې فرعه په فرعې مه قياسوه. تانه جارشم په شركې چا پسې اقتدا كول نشته، نو پام كوه او د عالم خطا كېدو او ښويه كېدو پسې مه ځه،.

د تقليد په رد كې ډېر دليلونه او د علماؤ اقوال شته او څلورو واړو امامانو امام أبوحنيفه، امام مالك، امام شافعي، امام احمد بن حنبل رحمهم الله تعالى او د امت نورو ګڼو علماؤ په تقليد رد كړى دى، چې دليته د ټوليو راوړل د كيتاب د اوږدولو لاميل جيوړې بې د ابن عبدالبر رحمه الله كتاب (جامع بيان العلم و فضله)، ، ((ايقاظ همم اولى الأبصار))، د ابن القيم رحمه الله ((اعلام الموقعين))، د صديق حسن خان قنوجي رحمه الله كتاب ((الدين الخالص)) څلورم ټوك، تفسير اضواء البيان اونورو ګڼو كتابونو كې د تقليد رد شته

دا ټول د هغو ړندو او جامدو متعصبو مقلدينو په هکله دي چې لهضد او عناده هيڅ دليل نه مني، قرآني نصوص او نبوي احاديث يواځې د مذهب لـه تعصبه ردوي او ناسم تاويلونه پکې کوي او داسې خلک هر لوري ته شته

كه داسې نه وي او حق پرست وي، دليل نه ردوي، ټولو مسلمانانو ته په احترام قائل وي او ټول ورونه ګڼي، بيا كه هر فقهي مذهب ته منسوب وي هغوى زمون ورونه دي حنفيان، مالكيان، شافعيان، حنبليان او اهل حديث (سلفيان) ټول سره ورونه دي او د دې مجموعې نوم اهل سنت والجماعت دى، د دې ټولو يوه عقيده

## 011

توحيد رنا

او يو مذهب دى. اهل سنت والجماعت د باطلو فرقو په مقابله كې د حق د پلويانو د مجموعې نوم دى، دوى د فقهي فروعي مسائلو په اختلاف هېڅكله سره نه بېلېږي او هر څوك يې چې بيل ګڼي هغوى له اسلامه ناخبره دي او اهل سنت و الجماعت په سمه ټوګه نه پېژني مسلمانان ټول سره ورونه او د اسلام او اسلامي امت د دښمنانو په مقابل كې يو موټى، يو جماعت او يو امت دى الله تعالى دې اسلامي امت متحد او متفق لري د پای کرښې

دا کتاب ما د نورو کتابونو په خوا کې د پېښور سنټرل جېل کې د ۱۴۲۸ ق او ۱۴۲۹ ق په اوږدو کې ليکلی ؤ او بيا له ازادۍ وروسته الله تعالی راته د پاتې څېړنې او تخريج وس راکړ د کتاب مراجع او ماخذونه د پاڼو په لمنو کې ليکل شوي دي نو ځکه مو هسې پاڼې زياتې نه کړې او په همغو مو بسنه وکړه الله تعالی دې دا کتاب ماته د اجر او بښنې او نورو ته د لارښوونې لامل او رڼا وګرځوي

۵/۳ مجري سپوږميز. ١٣٨٨/٢/٧هجري لمريز.

ــبحانك اللهم و بحــمدك أشــهد أن لاإله إلاأنت أستغفرك و أتوب إليك.

| او شرک تيارې دي | رنا ۵۱۳                        | توحيد    |
|-----------------|--------------------------------|----------|
|                 | لړليک                          | <u> </u> |
| مخ              | سرليک                          | ګڼه      |
|                 |                                |          |
| الف             | سريزه                          | - 1      |
| ١               | د الله تعالى شتون او يو والى   | - ۲      |
| ١               | د توحيد ډولونه                 | ۳-       |
| ۲.              | د ربوبيت توحيد                 | -¥       |
| 41              | د ألوهيت توحيد                 | -0       |
| 47              | د کلمې ارکان او شرطون <b>ه</b> | -7       |
| 47              | د کلمې ارکان                   | -V       |
| <b>*</b> ~      | د کلمې شرطونه                  | -٨       |
| <b>k</b> V      | علم                            | - ٩      |
| ۵۲              | كفر بالطاغوت                   | - 1 •    |
| ۵۷              | يقين                           | -11      |
| 09              | قبول                           | -14      |
| ۲.              | إنقياد                         | -13      |
| 71              | إخلاص                          | -14      |
| <b>Y</b> T      | محبت                           | -10      |

| او شرک تيارې دي | 014         | ید ر <b>پا</b> | توح        |
|-----------------|-------------|----------------|------------|
| مخ              | یک          | سرل            | ګڼه        |
|                 |             | •              |            |
| 74              |             | صدق            | - 1 7      |
| 70              |             | إستقامت        | -  \       |
| ۶ ۸             | کلمې نومونه | د سپېڅلې ک     | - \ /      |
| **              |             | د عبادت مع     | - \ ٩      |
| ٨٩ -            | نبول شرطونه | د عبادت د ق    | - ۲        |
| ٩.              |             | إخلاص          | - ۲ '      |
| 97              |             | إتباع          | -۲'        |
| 119             | لونه        | د عبادت ډوا    | - ۲        |
| 17.             |             | دعاء           | - ۲        |
| 141             |             | إستعانت        | - ۲        |
| 140             |             | منښته          | - ۲        |
| 101             |             | بې کچه مينه    | - ۲        |
| 109             |             | بې کچه وېره    | - ۲        |
| 175             |             | إنابت          | - <b>Y</b> |
| 180             |             | تحاكم          | -٣         |

| او شرک تيارې دي | 010           |                              | توحيد رڼا        |
|-----------------|---------------|------------------------------|------------------|
|                 |               |                              |                  |
| مخ              |               | سرليک                        | ګڼه .            |
|                 |               |                              |                  |
| <b>\</b> ¥A     |               | لمق طاعت                     | ۳۱- مط           |
| 119             |               | تعاذه                        | ۳۲- إسا          |
| 191             |               | کل                           | ۳۳- تو           |
| 194             | رنو توحيد     | ومونو او صفتو                | ۳۴- دن           |
| 198.            |               | بېڅلى نومونه                 | ۳۵- ، سپ         |
| <b>T</b> • 1    | بونو کې إلحاد | <br>لله ت <b>عالى پەنو</b> ە | 13 - 77          |
| Y • 9           | ·             | سماء الحسنى                  | <b>۳۷</b> - الأי |
| <b>T</b> )      | معناوي        | سماء الحسني                  | ۲۸- دأ           |
| 74 <b>F</b>     | ·             | علمهخبرې                     | ۳۹- بې           |
| <b>747</b>      |               | بېڅلي صفتونه                 | ۴۰ - سپ          |
| <b>7</b> 4V     |               | <br>بي صفتونه                | ۴۱- سل           |
| 749             |               | <br>تى صفتونە                | ۴۲- ثبو          |
| 40.             |               | <br>تي صفتونه                | 5 - <b>47</b>    |
| 40.             |               | <br>•                        | ۴۴- عل           |
| 774             |               | رت                           | <b>۴۵</b> - قد   |

| او شرک تيارې دي | <u> </u>         | . رڼا             | توحيا        |
|-----------------|------------------|-------------------|--------------|
| مخ              |                  | سرليک             | ګڼه          |
| <b>Y</b> Vð     |                  | حيات              | -47          |
| <b>Y</b> V 9    |                  | سمع او بصر        | - <b>۴</b> V |
| YVV             |                  | نفس               | ۴۸-          |
| <b>Y</b> ¥ A    |                  | وجد               | -49          |
| 44.             |                  | يدين              | -0.          |
| 7.17            |                  | حاكميت            | -01          |
| <b>Y</b> ^ Y    |                  | تكويني حاكميت     | -04          |
| 440             |                  | تشرېعي حاکميت     | -07          |
| <b>٣</b> 17     |                  | بې لارې مفتيان    |              |
| <b>W</b> 14     | ,                | خروج على الطاغوت  | -00          |
| ۳۱۸             | یت تر <b>منځ</b> | د ملوکيت او جمهور | -07          |
| <b>W</b> 19     |                  | يشپړ اسلامي نظام  | -07          |
| 410             |                  | معيت              | -01          |
| 47.             |                  | لعلي صفتونه       | -09          |
| ۳۳.             |                  | فلق               | -7.          |

توحيد رڼا

| مخ          | سرليک                | مینه        |
|-------------|----------------------|-------------|
|             |                      |             |
| ****        | إراده                | -7)         |
| <b>4</b> 70 | رضا                  | -77         |
| 428         | رحمت                 | ·-7 ٣       |
| 429         | غضب                  | -74         |
| 441         | محبت                 | -70         |
| <b>4</b> 66 | صدق                  | -77         |
| 840         | كلام                 | -YV         |
| <b>*</b> 49 | مشيئت                | -78         |
| ۳۵.         | إستواء على العرش     | -79         |
| <b>۳</b> ۶۱ | إتيان                | ٠٧-         |
| 364         | شرک .                | -71         |
| 322         | د شرک ډولونه         | -VY         |
| 344         | د ماهیت په تو که شرک | -٧٣         |
| 343         | إعتقادي شرك          | - <b>V۴</b> |
| 446         | عملي شرک             | -75         |

| و شرک تيارې دي | 1 311               | توحيد رڼا                            |    |
|----------------|---------------------|--------------------------------------|----|
|                |                     |                                      |    |
| مخ             | بک                  | ګڼه سرل                              | f. |
|                |                     |                                      |    |
| <b>TAV</b>     | ک ډولونه            | ۷۲- د عملی شرک                       |    |
| TAY            |                     | ۷۷- دزړه عمل                         | ,  |
| <b>TAV</b>     |                     | ۷۸- د غړو عمل                        | •  |
| 344            |                     | ۷۹- د ژبې عمل                        | L. |
| ۳۸۸            | عمل                 | ۸۰- د نورو غړو :                     |    |
| ۳۸۸            | ې او پټوالي په توګه | ۸۱- د څرګندوالي                      | ١  |
| ٣٨٨            |                     | ۸۲- څرګند شرک                        | 1  |
| 344            |                     | ۸۲- پټ شرک                           | ~  |
| 274            | و وړوکوالي          | ۸۴- د لوی والي ا                     | C  |
| 39.            | •                   | ۸۵ <sup>ی</sup> لوی شرک <sup>°</sup> | 2  |
| 39.            | ·                   | ۸۱- وړوکی شرک                        | 1  |
| 391            | ونه                 | ۸۱- د شرک بنسټ                       | V  |
| 392            | للام بنسټ           | ۸۱ - أمت کې د إس                     | ٨  |
| 494            | عقيدي               | ۸۰ ځينې خرافي                        | ٩  |
| 390            |                     | ا 🏕 جمهوریت                          | •  |

| ارې دي       | او شرک تیا | 019         | l.                             | توحيدرن  |
|--------------|------------|-------------|--------------------------------|----------|
|              |            |             |                                |          |
| مخ           |            |             | سرليک                          | ګڼه      |
|              |            |             |                                |          |
| 899          |            |             | يكولرزم                        | ۹۱- س    |
| 397          |            |             | شرک باریکی                     | -97<br>- |
| 399          | ڼل         | مۍ باران ګڼ | <br>ستورو او سپوږد             |          |
| 4            |            |             | ثواب پەنيت سفر                 |          |
| 4.1          |            | ى           | با وړوکي شرک د                 | ۹۵- ري   |
| 4.1          |            | دى          | اهنشاه نوم ناروا               | ۹۲- ش    |
| 4.4          |            | ····· (     | کوډګر او نجومی                 | ۹۷- د    |
| 4.4          |            | •           | <br>، ذلت ودرېدل               | ۹۸- پ    |
| <b>*</b> • V | ې جوړول    | ه او ګومبزې | ، قبرونو جوماتون               | ۹۹- پ    |
| ¥••×         |            |             | ړ قبرونه                       |          |
| 411          |            |             | ،<br>چېرته مه وايه             | ۱۰۱- ک   |
| 4°17         |            | ويذونه      | مونه، بندونه، تع               | ÷.       |
| 471          | •••••      | کی برکت     | ، ونو ، غنو ، ګټو <sup>ا</sup> | ۱۰۳- یا  |
| 477          |            | :           |                                | ۱۰۴- بش  |
| <b>۴</b> ۳۳  |            |             | شفاعتډولونه                    |          |
|              |            |             |                                |          |

| او شرک تيارې دي | 54.   |                  | توحيد رڼا  |
|-----------------|-------|------------------|------------|
|                 |       | <i>.</i> .       | . 18       |
| مخ              |       | سرليک            | ګڼه        |
|                 |       |                  |            |
| 420             | جدول  | فاعت د ډولونو    | ۱۰۲- د شا  |
| 479             |       | ِي شفاعت<br>ِ    | ۱۰۷- دنيو  |
| 441             |       | ي شفاعت          | ۱۰۸- أخرو  |
| <b>F</b> F1     |       |                  | ۱۰۹- مأذو  |
| 440             |       |                  | ۱۱۰- ممنو  |
| <b>4</b> 49     |       |                  | ۱۱۱- شرکې  |
| <b>\$</b> \$\$  | لپاره | و او مشرکينو ا   | ۱۱۲- کفار  |
| <b>F</b> 49     |       | م شفاعت          | ۱۱۳- معدو  |
| ¥0.             |       |                  | ۱۱۴- وسيل  |
| 401             |       | پ وسيل <b>ه</b>  | ۱۱۵- شرعې  |
| <b>4</b> 01     |       |                  | ۱۱۲- نېک   |
| <b>4</b> 01     |       | , وسيل <b>ه</b>  | ۱۱۷- شرکي  |
| ¥89             |       | وسيله            | ۱۱۸- بدعيّ |
| <b>۴</b> ۶.     | ر کې  | بد د منلو په لار | ۱۱۹- د توح |
| * ? 1           | ·     | ċ                | ۱۲۰- شیطار |

.

| او شرک تيارې دي | 511        |             | توحيد رڼا  |
|-----------------|------------|-------------|------------|
| <u>.</u>        |            | سرليک       | ګڼه        |
| مخ              |            | سریک        | نپه        |
| <b>\$</b> \$7   | و تابعداري | ونو او نيکو | ۱۲۱- د پلر |
| <b>¥</b> ₹ ∧    | ڹ          | ن او متكبري | ۱۲۲- مشرا  |
| <b>*</b> V V    |            | او ګومان    | ۱۲۳- اټکل  |
| 429             |            | ريت منل     | ۱۲۴- دأكث  |
| 41              | ران        | ملايان اوپي | ۱۲۵- ناوړه |
| 471             | بچي        | مال، ښځې او | ۱۲۲- مالھ  |
| 474             | ••         | • •         | ۱۲۷- ستون  |
| 494             |            | ، تکبر      | ۱۲۸- غرور  |
| 490             |            | ن           | ۱۲۹- کتما  |
| ¥9.1            |            | تقليد       | ۱۳۰- ړوند  |
| <b>۵</b> 17     |            | ، کرښې      | ۱۳۱- د پای |
| 017             |            | -           | ۱۳۲- لړليک |