

این کتاب از سایت کتابخانه عقیده دانلود شده است. www.aqeedeh.com

آدرس ایمیل: book@aqeedeh.com





جزء يازدهم addada adda کار شمار۱ پس آگاهمیگرداند شمارا

تفسیر: چنانکه هنگام عزیمت شما به تبوك منافقان حیله ما نمودندچون به مدینه مراجعت می کنید باز میخواهند عذر های نادرست نمایندوشمارا مطمئن گردانند سوگندها خورند و گویند عزم جزم داشتیم باشمابرویم اما نسبت بوقوع موانع وعوایق مجبور شده باز ماندیم ، بگو حیله ودروغ فائده ندارد عذر های شما بیهوده ولغو است ، خدای متعالیمارا بر کذب ونفاق شما آگاه گردانیده پس چسان می توانیم سخنان بیموده شمارا باور کنیم ، اکنون از داستان گذشته بگذرید آینده طرز بیموده شمارا باور کنیم ، اکنون از داستان گذشته بگذرید آینده طرز راست ودروغ شما همه آشکار میگردد از پیشکاه حضرت «عالمالغیب والشمهادة»رازها و کردارهاونیتهاینهان نیست همه ببارگاه و روانند هنگام

مجازات کردار های بزرگ و کوچك ، عیان و نهان شمارا آشکار میکند ومطابق آن پاداش میدهد .

تفسیر: بعد از مراجعت تبوك غرض منافقین از قسمهای دروغ وعذر های بیمعنی این بود که پیغمبر علیهالسلام ومسلمانان را به سوگنه وفریب خوشنود ومطمئن گردانند تا از بارگاه رسالت برآنهاعتابوملامت ومواخذتی نباشد ، کردار شان مانند سابق پیچیده ومبهم ماند ومسلمانان تعرضی بهآنها نکنند ، خدای متعال فرمود بهتراست شما بهآنها تعرض مکنید اغماض وتغافل یعنی (تعرض نکردن شما) مبنی بررضاء واطمینان نخواهد بودبل نسبت به نجاست وشرارت آنهاست وهر گز توقع نمیرود که ازین قدر نجاست باك شوند بهتر است این مادهٔ غلاظت را دور افگند وازآن کنار گرفت ، خدا (ج) خود مستقرشان را معین میکند .

يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِتُرْضُوا عَنْهُمْ قَاتُ مُولًا عَنْهُمْ تَعْوَشُويِد اذ اوشان قسم خورند براى شما تاخوششويد اذ اوشان فَانْ اللّٰمَالَا يُرْضَى فَانْ تَرْضَى اللّٰمَالَا يُرْضَى بِسَاءَ داضى مُعْمِود اذايشان بيشك الله داضى مَعْشُود

#### عَنِ الْقُوْمِ الْفُسِقِيْنَ 🕀 قومیکه (فاسق) نافرمانند

تفسير: بسيار ميكوشند به مكر ودروغ مسلمانان را خوش گردانند فرضاً مخلوقی به سخن چرب وشیرین آنها راضی شودچه سودهنگامیکه حضرت آفرید گار راضی نباشد ، دربارگاه الهی (ج) مکر وفریببهائی ندارد گویا اینجا تنبیه آست که اگر خدا (ج) ازقومی خوشنود نباشد مومن قانت نیز خوشنود نمی شود ، پس منافقان این خبط را از دماغ خود زائل كنند كه پيغمبر (ص) واصحاب وى را به دروغ خـوشنود مىسازند ، تغافل واعراض مسلمانان دليل آن نيست كه از منافقان شاد ومطمئن مى باشند ـ حضرت شاهرحمه الله مينويسد « باكسيكه نفاق او معلوم گردد تغافل رواست اما یکرنگی ومحبت جایز نمی باشد » .

ٱلْا عُرَابُ ٱشَدُّ كُفُرًا وَّ نِفَا قًا (برخی) ازاعراب بادیه نشین شدید تر ند از حیث کفر و نفاق وَّ أَجُدُرُ اللَّ يَعْلَمُوا حُدُو كَ مَآ حدود شرائعیرا که باينكه نداننــد نُزَلَ اللهُ عَلَى رَسُو لِهِ \*

تفسير : تااينجا احوال منافقان ومؤمنان مخلص مدينه بيان شده بـود اکنون اندکی اوضاع اعراب صحرانشین بیان میشود ، در میان آنها نیز چند نوع مردمند : کافر ، منافق ،مسلمان مخلص ، چونبادیه نشينان فطرتاً تندخو وسنخت مزاجند چنانكه درحديث است «هن سكن **البادية جِفا**» واز مجالس علم وحكمت دور اند فروغ تهذيب ومدّنيتعلم وعرفان در آنها کمتر تاثیر میکند ، کفر ونفاق آنها نسبت به کفار ومنافقین بلاد شدید تر می باشد ، موقع نمی یابند که به صحبت اهل علم وصلاح برسند اصول دیانت و تهذیب را که خدا (ج) به پیغمبر خویش (ص) فرستاده بیاموزند ، بدیهی است بدون علم ومعرفت دل انسان ملایم ومهذب نمیگردد ، پس کسانیکه مستغرق جهالتند هرآئینه دلهای شان سخت می باشد ودر رآه کفر ونفاق که خود اختیار میکنند مانند سباع وبهایم کور کورانه روان می باشند ، سنگدلی اعراب در احادیث متعدد وارد است در یکی از احادیث مذکور است : اعرابی بــه حضور حضرت پیغمبر صلی القعلیه وسلم گفت شمافرزندان خود را

می بوسید ، سوگند به خدا (ج) که من گاهی اولاد خودرا نبوسیده ام آنحضرت صلی الله علیه وسلم فرمود چه باید کرد خداوند (ج) ازدل تو رحمت را برآورده .

تفسيو: علم الهى (ج) بر تمام طبقات انسان محيط است وباقتضاى حكمت بهر طبقه مطابق استعدادوقابليت آن رفتار ميكند، حضرت شاه رحمهالله مينگارد «در نهاد اعرابنافرمانى، خودخواهى وجهالت، به شدت مىباشد، چون خدا حكيم وداناست از آنها كار مشكل نميخواهد ومرتبه بلند نميدهد».

تفسیو: درمنافقین اعراب کسانی میباشند که اگر گاهی به مصرف چیزی در راه خدا (ج) مجبور شوند چنان بکراهت آنرا مصرف میکنند که گوئی غرامت میدهند و همیشه منتظر آنندکه مسلمانان از گردش روز گار به مصیبتی گرفتار آیند وآنها شادی کنند ، خبرندارند گردش بدروزگار برخود شان طاری میشود ، اسلام یقیناًفیروز وفایت

واین منافقان نهایت ذلیل ورسوا میگردند ، خدای متعال ادعیه واقوال مردم را میشنود ومیداند اهل کامیابی وعزت کیست وسزاوارخواری ورسوائي كه مي باشد .

وَمِنَ الْأَعْرَابِ مَنْ نُسِّؤُمِنُ بِاللَّهِ

وَالْيُومِ الْآخِرِ وَيَتَّخِذُ

قُرُ باتٍ عِنْدَ اللَّهِ وَصَلَوْ تِالرَّاسُوُ لِي ﴿ و (سبب)دعا های

آگاه باش بیشك این خرج موجب نزدیكی (الله) ست به آنها زودداخل گرداندایشانراالله

في رَحْمَتِهِ إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَّ i を17 92 مهربانست رحمتخود بيشك الله

تفسیو : اینجا تاثیر معجزه آسای قرآن مبین وتعلیمات حیرت انسکیز رسول کریم صلی الله علیه وسلم بیان میشود ، بادیه نشینان درشت مزاج سنگدل تندخو که از کفر ودورنگی از بی دانشی وسرکشیسزاوار آن نبودند که به آداب وقواعد آسمانی پی برند تربیت حضرت پیغمبر وندای قرآن ازآنها نیز عرفای مخلص پدید آورد که بر امور مومن بهای مبدء ومعاَّد ایمان دارند واز هرچه در راه خدا (ج) صرف میکنند جــنز استحصال قرب الهي (ج) ودعاى پيغمبر (ص) مقصودى ندارند ، خداوند **آنها را مژده داده که در آمال خویش حق بجانبند به آرزوی خود(بهقرب** الهي) فايز ميشوند وخدا (ج) ايشان را برحمت خويش جا ميدهداينها دعاًی پیغمبر را بگوش خود میشنوند وبه چشم می بینند اگر کسی صدقه وخيرات ميآرد آنحضرت دربارهٔ اودعاميكند ، ثمر دعاي پيغمبر نيز همان قرب ورحمت الهي (ج) است كه قبلا وعده داده شده .

منزلدوم وَ السَّبِقُونَ الْأَوَّ لُوْنَ مِنَ الْمُهْجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوْ هُمْ بِإِحْسَانٍ ' رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَآعَدٌ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِيْ تَحْتَهَا الْأَنْهُو خُلِدِينَ ونيها آبكًا "ذلك الْفُوزُ الْعَظِيمُ ١٠

تفسیو: « بعد از اعراب مومن» مناسب آنست که از زعماء واعیان مومنین همذکری به میان آید یعنی مهاجرینیکه در هجرت شرف اولیت و سبقت حاصل کردند وانصاریکه در نصرت واعانت مرتبهٔ اول را احراز نمودند خلاصه کسانیکه در قبول حق و خدمت اسلام بقدر طاقت از یك دگر سبقت جسته سهم گرفتند و سپس کسانیکه به کردار نیك و حسن نیت به متابعت پیشروان اسلام پرداختندهمه علی قدر مراتبهم به خوشنودی خدا (ج) و کامیابی حقیقی نائل شدند ؛ بارضای کامل و انشراح صدر در مقابل احکام تشریعی و قضای تکوینی گردن نهادند خدای متعال نیز به آنها و عدهٔ رضای خویش را داده به انعام و اکرام بی نهایت سرفراز فرموده است .

تنبیه: گفته های مفسران سلف در تعیین «السابقون الاولون» مختلف است بعضی گفته اند مراد ازآن مهاجرین وانصار است که پیشس از هجرت به اسلام مشرف شده بودند نزد بعضی مراد از کسانی است که بسوی هردو قبله (بیتالمقدس و کعبه) نماز خوانده اند وبعضی میگویندکسانیکه تاجنگ بدر اسلام آورده بودند «السابقون الاولون» می باشند بعضی مصداق آن مسلمانانی را دانند که تا هنگام حدیبیه ایمانآورده بودندورأی بعضی آنست که سابقین اولین همه مهاجرین وانصار اند به اعتبار مسلمانان اطراف ونسلهای آینده - نزدما این اقوال با یکدیگر تعارضی ندارد «سبقت» و «اولیت» از امور اضافی است یك با یکدیگر تعارضی ندارد «سبقت» و «اولیت» از امور اضافی است یك شخص ویا یك جماعت بیك اعتبار میتواند نسبت بیك شخص ویك جماعت سابق باشد و نسبت بدیگری لاحق چنانکه ماقبلاً در تفسیر آیة اشاره کرده ایم هر کس و هر جماعتی در هر درجهٔ که سابق و اول باشد همان قدر از رضای الهی (ج) و کامیابی حقیقی بهره مند میشود زیرا ممکن است سبقت و اولیت نیز مانند مدارج رضاء و کامیابی متعدد باشد والله اعلم .

و رهم ن حو لك م من الاعراب ويه نسين وبعضى اذ اعراب باديه نسين من فقد وبعضى اذ اعراب باديه نسين من فقد و من أهل الهدينة فق المنافقانند و بعضى اذ اهل مدينه مرك و المكلى النفاق النفاق فقد لا تعلمهم مرك و المكلى النفاق الشفاق فقد لا تعلمهم عادت عرفتند بو نفاق نفاق نميداني (نفاق) ايشانوا

بر و و برو کو ووط محن بعله هم ما میدانیماوشانرا

تفسیر: نخست ذکر اعراب بادیه نشین گذارش یافت در ضمن از ذکر مؤمنین اعراب کلام بطرف مهاجرین وانصار منتقل شد اکنون دراین آیه احوال باشندگان «مدینه» وپیرامون آن بیان میشود یعنی بعضی از اهل مدینه وساکنین اطراف آن به نفاق خو گرفته وبرآن مصرند ، این نفاق آنقدر مخفی است که آنحضرت صلی الله علیه وسلم باوجود کمال فطانت وفراست و تدقیق نظر و قرب مکان نتوانست از علامات و قرائن بصورت

قطعی وبالتعیین به نفاق شان آگاه گردد . تعیین حقیقی آن محض در علم خداست عامهٔ منا فقین از سیما وصورت؛ از رفتار و کردار و گفتار به خوبی شناخته میشدند (ولوشئنا لاریناکهم فلعرفتهم ولتعرفتهم فیلحنالقول) اما نفاق این ها آنقدر مخفی است که از راز شان پرده برداشته نمیشود.

سَنْعُكِّ بَهُم مَّرَ نَيْنِ بَمَّ يُرَكُّ وَنَ لِلَّى وَدِهِ مَرَّ نَيْنِ نَمَّ يُرَكُّ وَنَ لِلَّى وَدِهِ مِنْ الْعُردانيده شوند بسوى

عُذَ إِن عُظِيْمٍ اللهُ عَظِيْمٍ اللهُ عَظِيمٍ اللهِ عَلَيمٍ اللهِ عَظِيمٍ اللهِ عَلَيمٍ اللهِ عَظِيمٍ اللهِ عَلَيمٍ اللهِ عَلَيمِ اللهِ عَلَيمُ عَلَيمُ اللهِ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهِ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّه

تفسير: عذاب بزرگ عبارت از دوزخاست «انالمنافقين في الدولا الاسفل منالناو» (نساء ركوع ٢١) اما پيش ازآن نيز اقلا دوبار كرفتار عذاب ميشوند يكي عذاب قبر ، دوم عذابيكه درحيات اين جهان به آنها ميرسد \_ ابن عباس روايت ميكند ، دريكي ازايام جمعه حضرت پيغمبر (ص) بر منبر ايستادوتقريباً سي وشش نفر را بنام صدا كرده فرمود «اخرج فانك منافق» (يعني از مسجد برآي كه منافقي) اين رسوائي يكنوع عذاب بود يا آنكه الله تعالى دارائي وفرزندانسانرا عذاب شان گردانيده است چنانكه قبلاً در همين سوره گذشت . (فلاتعجبك امواليم ولا اولادهم انما يريدانه ليعذبهم بهافي الحيوة الدنيا الايه) ويابعضي از آنها در گرسنگي وديگر آفات ارضي وسماوي مبتلا شده بمرگ ذلت مردند ويا. غيظ ودندان خائي شان از مشاهده عروج وارتقاي اسلام سوهان ويا. غيظ ودندان خائي شان از مشاهده عروج وارتقاي اسلام سوهان وعدد دو يا مطلق براي تعدد است چنانكه در «ثم ارجع البصر كرتين» وعداب مي باشد يا مراد از آن اثنيت نوعي است يعني «عـذابقبر» « عـذاب قبل الموت» والله اعلم .

و اخرون اعتر فوا بن بو بهم و بعضديع اقراد عردند بعناهان خود خَلَطُو اعْمَالًا صَالِحًا وَّا خَرَ سَيْعًا الْمَا تميختند عمل بدوا

عُسَى اللّٰهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ اللّٰهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ

#### اِنَ اللّٰهُ عَفُورٌ رُّ حِيْمٍ اللهُ عِنْمُورٌ رُّ حِيْمٍ اللهُ عِنْمُورٌ رُّ حِيْمٍ اللهُ الله

تفسير: دراهل مدينه اگر ازيك طرف اين منافقان متمرداند كه جرايم وسيئات خودرا دريرده نفاق مي يوشند وبرآن سخت استوار اند ازسوى دیگر مسلمانانی هم پیدامیشوند کهچون به مقتضای بشریت تقصیری ازایشان صادر گردد نادم میشوند وبلانامل به گناهان خویش اعتراف میکنند گناه وصواب آنها مخلوط است گناه شان آنست که با وجود نفیر عام به دعوت پیغمبر (ص) به غزوهٔ تبوك حاضر نشدند و صواب آنكه يسُ ازآن از غيابُخويش پشيمانُ ومتأسف شدند وظاهراً وباطناً توبه نمودند ودر سایر اعمال شایسته مانند نماز وروزه ، زکوة و حج غزا وغیره شریك شدند این همه امور در فهرست حسنات ایشانداخل است خدا (ج) این حضر ات را امیدوار بخشایش خویش گردانیده مفسران نگاشته اند آین آیت دربارهٔ ابولبابه وهمراهان اوکه از تنآسائی در تبوك حاضر نشدند فرود آمده اما هنكاميكه مراجعت پيغمبررا ازتبوك شنیدند ازفرط ندامت خویشتن را بهستون های مسجد بستندوسوگند كردندتا پيغمبر خودنيايدو آنهارا نه بخشايد وبدست خويش از بند رها نکند چنین در بند خواهند بود \_ حضرت پیغمبر (ص) چونمشاهده كرد گفت والله تاخدا حكم كشودن نــدهد من آنــهارا باز نمى كــنم سرانجاماین آیات فرودآمد وآنحضرت(ص)آنهارارهاکردوبهاجــابت توبه بشارت داد ـ گویند آینها بعد از رهائی یك مقدار مال بطور تكمیل توبه بحضور مبارك آوردند وآيات آينده درآنباره فرود آمد .

## خُذُ مِنْ أَمُوالِمِمْ صَلَقَكُ الْمُحْمِ صَلَقَكُ اللهِمْ صَلَقَكُ اللهِمْ صَلَقَكُ اللهِمْ صَلَقَكُ اللهِمْ مَلَ قَكُ

تفسیو: مترجم محقق (رح) «صدقه» را زکوة ترجمه کرده است اما بهتر بود کلمهٔ صدقه بهمعنی عام کرفته می شد که بر زکوة وصدقات و نافله همه شامل میکردید - زیرا برطبق اکثر روایات این آیت در بارهٔ کسانی فرود آمده که بعد از عفو کردیدن بطور تکمیل توبه صدقه آورده بودند چنانکه درفایدهٔ گذشته نقل شد - البته اکر عموم الفاظ دیده شود حاجت نمی ماند که حکم برمورد نص مقصور شدود - ازینجاست که سلف رضی الله عنهم این آیت را به مسئلهٔ زکوة نیز راجع میکردند.

٩

التوبة

يُطَهِّرُ هُمْ وَيْزُ كِيْهِمْ بِهَا وَصَلِّى تاپاكساذى ايشانرا وبابرىتى كنى ايشانرا به آن مىدقە و دعاى خير كن

عَلَيْهِمْ أَنَّ صَلَّو تَكَ سَكَنْ لَهُمْ طَ بِرايِسُانَ بِيشِكُ دعاى تو تسكين است براي اوشان و الله سبوييع عَلِيْمُ اللهِ مَا مِيْرِيعُ عَلَيْمُ اللهِ مِيْرِجِيزِ شَنُوا داناست

تفسيو: گناه به توبه آمرزيده ميشدود يعنى مؤاخذه باقى نمى مانيد ليكن ممكناست يك نوع كدورتوظلمت روحانى كه تاثير طبيعى گناه است وخصوصاً از صدقه وذريعة حسناتعموماً زايل ميشودبرجاماند بنابران ميتوان گفت صدقه آثار گناه را محو ميكند ودرمال معافيزايد (معنى لغوى «زكوة» عبارت از نماء يعنى افزودن است) ويكياز فوايد بزرگ صدقه اينبود كهحضرت پيغمبر صلى الله عليه وسلم صدقه كنندگان را دعا ميكرد وموجب حوصله واطمينان آنها ميگرديد بلكه بركات دعاى آن حضرت به اولاد واحفاد شان ميرسيد حال هم نزدائمه مشروع است كه امام مسلمين چون وارث پيغمبر (ص)است به كسانيكه صدقه مي آرند دعا كند ، امانه بلفظ «صلوات» كه آن نزد جمهور حق مخصوص خود دعا كند ، امانه بلفظ «صلوات» كه آن نزد جمهور حق مخصوص خود

عَنْ عِبَالِم وَيَأْخُذُ الصَّلَ قَتِ اللَّهِ الصَّلَ قَتِ اللَّهِ الصَّلَ قَتِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْحَالَا اللَّهُ اللَّ

وَ النَّالَا هُو النَّوَّابُ الرَّحِيمُ اللَّهِ وَالنَّوَّابُ الرَّحِيمُ اللَّهُ وَيَهُمُ اللَّهُ وَالنَّوَّابُ الرَّحِيمُ اللَّهُ وَالنَّوَّابُ الرَّحِيمُ اللَّهُ وَالنَّوَّابُ الرَّحِيمُ اللَّهُ وَالنَّالِيمُ اللَّهُ وَالنَّالِيمُ اللَّهُ وَالنَّالِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّالَّاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُو عَلَيْكُوالِكُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ

تفسیو: اجابت توبه وقبول صدقات خاص به اختیار خداست زیرا وی میداند که با اخلاص ورعایت شرایط قبول که توبه کرده و که صدقه داده ح چنانچه پیشتر بر بعضی عیتاب شد ، از ادای زکوة همیشه محروم شدند ، صدقات منافقین مردود کردید و ترضیح شد که دعیا واستغفار نیز دربارهٔ آنها فایده ندارد حتی خواندن نماز جنازهٔ ایشان ممنوع قرار داده شد کسانی که درین جا مذکورند توبهٔ آنها به شرف اجابت مقرون شده و حکم کردیده که صدقات شان را قبول کنند و به آنحضرت صلی الله علیه وسلم اجازه داده شد که درحق آنها (حیاومیتاً) دعانهاید .

وَقُلِ الْحُمَلُ وَ الْفَسِيرِ يَ اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَ اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَ اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَ اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَ اللَّهُ عَمَلَا مَا اللَّهُ عَمَلَا اللَّهُ عَمَلَا اللَّهُ عَمَلًا مَا اللَّهُ عَمَلًا اللَّهُ عَمْلًا اللَّهُ عَمَلًا اللَّهُ عَمْلًا اللَّهُ عَمْلًا اللَّهُ عَمْلًا اللَّهُ عَمَلًا اللَّهُ عَمْلًا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَمْلًا اللَّهُ عَمْلًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمْلًا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَمْلًا اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَمْلًا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَمْلًا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَ

ورسوله و الهو منون وبزودی باز مردانید میشوید

الني على الغيب والشهاكة بسوى داناي بوشيده و آشكاد فينبع كم بها كنتم تعملون

تفسیر: دراثر توبه جرایم سابق شان بخشوده شد آینده معلوم شود که تا کجا راستی واستواری خویشرا عملاً باثبات میرسانید دراینجهاد تقصیر ورزیدید \_ پس ازاین نیز جهاد واقع میشود \_درعصر پیغمبر یا جا نشینان راشدوی آزمون میشوید \_ بحضور خدا (ج)باز میگردید ودر آنجا کیفر کردار خویش را کامل می بینید \_ زیراخاصحضرت او بر پیداوپنهان ؛ براعمال ظاهر ونیات باطن آگاهست وبا هریكبروفق عمل او معامله میكند این آیت بمذاق حضرت شاه رحمهالله تفسیر شد وبه سیاق موافق تراست والله اعلم .

وَ الْحُرُونَ مُرْجُونَ لِأَمْرِ اللَّهِ إِمَّا وَاللَّهِ إِمَّا وَاللَّهِ إِمَّا وَاللَّهِ إِمَّا وَ وَيَعْرَانِنَهُ كَانَا وَمِنْ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّلَّالَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الللّّلْ الللَّهُ الللّل

يُعَلِّ بُهُمْ وَ إِمَّا يَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلَّالِ اللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

عَلِيمٌ حُكِيمٌ ١

بهر خيزداناخداوندحكمت بزركاست

تفسير :دراين جا طبقهٔ كوچكى از اهالى مدينه بيان شده است حقيقت اينست متخلفين عن تبوك (كسانيكه در تبوك شركت نورزيده بودند) دونوع بودند يكى منافقان كه ازطريق شكونفاق ازمسلمانان جداماندند دوم بعض مؤمنان كه بنا بر تن آسائى از جهاد محروم شدند حدستهٔ اخير باز دونوع بودند اكثر آنها كه پس از اطلاع مراجعت چنانكه سابق گفتيم خود را به ستونهاى مسجد بستند دوم سه نفرى كه نه خود را به ستون بستند ونه عذر آوردند هر چه واقع شده بود تقصير خود را بدون كم وكاست بحضور پيغمبر صلى الله عليه وسلم بيان كردنددرباب بدون كم وكاست بحضور پيغمبر صلى الله عليه وسلم بيان كردنددرباب است روزى چند فرمان خدا (ج)را منتظر باشند به اقتضاى علم وحكمت الهى (ج) ياسزامي بينند يا معاف ميشوند رسول كريم صلى الشعليه وسلم الهى رج) ياسزامي بينند يا معاف ميشوند رسول كريم صلى الشعليه وسلم تانزول حكم بغرض تاديب ، ديگر مسلمانان را از ارتباط ، رفت وآمد با تنها منع فرمودند پنجاه روز چنين سپرى شد – بعد از آن بخشوده شدند تفصيل واقعه واسماى اين سه نفر در ركوع آينده بيان ميشود.

و آنانکه فرا عرفتند (ساختند) مسجدی دا برای ضرد و آنانکه فرا عرفتند (ساختند) مسجدی دا برای ضرد و گفر ا و تفر ینقا بین الهو منین و تفر و برای تفرقه انداختن میان مومنان و از صاحاً لهن کارب اللّک و برای انتظاد مرآنشخص دا که جنگیده با الله

### و رسُو له مِنْ قَبْلُ وَلَيْحُلِفُنَّ وَ لَيْحُلِفُنَّ وَ لَيْحُلِفُنَّ وَ فَرستادة او فرستادة او فرستادة او فرستادة او فرستادة او فرستادة او فرستادة الله في الله في

إِنْ أَرَدُ نَا الْآ الْحُسْنَى وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ الْحُسْنَى وَاللّٰهُ عَهِ الده نكوديم (ببنياد كردن مسجد) معر كادنيكو و الله يُشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكُذِ بُونَ ﴿

كواهى ميدهدكه بيشكايشان ضرور دروغكويانند

تفسیر : پیشتر ذکر آنها بود که ظاهرآکار بد کردند یعنی تخلف ازجهاد نمودند اما چون اعتقاد نیکو داشتند وبخطای خویش معترف گردیدند بخشیده شدند اینجا ذکر کسانیست که بظاهر عمل نیکو نمودند یعنی مسجد بنا نهادند اما چون اعتقاد شان بد بود مایهٔ وبال شان گردید \_ پیغمبر (ص) هنگامیکه از مکهٔ مکرمه هجرت فرمود نخست خارج مدینه در کوی بنی عمر وبن عوف فرود آمد پس از چند روزبهمدینه تشریف برد ومسجد نبوی را بنیاد نهاد ـ در کوی بنی عمر ودرآنجاکه حضرت نماز میگذارد ساکنان محل مسجدی ساختند که به مسجد قبا مشهور است آن حضرت ایام شنبه اکثر درآن دو رکعت نماز میخواندوفضیلت آن را بیان میکرد بعض منافقان خواستند به مخالفت آنها که پیشتسر مسجد قبارا تعمير كرده بودند مسجد ديـگرى بنياد گذارند وبايـن وسیله از جماعت جدا شوند وبعضی مسلمانان ساده را از مسجد قبــآ بهمسجد خویش آرند محرك اصلی این فتنه ابو عامر راهب خزرجی بود وی پیش از هجرت نصرانی شده بود وبه آئین راهبان زندگانی میکرد مردم مدينه واطراف آنخاصه قبيلة خزرج بيارسائي ودرويشيي وي اعتقاد داشتند وبتعظيمش مي پــرداختند ً هنــگاميكه به تشريف ورود فرخندهٔ حضرت پیغمبر (ص) آفتاب ایمان ومعرفت از افق مدینهفروزان كُشت وراز اين درويشان فاش كرديد ودر قبال فروغ خورشيد تابان خُویش دعوت کرد وگفت من ملت خالص ابراهیم را باخود آورده ام ــ او گفت من از نخست به کیش ابراهیم استوارم اما تو از خود چیزها درآوردهٔ که بهآئین او مخالف است پیغمبر (ص) گفته های اورا بکلی تردید کردـ دراثنای مذاکره از زبان درویش نصرانی برآمد هر که ازمآ دروعکو باشد خدا از وطن جلایش کناد وبمرگ غربت وبیکسی بمیراناد پیغمبر (ص) گفت آمین خدایا چنین باد \_ پس از جنگ بدر چون اساس اسلام مستحكم شد وفروغ آن چشم حسود را خيره كردن گرفت ابوعامر تاب نیاورده بهمکه گریخت تاکافران مسکه را مقابل پیغمبر

اسلام برانگیزاند \_ درمعرکهٔ احدبا قریش آمدوپیش ازآنکه مبارزه آغاز شود \_ انصار مدینه را که در عهد جاهلیت به وی عظیم معتقد بودند مخاطب قرار داد وخواست بخود مایل گرداند چه بیخرد کسیکه هنسوز نميدانست درقبال تصرفات درخشان نبوت جادوان كهن فروغى ندارد مردان انصار يعنى همان كسانيكه پيشتر اورا راهب وپارسا ميخواندند یکباره گی در پاسخ وی فریاد برآوردند و گفتند ای دشمن خدا آی فاسق خدا چشمان تراهیچگاه خنك (روشن)نكند چگونهدرمقابل پیغمبر خدا باتوهمراهى كنيم چون جواب يأس انكيز انصار راشنيد بخود ملتفت شد وبا منتهای خشم گفت ای محمد! بعد ازین هرکه باتو مقابله کندمنباوی همراه خواهم بود ـ چنانكـه تاغــزوهٔحنين درتمام معركه ها درسياه کافران شامل بود وبا مسلمانان می جنگید ـ دراحد از شرارت اوبوجود اقدس گزند رسید میان صفوف مغاکهای پوشیده حفر کرد کهرخسارهٔ اقدس درآن زخم برداشت دندان مبارك شهيد شد \_ پس از جنگ حنين چون دانست نیروی عرب از استیصال اسلام عاجز است جانب شام گریخت واز آنجا بهمنافقان مدینه نگاشت قیصر روم با من اتفاق نسمود واینك سپاه گرانی در مقابل محمد(ص) می آرمـ تابیك طرفةالعینساز وبرك اورا به خاك افسكند ومسلمانان را محن ومضمحل كرداند ـ (العياذبالله) اكنون بر شماست كه بنائي بنام مسجد عمارت كنيد-تادر آنجاً به بهانهٔ نماز کرد آمده برخلاف آسلام شور وتدبیر کرده توانید وقاصدان مي توانند پيام ونامهٔ مرا آنجا بشما رسانند اگر من آيم نيــز موقعی مناسب اقامت وملاقات های من موجود باشد منافقان بغرض اجرات این مقاصد سوء مسجد ضرار را تعمیر کردند ودر محضر پيغمبر صلى القعليه وسلم بهانه نموده گفتند يارسول الله بسه خدا (ج) سوگند نیت ما بد نیست هنگام باران وهوای سرد مخصوصاً بهبیمارآن وبينوايان \_ آمدن تا مسجد قبأ دشوار است از اين رو اين مسجد را بنا کردیم تا نماز گذاران را سهولت باشد واز تنگی جادر مسجد قب شکایتی نماند اگر پیغمبر یكبار در مسجد ما نماز گذارد موجب برکت ومایهٔ سعادت ما میشود ـ اینهمه بـرای آن بود که بعض مسلمانــان ساده لوح چون طرزعمل حضرت پیغمبر (ص) را مشداهده کنند از حسن ظن بدام فریب آنها گرفتار آیند چون درآن اثنا حضرت پیغمبسر آمادهٔ سفر تبوك بود گفت اگر خدا (ج) خواهد پس از مراجعت چنین شود هنگامیکه حضرت پیغمبر از تبوك باز گشت وبمدینه نزدیك شد جبر ٹیل این آیات را فرود آورد واغراض منافقان را از تعمیر مسجـــد ضرار به حضرت رسول کردگار آشکار کرد \_ جناب رسالت مآبمالك بن وخشم ومعن بن عــدى را مأمور گــردانيد تاآن خانه را (كــه منافقان بخداع مسجد نامیده بودند ) بخاك يكسان كنند \_ فرمان نبوى تعميل شد آن را سوختند وبه خاك سياهى تبديل نمودند بدين وسيله آرزو های ابوعامر فاسق وسایر منافقان عقیم ماند وابوعامر چنانکه خود دعا کرده وحضرت آمین گفته بود در قنسرین شام به مرگ بی کسی و تنهائي جان سبرد «فقطع دابرالقوم الذين ظلمواو الحمد لقربالعلمين» در آیت «منحاربالله ورسوله» مراد ابوعامر فاست است .

لَا تَقُمُ فِيهِ أَبَدُ الْكُلُسِجِدُ أُسِّسَ

مایست برای نمازدرآن (در مسجد ضرار) هر گزیه هر آئینه مسجدی که اساس نهاده شده

يعتذرون

11

عَلَى النَّقُولَ يَ مِنْ أَوْلِ يُوْمِ أَحَقُّ عَلَى النَّقُولَ يَ مِنْ أَوْلِ يَوْمِ أَحَقُّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ ا

آنَ تَقُومَ فِيهِ فِيهِ فِيهِ رِجَالَ يُحِبُّونَ آنَ عه استاده شوی دران درآن مسجد مردانند دوست دارند عه

يَّتَكُمَّةً وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِّرِ يُنَ ١٠

پاكباشند (ازنجاستظاهرى وباطنى) والقدوست ميدارد پاكى ورزندگانرا

تفسير: هر گز نماز مگذار درآن مسجد که بنياد آنرا به کينه ؛ به کفر و نفاق ؛ به عداوت اسلام وبه مخالفت خدا وپيغمبرش نهاده اند شايان نماز تو خجسته مسجديست که از روز نخست به تقوی وپرهيز گاری تاسيس شده چه مسجد نبوی باشد وچه مسجد قبا \_ کسانيکه آنجانماز ميگذارند ميکوشند خويشتن را ازگناه وشر وازهرنوع نجاست های ظاهری وباطنی پاك دارند از ينجاست که خدای پاك آنها را دوست ميدارد در حديث استآنحضرت صلی المعليه وسلم از اهل قبااستفسار ميدارد در حديث است تفتيد «هابعد از استعمال کلوخ باآب استنجاميکنيم» شمارا ستوده است گفتند «مابعد از استعمال کلوخ باآب استنجاميکنيم» يعنی آنها علاوه برطهارت ظاهر وباطن بيش از اعتياد باين امر اهتمام روايات تصريح ميكند که دراين آيت ذکر مسجد قباست حليکن بعض روايات تصريح ميكند که مراد از «مسجد قباست علیاتقری»مسجد نبوی است علیاء را دراين مسئله سخنهاست وما درشرح صحيح مسلم درباب آن انديشه عاجزانه خودرا اظهار کرده روايات راباهم دلمبت دادهايم اين جاتفصيل نگنجد.

آفهن آسس بنیانه علی تقوی آیا به علی تقوی آیا به اساس نهاده آبادی خوددا بر ترس من اللی و رِضُو آنِ خیر آم من اللی و رِضُو آنِ خیر آم من الله و برضامندی (الله) بهتراست یاآن کسی که

#### أسس نهاده آبادی خودرابر کناره رود که زیرش بفرود سیل تهی شده در شرف سقوط باشد

فَا نُهَارُ بِهُ فِي نَارِجُهُنَّهُمْ ۖ

پس بیفتد آنعمارتبابانی آن در آتش دوزخ

تفسیو: هر چه به تقوی ، یقین ، اخلاص ورضاجوئی خدا (ج) بنیاد شده باشد \_ نهایت مستحکم و پایدار می باشد \_ برعکس آنچه به حسد و نفاق و مکر و خداع اساس یافته باشد این بنا نظر به خامی و بی ثباتی وسرانجام بد شبیه عمارتی است که برکنار خندقی ساخته شده باشد و چون اندکی زمین لرزد یا آب در آن تماس کند یکباره ویران میشود \_ این بنا نیزعاقبت به قعر دوزخ می افتد .

### وَ اللّٰهُ لَا يَهْدِى الْقُوْمَ الظّٰلِمِيْنَ ﴿ وَاللّٰهُ لَا يَهْدِى الْقُوْمَ الظّٰلِمِيْنَ ﴿ وَاللَّهُ الظّٰلِمِيْنَ ﴿

تفسیو: درظاهر اگر کار نیكهم کنند (مانند تعمیر مسجد)از شامتظلم وبی انصافی شان به انجام نمیرسد .

لأيزال بنيانهم الذي بنواريبة

همیشه باشد عمارت ایشان آنکه ساختهبودند(سببشكونفاق)

وَ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿

الله داناست برهر چيز خداوند حكمت بزر كست

تفسیر: ریبة «شبه» ترجمه شده است که مراد ازآن ، نفاق است یعنی این فعل بد ، همیشه دردلهای آنها می باشد (مگرآنکه ازمرگدلهای شان پاره پاره کرده شود ) چنانکه درایس سورت پیشتر گذشته است «فاعقبهم نفاقا فی قلوبهم الی یوم یلقونه بما اخلفوا الشماوعدوه و بماکانوا یکدبون» بعض مترجمین «ریبه» را «تشویش» معنی کرده اند یعنی عمارتی برای تکمیل مقاصد ناپاك خود ساخته بودند اما وقتیکه الله تعالی پیغمبر خودرا آگاه ساخته تمام مقاصد پلید آنهارا خاتمه داد ، تشویش در دلهای شان مثل خار میخلد \_ بیان اول الذکر در نزد سلف ، راجیح است چنانکه ابن کثیر حکایت نموده است .

### إِنَّ اللّٰهُ اشْتَرْى مِنَ الْمُؤُمِنِيْنَ بِيسُكُ اللّٰهُ اشْتَرْى مِنَ الْمُؤُمِنِيْنَ بِيسُكُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ الل

أَنْفُسُهُمْ وَ آمُوالَهُمْ بِأَتَّ لَهُمُ الْجَنَّةُ الْمُنَّةُ الْجَنَّةُ الْمُنْفَانِ وَ مَالَهَاى الشَّانُوا بِاينكه باشديراى الشَّانُ جَنَّةً الْمُ

يُقَاتِلُونَ فِي سَنِيلِ اللَّهِ فَيُقْتُلُونَ بَعْ سَنِيلِ اللَّهِ فَيُقْتُلُونَ جَعْ مِيكِنِد (كفاد دا)

و يُقْتَلُونَ مَنَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقَّا و تشته ميشوند (مامي) وعدة محمست برخدا راست

فِي النَّوْرُ مِنْ وَ الْإِنْ خِيلِ وَ الْقُرُ الْنِ الْمُ

و مَنْ أَوْ فَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللّهِ وَكُونِ اللّهِ وَكُونِهِ مِنَ اللّهِ وَكُونِهُ اللّهِ اللهِ وَالمُنادَةُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

# فَاللَّهُ تَنْ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ يَ بَا يَعْتُمْ بِهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللّ

تفسیر: کدام تجارتی نافع تر وفلاحی بزرگتر ازین است که خریدار هستی ناچیز ودارائی فنا پذیر ما حضرت ملك متعال شود جانومال ماراکه درحقیقت مملوك و آفریدهٔ اوست و بهادنی ملابست بسوی ما منسوب داشته «مبیع» که در «عقدبیع» مقصود بالذات می باشد قرار داده است و بهشت یعنی بر ترین مقامات را «ثمن» آن گردانیده که وسیلهٔ رسیدن به «مبیع» می باشد \_ رسول کریم صلی الله علیه وسلم» فرموده در «جنت» نعمائی است که چشمها ندیده و گوشها نشنیده و در قلب بشر کیفیات آنها خطور نکرده اکنون فکر کنید جان و مال را که محض بنام ازما شمرده میشوند بهای جنت نساخت و چنین نگفت که الله تعالی بائع است و شما مشتری \_ چه مهربانی و نوازش بی قیاس است که در معاوضهٔ این چیز کوچك (حالانکه آن نیز فی الحقیقت از حضرت اوست) معاوضهٔ این چیز کوچك (حالانکه آن نیز فی الحقیقت از حضرت اوست) ماند بهشت نعمت قیمتدار و جاوید را مخصوص گردانید چنانیکه از

نيم جانبستاند وصد جان دهد \* آنچه در وهمت نيايد آندهد

وچنین نیست که جان و مال همین که خریده شد ، از تصرف ما برآورده می شود ، بلکه محض این قدر مطلوب است که در موقع ضرورت به تقدیم جان و مال در راه خدا آماده باشیم – اگر بپذیرد و یا نپذیرد از نثار آن دریغ نکنیم و به جناب کبریائی عرضه داریم – ازاینجاست که خداوند فرمود «یقاتلون فی سبیل الله فیقتلون ویقتلون» یعنی مقصود عرض هستی و دارائی درراه خداست ، بعد ازآن اگر بکشیمیا کشته شویم ، درهردو صورت عقد بیع پوره شده و بطور یقینی مستحق ثمن گردیده ایم حشاید و سوسه پیداشود که در این سودا نفیع است امابها به نقدنیست – جواب آنست که خداوند (ج) می فرماید «وعدا علیه حقا فی التورات والانجیل والقرآن» یعنی هرگز بهای آن ضایع نمیشودخدای متعال به تاکید و اهتمام تمام دست آویز مستند داده است ممکن نیست خلاف آن بوقوع آید کیست که بیشتر از خدا صادق القول ، راستباز ، خلاف آن بوقوع آید کیست که بیشتر از خدا صادق القول ، راستباز ، وراسخ الوعده شده تواند ؟

پس قرض وی نیز ازنقد دیگران هزارمرتبه استوارتر وبهتر است مومنان را بهتر ازین وقت کدام است که شاد شوند وبه قسمت خود بنازند زیرا رب العزة بشان متعال خویش خریدار آنها میگردد ،عبدالله بن رواحه (رض) چه نیکو گفته که این بیعی است که با قاله موقع نمیماند خداوندا ! بعنایتخاص خویش مابندگان ناتوان خودرا نیز در زمرهٔ این مومنان محشور دار آمین .

اَلْتَا كِبُونَ الْعَبِدُ وْنَ الْحَا مِدُونَ الْحَا مِدُونَ الْحَا مِدُونَ الْحَا مِدُونَ الْمَا وَنَ الْحَا مِدُونَ اللهِ (آنمومنان) توبه محنند محانند برستند محانحق الله

السَّا رَّحُونَ بى تعلق ماندىمان (دوزه داران)

تفسيو : بعضى برآنند كه «سائحون» مراد از روزه داران است زيرا روزه داران است زيرا روزه دارا علايق خويش را ازخوردن ونوشيدن وساير لنايذ ومرغوبات مى گسلد وبه مدارج روحانى ومقامات ملكوتى سير ميكند \_ درنزدبعضى مصداق اين كلمه مهاجرين اند كه علايق خويش را از دار وديار گسسته به دارالاسلام ساكن شدند \_ بعضى كويند مراد از آن (مجاهدين) است كه از حيات مى گذرند ومى برآيند كه در راه خدا (ج) قربان شوند \_ وبعضى گفته اند مراد از سائحون جويندگان علوم است كه ازوطن بريده آسايش خودرا پدرود گفته به طلب علم برآمده اند \_ بهر حال ترجمه مترجم محقق براين همه اقوال شامل است مگرنزد اكثر سلف تفسير اول الذكر مختار است والله اعلم \_ حضرت شاه رحمهالله فرموده «شايد از بى علاقه شدن مراد دل كندن از دنيا باشد » .

الرَّ الْحِعُونَ السَّاجِدُ وَنَ الْاِمِرُ وَنَ الرَّامِرُ وَنَ الرَّامِرُ وَنَ الرَّامِرُ وَنَ الرَّامِ وَنَدَ عَانَ المَّارِ وَمَا عَنَدَ عَانَ المَّارِ وَفِ وَ النَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ بِعَادُ وَ فَصَلَتَ نَيْكُ وَ مِنْ عَنْدَ عَانَ اذَ عَمَلُ بِهِ عَنْدَ عَانَ اذَ عَمَلُ بِهِ عَنْدَ عَانَ اذَ عَمَلُ بِهِ عَنْدَ عَانَ الْمُنْكِرِ بِهِ عَنْدَ عَانَ الْمُنْكِرِ بِهِ عَنْدَ عَانَ الْمُنْكِرِ بِهِ عَنْدَ عَانَ الْمُنْكِرِ فَعَلَتَ نَيْكُ وَ مِنْ عَنْدَ عَانَ الْمُنْكِرِ عَمْلُ بِهِ عَنْدَ عَانَ الْمُنْكِلِ مِنْ عَنْدَ عَانَ الْمُنْكِلِ مِنْ عَنْدَ عَانَ الْمُنْكُولِ السَّالِي السَّالِي السَّالِي السَّالِي الْمُنْكِلِي السَّالِي السَّلِي السَّالِي السَّلِي السَّالِي السَالِي السَّالِي الْمُعَالِي السَّالِي السَالِي السَالِي السَّالِي السَالِي السَّالِي السَلْمُ السَّالِي ا

ت**فسیر :** خود را اصلاحمیکنند وبهاصلاح دیگران میپردازند ، **کو**یا کار آنها عبادت خالق است وخیرخواهی خلق .

وَ الْحَافِظُ وَ نَ لِحُدُ وَ لِ اللَّهِ اللَّهِ وَ بَشِيرٍ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَ مَرْدَهُ وَ وَ مَرْدُهُ وَ وَ مَرْدُهُ وَمُوْ وَمُرْدُهُ وَمُوْ وَمُرْدُهُ وَمُوْ وَمُرْدُهُ وَمُوْ مُنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

يعتذرون

لْهُؤُ مِنِينَ ﴿

مـومنان را

تفسیر: از حدود خیر وشر که خداوند معین فرموده تجاوز نکنند ـ خلاصه بدون حکم شرع قدمی برندارند ـ این همه ستایش مؤمنان است آنها که جان ومال خودرا به خدا (ج) سپردهاند .

ما كان للنبي والذين المنوا الله المناه المناه المناه الله المناه المناه الله المناه الله المناه الله المناه المنا

تفسير: مومنان كه هستى ودارائى خويشرا بخدا بيع كرده اند بايد همه تن خاص اوباشند وباكسانيكه عداوت شان با خداست وباثبات رسيده باشد كه اهل جهنمند علايق محبت نداشته باشند ، اگر چه اينها مادر وپدر ، ياعم وخال ويا برادر حقيقى شان باشد دشمن خدا دوست آنها نميشود \_ پسردربارهٔ كسيكه وحى الهى (ج) محقق شود كه دوزخى است يابه كفر وشرك علانيه مرده باشد استغفار و طلب آمرزش ممنوع است دربعض روايات است كه اين آيت دربارهوالده ماجده حضرت پيغمبر صلى الله عليه وسلم (آمنه) فرود آمده وبر طبق بعضى ازاحاديث نسبت به عم پيغمبر صلى الله عليه وسلم (ابوطالب) فرود آمده بعضى كويند مسلمين خواستند دربارهٔ پدران شان كه بشرك مرده المستغفار كنند و آمرزش طلبند دراين آيت منع شدند \_ بهرحال شان نول هرچه باشد ، حكم اين است كه درحق كفار ومشركين كه خاتمه آنها به كفروشرك محقق گردد ، استغفار جايز نيست .

تنبیه: علمای اسلام را دربارهٔ والدین حضرت پیغمبر (ص) اختلاف است بعضی بغرض اثبات ایمان و نجات شان رسائل مستقل نوشته اند وشارحین حدیث در این باره به آئین متکلمان بحثها نموده انداما احتیاط و اعتدال متقاضی آنست که زبان بسته شود و از غور در چنین مباحث نازك احتراز گردد حقیقت حال محض بخدا معلوم است و ذات متعال او تمام مسائل را بدرستی فیصله می کند.

مِنْهُ ﴿ إِنَّ إِبْرُ هِيْمَ لَا قُواهُ حَلِيمٌ ﴿ وَالْ حَلِيمُ ﴿ اللَّهُ الرَّاهِ مِنْ الرَّاهُ مِنْ الْحَدْمُ لَلَّالُمُ مُلِّيْ الْحَلْمُ الْحُلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحُلْمُ الْحَلْمُ الْحُلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحُلْمُ الْحَلْمُ الْحُلْمُ الْحُلْمُ الْحُلْمُ الْحُلْمُ الْحُلْمُ الْحُلْمُ الْحَلْمُ الْحُلْمُ الْحُلْمُ

تفسير: درسورهٔ سريم است هنگاميکه پدر حضرت ابراهيم از قبولحق اعراض نمود وابراهیمرا به قتل تهدید کرد وی بپاس احترام پدر گفت «سلام عليك ساستغفرلكربي انهكان بيحفيا » يعنى من ازباركاه الهي (ج) بتو آمرزش میخواهم ـ ابراهیم بوفای این پیمان همیشه استغفارمیگرد چنانکهجای دیگر از «واغفرلابی» آشکارمیشود مطلب این نیست که ابر اهیم دربارهٔ مشرکی که به شرک خویش استواربود آمرزش میخواست بلکه آرزو داشت خدا (ج) توفیق ارزانی کند تاپدرش از دائرهٔ شركخارج وبه حوزة اسلام دآخلشود وقبولاسلام ماية آمرزش كناهانش باشــــد (انالاسلام يهدمماكان قبله) بعضى از اصحاب چوناستغفار ابراهيم(ع) را راجع به پدرش درقرآن خواندند خواستند آمرزش پدر ومادر خود را نیز بخواهند خدای متعال درپاسخ آن فرمود ابراهیم (ع) بروفق پیمان خود تاآنگاه دربارهٔ پدژ استغفار تمیکرهٔ که هنوّز ندانستُه بودّ او درگفر وشرك وعداوت خدا می میرد وممكن بود قبل از مرك توبه كند وبخشوده شود وچون محقق گردید که تاانجام از دشمنی خدا (ج) دست برنداشت ابراهیم (ع) به کلی از پدر بیزار شد ودیگر دربارهٔ او دُعا نکرد واستغفار ننمود پیشتر از سوزدل وشفقت دعا میکرد چون احتمال توبه ورجوع منقطع شد دست از خیر خر<sup>ر</sup>می او بازکرفت ودراین حادثه به آئین

پیغمبران صبر و تحمل نمود در حدیث است: ابراهیم (ع) روزرستاخیز عرض کند خداوندا! توبامن عهدبسته بودی که رسوایم نکنی چه رسوائی بیشتر ازین باشد که امروز پدرمن درمحضر خلایق بدوزخ افگنده میشود هنگامیکه ابراهیم (ع) این را گوید پدرش مسخ شود و به صورت کفتار در آید فرشتگانش بکشند و در جهنم افگنند و شاید از آن جهت مسخ شود که مردم اورا نشناسند زیرا فضیحت موقوف بمعرفت است آنجا که مردم شناخته نتوانند کرا دردوزخ افگنده اند فضیحت پسر از میان برخیزد .

وَ مَا كَانَ اللّٰهُ لِيُضِكَّ قَوْمًا الْمَعُدَ و نيست الله ته عمراه تند قومي دا بعدادة تعه

اِنْ هَلْ رَهُمْ حُتَّى يَبَيِّنَ لَهُمْ مَّا يَتَقُونَ الْمُ

اِنَّ اللّٰهُ بِكُلِّ شَيْعٍ عَلِيْمُ اللهُ بِيشَكُ مِنْ خُوبِداناست بهر خيز خوبداناست

تفسیر: تاحجت تمام نشود وحق آشکار نگردد خدا(ج) مردم را گمراه نمیگرداند ضلالت آنست که احکام الهی (ج) واضح شود ومردم از آن امتثال نکنند اینجاگویا اشاره است که اگرپیش ازممانعت کسمی دربارهٔ مشرکین استغفار کرده باشد مواخذه نمیشود اما پس از آنکه از حکم ممانعت آگاه شود واستغفار نماید گمراه کردد .

إِنَّ اللَّهُ كُهُ مُلَكُ السَّمَوْ تِ وَ الْأَرْضِ السَّمَوْ تِ وَ الْأَرْضِ السَّمَوْ تِ وَ الْأَرْضِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ اللَّهُ مِنْ كُونِ السَّمَةِ وَ مَالْكُمْ مِّنْ كُونِ الْمَالِكُمْ مِّنْ كُونِ الْمَالِكُمْ مِنْ كُونِ الْمَالِكُمُ مِنْ الْمُعَادِةِ وَ نَيْسَتَ شَمَادًا فَيُو الْمَالِدِ وَ نَيْسَتَ شَمَادًا فَيُو الْمُ

بعتدرون منزل دوم منز

تفسیو: چون سلطنت خدا (ج) راست حکمش نینز بایدنافذ باشد و حضرت وی هر حکمی که بر وفق علم محیط وقدرت کامل خود می فرستد بندگان بدون اندیشه وهراس انجام دهند واز دیگران رعایت نکنند جز ذات متعال او دیگری بکار نیاید .

لَقُلُ تَنَّا بَ اللَّهُ عَلَى النَّبِي وَ الْهُ لَهِ جِرِينَ النَّهِ عَلَى النَّبِي وَ الْهُ لَهِ جِرِينَ النَّهِ وَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُلِي اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ ال

تفسیر: مراد از (ساعت دشواری) ایام «غزوهٔ تبوك» است چندین مشکلات درآن فراهم آمده بود گرمای سخت ، راه دور ودراز ؛ موسم چیدن خرما ؛ لشکر کشی در قبال سلطنت نیرومندی که دارای عظمت و بزرگی بود ؛ فقدان تجهیزات چندانکه برای دونفر سپاهی روزانه یك خرما تقسیم می شد و آخر چنان شد که آب یك خرمارا چند مجاهد به نوبت می چوشیدند و بجای آب شکمبهٔ شتر را فشرده عصارهٔ آن را می خوردند و بریك شتر ده نفر به نوبت سوار می شدند این تنهاجذبهٔ ایثار و فداكاری بود که جماعت محدود چنین بی ساز و برگ بر تمامملل عالم پیروز گردید فلله الحمد والمنه .

مِنْ بُعُدِ مَا كَاكَ يَزِينُعُ قُلُو بُ فَرِيْقٍ پس اذ آنىكە قريب بودىھ ميل تند دىهاى مروهى تفسیو: رحمت خدا (ج) بر پیغمبر او بیشمار است به یمن حضرت وی مهاجر وانصار نیز مورد عنایت خاص الهی (ج) قرار یافته بودند خدا آنهارا به نعمت ایمان وعرفان مشرف گردانید وتوفیق بخشید که از پیغمبرش متابعت کنند ودر راه خدا (ج) جهاد نمایند وعزایم امور را انجام دهند باز در عین زمان در چنین وقت صعب که برقلوب برخی از مومنان نیز از هجوم دشواری ها وسختی ها تزلزل راه یافته نزدیک بود ازرفاقت پیغمبر (ص) کناره گیرند خدا (ج) باردیکربر آنها عنایت بمود ، از تعمیل این وساوس وخطرات محفوظ داشت ،هممشان را سالی نمود .

#### وَّ عَلَى الثَّلْثَةِ الَّذِيْنَ خُلِفُوا "

و(بازگشت الله بمهر بانی) بر سه نفرآنانیکه پس گذاشته شده بودند (در قبول تو به)

تفسیر: این سه تن کعب ابن مالك ، هلال ابن امیه ، ومراره ابن الربیسع بود اینها باوصف ایمان خالص محض به تن آسائی وسهل انگاری ، بدون عنر شرعی ۱ زشرکت در غزوهٔ تبول محروم ماندند چون آن حضرت برگشت آنها مثل منافقین عذر دروغ نیاوردند ومانند بعض صحابه خودرا به ستونها نه بستند بلکه حقیقت واقعه را بعضور پیغمبر (ص) عرض وبه قصور خویش اعتراف کردند در نتیجه از منافقین ظاهراً اغماض بعمل آمد و بواطن آنها به خدا (ج) سپرده شد ، توبهٔ «اصحاب سواری» که خود را به ستون بسته بودند پذیرفته شد و فیصلهٔ این سه نفرمدتی بغرض تادیب ملتوی گذاشته شد بعداز انقضای پنجاه روز توبهٔ آنها بغرض تادیب ملتوی گذاشته شد بعداز انقضای پنجاه روز توبهٔ آنها قبول گردید این است مطلب پس گذاشتن چنانچه در (بخاری) ازخود کعب ابن مالك روایت شده .

حَتَّى إِذَا ضَاقَتُ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ

يعتذرون

11

بِهَارَ حُبِتُ وَضَاقَتُ عَلَيْهِمُ النَّهُ الْفُسُهُمُ الْفُسُهُمُ الْفُسُهُمُ الْفُسُهُمُ الْفُسُومُ اللَّهِ وَالْحَاشُ وَ تَنْكَثُمُ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُو

إِنَّ اللَّهُ هُوَالتَّوَّابُ الرَّحِيمُ اللَّهُ عَيْمُ اللَّ حِيمُ اللَّهُ

مك الله اوست قبول كننده توبه مهربان

تفسير : ازين سه تن كعب ابن مالك (رض) داستان خويش را بس شكفت وموثربیان میکند درصحیح بخاری ودیگر کتب حدیث مطالعه شوّددراینجا قسمتی از آنرا نقل میکنم ویگوید : « چون مهم تبوك بسیار دشواربود پیغمبر صلیالله علیه وسلم امر داد تمام اصحاب آمادهٔ کار زار شسوند مردم فراخور استطاعت خویش به تهیهٔ سامان سفر مشغول بودندجز من كه مطمئن بودم وتصور ميكردم هروقت بخواهم ميتوانم آماده سفر شده با سهاه اسلام عزیمت نمایم درآن وقت بعنایت خدا نزد من همــه چیز آماده بود حتی بجای یك سواری دو سواری داشتم من دراین غفلت که **حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم** به سی هزار مجاّهد مسلمان فرمان حركت داد بَّاز باخود كفتم چة ميشود أكّر **پيغهبر صلى ا**لله ع**ليه وسلم** حرکت کرد در منزل دوم به موکب همایون میپیوندم در امروز وفردا وقت سپری شد **وحضرت پیغمبر صلیالله علیه اوسلم** به تبوك رسید و كفت (مافعل كعبابن مالك) كعب بسر مالكچه شد يكي از بني سلمه کفت که ای رسول خدا (ج) عیاشی وغرور مانع حرکت وی کردیدمعاذ بن جبل گفت نکو نکفتی بخدا سوگند ما از وی جز خوبی ندیده ایــم پیغمبر (ص) خاموش بود کعب کوید پس ازآنکه **پیغمبر (ص) ج**انب *تبو*ك حركت كرد مرا سخت وحشت كرفته بود در سرتاسر مدينه جزمنافقان حقیقی ومسلمآنان معذور دیگری بنظر نمیخورد هر روز با خود یك بهانه می اندیشیدم که چون پیغمبر (ص) مراجعت کند برای نجات خویش عرض کنم پیغمبر (ص) بعافیت بازگشت دروغ وفریب یکباره از دلم محو شد دانستم جز صدق وراستی چیزی نتواند مرا دراین بارگاه نجات

دهد \_ پیغمبر صلیاله علیهوسلم در مسجد تشریف داشت اصحابجمع بودند منافقان حیله میکردند از مواخذه ظاهری نجات مییافتند نوبست بَمَن رسید سلام دادم تبسم از لبان مبارك هویداشد ولی تبسم به عتاب آمیخته علت نارفتن مرا پرسید \_ عرض کردم ای پیغمبر خدا! اگر اكنون روبروى يكي ازاهل دنياميبودم حضرت ميديد باچه قوت منطق و فصحت بیان حیله ها می انگیختم و از خود تبریه می کردم اما اینجا کار ب ذات مقدسی است که اگر من دروغ گویم و اور آخوشنود گردانم آندکی نخواهد گذشت که خدا (ج) برحقیقت امر آگاهش گرداند واز من ناخوشنود شود اگر از راستی چندی مورد کدورت حضرت واقع شوم اميد دارم خدا (ج) انجام آنراً بهتر كرداند وصدق كفتار عاقبت مراً از عتاب خدا (ج) وپیغمبر (ص) نجات دهد ای پیغمبر خدا !مندرعدم احضارخود به تبوك هیچ عذری ندارم زیرا هنگامیکه من از شرف موكب پیغمبر (ص) محرومشدم مدتالعمر چنآن دارائی و توانائی نداشتم گنهگارم هرچهپیغمبر خواهد دربارهٔ منافاذدهد ـ پیغمبر (ص) فرمود این است کسیکه راست گفت اکنون برو ودرانتظار فرمان خدا باش بعد از تحقیق دانستم هلال ابنامیه ومراره ابن ربیع نیز مانند مــنند پیغمبر (ص) فسرمانداد مردم از ماکسناره گسیرند وباما حرف نسزنند مسلمانان سيخن خويشرا از مبادرينغ كبردند وبجواب سيلام ما نمی پرداختند آن دونفر درخانه نشستند وهشغول گریهوزاری شدند دل منقوی تر بود هنگام نماز درمسجد حاضر میشدم بعضرت پیغمبر (ص) سلام می افکندم ومیدیدم که در پاسخ من به انبهای مبارك جنبشی هویدا میشود یّاخیر ـ تانگاه من بجمال قرخنده میافتاد اعراض می نمودنزدیك ترین دوستان ودوست ترین نزدیکآن نیزبیگانهشدند روزی درآن آثـنا یکی نامهٔ پادشاه غسان را بمن آورد اظهار همدردی کرده بود ومرادعوت داده بود که در کشور وی بروم آنجا مرا بحسن استقبال می پذیــرند باخود گفتم این نیز یك نوع امتحان است نامهٔ وی را در آتش افگندم وسوختم چهل روز بدینگونه سپری شد از بارگاه رسالت فرمان رسید که باید بموجب آن از همسر خود نیز کنار گیرم بزوجهٔ خود گفتمخانهٔ پدرش رود و تا هنگامیکه فرمان خدا (ج) دربارهٔ من میرسد آنجا بسس برد درخلال این امور بیشتر از آن می ترسیدم که من بدین حالت بمیرم وحضرت نماز جنازهٔ مرا نخواند یا فرضاً دراین ایام پیغمبر (ص)رحلت كند ومسلمانان هميشه بامن چنين باشند وبه ميت من نزديك تشوند خلاصه پنجاه روز بدین وتیره گذشت روزهای کهزمین خُداً (ج) باهمه پهنائی برمن تنگی میکرد وعرصهٔ حیات تنگ تر ازآنشدهبود وزندگانی از مرگ دشوارتر می نمود ناگهان از فراز کوه سلخ آواز برخاست یاکعب ابن مالك البشر (ای کعب ابن مالك شادمانباش) تا شنیدم بــه سجده افتادم معلومشد پایانشب خبر قبول توبهٔ ماازسوی خدا(ج) به پیغمبر ابلاغ شده بود وبعد از نماز بامداد جناب رسالت مآب آصحاب را آگهی داده بود سواری بشتاب فرستادند تا مرا بشارت دهـــد امــا دیگری آز فراز کوه نعرهکرد وپیشتر بشارت او بمن رسید نخست لباس خویش رابوی بخشیدم وآنگاه بهخدمت پیغمبر (ص) شتافت.م مردم دسته دسته مى آمدند وبه من تبريك مى گفتند از مهاجران طلحه برخاست وبامن مصاّفحه کرد چهرهٔ پیغمبر (ص) از شـادمانی مـانند أَفْتَابِ مِي دَرِخْشَيِد گفت خَدًا (ج) تَوْبَةُ تَرَا يُسَذَيْرِفْت مِن عَرْضَ كُسُرِدُم آنگاه توبهٔ من کامل میشود که همه هستی ودارائی خودرا در راه خدا صدقه کنم پیغمبر صلیاله علیه وسلم فرمود همه را صدقه مکن چیزی

بخود نگهدار پس همان قسمتی را که از غنایم خیبر بمن رسیده بود بخود تخصیص دادم ودیگر هرچه داشتم صدقه کردموچون تنها راستی وسیلهٔ نجاتم شد عهد بستم بقیة العمر دروغ نگویم اگرچه بعد ازین آزمونهای سخت رخ داد بحمدالله منازراستی نگذشتم وانشاالله تعالی تاباشم چنین خواهم بود » . دراین آیات اشاره است به اینکه دربارهٔ این سه نفر نخست رحمت الهی (ج) این بود که به آنها ایمان واخلاص ارزانی کرد واز نفاق نجات داد وبه توبه نصوح توفیق داد بار دیسگر سوی خود دعوت فرمود وجرایم شان را بخشود .

يَّا يُّهَا الَّذِينَ الْمَنُوا النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنُوا النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ الله مومنان بترسيد اذالله أو كُو نُو المُعَ الصَّلِ قِيْنَ الله واستعوبان

تفسیو: باراستان صحبت کنید ومانند آنها رفتار نمائید ببینید این سه نفر بهیمن راستی بخشوده ومقبول شدند بمنافقین که دروغ کفتند وخوف خدارا از دل برآوردند سزاوار (دركاسفل) گردیدند .

تفسیر: شایسته نیست پیغمبر (ص) رنج بردارد وماآرام نشینیم در حدیث است ابوخیشمه (رض) درغزوهٔ تبوك ازمتخلفان بود روزی که پیغمبر (ص) عزیمت کرد درباغ خود رفت سایهٔ درختان سرد وخوشگوار بود زنوی که نهایت زیبائی ودل آویزی داشت زمین(۱ آب پاشی کرد فرش بوریا گسترد \_ خوشههای خرمای تازه پیشروی او گذاشت آبی سرد وشیرین حاضر آورد ، ابوخیشمه چون این همه وسایل آسایش را معاینه کرد بیقرار شد و گفت «وای براین زندگی ؛ من دراین سایه خنك وآب کوارا از نسیم بهار ومنظرهٔ باغبرخوردارباشم و پیغمبرخدا(ص) شتر خودرا خواست شمشیر حمایل نمود و نیماید » هماندم بر خاست شمشیر حمایل نمود و نیماید » هماندم بر خاست شدر نوران وغلبه تشنگی کوه وبادیه پیماید » هماندم بر خاست شدر خودرا خواست شمشیر حمایل نمود و نیماید و برداشت در پی شتر رسید آنحضرت صلی اشعلیه وسلم از دور مشاهده فرمود لشکر اسلام رسید آنحضرت صلی شقافت ماده طرف لشکر میآید ،فرمود «کناباخیشمه» (باش ابوخیشمه) چندی بعد همه دیدند که خود «ابوخیشمه» بود \_ رضی اشعنه وعن سائر الصحابة و رضواعنه .

خ لِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيْبُهُمْ ظَمَا وَ لَا نَصَبُ این(منعازپسماندن) باینسبباست که بتحقیق مجاهدین نمیر سد بایشان تشنگی و نه رنج وَّ لَا هِخُهُ صَةً فِي سَبِيْكِ اللَّهِ وَلَا يَطُّ وُنَ الله ونه پایمال میکنند (به سمو کف مُو طِئًا يَغِيظُ الْكُفَّارُولَا يَنَا لُونَ و پای )جائیرا که بهخشمآرد کافرانرا و نه میرسند(بهیچمقصدی) مِنْ عَدُ وِ نَّيْلًا لِلَّا كُتِبُ لَهُمْ بِهِ دشمن خدا برسیدنی مگر نوشتهمیشود برای ایشان بسبب آن عَمَلٌ صَا لِحٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يُضِيعُ ضائع نميكند بيشىك الله

اَجُرُ الْمُحُسِنِيْنَ ® نيكو كارانرا

تفسیر: اگر چه بسا چیزها مثل (گرسنگی ، تشنگی ، رنج وتکلیف) اختیاری نیست ، بازهم از برکت نیت جهاد درمقابلهٔ این چیز های غیر اختیاری هم اعمال حسنه در دفتر حسنات شان درج میشسود وخدای منان اجر بیکران مرحمت می فرماید .

وَلا يُنُفِقُونَ نَفَقَاةً صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً و نه و خرج نمیکنند هیچخرجی

وَّ لَا يَقْطَعُونَ وَ احِيًا إِلاَّ كُتِبَ لَهُمَ ودشتىرا مگرنوشتهمیشود برای ایشان و قطعنميكنند هيچمسيل

تفسير : از آنجا كه خرج كردن وباديه پيمودن در نفسالامرعمل صالح واختیاری است ، بنابرآن درینجا «**الاکتب لهم**» گفته شد نه مثل آیت گذشته «الاکتب لهمبه عمل صالح » (نبهعلیه ابن کثیر) .

اللُّهُ أَحْسَنَ مَاكَانُهُ ا لِيَجْزِيهُمُ جزاء نيكوترين آناعمالی که تاجزاء دهد ايشانرا الله

ميكردند

تفسير : درمقابل نيكوترين اعمال نيكوترين پاداشهاداده ميشود .

وَمَا كَانَ الْهُؤُمِنُونَ لِيَنْفِرُ وَاكَا فَّاةً \* مؤمنان که برآیند تمامی (بهجهادوطلب علم)

فَكُو لَا نَفْرَ مِنْ كُلِّ فِرْ قَاءِ مِّنْهُمْ فَيْقَ لَا نَفْرَ مِنْ كُلِّ فِرْ قَاءِ مِّنْهُمْ فَيْقَ لَا يَشَانَ هُو الْهِ يَنِ اللَّا يَنِ طَلَّ يَفَةً لَا يَنْفَقُهُ وَا فَي اللَّا يَنِ عَروهِ تَادانَانُ عاصلَ نمايند در دين والمُنْفَانِد در دين والمُنْفَانِد در دين والمُنْفَانِد در دين والمنافِق المُومِي والمُنْفِرُ وَا قَوْ مَهُمْ إِذَا رَجُعُو اللَّهُ عَردنه وورا يَنْكُ بَرَساننَد قوم خودرا چون باذ عردنه والمَنْفَانُ بَرَسانند قوم خودرا چون باذ عردنه والمُنْفَانُ شَايِدايشان بَرَسند برسند برسند برسند

تفسیر : در رکوعات گذشته فضیلت کسانیکه بهجهاد بسرآمده بودند وملامت آنانكه بجهاد نرفته بودند ذكرشد ممكن بود بعضي ازآن تصور میکردند که بجهاد رفتن همیشه برتمام مسلمانان فرض عین است، دراین آیت توضیح است که همیشه رفتن بجهاد ضرور نمی باشد وهمچنین مصلحت نیست که تمام مسلمانان یکبارگی بجهاد بر آینـــد سزاوار آنست که ازهمه قبایل واقوام یك جماعت بجهاد برآید ودیگران بانجام ضروریات خویش مشغول باشند ـ دراین صورت اگر **رسـول** كريم صلى الله عليهوسلم مي حواهد بنفس نفيس حويش بجهاد تشريف برد کسانیکه از میان هرقوم در رکاب حضرت می برآیند از صحبت **آنحضوت صلى الله عليه وسلم** مستفيد ميشوند ، گذار حوادث وواقعات رامی بینند و تعلیمات دینی را خوبتر میدانند و پس از مراجعت بقیهٔ قوم را بمزید تعلیم و تجربت خویش از خیر وشر آگاه می سازند واگر آنعضرت تشريف نبرند ورونقافزاى مدينة منوره باشند كسانيكه به جهاد نرفته الله از خدمت آنحضرت (ص) مستفیض شده امور دین را یاد میگیرند معارف واخبار وحی راکه از پیغمبر (ص) در غیاب آنسها شنیدهاند به مجاهدان بعد از مراجعت شان تعلیم میدهنددر این آیت به اعتبار ترکیب عربی هردو احتمال موجود است **(کمافیرو-المعانی** وغیره ) حضرت شاه رحمه الله مینویسد «باید ازهر قوم جماعتی درصحبت حَضَرَتَ پیغمبر (ص) باشد ـ تأعلم دین بیآموزند ودیگران را تعلیمدهند اكنون دنيا أز وجود فرخندة حضرت تهيست ليكن علم ديسن وأعلماء موجَّوداند طلب عَلْمَ وجَّهاد هر دوفَّرض كَفايه ميبآشد الْبِيَّةُ اكَّر وقتيى

امام مسلمانان نفیر عام دهدجهاد «فرضعین» میگردد ودر تبوك چنین بود كهاز متخلفان باز پرسشد \_ واللهاعلم نزد ابوحیان این آیت راجع به طلب علم است نهجهاد مناسبت درآیات نسبت به جهاد وطلبعلم اینست كه ورد ، خروج فی سبیل الله است غرض از آنها احیاء و اعلای دین اسلام است یکی باشمشیر ودیگر بازبان وقلم وغیره .

آ يُها الذين المنول قاتِلُو الكَّذِينَ الْمَنُو القَاتِلُو الكَّذِينَ الْمَنُو القَاتِلُو الكَّذِينَ الْمَنُو القَاتِلُو الكَّذِينَ الْمُنُو القَّالِ اللهِ مَنَانَا الْمُنْقَالِ اللهِ شَمَادا اللهِ عَنَاد اللهِ شَمَادا اللهِ عَنَاد

تفسیو: جهاد فرض کفایهاست وباید بهترتیب طبیعی نخست به آن کفار جهاد شود که به مسلمانان قریب ترباشند بعد به آن کفاریکه به کفار اول نزدیك اند هم چنین درجه بدرجه باید حلقهٔ جهاد وسیع گرددجهادی که پیغمبر (ص) وخلفای راشدین میکردند چنین بود «درجهاد دفاعی»نیز فقهاء این ترتیب را وضع کرده اند اگر در سرزمین اسلام کفار حمله کنند به مسلمانان آن دیار فرض است که دفاع کنند اگر آنها کافی نباشند یاغفلت نمایند بر مسلمانانیکه متصل آنها سکونت دارند اگر آنها هم کفایت نکنند بر مسلمانانیکه متصل آنها سکونت دارند اگر آنها هرورت افتد درجه بدرجه از مشرق تا مغرب جهاد فرض شده

#### ولْيَجِدُ وَ افِيكُمْ عِلْظُكُمْ عِلْظُكُمْ وَ افِيكُمْ عِلْظُكُمْ وَ لِيَالِيَهُ عِلْظُكُمْ وَلِيَالِمُ الْمُ

تفسیر: شعار مومن است که با برادران خود ملایم وبا دشمنان خدا وپیغمبر سبخت وشدید باشد تادشمن ازنرمی ورافست او دلیر نشود «اذلة علیالمومنیناءزة علیالکافرین (مائده رکوع۸) والذین معه اشداء علیالکفار رحمآء بینهم (الفتح درکوع۶) جاهدالکفار والمنافقین واغلظ علیهم (توبه درکوع ۱۰) وحضرت رسول صلیالله علیه وسلم فرمود «اناالضحه کالقتال».

وَاعْلَمُوْ النَّاللَّهُ مَعَالَمُتَّقِيْنَ ﴿ يَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وبدانيدكهبتحقيقالله باپرهيزگاران است (عونونصرتالهي شاهلحال ايشان است)

تفسیر: هر که ازخدا میترسد از کفار نمی ترسد ومرعوب آنهانمیشود تاهنگامیکه مسلمانان از خدا میترسیدند به اندازهٔ ترس خود بر کفار غلبه داشتند خداوند دردلهای ما خوف خویشرا پدید آرد.

منزلدوم التوبة وَإِذَا مَا آنْزِلَتْ سُوْرَةٌ فَمِنْهُمُ نازل کردهشود مِّنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ زَاكَ تُهُمْذِ وَ لِيُمَانًا عَ تازشما كهزياده كرده اورا اينسورت ايمان فَا مَّا الَّذِينَ الْمَنُوا فَزَ اكَنَّهُمُ لِيْهُ پس آنانکه ایمان آوردهاند (پس)زیادهنمودهاینسورت برای ایشان ایمان وَّ هُمْ يَسْتَبُشِرُ وُنَ ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ اماآنانيكه وُ بِهِمْ مَّرَضٌ فَزَاكَ نَهُمْ رِجُسًا مرض(نفاق)است پسزیادهساخته ایشیانر اپلیدی الى رِجْسِمِ وَ مَا نُوْاوَ هُمْ كَافِرُ وْ درحالیکه کافر بودند

تفسیو: هنگامیکه سورتی از قرآن فرود میآمد منافقان بیکدگریا به
بعضی مسلمانان ساده به استهزا وتمسخر می گفتند این سورة ایمان
کدام شمارا افزوده است مطلب شان این بود که درسور قرآنی تاثیری
نیست وحقایق ومعارفی که موجب یقین وایمان است درآن پدیدار
نمی باشد خدا به جواب آنها فرماید از شنیدن کلام ما بدون شبههایمان
مؤمنین تازگی مییابد وترقی میکند ودلهای شان مسرور ومنشرح
میگردد البته در دلهای که مرض و نجاست کفر و نفاق جای گزین است
به مرض و نجاست آنمی فزاید حتی این مرض جان آنها را میستاند.

باران كەدرلطافت طبعش خلاف نيست \* درباغ لالەروپدودرشورە بوموخس

حضرت شاه رحمه الله این آیت را بطور دیگر شرح داده یعنی کلام الهی بخاطر هر مسلمان که موافق می افتاد شاد شده بی اختیار می گفت سبحان الله! این آیت چقدر به ایمان ویقین من افزوده است هم چنین درآن سوره که معایب پنهان منافقان آشکار کرده میشد آنها نیز خجل شده میگفتند این کلام یقین وایمان مارا زیاده نموده است لاکن چون این گفتار از راه خوشی وانشراح نبود ومحض برای رفع خجالت میگفتند توفیق نصیب شان نمیشد تاآینده توبه کنند! از صدق دل به متابعت حق پردازند بلکه بیش از پیش برای پوشیدن عیوب خود فکر و تدبیر میکردند \_ اینست معنی رجس بیر رجس ، گنهگار را لازم است که میکردند \_ اینست معنی رجس بیر رجس ، گنهگار را لازم است که نصیحت را شنیده به اصلاح خود پردازد نه اینکه سعی نماید عیوب خودرا از ناصح بپوشد .

آولاً يُرون أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ فِي كُلِّ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى كُلِّ اللهُ اله

وَلَاهُمُ يَكُ كُرُونَ ﴿ ونه ایشان پندیمیرند

تفسیر: اقلاً هر سال یکی دوبار منافقان مورد فتنه وآزمایش قرارداده میشوند مثلاً در قحط وبیماری ودیگر آفات ارضی وسسماوی مبتلا میکردند ویابه زبان پیغمبر علیهالسلام نفاق شان علانیه به میدان آمده باعث رسوائی شان میگردد ویا در اثنای جنگ وجهاد از جبن و ظلمت باطن شان پرده برداشته میشود مگر ازبس بیحیا وبدباطن اندازین تازیانه ها ذره واربه اصلاح نمی آیند واز خطاهای گذشته توبه نمی کنندوبرای آینده پند نمی پذیرند.

و إِنَّ امْ اَ أُنْ لَتُ سُورَةٌ بَظُر بَعْضُهُمْ و چون نانل ترده شود سودتی می بیند بعضی اذایشان الی بعض هل یر نکم مِّن اکدِ بسوی بعضی دیگر آیا میبیند شمادا هیچکسی (از مسلمانان) يعتدرون منزلدوم التوبي منزلدوم التوبي منزلدوم التوبي منزلدون فوراط فوراط فوراط باذميكردند

تفسیر: منگامیکه وحی نازل میشد ومنافقین در مجلس حاضر می بودند شنیدن کلام الهی (ج) برآنها شاق میگذشت خصوصاً آیاتیکه عیوب آنهارا آشکار میکردانید درآن وقت به یکدیگر دزدیده نگاه می کردند واین طرف وآنطرف مینگریستند مبادا درمجلس مسلمانی وضع آنها را دانسته باشد سپس همینکه میدانستند توجه حضار از آنها منصرف شده شتابان از مجلس می برآمدند.

صُرَ فَ اللّٰهُ قُلُو بَهُمْ بِأَ نَهُمْ قُو مُ مُورِ اللّٰهِ قُو مُ عُرِدانيده الله دلهاى ايشانرا (ازهدايت) باين سبب كه ايشان قومى اند لا يَفْقُهُو نَ ﴿

تفسیو: چون از مجلس فرخندهٔ پیغمبر (ص) باز میسکشتند خدا(ج) دلهای شان را میگردانید زیرا از جهل وبی دانشی نمی خواهند ایمان وعرفان را بشناسند وبپذیرند .

لَقَدُ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِّنَ أَنْفُسِكُمْ مر آئينه آمده به شما رسول اذ خودشما

تفسير : از حسب ونسب ،اخلاق واطوار وامانت وديانت آنحضرتخوب آگاهيد .

نميدانند

تفسیو: ازآنچه به شمارنج وآزار میرسد بروی گرانست و بهر صورتیکه ممکن باشد میکوشد برامتش آسانی باشد واز عذاب دنیوی و آخروی محفوظ بمانند ازین جاست که دین وی ملایم و آسان می باشد چنانسکه آنحضرت صلی الله علیه وسلم به عمال نصیحت میکرد «یسرواولاتعسروا» (آسانی کنید و سختی منمائید)

خیلی حرص دارد بر (خیر) شما

تفسیر: در رسانیدن خیر و منفعت بشما در قلب مبارك تاثیر مخصوص است ، مردم سوی دوزخ می شبابند ولی آنحضرت صلی الله علیه وسلم به كمال سعی بازوی آنها را استوار گرفته از آن باز میدارد ،سعی بلیغ و آرزوی بزرگش اینست كه بندگان خدا (ج) به خیر اصلی و فلاح حقیقی هم آغوش شوند \_ مقصد از جهاد وقتال خونریزی نیست بل مقصد ازآن صحت مزاج عمومی واعتدال احوال امت است ، به وسیله عملیات مشكل جراحی تا اعضای مسموم وفاسد قطع شود و جراثیم مهلك محو گردد .

#### 

تفسیر: چون خیرخواهی پیغمبر (ص) به تمام جهان چنین می باشد ظاهر است که برحال ایمانداران چقدر شفیق ومهربان می باشند .

فَإِنْ تُو لُوُ ا فَقُلْ حَسْبِی اللّٰهُ نَا اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهُ ال

تفسیر: اگر مردم قدر شفقت وخیر خواهی ودلسوزی بیکران پیغمبردا نشناسندباکی نیست بالفرض تمام دنیا از آنحضرت (ص) رو گردان شوند ، تنها خدا (ج) به حضرت وی کافی است ، بجز خدای متعال دیگری لایق پرستش وقابل اعتماد نیست ، مالك سلطنت زمینوآسمان و «عرش عظیم» (تخت شهنشاهی) اوست نفع وضرد ؛ هدایت و ضلالت همه در قدرت وی میباشد .

فائده : درابو داؤد ازابوالدرداء روایت است هر که صبح وشامهفت،هفت مرتبه «حسبیالله لاالهالا هوعلیه توکلت وهوربالعرش العظیم» خواند حضرت احدیت همه هموم وغموم اورا کفایت میکند ، دربارهٔ عظمت عرش تفصیل در روح المعانی تحت آیت حاضره ملاحظه شود .

1.

11

سورة يونس مكية مائة وتسع آياتواحبد عشر ركوعيً سورةيونس درمكه فرودآمده يكصدونه آيت ويازده ركوع است

: UE 30: : UE

بِسُمِ اللّٰهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ نَامَ خَدَائِكُهُ بِهِ الدَّاذِهِ مَهْدِبَانَ ، نهايت بادحماست

الر فف تِلْك الياتُ الْكِتْبِ الْحَكِيْمِ (١) الرّ فف تِلْك الياتُ الْكِتْبِ الْحَكِيْمِ (١) اين آيتهاى كتاب باحكمت ست

تفسیو: این آیات از چنان کتاب محکم واستواریست که هر سخنش تزلزل ناپذیر میباشد کلماتش هماره ازتبدیل و تحریف مأمون وعلوم آن به کلی باعقل و دانش موافق است ، احکامش منسوخ ناشدنی است زیرا بعد ازاین کتابی دیگر نمی آید . اخبار وقصص آن بواقعات درست مطابقت دارد و چرا جز این باشد که خداوند دانا آنرا به قوت علم مطلق خود فرو فرستاده .

آگان لِلنَّاسِ عَجبًا آن اَو حَيْنَا آرَانُ اَوْ حَيْنَا آرَالُو مَيْنَا آرَانُ اَوْ حَيْنَا آرَانُو اِلنَّاسِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ الللِّلْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ

يونس

تفسیس: چه شگفتی است دراین امر که خدای جهانیان تنها کسی رابرای بهبود و رهنهائی بشریت بگمارد وباو پیغامی بفرستد که بی واسطه اش دیگران ازآن آگاه نباشند ووی همه مردمانرا از سرانجام سوء نافرمانی خدا(ج) آگاه کند و به آنهائیکه اوامر خداوندی را می پذیرند بشارت دهد که بنابر اعمال صالحه دربارگاه الهی (ج) چه پایهٔ بلند ومقام ارجمندی دارند واز ازل چه نیك بختی و رستگاری در سرنوشت اوشان مرقوم است.

قَالَ الْكَفِرُ وَ نَ إِنَّ هَٰذَا

لسحر مبين السحر مبين السحور مبين السحور السادوم

تفسیو : چون وحی قرآنی نهایت مؤثر وبلیغ است لهذا آنـرا افسون وآورندهاش را فسونگر می گویند .

إِنَّ رَبِّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ مَرَائِنِهُ بِرورد الشَّمَ اللَّهُ الَّذِي يَ خَلَقَ اللَّهُ الَّذِي فَي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُل

تفسیر: درموعد شش روز که هرروز موافق تفسیر ابن عباس برابر طول مدت یکهزار سال بوده ، گویا در ظرف شش هزار سال زمین و آسمان آفریده شده دراین شك نیست که خداوند متعال قدرت داشت درآن واحد همه مخلوقات را پیدا میکرد ، مگر حکمت او مقتضی شدکه مخلوقات در آفرینش خویش مراحل تدریجی را بییماید ، شایدمقصود تعلیم بندگان باشد یعنی اگر چه در انجام فوری کاری توانا باشند بهتر آنست که آن کار را بعد از تفکر ودقت به تأنی ومتانت بکنند ـ از آفرینش تدریجی این نکته نیز در ذهن مبادرت میکند که او تعالی فاعل بالاضطرار نیست بلکه وجود هر چیز به کلی به مشیت واختیار اوست هر وقتیکه بخواهد وهر طوریکه بخواهد پیدا می تواند .

يعتدرون منزل سوم يونس

#### نه استوى على الْعُرْشِ باذ مستولى شد

تفسیر : در شروع رکوع هفتمسورهٔ اعراف نظیر این آیت مذکور است فائدهٔ آنرا باید ملاحظه نمود .

> یک بر الا مرط تدبیر میکند کاردا

تفسیر : تدبیر وانتظام تمام کار های مخلوق در دست قدرت اوست .

مَا مِنْ شَفِيْحِ إِلاَّ مِنْ ابْعُلِ إِنْ نِهُ طَا مِنْ ابْعُلِ إِنْ نِهُ طَا مِنْ ابْعُلِ إِنْ نِهُ طَا الْ

تفسیر : چه جائیکه درالوهیت شریك باشند درحالی که بدون اجازه خداوندی کس نتواند به شفاعت کسی لب باز کند .

ذَٰلِكُمُ اللّٰهُ رَبُّكُمُ فَاعْبُدُو هُ الْكَالَا اللّٰهُ رَبُّكُمُ فَاعْبُدُو هُ الْكَالَا اللّٰهُ رَبُّكُمُ فَاعْبُدُوهِ اللّٰهُ رَبُّكُمُ فَاعْبُدُوهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰ

بد نمی میرید

تفسیو : خوب بسنجید جز پروردگار که صفاتش در فوق ذکرشددیگر کیست که لایق پرستش باشد پس چگونه جرأت کرده می توانید که پیغمبر وپیغامهای آنخالق ، مالك ، شهنشاه مطلق وحکیم برحقرا محض بنابر اوهام وظنون خود تكذیب کنید .

> ا كَيْهُ مَرْ جِعُكُمْ جَمِيعًا ط بسوىاوست رجوع شما همه يكجا

تفسیر : چون بفرمان او خلقت همه شماآغاز شده وبالـآخرهبسویاوباز میگردید آیا جائز است کهاز احکام وانبیای اوسرتابید ؟ .

وَ عُدَ اللّٰهِ حَقَّا اللّٰهِ حَقَّا اللّٰهِ يَبُدُ وَ اللّٰهِ الْحَلْقَ وعده مرده است خدا وعده درست هرآئينه وي اول بادي تن المنوا في يُعِيدُ و لِيجز كا للّٰهِ يُن المنوا باز ديم باريندش تاجزاده من تاجزاده تا تانوا كهايمان آورده اند

و عَمْلُوا الصَّلِحْتِ بِالْقِسُطِ الصَّلِحُتِ بِالْقِسُطِ الصَّافِ وَ عَارِهَايِ الصَّافِ الصَّافِقُ الصَّافِ الصَّافِ الصَّافِقُ الصَّافِقُ الصَّافِ الصَّافِقُ الْعِلْمُ السَّافِقُ الصَّافِقُ السَّافِقُ الصَّافِقُ الصَّافِقُ الصَّافِقُ الصَّافِقُ الصَّافِقُ الصَّافِقُ الصَّافِقُ السَّافِقُ السَّافِقُ السَّلَّ الصَّافِقُ الصَّافِقُ الصَّافِقُ الصَّافِقُ الصَّافِقُ الصَّافِقُ الصَّافِقُ السَافِقُ السَافِقُ

تفسير : كوچكترين نيكي ها هم ضايع نشود .

والذين كفر والهم شراب من والناعه عافرشدند ايشانراست تشاميدني اذ و تنافعه كافرشدند ايشانراست تشاميدني الكرائي والمنافرة و عداب درددهنده بسبب تنعه ميكفرون هو الذي جعل الشهس عافربودند او تنست عه مردانيد تفتابرا في المنافرة والمنافرة والمن

١.

1

تفسیو: نزد بعضی «نور» نسبت به «ضیاء» عام تراست زیرا «ضیاء» آن نور را گویند که تیز تر ودرخشان ترباشد و بعضی گفته اند کهضیاء روشنی ذاتی است و «نور» فروغی که از دیگری مستفاد شود، چنانکه در عالم اسباب بعقیدهٔ علمای هیئت روشنی آفتاب که از کرهٔ دیگر حاصل نشده ضیاء باشد وروشنی ماه که مستفاد از آفتاب است نور باشد و بعضی محققین دربین هر دو چنین فرق گذاشته اند که «نور» مطلق روشنی را و «ضیاء» و «ضوء» انتشار آنرا نامند چون انتشار روشنی آفتاب زیادتر است لهذا روشنائی آن به ضیاء تعبیر شده «والله اعلم بمراده».

### و قلاره منازل و مين عرد براي هاه منزلهارا

تفسیر: ماه مر روز بتدریج کم وزیاد میشود «والقمر قدرناه منازل حتی عاد کالعرجون القدیم» (یس رکوع ۳) علمای هیئت منازل سیر قسر را بیست و هشت گفته اندکه به دوازده بسرج منقسم است در قسرآن مصطلحات مخصوص آنها مراد نیست مطلق مدارج سیرومسافت قسر مقصود است.

### لِتَعْلَمُوا عَدَدُ السِّنِيْنَ وَالْجِسَابُ السِّنِيْنَ وَالْجِسَابُ السِّنِيْنَ وَالْجِسَابُ السِّنِيْنَ وَالْجِسَابُ

تفسيس: شمار سالها وحساب خورد خورد ماه ها وروز هارا به گردش مهر وماه متعلق گردانيده اگرآفتاب وماه نباشند شب وروز ما هاى قمرى وشمسى وسال وامثال آن چطور متعين ميگردد غير از زندگى دنيوى وكار وبار معاش درچندين احكام شرعيه نيز تعين اوقات ضرور است.

### مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ اللَّهِ بِالْحَقِي اللهُ عَلَيْ بِالْحَقِي عَلَمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

تفسير: اين سلسلهٔ فلكيات يك امر تصادفي واتفاقى نيست بلكه حضرت آفريدگار آنرا با نظام وتدبير عظيم الشان پديد آورده واين نظام داراى هزاران فوائد وحكم است.

تفسیو: دانایان از مشاهدهٔ این نظام بسراغ هستی خداوند قادروحکیم می افتند واز انتظام مادیات مراتب روحانیات راهم اندازه میکنندومیدانند خدای بزرگ درعالم روحانی چه آفتابوماهی پیداکرده که عبارت ازانبیاء ومرسلین اند .

الن في الخيلاف اليل و النهار مرائينه در آمدوروت شب و روز و روز و ما خلق الله في السلوت و الأرض و ما خلق الله في السلوت و الأرض و در آنچه آفریده است خدا در آسمانها و زمین لا یات لقو م یتقون آ

تفسیں : شکی نیست که درهر چیز کوچك وبزرگث دلایال هستی ووحدانیت خدا (ج) موجود است .

وفي كيل شيء له آية \* تبدل عبلي انبه واحبد

درسورهٔ بقره نزدیك «ربعسیقول» یك آیت گذشت و درآن بشرح و بسط این نشانه های قدرت بیان شد .

١.

١١

تفسیس: دل خود را آنقدر بدنیا بستند کهروز آخرت وآمدن بحفور خدا (ج) بکلی فراموش شان شد \_ همین حیات چندروزه را مقصدود ومعبود خود ساختند ودر نشانهای قدرت که درفوق بیان شده غور ودقت نکردند تا میدانستند که این نظام محکم وحکیمانه عبث آفریده نشده و تمام این دستگاه مقصود مخصوص ومشترکی دارد \_ ذاتیکه چنین مخلوقات شگفتانگیز را بار اول آفریده چه مشکل است که بار دیگر هم آنرا پیدا کند .

#### أو لَّ عِلَى مَأْ وْمُهُمُ النَّارُ بِهَاكَا نُوَا أنعروه جايايشان أتشاست بسبب أنجه يَكْسِبُونَ

كسب ميكردند

تفسیر : چیزیکه آنها بادل ودماغ وزبان ودست وپای خود کمائی کردهاند سزای آن آتش دوزخ است .

اِن الذِ يُن الْمَنُو او عَمَلُو الصَّلِحْتِ
جُرْآئينه آنانه الماناوردهاند و عادهای شایسته عردند
مِرْآئینه آنانه کردند
مُرْکِ یُمِمْ رَ بِسُّهُمْ مِلْ یُما نِمِمْ
دوردمارایشانوسی ایمانایشان

تفسیر: ببرکت ایمان وروشنی آن ، خدای رحمن مومنان را به مقصد اصلی (جنت) میرساند .

سُبْحُنَكَ اللَّهُمَّ

سبحانك اللهم باشد (يعنى پاكى تر است بارخدايا)

تفسیر: از مشاهدهٔ نعمت های بیسکران جنت وفضل واحسان خدای رحمن «سبحانالله» گویند چون خواهند چیزی از خدا بخواهند مشلاً به مرغی یامیوه رغبت کنند «سبحانه اللهم» بر زبان رانند و فرستگان همین که بشنوند آنرا حاضر نهایند گویا این کلمه بجای جمیع دعا ها می باشد دراین جهان میان بزرگان رسم است کهاگر مهمان چیزیرا پسندیده ازآن توصیف کند ، میزبان غیور در تهیهٔ آن کوشش میکند.

### و تحقیقهم فیها ساله ج

تفسیر: هر دوطبقه هنگام میلاقات بیکدیدگر سیلام دهیند چنانیکه مسلمانان در دنیا دستور دارند همچنین سلام فرشتگان به جنتیان تحفه باشد بلکه نزول تحفهٔ سلام ازسوی خیدای بزرگث درقرآن منصوص است «سلام قولا منرب رحیم» (یس رکوع)«والملائکة یدخلون علیهم منکل بابسلام علیکم بماصبرتم» (رعد رکوع ۳).

و الخرك غويهم آن الحمد بلاست و المحمد المراست و المحمد و الم

تفسیو: وقتیکه بجنت میرسند اندیشه ها و کدورتهای دنیوی به پایان میرسد و محض به گفتن «سبحانك اللهم» آرزوها انجام میشود و همه دعاها بر «الحمد بن و بالعلمین» ختم میشود و بایستی چنین شود .

و لَوْ يُعَجِّلُ اللّٰمُ لِلنَّاسِ النَّسِّوِ و المر ذودرسانيدي خدا بمردمان بدي(سختيدا)

اسْتِعُجَا لَهُمْ بِالْخَيْرِ لَقُضِى الْيَهِمُ مانند آنكهزود مى طلبند نعمت دا بانجام دسانيده شدى بسوى ايشان

أَجُلُهُمْ فَنَكُ رُ الَّذِينَ لَا يُرُجُونَ الْجَلَهُمْ فَنَكُ رُ الَّذِينَ لَا يُرُجُونَ اللهِ ندارند اجلايشان بس مى مداريم أنانوا كه اميد ندارند لِقَاءً نَا فِي طُغْيَا نِهِمْ يَعْمُهُو نَ اللهِ ملاقات مادا در شرارت ايشان سرمردان ميروند

تفسیر: دردو آیت ماقبل بیانشده بود کسانیکه به غفلت افتاده اند وامید ملاقات مارا ندارند جای شان دوزخ است ـ درین موقع وانمود میشود که مجرمان دردنیا فورآ مأخوذ نمیشوند بلکه مهلت می یابند حلانکه وضعیت مردم این است که گاهی بیباك وبی حیا شده خود شان میخواهند زود عذاب بر آنها نازل شود مثلاً میگویند «اللهم ان کان هذا هوالحق منعندك فامطر علینا حجارة منالسما» (انفال رکوع) گاهی از حوادث دنیوی به تنگ می آیند و دربارهٔ خود و فرزندان خود و دیگران دعای بد میکنند چنانکه از تجربه ظاهر است \_ پس اگر خدای متعال بقرار درخواست شان عذاب و یا بدی را به آن زودی به اوشان نازل کند که به همان لحظه خواهش رسیدن خیر را دارند ، یقین است که در اگر و بال بدی یك دقیقه هم فرصت نیابند و رشتهٔ حیات شان در حال گسسته گردد مگر خدای مهربان در مکافات و مجازات نیکی و بدی بقرار مصلحت تاخیر می نماید تامردمان نیك تربیه شوند و بد کاران در غفلت سرشار بوده پیمانهٔ شرارت و طغیان خودرا لبریز نمایند .

وَ إِذَا مُسَّ اللَّا نُسَانَ الضَّوَّ كَ عَا نَا وَ چُون برسد به آدمی دنج بغواندهادا لِجُنْبُهُ اَ وَ قَاعِدًا اَوْ قَائِمًا عَلَمًا لَكُمُّا اَوْ قَائِمًا عَلَمًا عَلَمًا عَلَمَا لَحُنْبُهُ اَ وَ قَاعِدًا اَوْ قَائِمًا عَلَمًا عَلَمَا عَلَمَا اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ الل

## كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَنُ لَمْ يَكُ عُنَا اللهُ عَنْ اللهُ عَالْمُعَالِمُ عَلَا عَنْ اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَّا عَا

الى ضُرِّ مُسَّهُ اللَّى خُرِّ مُسَّهُ اللَّهِ كَذَا لِكَ وَرَبِّينَ بِعَدَا لِكَ وَرَبِّينَ بِعَدَا اللَّهِ مُسَّهُ اللَّهِ مُسَّهُ اللَّهِ مُسَالِهُ اللَّهِ مُسَالِهُ اللَّهِ مُسَالِعُهُ اللَّهِ مُسَالِعُهُ اللَّهِ مُسَالِعُهُ اللَّهِ مُسَالِعُهُ اللَّهِ مُسَالِعُهُ اللَّهِ مُسَالِعُهُ اللَّهُ مُسَالِعُ اللَّهُ اللَّهُ مُسَالِعُ اللَّهُ مُسَالِعُ اللَّهُ مُسَالِعُ اللَّهُ اللَّهُ مُسَالِعُ مُسَالِعُ اللَّهُ مُسْلِعُ مُسَالِعُ اللَّهُ مُسَالِعُ مُسْلِعُ مُسَالِعُ مُسَالِعُ مُسَالِعُ مُسَالِعُ مُسَالِعُ مُسَالِعُ مُسَالِعُ مُسْلِعُ مُسُلِعُ مُسْلِعُ مُسْلِعُ مُلِمُ مُسُلِعُ مُسْلِعُ مُسْلِعُ مُسْلِعُ مُسْلِعُ مُسْلِعُ مُسْلِ

لِلْهُسْرِ فِيْنَ مَا كَا نُوْايَعُهُلُوْنَ اللهُ الله

تفسیر: نخست خود انسان ازبی باکی عذاب را طلب میکند و به زبان خود ضرر وگزند میخواهد مگر آنقدر ناتوان وبیحوصله است که بمجرد ابتسلا به رنج اندك مضطرب شده مارا میخواند تازمان دوام مصیبت ایستاده یانشسته ویادر هرحال خدارا میخواند باز به مجردیکه تکلیف را ازوی برداشتیم ، ازینهمه تضرع وزاری ذرهٔ باقی نماند چنانکه گوئی هرگز بحضور خدا (ج) رجوعی نکرده بود ، غرور وغفلت ؛ تکبر و نخوت چنان عود میکند که پیشتر درآن مبتلابود درحدیث است خدا (ج) رعیش و آرامی خود یاد کن که خدا (ج) درسختی و مصیبت ترا یادکند شعار مومن اینست که هیچوقت خدا (ج) رافراموش نکند دروقت سختی و درماندگی صبر نماید و درهنگام فراخی شکر که این توفیق جز برای مومن میسر نشود .

وَلَقَدُ آهَٰكُنَا الْقُرُونَ مِنْ قَبَلِكُمْ

**هر آئینه هلاك کر ده ایم جماعت هار از شما** 

لَمَّا ظُلَمُو الْوَجَاءَ يَهُمُ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ

چون ستم عردند وآوردبایشان بیغامبرانایشان نشانهای دوشن

و ماكا نُو اليُو مِنُو الْكُنْ لِكَ نَجْزِى و نبودندايشان كهايمان آدند همچنين جزاميدهيم

### الْقُوْمُ الْهُجُرِ مِيْنَ ﴿ اللَّهُ ا

تفسیس: اگر به دعای انسان عذاب زود وارد نشود ویا پریشانی و درماندگی زود رفع گردد نباید ایمن شوند زیرا سزای ظلم و شرارت وبد کرداری زود ویا دیر حتماً رسیدفی است ـ «سنآهالله» ازقدیم این است که چون مردم باوجود مشاهده نشانات واضح انبیاء ورسل، برظلم و تکذیب اصرار ورزیدند و بسوی ایمان و تسلیم رجوع نکردند ، عذاب آسمانی آنهارا هلاك گردانید پس مجرمان همیشه مورد یك گونه سزا واقع شده و میشوند .

ثُمَّ جُعَلَنٰکُمْ خَلَائِفَ فِی الْآرُضِ باز مردانیدیمشمارا جانشین محدشتان در نمین مِنْ اَبَعْدِ هِمْ لِنَنْظُرُ كَیْفَ تَعْمَلُونَ اِ

تفسیو: بجای گذشتگان حالا شمارا به زمین فرمان و توانائی دادیم تا ببینیم چه مقدار حقوق خالق و مخلوق را میشناسید و با پیغمبران خدا چه رفتار می کنید برحسب اعمال نیك و بد شما با شما معامله می شود درآتی بیان روش آنهاست که باقرآن کریم ، پیغمبر علیه السلام و یا خدای رحمن بعمل آورده اند .

وَ إِنَّ ا تُتَلَى عَلَيْهِمُ ا يَا تُنَا بَيِّنْتٍ لا وَ وَالْتُعَا بَيِّنْتِ لا وَ وَالْمَعَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ اللَّ

ملاقات مارا بيار

اميد ندارند

آنانکه

یس ا**زایشان** 

گو پند

تفسیر: اکثر پند و نصیحت عمومی قرآنی را می پسندیدند لیکناگردرآن تسردید به بت پرستی ویاعقاید ورسوم آنها میبود ، رم میکردندوچین به جبین افکنده به رسول الله صلی الله علیه وسلم میگفتند «به خدای خود عرض کن قرآن دیگری بفرستد که دارای این مضامین نباشد واگرقرآن تبدیل شدنی نباشد بعض قسمت آن را که درباب منع بت پرستی وامثال آن است تعدیل واصلاح نما» از ساده لوحی کسانیکه به پیکرهای سنگی نسبت توانائی و خدائی داده بودند هیچ بعید نیست که پیغمبر رامالك اینگونه تصرفات واختیارات تصور کنند \_ وشاید این کلمات آنها نیز بطور الزام واستهزاء بوده \_بهرحال جواب تحقیقی آن در آینده می آید .

تفسیر: هیه فرشته یا پیغمبر صلاحیت ندارد که از طرف خوددر کلام الهای (ج) ذرهٔ تعدیل و تبدیل کرده تواند بلکه فرض پیغمبر اینست که مطابق وحی خداست نه خدا که مطابق وحی خداست نه خدا

تابع او که هرچه شماخواهید ازنزدخدا(ج) آورده عرضهدارد کوچکترین تصرف و کمترین تغیر و تبدیل دروحی الهی (ج) بزرگترین معاصی است بندگان معصومیکه از خدا (ج) بیشتر میترسند (انبیاعلیه مالسلام) چکونه به این معصیت و نافرمانی می پردازند گویادر (انی اخاف انعصیت ربی عداب یومعظیم) به آن فرمایش کنندگان بیهوده نیز تعریض شدکه چون شما مرتکب چنان نافرمانی شدید باید از عذاب روز بزرگ بترسید.

قُلُ لُّو شَاءً اللَّهُ مَا تَكُو يَهُ عَلَيْكُمْ بِعُو الْمُرخواسِة خدا نغواندم آنرا برشما وَلَا اَكُو رَبِكُمْ بِلِهِ نَطْ فَقَلُ لِبِثْتُ فِي يَكُمْ وَلَا اَكُو رَبِكُمْ بِلِهِ نَطْ فَقَلُ لَبِثْتُ فِي يَكُمْ وَخِردار نكردى خداشمارا به آن پس بدرستيكه درنگ تردم مندرميانشما عُمْرُ المِّنْ قَبُلِهِ ﴿ اَ فَلَا تَعْقِلُونَ سَ عَمْرَى بِيشَاذُوى فَيُلِهِ ﴿ اَ فَلَا تَعْقِلُونَ سَ عَمْرَى بِيشَاذُوى فَيُلِهِ ﴿ اَ فَلَا تَعْقِلُونَ سَ عَمْرَى

تفسير : هرچه راخدا (ج) میخواهد پیش شما میخوانم وهرچه بخواهد بهوسيلة من شماراواقف ميكرداند الر اوتعالى خلاف آنرا مي خواست مراچه یارا بود که ازخود کلامی ساخته به او منسوب میکردم \_ چهــل سال ازعمرمنییش چشیمانتان گذشته است ـ دراین مدت طویلاطلاع كافى به احوالم داريد صدق وعفاف ، امانت وديانت ، وديگر اخــلاق حسبنهٔ من میان شما ضربالمثل گردیده ــ معروف ومسلم است که من امی هستم پیش هیچ معلم ظاهری زانوی تعلیم ننهاده ام کسیکه چهل سال قصیدهٔ ننوشته و در هیچ مشاعره شریك نشده كتابی باز نكرده وقلمی در دست نگرفته ودر درسگاهی ننشسته ممکن است ناگهان بدون مدد الهي(ج) وتائيد غيبي كلامي بيارد كه در فصاحت و بـــلاغت متانت وجزالت ، جدت اسلوب سلاست ورواني ، جن وانسراعاجز نماید ــ ودر مقابل علوم وحقایق آن ، معارف جهآن خیره گردد ، جنانّ هدایت مکمل وعالم شمولی در دسترس فرزندان آدم گذارد که درقبال آن همه قوانین باستان منسوح قرار داده شود در پیکر بیجان مللوممالك بزرگ روح تازه دمد ؛ سامآن حیات ابدی را فراهم کند وحیات نوینی رُوّی کار آرد . فکرکنید پاك نهادی که درمدت چهل سال به هیچسکس دروغ نگفته وتهمت نبسته چسان جرئـت کرده می تواند کـه (معـاذالله) بر خداوند قدوس دروغ ببندد وافتراء نماید ؟ پسباید تسلیم کرد که كلام خدارا كه بهشما مىشنوانم هرگز نمىتوانم درآن تصنع وتغيير وتبديلي بهكار برم ويا بدون حكم أو بهشمًا برسانم ــ آنچة خدا (ج) مىخواھد بزبان مزبهشما مىشنواند ، ھىلىچ آفسريدەرا حقآن نىسىت كە یك نقطه وحركتی ازآن را تبدیل كند .

كَنِ بَا أُو كُذُ بَ بِالْيَتِهُ اللَّهِ لَا يُفْلِحُ دُوغ بَالْو كُذُ بَ بِالْيَتِهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

المُجْرِ مُونَ اللهِ

تفسیر: گنهگاران جنایت کار به خیر وفلاح حقیقی نایل شده نمیتوانند اکنون شما خود فیصله کنید ستمگار ومجرم کیست ؟ اگر (به فسرض محال) من دروغ گویم و آنرا به خدا (ج) منسوب کنم ، هیچکس از من ظالم تر نخواهد بود از دلیلیکه در آیت گذشته بیان شده ثابت گسردید که این احتمال باطل می باشد هنگامیکه ثابت است من راست میگویم وشما به جهل وعناد کلام خدارا تکذیب میکنید پس درسرتاسر جهان کسی طالم تر از شما نمی باشد .

وَ يَعْبُدُ وَنَ مِنَ كُونِ اللّٰهِ مَا لَا عَلَمُ وَ يَقُو لُو نَ مِيهِ عَلَمُ وَ يَقُو لُو نَ عَلَمُ مُو مَا يَعْدِينه اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ اللل

تفسیو: تااینجا بیان معاملهٔ آنها باخدا (ج) وپیغمبر (ص) بود اکسنون صورت خدا پرستی شان را بشنوید ، خدارا میگذارند و چیسزهای را می پرستند که هیچ نفع وضوری در دست آنها نیست سه هنگامیکه از

اوشان می پرسند کویند بدون شبهه خدای بزرگ که آسمانها و زمین رابیدا کرده یکی است اما اصنام را ازآن جهت رعایت باید کرد که شفاعت میکنند و نزد خدای بزرگ مهمات دنیائی ما را اجرا می نمایند واکر بعد از مرک ، سلسلهٔ حیات شروع شود آنجا هم به شفاعت ما می پردازند ـ کار های خورد و کوچکی که دردائرهٔ اختیار خود شان است به خود شان مربوط می باشد باید ما به عبادت آنها بپردازیم .

قُلُ أَ تُنَبِّئُونَ اللَّهُ بِهَا لَا يَعْلَمُ فِي اللَّهُ بِهَا لَا يَعْلَمُ فِي اللَّهُ بِهَا لَا يَعْلَمُ فِي اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

السَّلُوْ تِ وَلا فِي الْأَرْضِ سُبْحَنَهُ السَّالُو تِ وَلا فِي الْأَرْضِ سُبْحَنَهُ السَّالِي ويراست

و تعلی عماً یشر کو ن ا

تفسیو: دوامر را دعوی می کنند یکی اینکه بتان شفاعت می کنند دیگر اینکه شفاعت کننده سزاوار پرستش می گردد \_ ایس هر دو دعوی نادرست است چیزهای حقیقی واساسی در علم خداست ، برخلاف تعلیم الهی (ج) اثبات حقانیت این اصول غیر واقعی وخود تراشیده چنان است که گویا خدای متعال را خبر میدهند که چنین چیزهاحقیقت دارد حال آنکه خدا (ج) میداند که یکی ازین امور در آسمانها وزمین و در هیچ جای آن واقع نشده یعنی این چیزها در هیچجا وجود ندارد \_ اگر وجود میداشت هر آئینه در علم خدا (ج) نیز می بود وخداوند آنرا منع نمی کرد .

وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَاحِدَةً وَ مَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَاحِدَةً

فَا خُتَلَفُو الم وَ لَوْ لَا كَلَمَهُ مَا سَبَقَتُ سَبَقَتُ سِبَقَتُ سِبَقُ سِبَقُ سِبَقَ سَلَمُ لَا سُبَقَتُ سِبَقَ سَلَمُ سَبَقُ سَلَمُ سَبَقَ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلِمُ سَلِمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلِمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلِمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلِمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلِمُ سَلِمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلِمُ سَلِمُ سَلَمُ سَلَمُ سَلِمُ سَلَمُ سَ

مِنُ رَّ بِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ فِيْهَا فِيْهِ پروردگار توهر آئینه حکم کرده شده میان ایشان در آنچه کهدر آن

> يُخْتَلِفُونُ؈ اختسلاف دارند

تفسیر : شاید مشرکینمی گفتند خدا دردین شما منع کرده ، در دینما منع نکرده است جواب شان داده شد همیشه دین خدا (ج) واحداست درآعتقادات حقه تفاوتي نمي باشد چون مردم دراين بين كمراه شده بهفرقه های مختلف تقسیم شدند ، انبیاء را فرستادتاآنهارا بفهمانند وبه دین حق باز آرند \_ خدای سبحان در هیچزمانه ودر هیچملت شرك را جائز نداشته است ـ اما اختلافات مردم رآک جبراً وقهـراً محـو نفرمود ازاین جهت بود که از اول درعلم خداوندی فیصله شده بود که دنیا جای عمل است ، نهجای فیصله قطعی وآخرین دراین جا برای انسان تا ندازهٔ آزادی داده شده است کهطریق اعمال را برطبق خواهش خود اختيار كند \_ اگر اين امر سابقاً طى نميشد همه اختلافات يكبارهفيصله

وَيَقُوْ لُونَ لُولًا أُنْزِلَ عَلَيْهِ أَيْةً و میگویند چرا فروفرستادهنه شد برمحمد (ص) نشانه مِّنُ رَّ بِهِ ۚ فَقُلُ إِنَّهَا الْغَيْبُ لِلَّهِ پس بگو جزایننیست کهعلمغیب خدایراست مَعَكُمْ مِنَ فَا نَتْظُرُ وَا جَ لِ بِهِي فَا نَتْظُرُ وَا جَ لِ بِهِي فِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ المُنتظر ين الله

تفسيو: از معجزاتي كه ميخواستند چرايكي هم واقع نشد ؟ خلاصة جواب اين است كه چندين معجزة راست راقبلاً مشاهده كرده ايد ، نمودن معجزة مطلوبه ضرورتي ندارد وهي فائدة برآن متصور نيست آينده چيزي كه مصلحت خدا (ج) باشد آشكار خواهد شد محض بحضرت الهي (ج) معلوم است كه در مستقبل چه نوع وانمود كند ، پس شماهم منتظر باشيد وماهم در جمله منتظرين مي باشيم \_ در «موضح القرآن» است يعني اگر ميگفتند ما چطور بدانيم كه سخن شما راست است ؟ در جواب آن فرمود كه در آينده ببينيد حقتعالي اين دين را روشن خواهد كرد و مخالفين آن برباد و ذليل خواهند شد . \_ چينانچه بوقوع پيوست . معجزة راست يك بارهم كفايت ميكند واگر مخالفين هر بلاذليل شوندپس معجزة راست يك بارهم كفايت ميكند واگر مخالفين هر دنيانيست .

وَ إِنَّ آ أَنَ قَنَا النَّاسَ رَحْمُكُ مِّنَ بَعُلِ

ضرّاء مستنهم إنّ الهم محكو في ايا يناط سختى ته رسيده بود بايشان نامجهان ايشانوا مكرى باشد دد نشانهاى ما

قُلِ اللّٰهُ أَسُر عُ مَكُرًا اللّٰهِ أَسُر عُ مَكُرًا اللّٰهِ أَسُلُنَا اللّٰهُ أَسُلُنَا عُلَا اللّٰهُ اللّٰهُ أَسُلُنَا اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ ا

يَكُتُبُونَ مَا تَهَكُرُ وَنَ ﴿

تفسیو: حضرت الهی (ج)بر اهل مکه هفت سال قعط مسلط کرد چون قریب به هلاك رسیدند ، مضطرب شده از آنحضرت صلیاتهعلیه وسلم درخواست دعا نمودند ووعده دادند اگر این عذاب برداشته شود،ایمان میآریم به دعای آنحضرت صلیاته علیه وسلم بلای قبعط رفیع وآسودگی نازل گردید اماباز آنها به شرارتهای سابقه عبودت نمودند آیات خدارا تکذیب می کردند واز قدرت ورحمت اوتعالی انکار مینمودند بلکه انعامات الهیه را نتیجهٔ اسباب و حیل ظاهری خود میدانستند وقدرت ورحمت الهی (ج)را خیالات پراگنده و اوهام بی اساسمینامیدند دربارهٔ این رفتار آنهاخداوند (ج) فرماید خوب است هرقدر میتوانید مکر وحیلهنمائید مگر یاد باید داشت که جمیع حیل تان یکان یکان یکان

نوشته ميشود وتمام سوانح ودفتر اعمال تان بروز قيامت پيش تان گذاشته میشود \_ درحالیکه از فرشتگان میچمکر شما نهان نیست ،از علم محیط خدای مقتدر چگونه خارج شده میتوانید شما بهمکر وحیلهٔخود مغرورید ومی نازید حالآنکه (تدبیر خفیه) الهی از مکر وتدبیر شما بسیار سریع ومؤثر است ــ اوتعالی عنان مجرم را بهحدی رهامینماید که در نشهٔ تفلت از خود رود وتصور سزا به خیالش راه نیابد چیون پیمانهٔ شقاوتش لبریز شود ، دفعتاً گرفتارش نموده دمار آزروزکارش برآرد ـ بنابرآن عاقل باید از نرمی وبردباری خدای حلیم واعطای روز گار فرخنده واوضاع موافقایمن نشود ــ معلوم نیست که بعد از فراغبال وآسایش حال چه سختی وپراگندگی آمدنگی است ، چنانکه در آتی در مثال سفر بحری بیان می فرماید \_حضـرتشاه رحمـه الله میفرمایند : دروقت سختی نگاه انسان از اسباب منصرف شده محض بسوی خدا (ج) میباشد \_ همین که هنگام مصیبت گذشت ومقیصد حاصل شد خدا رآ فراموش میکند ومتوجه اسباب می گردد و نمی ترسد که خدا (ج) می تواند باردیگر آن سختی ورنج را پدید آرد چه زمام تمام امور درقدرت حضرت اوست چنآنکه صورتی از آن در مثال سفر دریا بیان می گردد .

هُوَ الَّذِي يُ يُسَيِّرُ كُمْ فِي الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ الْمَا فَي الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ الْمَا الْفِي الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ الْمَا اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجُرْيُنَ تا وقتيكه باشيد در تشتيها و دوان شدند بِهِمْ بِرِيْحِ طُيِّبَةٍ وَّ فَرِحُوا بِهَا و شادمانشدندایشان بهآنباد جَاءَتُهَارِيْحُ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمُوجُ و بيايدبايشان مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَّ ظُنُّو ااً وبدانند كهازهرجهت آنها

بغير الحق

تفسیر: درآغاز ، هوا گوارا وملایم بود مسافران بشادی و آسایش سفر خود را دوام میدادند ، ناگهان باد طوفانی وزیدن گرفت ، امواج شدید از هر کرانه برخاست وپیرامون کشتی را فرا گرفت سفینه نشینان چون دانستند مرگ از چهار طرف دهن کشوده وراه آمدوشد مسدود است ، معبودان موهوم راگذاشتند وبه اقتضای فطرت بشری به خدای واحد متعال دعا نمودند از هرچه گرسستند و خالص به عبادت وی پرداختند و پیمان بستند که آگر از این مصیبت نجات یابند همیشه به سپاس الهی (ج) پردازند و دیگر کفران نعمت نکنند \_ اما همین که اندك مأمون شدند و به ساحل قدم گذاشتند به فتنه و شرارت آغاز کردند و بر عهد خویش اندکی هم استوار نماندند .

تنبیه: دراین آیت عبرت بزرگ است به کسانیکه دعوی اسلام دارند وچون به طوفان دریا گرفتارمی آیند خدای یگانه را میگذارند وازدیگران مدد میجویند \_ عکرمه پسر ابوجهل که پسراز فتح مکه نیز مسلمان نشده بود از مکه گریخته بهسفر دریا پرداخت هنوز اندکی نرفتهبود که کشتی بهطوفان گرفتار شد \_ ناخدامسافرانرا گفت بخدای یسکانه دعاکنید ازمعبودان شما دراین جا کاری ساخته نمیشود عکرمه گفت

١.

11

این همان خداست که محمد صلیاته علیه وسلم مارا بسوی او دعوت میکند اگر از دریاجز بدستگیری پروردگار محمد (ص) نمیتوان نجات یافت ، درخشکه نیز جز به معاونت وی نجات محال است ، خدایا اگر ازاین مصیبت مرا نجات بخشی من باز میگردم ودست بدست محمد صلیاته علیه وسلم می نهم امید وارم باخلاق کریم خویش از تقصیرات من درگذرد چنانکه به خدمت آنحضرت صلیاته علیه وسلم حاضر شدو به اسلام شرفیاب گردید (رضی الله عنه) .

آ يُهُا النَّاسُ إِنَّهَا بَغَيْكُمْ عَلَى مردمان جزاين نيست محستهشما بر انفُسِكُمْ مُلَى أَنْكُو قِ اللَّهُ نَيَا نَيُّمَ الْفُسِكُمْ مُنْكُمْ مَنَاعُ الْحَيْلُو قِ اللَّهُ نَيَا نَيُّمَ نَفْسَهاى شماست يافتيد بهره ذندگانى دنيادا باذ الكُنْتُمُ إِلَيْنَا مَرْ جِعُكُمْ فَنُنْتِعُمْ بِمَا كُنْتُمْ إِلَيْنَا مَرْ جِعُكُمْ فَنُنْتِعُمْ بِمَا كُنْتُمْ بِسَاءًا مَرْ جِعُكُمْ فَنُنْتِعُمْ بِمَا كُنْتُمْ بِسَاءًا مَرْ جِعُكُمْ فَنُوتِهُمْ بِمَا كُنْتُمْ بِمِا كُنْتُمْ بِمِا كُنْتُمْ بِسَاءًا مِنْ فَرداد كنيم شمادا بانهه بيويما بازمشتشماست پس خبرداد كنيم شمادا بانهه

ىغىگۇن مىعردىد

تفسیر: وبال بغاوت شما برشماست بالفرض چندی شرارت کنید واز دنیا منتفع شوید عاقبت باز گشت شما بسوی خداست درآنجا هر چه کردهاید پیش روی تان گذاشته میشود وحضرت رب العزت به شما مجازات میدهد وباز مینماید که دردنیا چه کردار داشتید.

إِنَّهَا مَثُلُ الْحَيْوِةِ الدُّنْيَاكُهَاءً أَنْزَلْنَهُ عَرَايِنَ نِيسَتَ مَهُ وَدَوْدَ دِيهُ مَنْ السَّهَاءَ فَا خُتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ مِنَ السَّهَاءَ فَا خُتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ وَ السَّهَاءَ فَا خُتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ اللَّهُ مَنْ السَّهَاءَ فَا خُتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ اللَّهُ اللَّلَّالَّةُ اللَّهُ اللّ

### الْأرْضِ مِمَّايَأُ كُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ الْأَرْضِ مِمَّايَأُ كُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ ا

تفسير : نزد بعضى معنى «فاختلط به نبات الارض» كثرت پيدا واراست زيرا هنگاميكه پيداوار زمين قوت كيردانبوه ميشود ويك بـدگر متصل ومخلوط میگردد \_وبعضی باء «به» رابه مصاحبت معنسی کـرده انــد وچنین تفسیر میکنند نباتات زمین باآب مخلوط میشود زیراچنانکه خوراك جزء بدن انسان ميكردد نباتات اجزاي مائيه را بخود جذب ميكند وآب غذای نبات میشود \_ از طرزبیان مترجم (رحمهالله) استنباطمیشود كه از كلمه (فاختلط )مراد آنست كهدرهر سبزه كه از آميزش زميس و آب میروید خوراك انسان وحیوان مخلوط می باشد مثلاً دانهٔ گندم غذای انسان وكاه آن خوراك حيـوان ميشـود درختان باروبـرگـك مي آرند وخورندگان آن جدا میباشند .

حُتَّى إِنَّ الْحَدَ تِ الْأَرْضُ الْأَرْضُ الْأَرْضُ الْوَقْ فَمِينَ الْمُرْضُ نَمِينَ الْمُرْفَ زُ خُوْ فَهَا وَ ازَّ يَنَتُ وَ ظَنَّ اَهُلُهَا وَ ازَّ يَنَتُ وَظَنَّ اَهُلُهَا اللهُ ال أَنْهُمُ قَدِرُونَ عَلَيْهُمْ لَا **برانتفاعازآن** 

تفسس : نباتات بالوان واشكال مختلف زمين را زيبائي وزينت بخشيد مزارع چنان آماده شد که مالکان آن برسیدن هنگام حاصل اعتماد کامل

أَنْهَا أَمْرُ نَا لَيْلًا أَوْنَهَارًا فَجَعَلْنَهَا نَا لَيْلًا أَوْنَهَارًا فَجَعَلْنَهَا نَامِهِا فَجَعَلْنَهُا نَامِهِانَ بَيَامَدُ فَرَمَانَ مَا دَرْشُبُ يَا رَوْدُ نَامِهُا فَجَعَلْنَهُا

حَصِيدً اكَانَ لَمْ تَغَنَ بِالْا مُسِنْ الْمَ تَغَنَ بِالْالْمُسِنْ الْمَارِدِةُ الْمَالِيَةُ الْمَارِدِةُ الْمَارِدُةُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْمَالِيَّةُ الْمُنْمِينَالِيَّ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْكُلُونُ الْمُنْ الْمُولِيْنِيْنِ الْمُنْكُلُونُ الْمُنْكُلُونُ الْمُنْكُلُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُلُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُلُونُ الْمُنْكُلُونُ الْمُلُونُ الْمُنْكُلُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُلُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُلُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُلُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُلُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُونُ الْمُنْكُونُ الْ

تفسیر: به حکم خدا (ج) ناگهان در روزیاشب آفتی رسید (مثل طوفان باد ، فرود آمدن ژاله ، هجوم ملخ وعلی هذالقیاس) وتمام آن زراعت را چنان برهم زد که گوئی گیاهی در آنجا نرسته بود \_ چنین است مثال دنیا که چندی زیبا و خرم به نظر جلوه میکند بی خردان به دل انگیزی و جمال آن مفتون میشوند \_ واصل حقیقت را فراموش میکنند ، اما این شادا بی و آراسته کی روزی چند بیش نیست و زوداست که دستخوش فنا و زوال شده از خاطر ها فراموش گردد . حضرت شاه رحمه الله این مثال را به طرز لطیفی بر حیات مخصوص بشری تطبیق نصوده است « یعنی روح مانند آب از آسمان «عالم بالا» فرود آمده و در کالبد خاکی آمیخته قوت گرفت از اختلاط آب و خاک انسان پدید آمد ، وی کردار انسانی و حیوانی هردو را انجام داد \_ چون در هر هنر کامل شد و متعلقین بروی اعتصاد عردند ، ناگهان مرگ فرارسید و درآن و احد این نمایش را خاتمه داد و چنان محرشد که از هستیش بروی زمین هیچ نشان نماند .

فَايِده: ليلااونهاراً (شبياروز) شايدازينجهتذكرشده كه شبوقت غفلت است وروز هنگام بيدارى \_ مطلب اين است چون حكم خدا(ج)فرارسد خواب باشند يا بيدار غافل باشند يا هشيار هيچكس درهيچ حال آنرا منع كرده نمى تواند .

و الله يدعواند بسوى سراى السلم سلامتى و خدا ميغواند بسوى سراى سلامتى و يهدى من يشاغ الى صراط مستقيم الله مينمايد هر عراخواهد بسوى داه دامه داه

تفسیر: به زندگی زایل وفانی دنیا فریفته مشوید وبسوی دارالسلام (جنة) بشتابید خدا شمارا به خانهٔ امن وامان دعوت می کند وراه وصول آنرا نشان میدهد \_ تنها این خانه است که ساکنین آن از هر نوعرنج وغم ، پریشانی و تکلیف ، نقصان و آفت ، زوال وفنا بصحت وسلامت می مانند \_ فرشتگان به ایشان سلام میدهند و از پیشگاه رب العزت نیز تحفهٔ سلام میرسد .

# لِلَّذِينَ ٱحْسَنُوا الْحَسَنِي وَ زِياكَ هُ الْحَسَنِي وَ زِياكَ هُ الْحَسَنِي وَ زِياكَ هُ الْحَسَنِينَ الْح

تفسير: نيكوكاران رادرآنجا مقامي نيكباشد يعني جنت وبيشتر از آن يعني رضاى المهي (ج) وشرف ديدار اوتفسير «زيادة» بهديدار بيچون المهي درچندين حديث صحيح وارد واز اكثر صحابه وتابعين (رض) منقول است حضرت صهيب (رض) فرمايد رسول الله صلى الله عليهوسلم چون اين آيت را خواند گفت هنگامي كه بهشتيان در جنت ودو زخيان در دوزخ داخل شوند ، منادي ندا كند «اي اهل جنت از وعده خدا (ج) هنوز يكي مانده كه درباره شما انجام نشده و خدا ميخواهد اكنون آنرا ايفاء نمايد اهل بهشت گويند آن چيست ؟ مگر خداي متعال به فضل خويش كهه حسنات مارا سنيگين تنموده ؟ ممكر روهاي مارا سفيد و نوراني نگردانيده ؟ مكراز دوزخ مارا نجات نداده ؟ ومقامي چون جنت كرامت نكرده ؟ اكنون كه اين همه انجام يافته چيست كه باقي مانده باشد ـ دراين اثنا ، حجاب برداشته ميشود وبهشتيان سوي خداي توانا مي نكرند » پس به خدا (ج) سوگند هر نعمتي كهبه اهل جنت عنايت شده خوشتر از لذت ديدار نباشد وهيچ چيز بيشتر ازآن چشم بهشتيان روشن نكند (رزقنا الله سبحانه و تعالي بهنه و كرمه) .



خلِكُ وْنَ ا

تفسس :در عرصات محشر چهره های کفار را ذلت وظلمت شدید فرا مىگيرد چهره هاى جنتيان برخلاف آنها مى باشد گذشته ازاينكه سياهى ورسوائي آنجاراه ندارد نور برنور ورونق بر رونق مي فزايد .

وَ الَّذِ يُنَ كَسَبُو السَّيّاٰتِ جَزّاءُ وَ الَّذِيكَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

سَيِّعَةٍ بِمِثْلِهَالًا

تفسیر : یعنی جزای بد بیشتر از بدی نباشد البته تخفیف سرزا یا بخشودن كامل بعضى از سيئات در اختيار اوست تعالى عظمته .

وَ يَرُ هَقُهُمْ ذِلَّةً مَا لَهُمْ مِّنَ اللَّهِ مِنْ بپوشدایشانرا خواری نیستمرایشانرا از خدا هیچ

عاصم كانها أغشيت وجوهم

قِطَعًا مِّنَ الْيُلِ مُظْلِمًا " بپ**ارها**ی تاريك

تفسيون : چهره هاى شان چنانسياه و تاريك مى باشىد كه كو ئى ظلمت شب تار آنرا يوشيده (اعاذنا الله منها) .

خلِلُ وْنَ ﴿ وَيُومَ نَحْشُرُ هُمْ جَهِيْعًا نَهُ اللهُ وَنَ ﴿ وَهُو مُنْكُمْ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّ

نَقُولُ لِلَّذِ يْنَ النَّرَ كُول مَكَا نَكُمْ عوليم أنانداكه شركةوردند بايستيدبجاي خود

> ا نتم و شركا و كم ع شما و شريكان شما

تفسیر: کسانیرا که شریك خدا می پنداشتید و کسانیرا که پسرودختر خدا می گفتید مانند (مسیح علیه السلام) که نزد نصاری «ابنالله، بلیکه عینالله بودویا (ملائکة الله) یا «احبار ورهبان» که هریك رابه یك حیثیتی به مرتبهٔ خدائی می شناختند و یا تمام اصنام و او ثان که مشرکین مکه اختیارات الوهیت را بزعم خود بر آنها تقسیم کرده بودند همه را حکم میشود که حسب مراتب در جایهای خویش بایستند .

### عَنْ عِبَا كَ تِكُمُ لَغُفِلِيْنَ اللهُ ال

تفسير : آنگاه شگفت اضطرابونفسی نفسی باشد عابدین ومعبودین از همجدا شوند وروابطی که دردنیا براوهام وپندار خود رشته بــودند یکباره گسسته گردد درآن وقت هول آنگیز که مشرکین از معبودان موهومخود اميدهادارند معبودان شان واضح جواب دهندو گويند ميان ماوشمًا چه علایق است شما بدروغ بما عبّادت میکسردید وچیسزی را می پرستیدید که خود بهآن صفات الوهیت تراشیده بودید ودر حقیقت این صفات در آنها موجود نبود عبادت شما در حقیقت برای مسیح یا فرشتگان نبود وبت های بیجان را واقعاً نمی پرستیدید بلکه خیالوّوهم خود یا شیطان لعین را عبادت میکردید وآنرآ به فرشته و پیغمبر یا به شخص صالح یا به تمثال وامثال آن منسوب می نمودید خدا (ج) گواه است که برضاء وخوشنودی ما چنین نکرده اید وخبر نداشتیم که از کمال حماقت و بی دانشی در مقابل خدای متعال مارا معبود گردانیدهاید. تنبيه : اين گفتگو اگر آز طرف حضرت مسيح وديگر مخلوق دي العقل باشد اشکالی نمی ماند واگر از جانب «اصنام» باشد ، هم بعیدنیست كهخداي تعالى براي اينكه كمال مايوسي ودرماندكي حسرتناك مشركين را وانمود کند به قدرت کاملهٔ خود بتهای سنگی را قوهٔ گویائی ارزانی كند ــ **قالوا انطقنا اللهالذي انطق كلشي**ء( حمالسجده ركوع٣ ) .

هُنَالِكَ تَبُلُو اكُلُّ نَفْسِ مَّا اَ سُلَفَتُ وَدِيابِهِ هِو شخصً آنچه بيش فرستاده بود وَرُكُ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ مُولِهُمُ الْحَبُقُ وَضَلَّ وَرُكُ وَ اللّٰهِ مُولِهُمُ الْحَبُقُ وَضَلَّ وَبَرْ مُودِد وَبِاذَ مُردانيده شوند بسوى خدا مالك حقيق ايشان ومُرمُودد عَدْ مَالكُ حقيق ايشان ومُرمُودد عَدْ اللّٰهِ مُولِدُهُمُ الْحُرَانيده مُنَاكُمُ مُنَاكُمُ وَ اللّٰهُ ا

تفسیل : توهمات دروغ وبی اساس همه نابود شود وهمکان به چشم سر مشاهده کنند که جز بارگاه مالك حقیقی مرجعی نیست واعمال خوب وزشت هرکس اندازه شود که چه وزن دارد .

مِّنَ السَّمَاءِ

قُلُ مَنْ يَرُ زُقْكُمُ که روزیمیدهدشمارا

وَالْأَرُضِ

و از زمين

تفسیر : از طرف آسمان باران وحرارت خورشید فرو میرسد و با مواد زمینی مخلوط میشود و آنگاه روزی انسان از آن پدید می آید .

أَمَّنُ يَّهُلِكُ السَّمْعُ وَالْأَبْصَارَ

آياكيست كهمالك باشد

تفسير : كيست آنكه باين صورت شكفت ومحيرالعقول گوش وچشــم انسان را بيافريده ووسايل تأمين آنوا فراهم نموده كيست آنكه مالك حقیقی این همه قوای انسان است چون خواهد عطاً کند وهنگامیکهخواهد

وَ مَنُ يُخْرِجُ الْحَيْ مِنَ الْهَيِّتِ کیست که بیرونآرد زندورا وَ يُخْرِجُ الْمَيِّتُ مِنَ الْحَيِّ و بیرون آرد

تغسير : چنانكه حيوانرا ازنطفه يابيضه وباز نطف وبيضهراازحيوان بیرون می آرد یا بصورت روحانی ومعنوی از اشخاص واقوام مرده مردم زُنْدُه دل پدید میآرد وبر بازماندگان اقوام حیه از شَقاوت شَانَ مــرَکُ

> وَمَنُ يُكَ بِرُ الْأَمْرُ ا و کیست که تدبیر کند

يعتذرون م**نزل سوم** 

تفسير: كيست كه كافهٔ كارهاى كاينات را تدبير وانتظاممي كند .

يونس

فَسَيقُو لُوْنَ اللّٰهُ ۚ فَقُلَ اَفَلَا تَتَقُونَ اللّٰهُ ۚ فَقُلَ اَفَلَا تَتَقُونَ اللّٰهُ وَ اللّٰهِ وَانميترسيد فَنَا لِكُمْ الْحَقِّ اللّٰهُ رَبِّكُمُ الْحَقِّ اللّٰهُ وَبِي اللّٰهُ اللّٰهُ وَبِي اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَالْمَاسِةِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰلَالِلّٰ اللّٰلّٰلِلْمُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلّٰلِلْمُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰلِلْمُ اللّٰلّٰلِلْمُ اللّٰلّٰلِلْمُلْمُ اللّٰلّٰلِمُ اللّٰلّٰلِلْمُ اللّٰلّٰلِلْمُ اللّٰلِمُ اللّٰلّٰلِلْمُلْمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلّٰلِمُ اللّٰلّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللللّٰلِمُ اللّٰلِمُلْمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُلْمُ الللّٰلِمُ

تفسیر: مشرکان نیز معترف بودند که این امورکلی وکار های عظیم الشان را جز خدا (ج) کسی انجام داده نمی تواند ازین جاست که خداوند (ج) فرماید چون اورا خالق ومالك اصلی ومدبر تمام عالم میدانید پس چرانمی ترسید سوای او دیگری را معبود قرار میدهید معبودباید خالق کل ، مالك الملك ، رب مطلق ومتصرف علی الا طلاق باشد چون به وی اقرار کردید چرا اعراض میکنید - چون تنها ذات وی راست است است پس از راستی جز دروغ چه می ماند از راست گذشتن ودر او هام باطل کم گشتن کار خردمند نیست .

كُنْ لِكَ حُقَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مِهِ وَدِهُ اللّهِ عَلَى عَلَى عَلَى مِهِ وَدِهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

تفسیر: خدا (ج) ازازل درقسمت این سرکشان متمرد ایسان ننوشته سبب آن درعلم الهی (ج) سرکشی و نافرمانی آنهاست بنابران آنچه خدا (ج) نوشته بود از فسق و نافرمانی برآنها صادق آمد .

قُلُ هَلُ مِنْ شُركاً كِكُمْ مِنْ يَبْدُوُا بعو آیاهست از شریکان شما کسیکه آغاذ کند الْخُلُق تُم یُعِیْدُ و قُلِ اللّٰهُ یَبْدُ وُا آفرینش دا باز دوباده کندش بعو خدا آغازمیکند

الْخُلْقُ ثُمَّ يُعِيْدُهُ فَأَنَّى ثُوَّ فَكُوْنَ الْمَا لَحْدَانِيده ميشويد الرمردانيده ميشويد

تفسیر: تااینجا اثبات «مبدأ» بود اکنون ذکر (معاد) است یعنی وقتیکه اعتراف کردید که آفریده کار ونگهدارندهٔ زمینوآسمان، سمعوبصر موت وحیات حضرت اوست ظاهر است که پدید آوردن مخلوقات پساز مرگ نیز فعل اومی باشد و چون به زبان انبیاء علیهم السلام بعث بعدالموت را خود خبر میدهد چه عذری دارید که آنرا نمی پذیرید هرگاه به مبدء معترفید از «معاد» چگونه اعراض می کنید .

قُلُ هَلُ مِنْ شُرْكَا أِلْكُمْ مِّنْ يَنْهُلِ كَى اللهِ بَعُو آياهست اذ شريكان شما كسيكه داه نمايد الحكيق الحكيم المحتمد المحتمد الحديد الحد

#### يُهُدًى فَهَالُكُمْ مُعَاكِكُمْ مُعَالِكُمْ مُعَالِكُمْ مُعَالُكُمْ مُعَالِكُمْ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلَّا لِكُمْ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلَّا مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلَّا لِكُمْ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلَّا لِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِمُ مُعِلِكُمُ مُعِمِعُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِمُ مُعِلِكُمُ مُعِمِعُ مُعِل راهنموده شودويرا پسچيست شمارا چگونه حکمميکنيد

تفسمیر : بعد ازیاد آوری «مبدأ»و «معاد» وسایط رهنمائی ذکر میشود يعنى چنانكه بوجودآرنده باراول وزنده كننده باردوم خداىمتعال آست رهنمای صحیح معادنیز جز حضرت او کسنیست آفریدگان چه خورد باشندوچه بزرگ همه بهرهنمونی وی نیاز منداند همگانباید برهدایت وی رفتار کنندے بتی مسکین که باوجود رهنمائی دیگران قدرت رفتن ندارد درچه شمار است بزرگترین نزدیکان بارگاه (انبیاءوملائکه(ع) نیز معترفند که جز بهعون وهدایت الهی (ج) قدمی برداشتهنمیتوانند هدایت آیشان دربارهٔ بندگان سرآوار قبُول آست زیرا آز بارگاه الهی مستنقيماً هدايت شدهاند منتهاى ستم ودور از انصاف است كه انسان حضرت رهنمای مطلق را ترک کند ؛ درطلب تکیه گاه باطل وناچیزی برآید ویا مثلاً بررهنمونی «احبار»و «رهبان» ومهنتان (درویشانجاهل) کور کورانه رفتار کند .

# و ما يَتْبِعُ أَكْثَرُ هُمُ لِلْاَظْتُ الْكَالِّ الظَّلِّ الطَّلِّ وَ مِا يَتْبِعُ الطَّلِّ الطَّلِّ الطَّلِّ وَ يَرُوى نَمِيْعَنَد بِيَسْتِراذايشان مَعْرَ مُمانى دا بدرستيكه مُمان

لا يُغْنِي مِنَ الْحَوِّى شَيْعًا ا بی نیاز نگرداند کسی دا

تفسیر : چونمعلوم شد که مبدی و «معید» و «هادی» تنهاذات اقدس الهيست كسانيكه برخلاف وي براه شرك پويانند بسنجند كه چهدليل وبرهان دارند که براساس آن مسلك قویموقدیم «توحید» را میگذارند ودر چاه ضلالت سرنگون میشوند حقیقت اینست که غیــر ازظــنون واوهام وسنخنان نا سنجیده ً، چیزی در دست ندارند بدیمهی است سخنان بیمعنی ونا سنجیده درمقابل حق وراست ارزشی ندارد .

إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَمَا كَانَ مَا اللهُ عَلَيْهُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَمَا كَانَ

#### هٰذَا لَقُرُ انْ اَنْ يُّفْتَرْ ى مِنْ دُونِ اللّهِ

اِن قرآن **کهبر بافته شدود بغیرحکم خد** 

تفسیر: درآیات کذشته مذکور شده بود کهمشرکین محض پیرو ظن و تخمین اند وباید بهچیزی متابعت نمودکه نماینده راه راست باشد باین مناسبت ذکرقرآن حکیم اینجا آغاز میشود یعنی امروز درسرتاسر جهان یگانه کتاب صحیح که راه راست را مینماید وحقایق ثابته را مقابل ظنون واوهام عرضه میدارد قرآن استانسا ن چون درعلوم ومعارف ؛ دراحکام وقوانین ، درفصاحت وجنزالت معجز نمای قرآن مینگرد یکباره اعتراف میکند که دیگری جنز خدای پاک چنین کتابی پدید آورده نمی تواند ، کتابی که اگر تمام جن وانس گرد آیند بقدر یک سوره ازآن آورده نمی تواند چهجای آنکه تمام قرآن مجیدرا ساخته توانند .

#### وَلْكِنْ تَصْدِيْقَ الَّذِي بَيْنَ يَكُ يُلُو

و لیکن تصدیق میکند آنچه را پیش از وی است

تفسیر : چون قرآن کلام الهیست ظاهر است که کیلیهٔ کتب سابق آسمانی را تصدیق میکند مضامین اصلی آنرا حفظ وپیشگوئی های آنرا آشکار تصدیق مینماید .

### وَ تَفْصِيْلَ الْكِتْبِ لَارْيْبَ فِيْهِ

وبيانميكندآنچهراكه نوشته شدبر مردمان هيچشبههنيست درآن

مِنْ رُبِّ الْعُلْمِينُ ﴿

از پروردگار عالمهاست

تفسیر: احکام الهیه وآن حقایق ومعارف را که در کتب سابقه بطور مجمل مذکور بود به تفصیل کافی بیان میکند ـ در حقیقتخردمند را مجال آن نیست کهدراین کتاب شبهتی نماید کلامی بااین همه جا معیت وبلاغت که فروغ راستی وحکمت ازآن می تابد باید کلام پروردگار جهانیان باشد .

#### أُمْ يَقُولُونَ افْتُرا لَهُ الْقُلْ فَأَنْوُ الْبِسُورَةِ آيا ميعويند بريسته آنرا بعو پس بياديد سودتي

#### مِثْلِهِ وَاكْ عُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ بخوانيد هركرا توانيد مِّنُ كُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طُو قِيْنَ ۞

تفسيو : اگرمن آنرا ساختهوپرداخته ام شماچون من بشريد همه گـرد آئید ومانند یکی ازسورهای آن بسازید \_ همه آفریدگان را دعوت کنید جنوانس را فراهم نمائيد سخنوران، بليغان، دانشمندان، بيسوادان وباسوادان از سرتاسر گیتی یکجا شوید کلام مختصری که شبیه کدام آیت قرآن بأشد عرضه داريد تاثابت شود كه قرآن هم كلام بشر است ومسردم میتوانند نظیر آن بوجود آرند ــ مگر محال است کهابدالاباداز آفریدگان این کار بوجودآید قرآن یکانه کتابیست کـه تهذیب اخـلاق ، تمـدن ومعاشرت ، حَكمت وسياست ، معرفت وروحانيت ، تزكيهٔ نفس، تنوير دلها خلاصه طرق وصول الىالله وقوانين انتظام وآسايش خلقاللهدرآن پدیدار است غرض آفرینش عالم ازآن تکمیل میشود \_ وهر گر مرد أمى از ميان طبقات امى نمى تواند چنين كـتابى تدوين وترتيب نـمايـد كتابي كه باوجود تكفل علوموهدايات نواي فصاحت وبلاغت ؛طرزييان جامع وتاثير دُلُ انگيز ـ المواج بحر آساً ـسلاست ورواني ؛ سُمهــل وممتنع ؛ تفئن اساليب ، شكوه شهنشاهي؛ لذت وحلاوت آن تمام جهانرا له مقابلةدعوت نموده ــ ازآن هنگام كهقرآن عظیم از جمال جهان آرای خویش پرده برافگنده وفرزندان آدمرا بخود شناسا گردانیده برجهانیان ثابت نموده که فرخنده کلام خدای پاك است وچنانکه همگان عاجزند ونمیتوانند زمینی چون زمین خدا (ج) وخورشیدی بسان خورشید خدا وآسمانی مانند آسمان خدا (ج) پدید آرند همچنان نمیتوانند قرآنسی بسان قرآن خدا (ج) بوجود آرند \_ مردم بغرض امحای قرآن سازشها خواهند نمود ــ مكرها خواهند كرد ، ازشوق مَقابَله خودرا بهلاك خواهند افگند ، ازبزرگترین قوای جهان پاری خواهند جست از هیچگونهفریت ومکر دریخ نخواهند کرد ـ خود ودیگرانرا به مصیبت خواهندافگند خلاصه هر نوع رنج ومصيبت را متحمل خواهند شد اما به هيچصورت کوچکترین سورتی مانند قرآن آورده نخواهند توانست «قرلئن اجتمعت الانس والجنعلىان ياتوا بمثل هذاالقرآن لاياتون بمثله ولوكان بعضهم **لَبُعْض ظَهِيرًا**» (بنى اسرائيل ركوع ١٠) درين باره رَساله كُوچِكَى بنأُمُّ اعجاز القرآن نكاشته ايم هر كه خواهد مطالعه كند .

بِكُ كُنَّ بُو ا بِمَالَمْ يُحِيطُو ا بِعِلْمِهُ بلكه تكذيب ودند جيزيراكه فرانرسيدهاند بدانش وي

\_\_\_

11

تفسیو: اطلاق مفتری به قرآن نه از روی خرد بل نتیجهٔ جهل و سفاهت وعدم تدبر است آنها را تعصب وعناد نمیگذارد که در حقایق و وجوه قرآن از صمیم قلب غور کنند چون نتوانستند از قصور اندیشه قوای عقلی خویش رادرست به کار انداز ندو به دلائل و شگفتی های قرآن خوب پی برند به تکذیب آن آغاز نمودند

### وَ لَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْدِيثُهُ ﴿

#### و هنوز نیامدهاست بایشان مصداق وعدهٔوی

تفسیس: بعضی مفسرین (تاویل) را تفسیر معنی کرده اند یعنی مطالب قرآن در دماغ آنها راسخ نشده و بعضی برآنند تاویل مراد از پیشگوئی های قرآنست یعنی سبب تکذیب مردم ساده یکی این است که آن اخبار قرآن که راجع به مستقبل است چون هنوز هنگام وقوع آن فرانرسیده و آنها منتظر که کی بظهور میرسد اما تدبر میخواهد تا دانسته شود که این امر دلیل برتکذیب شده نمی تواند جز اینکه اقلادلیل توقف شده تواند.

كذا لك كذ بالكرين مِن قَبْلِهِمُ مَهْ فَبْلِهِمُ وَلَا لِلْكَانِ عَاقِبَهُ الظّلِمِينَ وَمَنْ قَبْلِهِمُ فَا نَظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ الظّلِمِينَ اللهِ الطّلِمِينَ اللهِ الطّلِمِينَ اللهِ اللهِ الطّلِمِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

78

تفسیر: درآینده بعضیاز آنها بتدریج مسلمان میشوند کسانیکه ایمان نمی آرند و به شرارت خویش استواراند خدا همه را می شناسد؛ درموقع به آنها سزا میدهد.

و ای کن بوک فقل لی عملی و ای تعدیب منندترا پس بعو مراست عملین و ای کن عملین و ای تعدیب منندترا پس بعو مراست عملین و کن هما و شماراست عمل ما کن هما تعملون ای منابر می هما تعملون ای منابر می شما تعملون ای منابر می شما تعملون ای منابر می شما مینید

تفسیو: اگر بعدازشنیدن این همهدلایل وبراهین نیز به کذیب تو پردازند بگومن وظیفهٔ خویش را به پایان رساندم شما تبلیغ مرا نمی پذیرید پسمارا راهی است وشمارا راهی همئول کردارخودید ومن مسئول کردار خود هر که به کیفر کردارش میرسد. حضرتشاه نگاشته معاذالله اگر در تبلیغ حکم الهی (ج) خطاکرده باشم منگنهگارم اگرمن آنرا بدرستی وراستی آوردهام گناه انکار شما بر شماست بهرحال اگر احکام الهی را بپذیرید به هیچصورت زیانی بشمانرسد.

و مِنْهُمْ مَنْ يَسْتَهِعُونَ إِلَيْكُ اَفَا نَتُ
و اذایشان عسی مست که توش می نهند بسوی تو آیاتو
ثشیم الشم و لو کانو الایعقلون ش
میشنوانی تراندا و اثر چه درنمی بابند
و مِنْهُمْ مَنْ يَنْظُرُ إِلَيْكُ اَفَا نُتُ تَهُدِی
و اذایشان عسی مست که می نفرد بسوی تو آیاتو داهمی نمائی

يعتذرون منزل سوم يونس ------۱۱

## الْعُهُى وَلُوْ كَانُوا لَا يَبْصِرُ وَنَ اللهِ الْعُهُمِينَد وَنَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

تفسيو: اگرچه بعضى درظاهر قرآن كريم وكلام فرخندهٔ پيغمبر (ص) را مى مىنوند ومعجزات وكمالات اورا مشاهده مى كنند اما تا بچشم وگوش دل دل نباشد ديدن وشنودن ظاهر سودى ندهد به پيغمبر (ص) اختيار داده نشده كه بر كسانيكه ازدل گرند سخنان خودرا شنوانده تواند زيرا آنها از شدت كرى به شنيدن سخن قادر نيستند يا به آنانكه از دل كوراند راه حقرابازنمايد درحاليكه چشم آنها ادراك نمى تواند در موضح القرآن است «گوش مى نهنديانگاه مى كنند باميدى كه پيغمبر چنانكه دردلهاى ديگران تصرف كرده قلوب آنها را نيز تصرف نمايد اما اينام درقدرت خداست بعضى مفسران برآنند كه از لايعقلون نفى عقل واز لايبصرون نفى بصيرت مراداست مطلب اينها چندان كور وكرند كه علاوه برعدم ديدن وشنيدن از عقلوبصيرت نيز محرومند پس پيغمبر (ص) چسان تواند آنها را شنوا ودانا گرداند .

إِنَّ اللَّهُ لَا يُظْلِمُ النَّاسُ شَيْعًا وَلَكِنَّ مَنْ النَّاسُ شَيْعًا وَلَكِنَّ مَنْ اللَّهُ النَّاسُ شَيْعًا وَلَكِنَ مَنْ اللَّهُ النَّاسُ شَيْعًا وَلَكِنَّ مَنْ اللَّهُ النَّاسُ شَيْعًا وَلَكِنَ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللَّالِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّامُ اللللْمُ اللل

النَّاسَ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُ وَنَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

تفسیر: در قلوب کسانی که اثر نیست گناه خود شانست از عدم اعتدال و نادرستی ها مدرکات خودرا فاسد نمودهاند ورنه خدای متعال دراصل فطرت بهر که استعداد آنرا بخشوده که بداند وبپذیرد.

و يو م يحشر هم كان لم يلبثو الله و يو يو م يحشر هم كان لم يلبثو الله

سَاعَةً مِّنَ النَّهَارِ

تفسیر: چون اهوال واحوال دهشت افزای رستاخیز رابینند همهلذاید وآسایش عمر چندان حقیر وفرومایه در نظرآید که گویا دردار دنیا بیشتر از یکساعت بسر نبرده بودند به عمر گذشته تأسف کنند که چه برباطل سپری شده و چون مناظر طاقت فرسای آنرا بینند پندارند که دردنیا هیچ مدتی نبودهاند که ناگهان وقت فرارسیده یابعد ازقیام یکی دوساعت گرفتار شدهاند گویند کاش مدت عمر شان در دنیادرازتر بودی تاچنین روزی را بدین زودی نمی دیدندی بعض مفسران گویند که آنها پندارند در (برزخ) قبرمدت اقامت شان بقدریک ساعت بوده است والهاعلم .

## يَتْعَا رُفُونَ بَيْنَاهُمْ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللَّا لَلَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ

تفسیں: باوجودیکه همدگر را می شناسند هیچ مدد نتوانند نفسی نفسی گویند برادر برادر را و پدر پسر را کار نیاید د «فلاانساب بینهم یومئد ولایتساءلون» (المؤمنون رکوع۲) «یوم یفرالمر، من خیه وامه و ابیه و صاحبته و بنیه» (عبس رکوع۱).

قُلْ خُسِرَ الَّذِينَ كُذَّ بُول بِلِقَاءَ اللّٰمِ اللّٰهِ عَلَيْهِ مُولًا بِلِقَاءَ اللّٰمِ بِهِ تحقيق ذيان مُردند اللّٰهِ خدايرا

وَ مَا كَانُوا مُنْهَالِ يُنَ ﴿ و نه بودند داهیافتگان

تفسیر : اما کسانیکه دیدار الهی (ج) راتصدیق کـردند وبراه راست روان شدند سرتاسر درمفادند .

وَ إِمَّا نُو يَنَّكُ بِعُضَ الَّذِي نَعِدُ هُمُّ اللهُ وَ الْحَرِ بِنَمَائِمِ تِرَا بِعِضَ الَّذِي وَعَدَمِمِينِمِ وَعَدَمِمِينِمِ وَعَدَمَمِينِمِ اللهُ ا

## شَهِيْدٌ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ الله عَلَى مَا يَفْعَلُونَ الله عَلَى مَا يَفْعَلُونَ الله عَوْدَهُ الله عَوْدَهُ الله عَوْدَهُ الله عَلَى مَا يَفْعَلُونَ الله عَوْدَهُ الله عَوْدَهُ الله عَلَى مَا يَفْعَلُونَ الله عَوْدَهُ الله عَوْدَهُ الله عَلَى مَا يَفْعَلُونَ الله عَلَى عَلَى مَا يَفْعَلُونَ الله عَلَى مَا يَفْعَلُونَ الله عَلَى عَل

تفسيو: ما پيمانها بسته ايم كه كافران راعذاب كنيمواسلام رامنصور گردانيمازآن وعده ها بعضى درزمان حيات تو تكميل ميگردد چنانچه دربدر وساير جاها واضح گرديد وبعضى اگر دردورهٔ حيات تو انجام نشود بعد ازآن بهر صورتيكه باشد به پايان ميرسد ـ اگر دراينجهان بنابر مصلحتى به كفار جزا داده نشود درآن جهان ضرور داده ميشود از احاطهٔ ما كجاگريخته ميتوانند همهسوى ما بازميگردند و كافه كردارها درحضور ما موجود است حضرت شاه (رح) مينگارد: اسلام تايك اندازه درجبات حضرت پيغمبر صلى الله عليهوسلم غلبه يافتوبقيه پس ازرحلت حضرت بدست خلفاى راشدين رضوان الشعليهم اجمعين بيايان رسيد گويا (نتوفينك) بدانسو اشارت است والساعلم .

و لِكُلِّ الْمَاتِحِ لَّسُولُ وَ فَإِذَا جَاءً و هر استرا پيغامبري هست پس جون آمد رُ سُنُو لُهُمْ قَضِي بَينَهُمْ بِالْقِسْطُ وَ هُمْ پيغامبر ايشان عم مرده شود ميانايشان بانصاف وايشان لا يُظْلَمُ و نَ

ستم كرده نشوند

تفسير: تااينجا ذكرحضرت پيغمبر (ص) وامت اوبود اكنون اصول عامه اقوام وملل توضيح ميشود يعنى بهر طبقه حاملان احكام الهى (ج) (رسول) فرستاده شده تاحجت خداتمام وپيش از اتمام حجت به هيچ كس عذاب وارد نشود مردم هركردارى كهاز پيش داشته باشند دردنيا بعد از فرستادن پيغمبر وارسال رسل به آنها سزا داده ميشود - خدا ستمكار نيست وقبل از آگهى واثبات الزام حكم برجزاى بندگان گنهگار نمى كند درقيامت نيز مطابق نظام مقرره ببارگاه عدالت كبريائى تقديم ميشوند گناه مجرم شمرده ميشود گواهان ميگذرند باهرقوم پيغمبرآن موجود مى باشد بعداز توضيحات كامل براساس عدل وداد فيصله صادر ميشود «واشرقت الارض بنور ربها ووضع الكتاب وجآى، بالنبيين ميشود ، والشمهدا، وقضى بينهم بالحق وهم لايظلمون» (الزمر ركوع۷) مجاهدو ديگراناين آيترا براحوال قيامت حمل كردهاند .

و يَقُو لُونَ مَتَى هٰذَ الْوَعَدُ إِنْ وَعَدُهُ اللَّهِ عُدُ إِنْ وَعَدُهُ اللَّهِ عُدُ الْحَدُ الْحَدُ الْحَد و ميتويند عيباشد اين وعده الحري كُنْتُمْ طَكِ قِيْنَ ﴿

تفسیر: تهدیدیکه از فرود آمدن عذاب می کنیددروغ محض وبی اساس است اگر شما صادقید چرا نمی آرید این وعده کدام وقت انجام خواهد شد .

قُلُ لاَ اللهُ ال

إِنَّ اجَاءً اَ جَلْهُمْ فَلا يَسْتَأْ خِرُ وُنَ چون م<sub>ى آيد</sub> ميعاد ايشان پس نه موخر شدهميتوانند

سَاعَةً و لا يَسْتَقْلِ مُونَ الله ساعتي و نه مقدم شدهميتوانند

تفسیر: ارسال عذاب کار خداست ومرا درآن اختیاری نباشد من به سود وزیان خود نیز تاهمان اندازه مالکم که خدای متعال مشیت فرموده، اختیار مستقل ندارم که خیر وشررا بردیگران وارد گردانم هر قدومی را درعلم الهی(ج) میعادی معین است چون آن میعادبپایان رسد بقدر یك ثانیه ازآن تخلف نمی شود \_طلب شتاب درعذاب مفادی ندارد وقتی به علم خدا (ج) طی شده بقدر یك لمحه درنگ وشتاب نمی شود نرد زمخشری «لایستأخرون ساعة ولایستقدمون» کنایت است که عذاب در وقت معین آن وارد میشود درکنایت حقیقت تقدم و تأخر نفیاً واثباتاً اعتباری ندارد . فتنبه ه

قُلُ أَرَّ يُتُم إِنَ أَنْكُمُ عَدَا بُهُ بِياتًا اللهِ بِياتًا اللهِ بِياتًا اللهِ بِياتًا اللهِ بِياتِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُل

تفسیر: شب که درخوابیدوروز که باموردنیا اشتغال داریداگرناگهان عذاب خدا (ج) فرود آید مجرمینشماکه بهورود عذاب شتاب داشتند چسان میتوانند خودرا نجات دهند چون بهمدافعت خویش پرداخته نمی توانند از پرسش وقت چه فایده \_ مترجم رحمهالله«هافایستعجلهنه المجرمون» رابهمذاق حضرت شاه ترجمه نموده عامه مفسران چنین ترجمه کرده اند (درعذاب الهی چه شادی وگوارائی مندرج است که مجرمان درطلبآن میشتابند یااینکه جای تعجباست که کنهگاران چنین مجرمان درطلبآن میشتابند یااینکه جای تعجباست که کنهگاران چنین امر خوفناك را به تعجیل میخواهند حالآنکه سزاوار مجرم آنست که از تصور جزای آینده برخودلرزدواز ترس قالبتهی کند»(بحرالمحیط).

ا نَهُم ا ذَا مَا وَ قَعَ ا مَنْتُهُ بِهِ الْكُنَ آیا باذ وقتیکه متعقق شود ایمان آدید به آن اکنون و قَدْ کُنْتُم بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ ﴿ و بدرستیکه به آن شتاب مینمودید

تفسیر: استعجال آنها درورود عذاب مبنی برآنست که برآن یقین ندارند اگر آنوقت یقین میکردند مفیدبود زیرا به نجات خویش سعی می نمودند اما بعد از ورود عذاب یقین فایده ندارد ، آنگاه از سوی خدا کفته خواهد شد به آنچه پیش تکذیب میکردید اکنون اعتراف می نمائید چون تقاضای ورود عذاب به غرض تکذیب واستهزاء بود اکنون اقرار شما سودی نمی بخشد «فلماراواباسنا قالوا امنا باشه وحده و کفرنا بما

يونس

يعتذرون

۱۱ كنابه مشركين فلم يكينفعهم ايمانهم لما راوا باسنا سنةالله التى قدخلت فيعباده وخسرهنالكالكفرون» (المومن ركوع ۹) .

تُم قِیل لِلّٰ یَن ظَلَمُوان و قُواعَدَ اب سم عنده مید عداب الله منده مید عداب الله الله مثل الله مثل

تكسبون ك٠٠٠

تفسیر : درقیامت گفته میشود اکنون لذت کفر وشرك وتكذیب خودرا بچشید .

تفسیر: بغفلت اندر شده به تعجب می پرسند آیا راست است که پس از مردن دوباره زنده میشویم وهمیشه معنب می باشیم و پس از آنکه بدن ما از هم میریزد و بخاك یکسان میشود از سرنو بوجود می آئیم بگو در این که یقیناً واقع شدنی است چه تعجب می باشد اگرچه خاك و خورد شدن

شما سبب آن نمیشود که خدا را عاجز گرداند ازآنکه دوباره کسوت هستی بپوشاند ولذت جرایم تانرا بچشاند ، نمیتوانید از قبضهٔ قدرت او بگریزید ومعاذالله حضرت اورا عاجز نمائید .

تنبیه : دوآیت دیگرهم درقرآن کریم مشابه این آیت موجوداست \_ یکیدر (رکوعاول) سورهٔ «سبا» «وقال الدین کفروا لاتاتینا الساعة قلبلی وربی لتاتینکم » دیگر در (رکوعاول) سورهٔ «تغابن» «زعماللین فروا انان یبعثوا قلبلی وربی لتبعثن تملتنبئون بماعملتم وذالك علی اله یسیر» چون این هردو آیت به قیامت و معاد تعلق دارد حافظ ابن کثیر ، آیت حاضره رانیز متعلق به معادقرار داده است .

تفسير :بالفرض گنجهای زمين درقبضهٔ اوباشد سعی نمايد كهمه را بدهد وخويشتن را از عذاب الهی (ج) نجات دهد .

و أسر و النَّكَ امَةَ لَمَّا رَأُوا الْعَدَ ابَ

و قُضِی بینهٔ بالقسط و هم

لا يظلمون ستم عرده نشوند

تفسیر : از کرداربد خویش بدل پشیمان میشوند اما میخواهند که ندامت شان بمردم ظاهر نشود تاچند آثار ندامت خویش را پوشیده میدارند اما عاقبت بی اختیار به اظهار آن میپردازند «یاحسرتی علی ما فرطت فی جنب الله دیگر «یاویلنا قد کنا فی غفلة من هذا» .

#### اَلْآلِ اَنَّ لِلْهِمَافِي السَّهُوٰ نِوَالْآرُضِ آماه باش (هر آئينه) خداير است آنچه در آسمانها و زمين است

## اَلا إِنَّ وَ عُدَ اللّٰهِ حَقَّى اللهِ حَقَّى اللهِ حَقَّى اللهِ حَقَّى اللهِ حَقَّى اللهِ حَقَّى اللهِ حَقَّ

تفسیر : سلطنت تمامجهانخاص خداراست،عدالتوداد میشود.هیچیك از گنهگاران گریخته نمیتوانند و برشوت رستگار نمیگردند .

#### 

تفسیر: بسااشخاص کهاز سوء استعداد وقصور دانش وفرط غفلت این حقایق رانمیدانند هرچه برزبان شان آید میگویند وهرچهدر دل دارند میکنند

## هُو يُحْثِي وَ يُويِّيْتُ وَ إِلَيْهِ بُرْجُعُونَ الْ اللهِ الرَّجُعُونَ اللهِ اللهِ المُودانيد، ميشويد

تفسیر : چون زنده گردانیدن ومیرانیدن خاصهٔ خداست دوباره زنده کردانیدن بروی چه مشکل است .

مِّنُ رَّ بِنِكُمْ وَ شِنْ فَأَةٌ لِهَا فِي الصَّدُّ وُ رِكُ اذ پرورد کارشما و شغا مرآن چیزیرا که در سینهاست

#### وَّ رَحْمَاةٌ لِلْهُ فُو مِنِينَ مسلمانان را

تفسیر : اینها همه ستایشهای قرآن کریم است قرآن از فاتحه تاخاتمه پنداست پندیکه مردم را ازمضرات ومهلکات باز میدارد قرآن شفای رُنج دلهاست طرق قرب ورضای الهی (ج)را روشن میگرداند ؛ قبول كنندگان خودرا دراين جهان وآنجهان سزاوار رُحمت الهي(ج) قسرار میدهد . از محققان برخی برآنند کهدراین آیت به مسراتب کسمال نفس انسان اشارت است یعنی کسیکه بهقرآن کریم تمسک کند ، به تـمام ابن مراتب فايز ميگردد : (١) ظاهرش ازاعمال نالايق پاك ميشود كلمهٔ «موعظه» اشاره بهآناست (۲) باطنش از عقاید فاسده وملکات ردیه صاف میگردد وایناز «شفاء المافی الصدور» مفهوم میشود (۳) نفس وی به عقابد حقه واخلاق فاضله آراسته میشود و کلمهٔ «هدی» بسیارمناسب آنست (٤) پس ازاصلاح ظاهر وباطن مورد نزول رحمت الهي (ج)ميگردد چنانکه از کَلمهٔ (رحمـة) ظاهر است ـ امام فخرالدین رازی (رحمهالله) درتفسير خودنوشته اين چهارلفظ اشاره است به شريعت ، طريقت، حقيقت ، نيوت وخلافت على الترتيب درينجا موقع تفصيل آن نيست ــ واین مضامین درتفسیر خالص نگنجد.

ت**فسییر :** «فرح»(یعنی خوششدن) هم محمود است وهم مذموم شادشدن به نعمت ازاین حیث که به فضل ورحمت خدا (ج) برایش رسیده است محمود مى باشد چنانكه دراينجافر موده «فبدالك فليفرحوا» وخوششدن به حطامدنیا از حیث تبختر خصوصاً به پنداری که وی آنرا به لیاقت خود بدست آورده سخت مذموم است قارون نسبت به ثروت خودميگفت «انمااوتيته على علم عندى» (القصص ركوع ٨) به نسبت وى گفته شد «لا تفرحان الله لايحبالفرحين وابتع فيمااتاك أشالهاد الاخرة ولاتنس نصيبك من الدنيا الآيه» (القصص ركوع ٨).

> خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ١٠ آن بهتراست ازآنچه جمعمیکنند ۱

تفسيو : اصلوبهترازهرچيز فضل ورحمت خداست کهانسان بايد درطلب آن باشد مال ومکنت جاه وحشم همه درقبال آن هيج اند .

قُلُ اَرَّ يَتُمْ مِّا اَنْوَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِنْ اللَّهُ لَكُمْ مِنْ اللَّهُ لَكُمْ مِنْ اللَّهُ لَكُمْ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

#### تَفْتَرُونَ 🖲

دروغ مىبنديد

تفسیر: سزاوار استناد و تمسك خاص قرآن است كه بطور رحمت ، شفاء رهنمونی و مهربانی فرود آمده و معرفت احكام الهی (ج) و تمییز حلال و حرام ازآن حاصل میشود خدا (ج) برای انتفاع و استفادهٔ شما انواع روزی راپیدا كرده اما چه و اهی است كه شما محض به آراء و اهوای خود یكی راحلال و دیكری را حرام میكردانید \_ شما به تحلیل و تحریم چه حقد اربد آیا جرئت آن دارید كه گوئید خدا (ج) چنین حكم داد و یا بخدا افترا میبندید در آیست آینده ایس امر صدیحاً و انمود شده كه جیز افترا علی الله چیزی نمی باشد .

تنبیه: اشیائی راکه حلال وحرام گردانیده بودند به تفصیل در سورهٔ «مانده» و(انعام) گذشته است.

وَ مَاظَنُّ الَّذِيْنَ يَفْتُرُونَ عَلَى اللّٰهِ وَمَاظَنُّ الَّذِيْنَ يَفْتُرُونَ عَلَى اللّٰهِ وَجِيسَتَ عَمَانَ اللّٰهِ الْقَرَامِينِيْدَ بِرَ خِدَا

## الْكُذِب يَوْمَ الْقِيهَةِ الْمُعَامِدِ الْقَيْهَةِ الْمُعَامِدِ الْقَيْهَةِ الْمُعَامِدِ الْقَيْهَةِ الْمُعَامِ

تفسیو: اینها راجع بهروز قیامت چهمی اندیشند که با آنها چهخواهدشد؟ سبخت گرفتار میشوند و یابه آسانی رستگارمیگردند ؟ معذب میشوند یانمیشوند ؟ دراین اندیشه ها باشند و بدانند که سزای دردناکی که مقرر شده ضرور میرسد .

## إِنَّ اللّٰهُ لَذُ و فَضَلِ عَلَى النَّاسِ بَدَرَسَيْكُهُ خَدَا مِرْتَئِينَهُ خَدَاوَنَدَفَفُلُ النَّاسِ بَدَرَسَيْكُهُ خَدَا مِرْتَئِينَهُ خَدَاوَنَدَفَفُلُ النَّاسِ وَ لَا يَكُنُ لَا يَشَكُرُ وَ نَ الْكُثُو هُمُ لَا يَشْكُرُ وَ نَ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰلّٰ الللّٰلِي اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ الللّٰلِي اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِي اللّٰلِلْمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِلْمُ الللّٰلِمُ الللّٰلِلْمُلْمُ اللّٰلِلْمُ اللللّٰلِللللّٰلِلْمُ الللللّٰلِلْمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِمُ

تفسیر: خدا(ج) بفضل خویش دردنیا مهلت بسیار میدهد اکثر تقصیرات را میبخشاید اما بسا اشخاص چون این ملایمت واغماض را میبنند - بجای اینکه شکر گویند درگناه دلیرتر میشوند عاقبتبه مجازات شدید میرسند :

خَلَم حَقَّبِ اتَّكُو مُواسَّاها كند \* چونتوازحد بكذرى رسواكند

و ما تكون فى شأن وما تتكوامنه و ما تتكوامنه و الميناسية و الميناسية و الميناسية و الميناسية و الميناسية و الميناسية و المينائي و الميناسية و الميناسي

تفسير : پيشتر ستايش قرآن كريمبيان شد كه سرتاسر فروغ هدايت درمان دلها ، نعمتعظمی ، رحمت کبری است ـ سپس اشــآره رفت اكثر اين فروغ آشكار هدايت وبصيرت راگذاشتهاند ودرظلمات اوهام وانديشهها سرگشته وپريشانند برخدا(ج) افتراء مينمايند وقدر فضل وانعام اورا نمیشناسند ـ دراین آیت احوال مردم وشعار پیغمبرتوضیم ميشود آنشعاير بزرك كهبوسيلة وفاى لاينقطع بحضور خالق متعال وبواسطهٔ دلسوزی وهمدردی بهخلایق از آنحضرت صلیاته علیهوسلم ظاهر میشود \_ خصوصاً شان ممتاز حضرت کههنـگام درس و تدریس قرآن کریم آشکار میشود یعنی جهادیکه بوسیلهٔ قرآن کریم میکنداینها همه ببارگاه الهي (ج) روشن است همچنين كافهٔ كردار هاى مردم چه زشت وچه زیبا بعضور پروردگار است هنگامیکه انسان بهکاری اقدام میکند ودرآن مشغول ومنهمک میشود اگرچه خدا(ج) را ملاحظه نـکند خداوند اورامی بیند «فانلم تکن تراه فانه یراك» هیچ ذرد کوچك و اشیای بزرگتر وخوردتر ازآن درزمین وآسمان نیست کهازعلممحیط خدای بزرک غَايبِباَشد \_ بلكه تمام ايناشيا ازعلم اليهي (ج)فرود آمده احوال«**ماكان** وهایکون» در کتاب مبین (لوحمحفوظ) ثبت است که آنرا در «عالم تــدبیر» باید «صحیفهٔعلمالهی (ج)» تامید چون کوچکترین چیزی در کاینات ازعلم الهي (ج) مخفى تيست معاملات واحوال مكذبان ومعاندان چگونه درپردهٔ خفا مستور مانده میتواند اینهادربارهٔ روزجزا چنین اندیشه ها داشته باشند ـ اما بدانندکه تمام اعمال شان خورد وکلان در حضورالهی اجری وهرکرده جزائی دارد چنانکه احوال دشمنان درپیشگاه او روشین است بالمقابل جزئي ترين احوال دوستان همدرعلم محيط اوتعالى است درآیت آتیه مردهٔ مکافات آنداده شده .

#### اَلا إِنَّ اَوْ لِيَاءَ اللّٰهِ لاَ خُوفٌ عَلَيْهِمُ آگاه باش هرآئينه دوستان خدا هيچترسنيست برايشان

#### 

تفسير : ابن كثير بنابر روايات حديث مينگارد «اولياءالله»(دوستانخدا) را درآخرت هیچ خـوفی ازاهوال محشـس نبوده وازتــرك دنیا غمگیــن نمی باشند \_ بعض مفسرین این آیت را عامتر معنی می کنندیعنی حوادث غمانگيز برآنها نهدردنيا واقع ميشود ونهدرآخرت وبرفوتهيچ مطلـوبى مغموم نمیشوند یعنی ازخوف ، نفی خوفحق وازغم ، نفیغم آخـرت مراد نيست بلكه دردنيا مراد ازنفى خوف وغم دنيوى است ازقبيل مخالفت اعداء وغيره واين برمومنان كامل واقع نميشود زيرا هميشه بسرخمدا اعتماد دارند وهیچیك از واقعات تكوّینی ازحكمت خالی نیست بنـابر استحضار این اعتماد واعتقاد هیچ خوفوغم برآنهاطاری نمیشود-نزدمن مقصد «**لاخوف علیهم**» ایناست که براولیاءالله هیچ چیز مخوف( مشل تباهي ويانقصان معتدبه) دردنيا وآخرت واقع نميشود بالفرض اگر ظاهراً دردنیا خسارت برآنها عارض شود چون نتیجتاً دربارهٔشان ذریعهٔ مفاد عظيم است نمى توآن آنرا نقصان معتدبه ناميد واگر بنابر سبب دنيوي ياأخروي وقتتي برآنها خوف لاحق شود منافي اين بيان نيست زیراً آیت محض اینقدر خبر داده است که برآنها خوفی نیست نه اینکه هیچگاه بایشان خوف لاحق نمیشود شاید بنابر همین نکته است ک بجاى لايخافون كه با لايحزنون مناسبت داشت به لاخوف عليهم تعبير شده بفکرمن «**لایحزنون**» به مستقبل تعلقدارد یعنی هنگام موت و بعد آز موت غمگین نمیشوند ــ چنانکه دراین آیــت «**تنـــزل علــیهم المــلئکة** الاتخافوا ولاتحزنوا» (حمالسجده ركوع٤) ونيزدرآيت «لايحزنهم الفزع الاكبر وتتلقا همالملئكة» (الانبياء ركوع٧) ذكرشده واللهاعلم بمراده .

## ٱلّٰذِينَ الْمُنُو الْوَكَانُو اللَّهُ وَلَا يُتَعَوِّونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا

تفسیر: اینهمه ستایش «اولیاءالله» میباشد یعنیمومن متقی ولی خداست پیشتر چندین. جامعلوم شده که ایمان و تقوی را مدارج بسیار است پس به اندازهٔ ایمان و تقوی یك مرتبه ازمراتب ولایت به وی ثابت میشود باز چنانکه پول اندك هم ثروت است و پولزیاد نیز امادر عرف عام به کسیکه مالك پول اندك باشد توانکر اطلاق نمیکنند تا آنگاه که مقدار معتدبه ثروت نداشته باشد چنین است ایمان و تقوی که هم مرتبه آن شعبه از ولایت است

وازین جاست که همهمومنان را میتوان فی الجمله ولی نامید اما درعرف (ولی) کسی است که درجهٔ خاص وممتاز ایمان و تقوی در وی موجود باشد دراحادیث بعض علامات و آثار این ولایت ذکرشده مثلاً از دیدن اولیاء انسان بیادخدا (ج) می افتد یا ایشان با مخلوق خدا بی شائبه غرض محبت میداشته باشند عرفاء هریك مطابق ذوق خود (ولی) را تعریف کردداند تفصیل آن درین مختصر نمیگنجد .

كَرُمُ مُ الْبُشُوا ى فِي الْجَيَاوةِ اللَّهُ نَيَا مِرايشانداست بشارت در ذند عاني دنيا

و في الزخرة

تفسير: اولياالله رادرين جهان انواع بشارت هاستمثلاً خداوند (ج) از زبانانبياء وغيره دربارهٔ آنها بشارت داده «لاخوفعليهم»ويافرشتگان هنگام قرب موت بهايشان ميگويند (ابشروا بالجنةالتي كنتم توعدون (حمالسجده ركوع٤) ياروياهاى فرخنده مى بينند يا ساير بندگان دربارهٔ آنها خواب خوب مى بينند وخواب موافق حديث صحيع جيزئي از چهلوشش جزء نبوت مى باشد ويا درمعاملات آنها از طرف خدا (ج) تأيد وامداد مخصوص ميشود ويا درميان خواص وگاهى از خواص تأيد وامداد مخصوص ميشود ويا درميان خواص وگاهى از خواص شان درميان عوام نيز مقبول ميشوند ومردم به مدحوثنا وذكر خير شان ميپردازند تمام اين اشياء متدرجاً درتحت بشارت دنيوى مشمولند اما دراكثر روايات تفسير (لهمالبشرى فىالحيوةالدنيا) به رؤياى صالحه شده و الشاعلم بشيارت اخروى وآن درخود قرآن منصوص است «بشراكم اليوم جنات تجرى من تحتهاالانهر» درحديث نيز اين تفسير منقول است

لاَتْبُدِ يُلُ لِكُلِمْتِ اللَّهِ اللّ

تفسیر : سخنان الله و وعدهای او بسیار استوار و همه ایفا شدنی است هرچه بشارت داده همه انجام میشود .

ذَالِكَ هُو الْفُو زُالْعُظِيمُ ﴿ وَلَا يَحْزُنْكَ اللَّهِ الْفُو زُالْعُظِيمُ ﴿ وَلَا يَحْزُنْكَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّلْمُلَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

يعتدرون

11

جميعاً ط

وَ قُو لُهُمْ مُ إِنَّ الْعِزَّةَ لِلَّهِ اللَّهِ الْعِزَّةَ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

هُو السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ ﴿ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ ﴿ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

تفسیو: درفوق اعدای که مکذب بودند ذکر شدند در مقابل آن تذکار دوستان آمد و به اوشان بشارت داده شد که درهر دوجهان مأمون می مانند درآن سلسله به آنحضرت صلیات علیه وسلم تسلی داده میشود که از سخن بی دانشان و اشرار رنجیده خاطر نشود غلبه وقوت همه خدار است او به تأید خویش حقراغالب و منصور و مخالفین راذلیل ورسوا مینماید سخن دشمنان را میشنود و کافهٔ احوال شان را میداند.

اً لَا اِنْ لِلْهِ مَنْ فِي السَّلُو تِ وَمَنْ أَكُا اِنْ لِلْهِ مَنْ فِي السَّلُو تِ وَمَنْ أَمَّاهُ بِاشْ هَرَائِينَهُ مَرْخَدَارَاسَتَ هَرَ كَهُ دَرَ السَّمَانُهَاسَتَ وَهُرَكُهُ وَمُ

فِي الْأَرْضِ وَمَا يَتَّبِعُ الَّذِينَ يَدُ عُونَ

رمین است وچهچیزرا متابعت میکنند آنان که میخوانند

مِنْ كُونِ اللّٰهِ شُرَكَ أَءَ اللّٰهِ يُتَّبِعُونَ اللّٰهِ شُركَ أَءَ اللّٰهِ عَنْد مِيكنند

الله الطّن و إن هُمْ الله يَخْرُ صُون آ

تفسیو: درزمین و آسمان سلطنت خدای و احداست جن و انس و فرشتگان همه مخلوق و مملوك اویند مشركین كهجز خدا دیگریرا می خوانندو آن را بخدائی سهیم می گردانند تیر بتاریكی و اندیشهای فاسد و و اهی است حقیقت دردست آنها نیست حجت و برهانی ندارند درظلمات او هما و ظنون ره كم شدگانند .

هُوا لَّذِي جَعَل لَكُمُ الْيَل لِتَسْكُنُوا الْيَل لِتَسْكُنُوا الْيَل لِتَسْكُنُوا الْيَل لِتَسْكُنُوا فِي النَّهُا وَ النَّهُا وَ مُنْصِرًا اللَّهُ فَي ذَا لِكَ فَي ذَا لِكَ دَرَآن و ساخت دوزدا (دوش) بینائی دهنده هر آئینه در این لا یات لِقُو مِ یسمعون س

تفسیر: آفرید کار شبوروز ، روشنائی و تاریکی خذات یکانهٔ اوست آفرینش خیروشر وهمه اشیای متقابل را ازاوباید دانست به این وسیله شرك مجوس تردید شد واشارهٔ لطیف است باین سو که چنانکه خداوند پس از شب تاریك روز روشن پدید می آرد و در فروغ روز آنچه در ظلمات شب به نظر نمی آمد دیده میشود همچنین حضرت وی آفتاب قرآن راطالع نمود تاپردهٔ ظلمت اوهام وظنون مشرکان را چاك کند و به مردم راه صحیح وصول الی الله را نشان دهد .

 وَ مَا فِي الْأَرْضِ إِنْ عِنْدَ كُمْ مِّنْ وَتَنْهِ دَو وَمَا فِي الْأَرْضِ إِنْ عِنْدَ كُمْ مِّنْ مِينَ اللّهِ وَتَنْهِ دَو وَمَا فِي اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُل

تفسیو: دراینآیت شرك عیسویان تردید شد آنها که حضرت مسیح علیهالسلام را پسر خدا می گفتند اگر واقعاً «مسیح» را پسر صلبی خدا (معاذالله) میدانند هیچ کستاخی بزرگتر ازاین نمی باشد خدای قدوس بدیهی است که اززن وپسر پاك است واگر مراد از پسر «متبنی»است خدارا چه احتیاج است که مخلوقی را متبنی گرداند – آیا (معاذالله) در آرزوی اولادبود وازفقدان پسر تأثر داشت یا اندیشه داشت که پس از وی کسنیست که وارث ملك ومال وروشن کنندهٔ نام اوباشد هنگام پیری وهرج ومرج به ری معاونت نماید (العیاذبالله) حضرتوی ازتماماین امور بی نیاز است ومخلوقات همه وهر وقت به وی نیازمندند اورا به پسر ونواده متبنی احتیاجی نیست همه مخلوق ومملوك ویند بین مالك ومملوك و خالق ومخلوق رشته های نسبی گنجایش ندارد گناهی است بس شدید که از جهالت نسبت به خدای متعال چنین سخنان دروغ و بی سند گفته شود .

قُلُ إِنَّ الَّذِ يُنَ يَفُتَرُ وُ نَ عَلَى اللّهِ بِهِ فِنَا عَلَى اللّهِ بِهِ فِنَا عَلَى اللّهِ بِهِ فِنَا ع بعو هرآئينه آنانكه برمیبندند بر خدا الريفُلحُون الله متاعي مَتَاعُ دروغِرا دروغِرا دستارنمی شوند مرایشاندابهر ممندی انداد باشد

الْعَذَابَ الشَّدِيدُ بِهَاكَانُوا عداب سغت بسببةنعه بنخ في في بن الشَّدِيدُ بِهَاكَا نُوا بنخ في في بن الشَّدِيدُ بِهَاكَا نُوا

يَكُفُرُ وُنَ ۞ *كسافرەىشىدند* 

تفسير : كسانيكه برخدا (ج)افتراء مي بندند اگرچه برشكوه وجلال وقوت خویش دراین جهان مغرور باشند هرگز به خیر وفلاح حقیقی نمیرسند اگر روزی چند از متاع دنیا مستفید شوند عاقبت همه کردار های شان بخدا (ج) باز میگردد آنجا لذت عذاب شدید را میجشند .

#### وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا نُو جِ م برایشیان ٔ خبر نوحرا

ت**فسییِ :** اخبار نوح وقومشررا بهاهل مکه بخوان تامعـــلوم گـــردد کـــه رستگاری حقیقی نصیب مکذبان ومفتریان نیست تبختر وتابش آن هـــا روزی چند بیش نمی باشد عاقبت به هلاك جاوید منتهی میشوند مكیان از شنیدن داستان نوح (ع) عبرت گیرند وبدانند اگر از دشمنیوتکذیب خاتمالانبياء صلىالله عليهوسلم واز شرك خودباز نمى آينسد سسر انجام آنها مانند مكذبان قوم نوح خواهد بود از بيان اين واقعه تسلى حضرت پيغمبر عليهالسلام نيز مقصود است تااز دشمنى وشرارتاينها دلگيرتر نشود \_ هر پیغمبر بهاینگونه حوادث مقابل شده عاقبت حقچیره شده ودشمنان حَق وصداقت تباه وبرباد گردیدهاند همهشنوندگان از بیــان مفصل این واقعات درس گیرند وبدانند پیغمبرصلی الله علیهوسلم باوصف اینکه امی بود و نزد هیچ استادی بقدر یك لمحه زانوی تلمذخم نکرده بود اخبار ملل باستان راچه راست وصحیح بیان میکند به تفصیلی کهظاهرآ جز به علم واستفادهٔ طویل ممکن نیست ناچار باید قبدول نسمود ک آموزگاروی از جنس بشر نیست بل ذاتی است که آفرید گار جامعــهٔ بشری و هستی بخش کاینا تاست این یکی از دلایل صداقت رسول اكرم است صلى الله عليهوسلم .

إِنْ قَالَ لِقُوْ مِهِ يَقُوْ مِ إِنْ كَانَ كَبُرَ چون مفت بهقومخود التقوم المر هست مهمران شده فَعَلَى اللّٰهِ تَوكَلْتُ فَأَجْمِعُو ٓ الْمُركَمْ و شركاء كم تم لا يكن ا مركم عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوۤ اللَّكَ وَ لَا نُنْظِرُ وُ نِ؈

و مهلت مدهید مرا

تفسیو: من به رضائیت و خفقان ، موافقت و مخالفت شما بقدر سرموی اعتنانمیکنم مانندسایر پیغمبران توکلمن بر خدای واحد الاسریك است اگر نصیحت و تعلیم من برشما گران میگذرد ... شما چنین کنید اما من نمیتوانم درانجام فریضهٔ خود تقصیری ورزم ... اگر سخنان من بدشما می آید واز روی عداوت بخواهید بمن ضرررسانید درعزممن فتوری وارد نمیشود ... هرچه میتوانید دربارهٔ من مشوره کرده تجویز استوار نمائید همکاران بلکه معبودان مفروض خودرا گرد آرید رأی قطعی بدهید به اتفاق قوی آنرا انجام کنید یك لمحه بمن مهلت مدهید آنسگاه ببینید قوی مقاومت و توکل پیغمبرانه چسان همه قوی و تدابیر جهان را عقیم نموده نابود میگرداند .

فَإِنْ تُو لَيْتُمْ فَهَا سَا لَتُكُمْ مِّنْ مِنْ الْمَالِدِ فَهَا سَا لَتُكُمْ مِّنْ مِنْ الْمَالِدِ لَيْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

تفسیو: درمقابلهٔ شما ازرنجهای معنوی وجسمانی بهستوه نسمی آیسم از خسارت مالی اندیشه ندارم \_ زیرامن دربدل تبلیغ ودعوت اجسرتی نخواستم تابیندیشم کهدر ناخوشنودی شمااجرت منقطع میشود\_ یا اقلا موقع یابید وگوئید جدوجهد اوهمه برای حرص مالی واخذ پول بود اجرت من بندمهٔ ذات اقدس متعال است که به اجرای احکام او مشغولم چون من بندهٔ حضرت کریمم وخدمتی را که بمن تفویض شده بدون خوف وهراس بپایان میرسانم چه بعید است که ابواب فضل ورحمت خویشرا برروی منبکشاید.

#### كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنْذَرِيْنَ بیم کردهشدگان

تفسير: هو كرا چشم عبرت است ببيند انجام مكذبان را كهچهشد ؛ نوح علیهالسلام صدها سال به آنها نصیحت کرد ازنفع وضور آگاه نمود چون سخنان وی موثر نیفتاد بلکه عناد وفرار آنها افزون شد بِفُرَمَانُ ٱلَّهِي (ج) آبها طُوفًاني شد ومكذبين همه عُمْرق گرديدند ، تنها نوح علیه السلام وچند تن کهباوی در کشتی بودند محفوظ ماندند ، در آینده نسل انسان از آنها پدید آمد ودیار مغروقان بوجود آنها معمور شد \_ قسمتى از قصهٔ نوح عليه السلام در سورهٔ اعراف گذشتهاست.

م بعثنا مِن بعد از نوح پیغامبرانرا بسوی قومایشان باذ فرستادیم بعد از نوح پیغامبرانرا بسوی قومایشان فَجَاءُ وُ هُمُ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُوا رپس، آوردند پیش ایشان نشانهای دوشن (پس) نبودند مِّوْمِنُوْ ابِهَا كُنَّ بُوْابِهِ مِنْ قَبُلُ يېش ازاين

که ایمان می آوردند بسبب آنچه تکذیب کرده بودند به آن

تفسير : بعد از نوح - هود ، صالح ، لوط ، ابراهيم، شعيبعليهم السلام وديگر انبياء رابسوى اقوامشانباعلاماتروشن فرستاداما چنانكه پيش از بعثت انبیاء درحال جهل و کفر بودند اموری را که پیشتر تسکذیب میکردند توفیق نیافتند که بعد از بعثت وتبلیغ انبیاء بپذیرند بل اصول صحیّحی را که قوم نوح(ع) تکذیب نموده بود دیگران نیز ّاز قبول آن انکار ورزیدند چون نخست (نی) گفتند درثــانی نتوانستنـــد که (آن) كويند وبه همان بي ايماني وتكذّيب حق تا آخر ماندند .

نطبع علی مهرنهیم بر كذ لِكَ

#### ا لَهُ عَتَالِ يَنَ ﴿ ازحد در عدر ند عان

تفسیو: کسانیکه در تکذیب وعداوت حق از حد تجاوز میکنند صورت مهر نهادن بردلهای شان آن است که اول تکذیب میکنند ، سپسبرآن اصرار میورزند ؛ دشمنی وعناد را پیشه می سازند تا آنکه رفتهرفته اجزای قلوب شان تماما فاسد میشود واستعداد قبول حق باقی نمی ماند.

ته بعثنا مِن بعل هم هوسی و هرون را باز فرستادیم بعد ازایشان موسی و هادون را الله فرستادیم بعد ازایشان موسی و هادون را الله فرستادیم و هرون را الله فرستادیم و موسی و هادون را الله فرستادیم و موسی و هادون را الله فرستادیم و مین الله و بودند قوم میناهادان

تفسیر: مردم جنایت کار بودند واعتیاد به نافرمانی اجازه نمی داد که حق را قبول کنند ، تکبرمانیع شد که نشانهای خدا(ج)را دیده پیش فرستادگان وی گردن نهند «وجدوا بهاواستیقنتها انفسهم ظلمآوعلوا» (النمل رکوع۱) همین تکبر و نخوت بود که فرعون را باظهار این کلمات جرئت داد «الهنربك فیناولیدا ولبت فینامن عمرك سنین» (شعراء رکوع۲).

فَلَمّا جَاءُ هُمُ الْحَنْ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوْ ا پس چون آمد بایشان سغندرست از نزد ما مختند اِتَ هٰذَ السِحْرُ مُبِيْنُ ۞ مرآئينه اين البته جادوئيست ظاهر تفسیر: معجزهٔ «عصا» و «یدبیضا» رادیدند وسخنان بسیار موثروجذاب موسی علیه السلام را شنیدند وگفتند اینجا دوئی آشکار است زیـرا جادو درنظر آنها از همه چیزها فوقالعاده تربود .

السُّحرُ وُن

تفسیر: حق راجادو میگوئید آیا جادو چنین است ساحران میتوانند بدعوی نبوت ازمنازعه حقوباطل کامیاب برآیند کسانیکه سحر و معجزه رافرق کرده نمی توانند چنان بی خرد و کوته بیناند که مس وطلاء را یک چیز میدانند چهرهٔ درخشسان ، اخلاق پاکیزه و او صاف ستوده ، فروغ تقوی ، شکوه و عظمت پیغمبر شهادت میدهد که باسحر و شعبده کوچکترین نسبتی هم ندارد ، پیغمبر خدارا ساحر گفتن دوراز حیا و عین دیوانگی است .

### بِهُؤْ مِنِيْنَ ۞

باوردارندگان

تفسیر: معاذالله تو طلبگار دنیا می باشی نیت تو بداست می خواهی بنام دین یک انقلاب عظیم سیاسی روی کار آری ، سرداران قدیم این دیار (یعنی قبطیان را) برطرف نموده حکومت وریاست خودرا برپانمائی، باید بدانی که دراین مقصد کامیاب شده نمیتوانی سخنان ترا هرگز قبول نمی کنیم و به بزرگی وریاست توتسلیم نمی شویم .

#### و قَالَ فِرْ عُونَ ا نَتُو نِی بِکُلِّ و مفت فرعون بیادید پیش مَن مِر ساحر عَلیْم الله ساحر دانیادا

تفسیر: این بود پاسخ بیانموسی علیه السلام ، مجادله سحرومعجزه هنوز باقی میماند وماآنرا عملاً تصفیه میکنیم ، جادوگران کلان وماهر این مملکتراجمع میکنیم تادرمقابل خوارق آنها معجزات خودرا نشان دهی وبهدنیا آشکار گردد که توپیغمبری یاجادوگر (معاذالله) ازاینجاست که فرعون درتمام اطراف واکناف مملکت خویش منادی گردانید و نمایندگان خودرا فرستاد تاجادوگران ماهر وقابل در هر جائیکه باشند به شتاب حاضر کرده شوند ـ تفصیل این واقعه را که درسورهٔ اعراف گذشته مطالعه کنید .

فَلَمَّا جَاءً السَّحَرَةُ قَالَ لَهُمُ مُّوسَى (بس) چون آمدند ساحران مفت مرایشانرا موسی القو اما آئیم مُلقون ﴿

تفسیو: جای دیگر درقرآن مذکور است ساحرین از موسی علیه السلام سوال کرده بودند تواول هنر خودرا مینمائی یاما آغازکنیم موسی (ع) گفت هرچه اراده دارید باز نمائید \_ زیرا اگر پس از مظاهره وقوت آزمائی حق درمیدان آید وباطل را مغلوب ومستاصل نماید تاثیر آن بیشتر است وفیروزی حق خوبتر واضع میگردد .

تفسیو: ساحران چوب وریسمانهای خود را برزمین افکندند و چشم تماشائیان رابه قوهٔ تخییل چنان بستند که آنها پنداشتند سرتا سر میدان پراز مارشده ، موسی علیه السلام فرمودکه اینست «جادو»نه آنچه من آورده ام که فرعون ومتملقین وی آنرا جادو گفته بودند .

عَمَلُ الْمُفْسِدِ يُنَ ﴿

تفسير: بس است شما قوهٔ انتهائی خودرا صرف نمودید ، اکنون ببینید که خدا (ج) باقدرت ورحمت کاملهٔ خود تمام بازیچهٔ شماراچگونه تباه وبرباد میکند که دیگر صلاحیت مقابلهٔ مرا پیداکرده نتوانید زیرا این خلاف عادت وحکمت حضرت ربالعزت است که درحین مقابلهٔمفسد بامصلح وقتیکه مقصود ازآن محض اتمام حجت باشد کار مفسدان را اصلاح واستوار نماید و کلمهٔ حق را پست ومغلوب کند .

و يُحِقَّ اللَّهُ الْحَقَّ بِكُلِمْتِهُ وَلُوكُرِهُ و تابت خواهد ترد خدا حقرا به احكام خود وامرچه ناخوش دارند المُحْرِ مُون ﴿ فَهَا الْمَنَ لِهُوسِلَى عناه كادان به ايمان نياورد بموسى اللاف رياة من قورمه معر اولاد

تفسیو: بنی اسرائیل که از مظالمو شدائد فرعونیان بجان آمده خوار وذلیل شده بودند مطابق پیشگوئی های قدیم منتظر بودند که «پیغمبر اسرائیلی» چه وقت مبعوث میشود تامظالم فرعون را خاتمه دهدو سلطنت اورا براندازد ، ناگاه موسی علیه السلام عیناً بهمان شان وجلالی که آنها انتظار داشتند ظهور نمود بنابر آن تمام بنی اسرائیل طبعاً پیامبری موسی علیه السلام را نعمت عظمی میدانستند واز دل اورا صادق می انگاشتند واو را عزت و توقیر میدادند به مگر اکثر افراد از فرعون واراکین او هراسان بودند به لهذا درابتداء (بطور شرعی) ایمان نیاوردند و وقت مناسبی را انتظار داشتند که هنگام فیروزی حق ایمان آرند ،عده قلیلی از جوانان بنی اسرائیل با آنکه از فرعونیان میترسیدند اسلام خود را اعلان کردند ، چند نفر از قبطیان هم (که از قوم فرعون بودند) مشرف به اعلان شدند ، عاقبت چون رسوخ موسی علیه السلام و آوازه حق رو به زیادت نهاد تمام بنی اسرائیل که تقریباً به شش لك مرد بالغمیشدند مسلمان گشتند ، این جا آغاز داستان بیان شده .

عَلَى خُوفٍ مِّنْ فِرْ عُونَ وَمَلَا يُومِمُ اللهُ وَمُلَا يُومِمُ اللهُ وَمُونَ وَمُلَا يُومِمُ اللهُ اللهُ

آن يفتنهم آنكه عداب كندفرعون ايشانرا

تفسیر: مراد ازسرداران حکام وعمالفرعونند ویامرادازآن سرداران بنی اسرائیل است کهاز خوف وطمع وغیره قوم خودرا از مخالفت فرعون میترسانیدند و تهدید میکردند ومطلب از عذاب نمودن این است کهفرعون خبر ایمان آوردن آنهارا بشنود وایذاهای سخت رساند تا ضعیف القلبان ازآن مضطرب ومتزلزل شده از راه حق باز گردند .

وَ إِنَّ فِرْ عَوْنَ لَعَالِ فِي الْأَرْضِ تَ و هرائينه فرعون بلند ميرود (غالباست) در نمين

## و إنَّهُ لَهِنَ النَّهُ لَهِنَ النَّهُ سُرِ فِيْنَ اللَّهُ اللَّهِ فَيْنَ اللَّهُ اللَّهِ فَيْنَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

تفسیر: بیعلتی نمی ترسیدند زیرا درآن هنگام نیروی مادی فرعون در مملکت به اوج کمال رسیده ستمگاری و دشمنی و انکار حق و سرکشی او اندازه گذشته بود و در آزار ضعفا هرچه از دستش می آمد درین نمی کرد.

و قال مُوسلى يقور م إنْ كُنْتُمُ الْمَنْتُمُ و عفت موسى اى قومهن المر ايمان آورديد بيا للب فعكيك تو كُلُو الله كُنْتُمُ بغدا پس بروى تومل عنيد الم

> مسلوبین الآم فرمان برید

تفسیر: پریشان نشوید ومترسید وظیفهٔ مومن فرمانبردار اینست که تکیه بر قوت مالك خود داشته باشد ، هر که بر قدرت وآمرزش بی پایان خدا یقین دارد در هر امر برخدای توانا توکل میکند واثبات اعتماد آنگاه میشود که بنده خودرا تماماً بخدا (ج) بسپارد ، حکم الهی را متابعت نماید وبا تمام جدوجهچشم امیدش تنها جانب او باشد .

فَقَا لُو اعَلَى اللّٰهِ تَو كُلْنَا عَرَبُّنَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ

لا تَجْعَلْنَا فِتَنَاةً لِلْقَوْمِ الظّلِويْنَ ﴿ الظّلِويْنَ ﴿ الظّلِويْنَ ﴿ الظّلِويْنَ ﴿ الْعَلَوْنِينَ الْم

منزل سوم

يونس

١١

تفسیر: دراثر نصیحتموسی علیه السلام اخلاص خویش راظاهر کردند وگفتند بیشك توکل ما برخداست ، بحضرت او دعا میکنیم مارا تخته مشق ستمگاران نگرداند تا به قوت خود همیشه برما ستم کنند وما در مقابل کاری کرده نتوانیم زیرا دراین صورت دین ما درخطر می افتد ، ستمگاران و آنانکه ناظر این حالند لاف زنند و گویند اگر حق بطرف ما نمی بود چرا اینقدر تسلط و تفوق برشما حاصل میکردیم و شما اینقدر ذلیل و پست می بودید این فکر در ضلالت گمراهان می افزاید و وجودما ازین حیث باعث فتنه آنها خواهد گشت .

## وَنَجِنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقُوْمِ الْكَفِرِ يْنَ ١٠٠ ونجات بغش مارا برحمت خود اذ مروه كافران

تفسیر : مارا از بندگی ومحکومی آنها نجات بخش واز دولت آزادی توانگر گردان .

نَبُولًا لِقُو مِكْمًا بِمِصْرَ بَيُو يَّا مقرد محردانيد(مسكن ساذيد) براىقومخود درمصر خانهادا

تفسیر: حضرت شاه مینگارد چون هلاکتفرعون قریب شد بهموسی(ع) وبرادرش حکم شد تاقوم خود بنی اسرائیل رادرآن ها شامل نکند و محلی جداگانه به خود انتخاب کند زیرا بعدازاین بر قبطیان آفات فرود می آید باید قوم تو آنگاه نیز بظاهر از آفات بر کنار باشند ، مفسرین بر آنند کهاز «تبوآ لقوه کما بمصربیوتا» مراد آنست که در خانهای خود اقامت گزینید و بعضی از آنرا برای عیادت مخصوص کنید .

و اجعلوا بيو تكم قِبلة و أقِيهوا و برياداريد

الصَّلُوة \*

مساز را

تفسیر: فرعون مساجد وعبادتگا هاراخراب کردهبود \_ هیچکس برای عبادت خدا (ج) نمی توانست بیرون آید \_ بنابرآن حکم شد درخانههای خود موضعی را برای نماز تخصیص دهید که روی بقبله باشد \_ نمازرا گاهی ترك مکنید چه مدد ونصرت خدا (ج) از برکت آن بشما میرسد «واستعیثوا بالصبر والصلوة»پیش از هجرت مسلمانان نیز در مکهبچنین حال گرفتار بودند .

## و بشر المؤ مِنْيْنَ الله و بشارت و بشارت و مؤمنان دا

تفسیو : دردنیا به فتح وفیروزی ودر آخرت به نجات ورضای الهی .

و قال مُوسلى رَبِّنَا إِنَّكَ الْيَتَ فِرْ عَوْنَ و مفت موسى الله ودد ما دماهم آئينه تو دادهٔ فرعون و ملاه زينه قوا مرا لا في الحياوة الله نيالا وسردادان اودادونق و مالها در ذند ماني

تفسیو : یعنی از هرحیث وسایل سرور و آسایش آنها را فراهم نمودی مثلاً حسن صورت ، سواری ، لباس زیبا ،اثاثالبیت نفیس ، گنجها ثروت ، کانهای طلا و نقره وغیره به آنها عنایت فرمودی .

## ر بنا ليُضِلُّو اعن سَدِيلِك عَن سِيلِك عَن سِيلِك عَن سِيلِك عَن سَدِيلِك عَنْ سَدِيلِك عَن سَدِيلِك عَنْ سَدِيلُكِ عَنْ سَدِيلِك عَنْ سَدِيلِك عَنْ سَدِيلِك عَنْ سَدِيلِك عَنْ سَدِيلِك عَنْ سَدِيلِك عَنْ سَدِيلُكُ عَنْ سَدِيلُكِ عَنْ سَدِيلِكُ عَنْ سَدِيلُكُ عَنْ سَدِيلِكُ عَنْ سَدِيلِكُ عَنْ سَدِيلِكُ عَنْ سَدُولِكُ عَنْ سَدِيلُكُ عَنْ سَدُولُكُ عَنْ سَدُولُ عَ

 ١.

(آل عمران رکوع ۱۸) بعض مفسرین لامرا در «لیضلوا» لام عاقبت گرفته اند چنانکه در «فالتقطه آل فرعون لیکون لهم عدواً وحزناً» لام عاقبت است دراین صورت مطلب چنین میشود که این انعام ازآن جهت داده شده بود که در امور خیریه خرج کنند و منعم حقیقی خود شانرا بشناسند و بندگان شکر گزار او گردند مگر گمراهان آن همه نعمای الهی (ج) را در راه گمراهی مردم طوری بیدریغ خرج کردند که گوئی برای تکمیل همیت کار باوشان داده شده بود برین تفسیر اشکالی وارد نمیشود.

ر بینا اظیس علی ا موالیه و اشل کی این پروردی ما معوی مالهای ایشان و سخت (مهر) بن علی فلا یو مینو ا کتی علی فلا یو مینو ا کتی بر دلهای ایشان پس ایمان نیادند تا یر و العک اب الرایم ش

تفسیر: چون موسی علیهالسلام تامدت دراز هر نوع هدایت کرد و معجزات عظیمالشانی نشانداد جحودوعناد معاندان فزونی گرفت تاآنکه از تجربه وطول صحبت یاوحی الهی (ج) ثابت گردید که این ها هرگز ایمان نمی آرند سپس برای هلاك آنها دعاکرد تاجهان از لوث وجود آنها زود پاك شود وسوء خاتمت شان مایهٔ عبرت دیگران گردد ،حضرت موسی(ع) نفرین کرد «خداوندا» اموال آنهارا تباه کن و بردلهای شان عقدهٔ سخت بیفگن که ایمان ویقین درآن نفوذ نکند مگر وقتی متیقن شوند که عذاب الیم را به چشم مشاهده کنند این دعای موسی (ع) شوند که عذاب الیم را به چشم مشاهده کنند این دعای موسی (ع) گفته میشود حالانکه ملعونیت و خدلان آنها از سابق فیصله شدهاست، حضرت شاه (رح) این آیت را بصورت دیگر نیز تفسیر کرده می نگارد صدق ایمان درآنها امید نبوداماهنگامیکه آفتی فرود می آمید به دروغ میگفتند حال قبول خواهیم کرد دراثرآن عذاب منقطع می گردید و کار فیصله نمیشد و به منتهای خود نمیرسید ـ دعاء از سببی کرد کهدلهای شیان سخت شود که ایمان به دروغ نیاورند تاعذاب فرودآیید و کار انجام یابد.

قَالَ قَلُ الْجِيْدَةُ كُو تُكُمَا عُو تُكُمَا عُن شَمَا عُنتَ عَالَى شَمَا عَنْ مُناهِ عَنْ مُناهِ الْمُعَالَى مُنْ اللَّهُ اللَّ

99

١.

تفسیر: از روایات برمی آید حضرت موسی علیه السلام دعامیکرد و هارون علیه السلام آمین می کفت ازین لحاظ بصیغه تثنیه «دعوت کما» گفته شد .

فَاسْتَقِيْمَا وَلَا تَنْبِعَ نِ سَدِيْكَ الَّذِينَ يَنَ سَدِيكَ الَّذِينَ يَنَ سَابِيكَ الَّذِينَ يَنَ سَابِيد و بيروى معنيد داه آنانوا كه

## لايعلىون 🕾

تفسیر : کار خود را به کمال استقلال و ثبات قدم انجام دهیدواگر آثار قبول دعا بزودی ظاهر نشود چون بی خردان شتاب مکنیددروقت مقرر آن وقوع مییابد از اضطراب چیزی بدست نمی آید .

و جا و زنا بكنتى إسراء يل البخر البخر المنتى إسراء يل البخر الديا البخر فل تنعوب المنت المنت المنت المنت المنت المنت الكاللة إلى المنت ال

منزل سوم

الَّذِي كَا الْمُنَكُ بِهُ بَنُّو السَّرَاءِ يُلُو أَنَا ایمان آورده اند بوی بنی اسرائیل مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ ﴿ النَّالَثُنَ وَقَدْ عَصَيْتَ مسلمانانم ایمانمی آری اکنون حال آنکه نافر مانی کردی قَبْلُ وَكُنْتُ مِنَ الْهُفُسِدِ يُنَ ۞

ت**فسیر :** موسی (ع) با چند صد هزار تن فرزندان اسرائیل از مصــر برآمد ، فرعون همینکه اطلاع یافت برای اینکه بنی اسرائیل از پنجـهٔ ستم او نجات نیابند با لشکری جرار به تعقیب آنها شتافیت چون فسرزندان اسرائيل بساحل قلزم رسيدند سخت مضطرب شدند، پیش رو دریایمتلاطم وازقفا سپاه فرعونآنهاراتهدید میکرد \_ مـوسی علیهالسلام آنها را تسلی داد و به فرمان پروردگار عصای خویش را به دریا نواخت آب چون دیوار بایستاد ، خداوند (ج) دوازده راه درآن پدید آورد ، فرزندان اسرائیل از دریا گذشتند ، دراین اثنا فرعون باسپاه خود بساحل رسید چون چشم شان بهراه های خشک افتاد یکباره اسپان خود را در آب افگندند ، هنگامیکه همکان درمیان دریا رسیدند ، طبقات آب بفرمان الهی (ج) بهمآمد ولشکر فرعون با ساز وبراك خود طعمهٔ امواج گرديد جون فرعون به غرق خويش يقين كـرد تُرسِيده كَلْمَهُ ايمان رَا به زَبَّان رَانِد كُه شَايِد خَدَاى بَنِّي اسْرَائِيل كَلَّمَهُ (ایمان) اورا بشنود واز موجهای ستیزنده نجاتش بخشد ، از بار گاه احديت ارشاد شد (آلئن وقدعصيت قبل الايه) يعني مدت العمر بمخالفت پرداختی واشاعت ضلالت نمودی وشرارت کردی ، اکنون که عذاب را مشاهده نمودی یقین کردی ، دراین وقت یقین ترا اعتباری نیست (فلم يك ينفعهمايمانهم لماراوا باسنا سنةالة التيقدخلت فيعسباده وخسسر هنالك الكافرون) (المؤمن ـركوع٩) .

تنبیه : ایمان آوردن هنگام قبض روح و معاینهٔ عذاب (ایمانغرغره)ویا (ایمان بأس) یا (ایمان یأس) گفته میشود ونزد اهل سنة و جما عــة نافع نیست ـ شیخ عبدالوهاب شعرانی در (کتاب الیواقیتوالجواهر ) عبارت (فتوحات مكّيه) را نقل ميكند درآن نيز ايمان فرعون چنين تصریح شده \_ دردیباچه نگاشته که درنسخه های (فتوحات) ملحدین وزنادقه چندين عبارت الحاق كردهاند نسخه بسيــــار مستنــــد ومعتبـــر (فتوحات) نزد من موجود است نشانی ازین عبارت درآن دیده نمی شود. والله اعلم .

فائده: در نفس آخر كلمه (آمنت) از زبان فرعون برآمد تا قبول دعاى حضرت موسى (ع) (فلايؤمنوا حتى يرواالعذاب الاليم) بمنصة شهود گذاشته شود .

فَالْيَوْ مَ نُنجِيْكَ بِبِلَ نِكَ لِتَكُوْنَ رَبِسَ الْمُووَ مَ نُنجِيْكًا بِبِهِ الْمُنْ لِكَ لِتَكُوْنَ رَبِسَ الْمُووَ لِي اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

تفسیر: درموضح القرآن است چنانکه ایمان نا بهنگام فرعون هدر رفت خداوند (ج) نعشاورا ازدریا برآوردوبر فراز پشتهٔ افکند تابنیاسرائیل چون دروی نگرند سپاسگذارند و آیندگانرا مایهٔ عبرت گردد واگسر چنین نبودی در برآوردن نعش او مفادی متصور نگشتی چنانکهایما نش سودی نبخشید در نجاتش مفادی نبود ، از تحقیقات کنونی برمیآیدکه جسم فرعون تا روز گارما محفوظ مانده اما صحت کلمات قرآن بر ثبوت آن موقوف نیست ، نجات فرزندان اسرائیل و غرق فرعون در روز عاشورا اتفاق افتاده واکنون که من این سطور را می نگارم روزعاشورای سال ۱۳۶۸هجری میباشدخداوند (ج)دراین جهان و آنجهان ازعذاب خود نگا همان دارد ودشمنان دین فرخندهٔ اسلام را غرق گرداند آمین .

و لقل بو أنا بنى إسراع يل مبواً و هرآئينه جاىداديم بنى اسرائيلدا بمقام صِدْ قِ وَر ز قَالْهُمْ مِّنَ الطّيباتِ ١.

تفسیر: خدا (ج) آل فرعون را هلاك گردانید و نخست مصر را به فرزندان اسرائیل عطا كرد چندی بعد شام را بهایشان كرامت وعمالقه را ازآنجا بدرآورد ، هردوسرزمین شاداب وخضراست واشیای پاك و گوارا درآن به افراط پیدا میشود خلاصه بنی اسرائیل از آلای حلال وطیب متمتع ومعمور شدند .

فَهَا اخْتَلَفُوْ احْتَى جَاءَ هُمُ الْعِلْمُ لَمِي اخْتَلَفُوْ احْتَى جَاءَ هُمُ الْعِلْمُ لَمِي اخْتَلَفُو احْتَى جَاءَ هُمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلَى الْعَلَى

فِيْمَا كَانُوْ افِيْهِ يَخْتَلِفُونَ الْأَوْ الْمِيْمُ وَنَا اللَّهُ اللَّ

تفسیر : مزید بر نعمت و کرامت مادی به نعمت دینی و روحانی سرافراز شان فرمود به تورات شریف عالم گردانید که درآن اصول و فروع دین بیان شده اخبار باستانوداستان آیندگان مندرج بودـسزاوار نبود که پس از آگهی به حقایق روشن اختلاف کنند وراه دوئیت سپرند ودر نحوست حزبیت گرفتار شوند اما با وجود دانش استوار و خبر راستی به اختلافات گوناگون پرداختند و متفرق شدند در بعضی ا ز مسايل باپيغمبر خويش(موسى عليهالسلام) مخاصمه نمـودند چنــانكه در سورهٔ بقره گذشت ،دراخلاف آنها بعضی به همه پیغمبران خاصه بعضرت بيغمبر آخرالزمان صلى الله عليه وسلم تصديق واكثرت كذيب نمودند حال آنكة دربارة آنها بمزيد پيشينه آوئي مطلع بودند بلكه قبل ازبعثت فرخندهٔ حضرت پيغمبر (ص) بهورود پيغمبر آخرالزمان چشم براه داشتند ومشركانرا ميگفتند: زُود است بمعيت پيغمبر آخرين (ص) به شمال سنزا دهیدم ؛ بنی استرائیل تنها دراین امسور اختلاف نكردند بلكه آئين خودرا نينز تحريف داده اصلها وفرعهای اورا بدل کردند تا متدرجاً چندین طبقه پدید آمد سه صد سال بعد از مسیح شهریار قسطنطین کبیر که مشرب فلسفی داشت به نفاقدین نصرانیت را پذیرفت ، استفها بپاس خاطر وی قوانین جدید وضع کردند و نو آئین شریعتی بنیاد نهادند . قسطنطین معابد ومشاهد عالی آباد نمود دین جدیدکه ناسخ مسیحیت اصلی بـود شایع شد ، جزچندی از راهبان تارک الدنیا که دور از آبادی در جنگل وکوه بسر میبردند دیگری بدین اصلی مسیحی استوار نمانده بود. عبادت به صلّیب ، ادای نماز سوی مشرق ، پرستش هیـکل مسیـح

1.4

ومریم درکلیسا ، حلال گردانیدن خنزیر و نحوذلك تحریفات متعدد دیگر مسیحیت حقیقی را یکسره مسخ کرد واین مسیحیت منسوخ سرتاسر جهان پراگنده شد ، این وقتی بود که برشام ، بیتالمقدس ، جزیرهٔ بلاد روم نصاری تسلط داشت تا هنگام خلافتفاروق اعظم (رض)اصحاب این ممالكرا از اقتدار نصاری بر آوردند ولله الحمد والمنة .

فَانُ كُنْتُ فِى شَلِّكِ رَجَّاً اَ نُزُ لُنَا پس اعمر توئى در شكى اذ آنچه فروفرستاديم ا كَيْكَ فُسْعُلِ الْآنِ يُنَ يَقُرُّءُ وْ نَ بسوى تو بس بيرس آنانرائه ميخوانند الْكِتْبَ مِنُ قَبُلِكَ ۚ لَقَدُ جَآءً كَ عَتَابُ دَا يَشَاذَتُو مَرَائِينَهُ آمِدَاسَتَ بِيشَ تَو الحَرَقِي مِنْ رَّبِكَ فَلاَ تَكُونَنَ سَعْن درست أَذ برورد مَارتو بس مسو مِنَ الْمُهُتَرِينَ ﴿ وَلا تَكُونَتُ مِنَ الَّذِ يَنَ كُذُّ بُوا بِالْيِتِ اللَّهِ

# فَتْكُوْنَ مِنَ الْخَسِرِيْنَ ﴿ اِنَّ الَّذِينَ اللَّهِ يُنَى ﴿ اللَّهِ يُنَ اللَّهِ يُنَ اللَّهِ يَنَ اللَّهِ يَنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ا

#### حَتَّى يَرُو الْعَدَابَ الْآلِيمَ ﴿

تاآنکه ببینند عـذاب درددهندهرا

تفسيو: اين خطاب در ظاهر به پيغمبر است عليهالسلام اما در حقيقت شنوآنیدن دیگران مقصود آست ، آنانکه به شنیدن این وقایع وحقایق بزرگ از زبان یك نفر امی دچار حیرت می شدند از جهل و تعصب در واقعيت آن اظهار شك وتردد مىنمودند ورنه آشكار است آنچه راپيغمبر خود آورده چسان در آن شك وتردد كرده مىتوانست و چيزى كهُجهان را بسوی آن میخواند وبدان وسیله در دلهای شنوندگان یقین پدید ميآورد يقينيكه ازكومها استوار تربود بازآنرا خود تكذيب مىي نمود بعد ازچندآیت آشکار میشود که «یاایهاالناس ان کنتم فی شك من دینی الایه «واضح است شك كنندگان دیگرانند كه پیغمبر (ص)عقایدی رآبهآنها بیانمینمود کههمه غیرمتزلزل و راسخبودوآنها شک میکردند به هر حالدراین آیات به مخاطبان قرآن از زبان پیغمبر (ص) این مسئله که سرچشمهٔ مرض کفر و تکذیب (شك) میباشد تنبیه میشود در وقایعی که قرآن بیان کرده اگر کسی را شبهه دست دهد در علاج آن بشتابد یعنی ازدانایان کتب پیشین تحقیق کند درآنها راستان ومنصفان نيز مى باشند ، آنها توضيح ميدهندهر چه پيغمبر امى بيان ميكند در ست است وهر چهبروی فرود آمده فرستادهٔ پروردگار وهمه راستودرست بوده شك وتردد درآن راه ندارد اگر شكوك بيهموده درمان نشهود بروز گار اندك فزونی میگیرد به امتراء (شك) واز امتراء بسرحد تكذیب میرسد وجز خساره وبربادی بارنیارد پس ازتکذیبیکمرتبهٔ دیـگر نیز مى باشد ، أنسان چوندرآن مقام رسد بداش مهر نهاده میشود وازدوام تَكَذَيبِ استعداد قبول حق سلب ميشود كسَّى كَهُ كَارِش بَدِينَ جَا كَشُنْدُ اگر تمام آیات قدرت را مشاهده کند ایمان نیارد مکر آنگاه که عذاب اليم را مشاهده كند ويقين وي درآن وقت سودي نبخشايد .

١.

11

فائده: \_مراداز «کلمتربك» (سخن پروردکارتو) غالباً آنست که جای دیگر خداوند (ج) فرمود «لاملئن جهنم منالجنة والناس اجمعین» یعنی دوزخ را از جن وانس مملو می گردانیم این جا ذکر کسانی است کهاز بخت بدوسوء استعداد و نحرست اعمال شان این سخن در علم الهی ثابت شده.

نفسير : ازآن قرى كه بهتكذيب انبياء وشرارت خويش مستوجب عذاب شدند هيچ يكرا موقع ايمان آوردن نرسيد تا از عذاب آلهي (ج) رستگار شود مگر قوم یونس علیه السلام که آیمان آوردند وخویشتن را ازآن عَدَابِ آسَمَانَی کُهُ بِرَایِشَان فرود آمدنی بود نجات دادند ، خداوند(ج) به طفیل ایمان بلای وارده را از ایشان دفع فرمود و تا هنگامیکه در این جهان بودند آنهارا از فوايدوبوكاتآن برخوردار كردانيد مفسرين گويند. يونس عليه السلام درديار موصل بسوى مردم نينوا مبعوث كرديده كههمه بت پرست بودند ، يونس عليه السلام هفت سال به نصيحت مردم برداخت مردم پند ویرا پذیرا نشدند وهر روز در انکار وتکذیبافزودند آخر يونس عليه السلام بستوه آمد و بهآنها آگهى دادكه اگر از تكذيب وی دست نه بردارند عذاب خدا در مدت سه روز بر آنها فرودمی آید. شب سوم در رسید یونس علیه السلام نیمی از شب گذشته از شهر خارج شد سپیدهدم آثارعذاب هویداگردید آبری بس مهیب و سیاه اطرآف آسمانرا فراگرفت ، دود غليظ وتيره ازآنبرآمد وآهسته آهسته به خانه های مردم نزدیك گردید ، چندانکه فضای منازل به کلی تاریك شد مردم از مشاهدهٔ این آنار وعلایم به هلاك خویش متیقن شدند ودر جستجوی یونس (ع) ا**فتادند** پیغمبر را نیافتند ، همگانبا زنان و کودکان حتی چارپایان آز مشکو بصحراً شدند وبا صفای قلب به بار گاه الهی (ج) رجوع نمودند از خوف به کریه وزاری در آمدند ب

١.

٠.

اخلاص و تضرع خدا (ج)را خواندند از چهار طرف آه و کریه بلند شد و همه فریاد برآوردند ... آمنا بماجا، به یونس (انچه یونس (ع) باخود آورده بر آن ایمان آوردیم ) خدا (ج) برتضرع و کریهٔ آنها رحم کرد و آثار عذاب را برداشت ، اقوال علمای سلف دراین باره دونوع است اکثر برآنند هنوز اصل عذاب را ندیده بودند تنها علایم و آثار در نظر شان آمده بود و شرعاً دراین وقت ایمان نافع می باشد و مراد از ایمان یاس که مقبول نمی باشد آنست که اصل عذاب را مشاهده کنند و پساز آنکه درآن مبتلا شوند ایمان آرند بسان فرعون که چون کرفتار امواج دریا کردید اعتراف کرد، نزد بعضی ایمان قوم یونس (ع) نیز مانسد فرعون ایمان یاس بود و بر طبق قاعدهٔ عموهی باید نافع واقع نمیشد معتبر قرارداد و برنگ ایمان فرعون مسترد نکرد.علماء رادراین باره نیز اختلاف است که آیا نفع اعمال آنها به حیات این جهان محدود بود و عداب وارده را دوم کرد یا درآن جهان نیزمایهٔ رستکاری میگردد،ابن کثیر صورت دوم را ترجیح داده یعنی در دنیا و آخرت مفید و معتبر شناخته میشود و الله اعلم .

حضرت شاه رحمه الله این آیت را چه لطیف و دقیق تفسیر نموده: یقین نمودن هیچ کس را بعد از مشاهدهٔ عذاب دنیا به کار نیامد مکس قوم یونس را که هنوز حکم عذاب برآنها وارد نشده بود بلکه محض نظر به شتاب یونس (ع) نمونهٔ از عذاب هویدا گردیده بود ـ تا سخن یونس را دروغ نیندارند چون ایمان آوردند رستند و نمونهٔ عذاب برداشته شد جنین اند مشرکان مکه چون سپاه اسلام هنگام فتح مکه برای قتل و غارت آنها قبول شد و امان یافتند . بقیهٔ داستان یونس عرد «صافات» و غیره می آید .

و اگر خواستی پرورد کارتو هر آئینه ایمان ممن فی اور خواستی پرورد کارتو هر آئینه ایمان می آورد هر که در الزارض کالهم جمیعا افائت تکره دمین است همه ایشان یک از آن آئیات و اکراه میکنی الناس کتی یکو نوا مو مینی الناس کتی یکو نوا مو مینی همدند مؤمنان

تفسیر: تو نمی توانی با قوت،ایمان را در دلها فرود آری ـ اکرخدا(ج) میخواست میتوانست قلبوب تمام افراد بشر را بنور ایسمان روشن میکردانید اما چون پیشتر در مواقع متعدد شرحدادیم چنین نکرد زیرا مخالف حکمت و مصلحت تکوینی بود .

و مَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تُوْمِنَ إِلَّا وَ مَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تُوْمِنَ إِلَّا وَ مَعَر وَ لَيْسَتَ مَعَر المِعْانَ أَرْدَ مَعَر المِعْانَ أَلِهِ جُسَلُ الرِّجُسَ بِلِيدًى (عذاب) دا به ادادهٔ خدا و ممافئند پليدي (عذاب) دا

عَلَى الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ۞

آنانکه درنمی یابند

تفسیر: جزبه مشیت و توفیق و حکمت تکوینی خدا (ج) هیچ کس ایمان آورده نمی تواند واین حکم و توفیق نصیب کسی است که در آیات خدا به غور نکرد – ازعقل واندیشه مستفید شود هر که تکلیف غور و دانائی را برخویش هموار نمیکند ، خدا (ج) اورا در رجس شرای و کفر میگذارد .

قُلِ الشَّهٰ وَ المَاذَ افِي السَّهٰ وَ تِ بعو ببینید جهچیزاست در آسمانها و الْارْضِ و مَانْغَنِی الْایاثِ و النَّالْ رُ و زمین وفایده(دفع)نمیکند نشانهها وترسانند کان عَنْ اللّٰ مِعْ جُورِ اللّٰهِ مِعْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ ا

> ز گروهی که باور نمیکنند ز

تفسیو: برای متفکران وغور کنندگان چه نشانه های عظیم حکمت و قدرت و توحید موجود است بل در هر ذره دلالتی ودر هر برگی آیتی است که بر یگانگیوی کواهی میدهد کسی که سر تسلیم وقبول ندارد این همه آثار وعلایم در نگاه او عبث و تنبیه و تخویف انبیاء در نظرش غیر مفید است .

فَهُلْ يَنْتَظِرُونَ إِلاَّمِثُلُ أَيَّا مِ الَّذِ يُنَ

خَلُو ا مِنْ قَبْلِمِمْ اللهِ فَا نَتَظُرُ وْ آا عَدْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

إِنِى مَعَكُم مِنْ الْهُنْتَظِرِيْنَ ۞ وَمِنْ الْهُنْتَظِرِيْنَ ۞ هرآئينه من با شمايم اذ منتظران

تفسیر: برای این مردم لجوج معاند که هیپ دلیل وعلامتی را نمی پذیر ند جز این چیزی نیست که منتظر آفات و حوادثی باشند که به مکذبان پیشین فرود آمده ، بهتر است ماو شما درانتظار آن وقت باشیم تاپایان کار راست کویان ودروغ کویان واضح کردد .

فَيْمُ مُنَجِّحِي رُسُلُنَا وَ الَّذِ يُنَ ا مُنُوَ ا باذ نجات میدهیم پیغامبران خودرا و آنانـراکه ایمان آوردند

كَذَ لِكَ حَقَّا عَلَيْنَا نُنْجِ الْهُ وُمِنِينَ اللهَ مَوْمَنانِدا مُعَجَنِينَ برماست مع نجات دهيم مومناندا

تفسیر: همچنانکه در ملل سابق عادت داشتیم که مکذبان راهلاك کنیم پیغمبران و مومنان را نجات بخشیم ـ دربارهٔ مومنان کنونی وآینده وعده میدهیم که آنها را در آخرت از عذاب الیم ودردنیا از شداید ومطالم کافران نجات بخشیم بشرطیکه مومن باشند یعنی دارای صفات وخصایلی باشند که درقرآن و حدیث از مؤمنان بیان شده .

قُلُ يَا يُهُ النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي شَلِيّ بعو ای مردمان امر هستید در شد مِنْ دِینَمِی فَلاّ اَعْبُدُ الّذِینَ اذ دین من پس نمی پرستم آنانوا که

### تَعُبُدُونَ مِنْ كُونِ اللّٰهِ وَلَكِنَ شما ميرستيد بجز عدا و ليكن

اَعُمُدُ اللّٰمَ الّٰذِي يَتُوفِّ كُمْ عَلَمْ وَأُمِرُتُ عَلَمْ اللّٰهِ الّٰذِي يَتُوفِّ كُمْ عَلَمْ وَأُمِرُتُ عَلَم اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَمُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰلِلْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰلِلْمُلّ

اَنُ اَكُوْنَ مِنَ الْمُؤْ مِنِينَ ﴿ وَانَكُونَ الْمُؤْ مِنِينَ ﴾ وَانَكُونَ اَقِمُ وَمِنَانَ وَانَكُونَ وَالْكُونُ وَاللَّهُ وَالْكُونُ وَاللَّهُ وَالْكُونُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِ لَا الللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّل

تفسیو: اگر مسلك دینی من در اندیشهٔ شما نمی گنجه ودرآن با ره گرفتار شكرك و شبهاتید اینك اصل اصول دین خودرا که توحیدخالص است بهشما میدانانم خلاصه من از پرستش معبودان موهوم شماسخت بیزارم وهرکز مپندارید که منهمآنرا خواهم گیزید من خالص خیدای قدوس متعال را می پرستم کهروح شمیا درقبضهٔ قیدرتاوست ، چون اراده کند درابدان شما کذارد وچون خواهد یكدم برآرد ، پس باید کسی را عبادت نمود که مرک وحیات دریداوست ، عبادت تنسها از

١.

جوارح ساخته نیست هر آئینه انسان باید از دل برتوحید و یکانگی وی کامل متیقن شود ودر پیدا و پنهان بهمان دین حنیف که دین ابراهیم خلیل الله است از روی همت و ترجه مستقیم باشد ، از شوایب شرك جلی و خفی پاك گردد چنانکه خاص بوی عبادت میکند خاص از او استعانت جوید زیرا سود و زیان خیرو شر همه در قبضهٔ تصرف اوست از چیزیکه هیچ سود و زیان در تصرف آن نیست برسم مشرکان استعانت جستن حرفی و اهی بل ظلمی عظیم و شعبهٔ از شرك است اگر به فرض محال معاذالله از پیغمبر این امر صادر شود \_ به لحاظ شخصیت بزرگ وی ظلم اعظم شمرده میشود .

و ائر برساند بتو خدا دنجی پس نیست بردادنده

و ائر برساند بتو خدا دنجی پس نیست بردادنده

لَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى بِحَيْرِ لَى بِحَيْرِ لَى بِحَيْرِ لَى بِحَيْرِ لَى بِحَيْرِ لَى بِحَيْرِ لَهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

تفسیر: چون درخواست نمودن از چیزیکه هیچ خیر وشر دراختیار او نیست ممنوع قرار داده شد مناسب آنست که در قبال آنذکر مالک علی الا طلاق شود که رنج وراحت خیروشر همه درقدرت اوست و هیپ کس نمی تواند عذابی راکه وی فرو فرستاده دفع کند و بهر که خواهد عنایت کند کس نتواند آنرا باز دارد .

قُلُ یَا یُها النَّاسُ قَلُ جَاءً کُمُ الْحُقَّ بعو ای مردهان بدرستیکه آمد بهشما حق مِنُ رَّ بِیْکُمْ فَهُنِ الْهُتَدَای فَانْهَا اذ پرورد محارشما پسرمرکه داه یافت جزاین نیست

111

يَهُتَدِي لِنَفْسِه ۚ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّهَا

يَضِكُ عَلَيْهَا مَ وَمَا آنَا عَلَيْكُمْ که گمراهمیشود برنفس خود و نیستم من برشما

بو کیل 🖫

مختار (نگاهیان)

تفسيو : (حق) بادلايل وبراهين آشكار فرا رسيده و هيچكس عذر معقول ندارد که آنرا نپذیرد ، خدا (ج) آخرین حجت خودرا بربندگان خویش اتمام نمود ـ اکنون هرکه سود وزیان خود را میداند وبراهــی که خدا (ج) باز نموده رهسپار میشود فلاح دنیا وآخرت نصیب اومیگردد هر که آنرآ میگذارد و تردد دارد خود خوار و پریشان گردد ، بایست مردم خود شان خیر را ازشر جدا کنند ومستقبل خود را انتظام دهند و طریق شایسته را اختیار نمایند ، پیغمبر مختار گردانیده نشده که مسئول ومتعهد تمام اعمال مردم باشد ، كار وى صرف تبليغ وهدايت است ومتابعت آن بدست رهروان او .

وُ اتَّبِعُ مَا يُوْحَى إِلَيْكَ وَاصْبِرُ حَتَّى

وپیروی کن (ای محمدص) چیزی را که وحی کرده میشود بتووصبر کن

يَ يَحْكُمُ اللّٰهُ ﴿ وَهُو خَيْرُ الْحَاكِمِينَ الْحَالِكِمِينَ الْحَالِكِمِينَ الْحَالِكِمِينَ الْحَالِكِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالْحِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالْحِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالْحِمِينَ الْحَالِمِينَ الْحَالِمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ اللَّهُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلِينَ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ اللَّهُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ اللَّهِ الْحَلْمُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ اللَّهِ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْمُعْلِمُ الْ

فيصله كنندكانست

تفسير : دراين آيت بحضرت پيغمبر تسليت است اگر مردم حقر انپذيرند تو ملول مباش ، احكام خدارا پيروى كن ودر وظيفةتبليغ منهمكباش! شدایدی که در راه پیش آید برآن شکیبائی کن ، بس آزار مخالفان متحمل باش تا آنگاه که خدای متعال میان تو و آنها به بهترین صورتی حكميت نمايد يعنى برطبق پيمان خويش ترا منصور كرداند ياحكم جهاد رابفرستد . لله الحمد بعون وعنايت الهي (ج) سورة يونس تمام شد .

### بِسُمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ٥

آغاز میکنم بنام خدائیکه نهایت مهربان بسیار بارحم است

### الرُّ شَرِكْتُ أُحُرِكُمْتُ النَّهُ ثُمَّ فُصِّلَتُ

این کتابی است که استوار کرده شده آیات او باز جدا کرده شده

مِنْ لَكُ نُ حَكِيبٍ خَبِيرٍ () اذ نزد عمرعننده باخبر

لفظ ومعنی منتظمودارای اسلوب واحــد است تناقضی در آن نیســت ، مباحث آن هیچگدام مخالف حکمت وحقیقت نمی باشد ، در فصاحت وبلاغت اعجاز دارد وكس نتواند برحرفي ازآن نامه آسماني انگشت انتقاد نهد ، مضامینآن درعبارتی ادا شده کهبهتر ازآن تعبیری محال است ، قبای برازندهٔ الفاظ برقامت دلانگیز معانی چنان راست افتاده که سرموی تنگی وفراخی درآن نباشد ، اصول وفروع ــ اخلاق واعمال نصایح جهان قیمتی که آیات این کتاب مقدس برآن شامل است، برهان واستدلالي كه بغرض اثبات مدعا درآن استعمال شده همه در معيار علم وحكمت سنجيده شده ، پاية حقايق ودلايل آن چنان بمتانت بنيادنهاده شده که سیر قرون واعصار کوچکترین فتوری درآن پدید آورده نمیتواند دراين نامهٔ پاكنهاد جهان تشخيص شده وهرآن حادثه وتغير كهتاقيامت پیش آیدمن کل الوجوه درآن تمحیص یافته ، مایدهٔ قرآن برای روح انسان غذای معتدل وجاوید فراهم نموده غذای که در همه احوال واوقاتتناول کنندگان را ملایم وخوشگوار میباشد ـ باوصف تـمام ایـن محسنات حكمتانگيز بهاجمالوابهام سخنزرانده وشكل معمى احتيارنكردهبلكافة مهمات معاد ومعاشرابوضوح تمام ميدانانددلايل توحيد ، احكام،مواعظ ، داستان ها به شکل دلکش وبه قراین جداگانه هریك در موقع آن نهاده شده ، نزولقرآن نیز مبنی برحکمتاست که یکباره فرود نیآمده و در اوقات مختلف به لحاظ موقع ومصلحت نازل گردیده ـ انسان چیون مجموع این نکات ودقایق رآ درقرآن معاینه میکند به شگفت اندرمیشود ودر حَقیقت مورد استغراق نیستزیرا اگر کلام حضرت حکیم و خبیر حقیقی جلت عظمته جامع این همه حکمتها وزیبائی نباشد از کلام کهآنرا توقع توان کرد .

منزل سوم هو ----

يعت**درون** ----

## الله الله و الله الله الله الله الله عبادت نكنيد متر خدادا

تفسير: مقصد بزرك از فرود آوردن اين كتاب محكم و مفصل اينست كه جهانيان به عبادت خداى يكانه جلت عظمته دعوت داده شوندو طرق عبادت تعليم شود ، براى تكميل اين مقصد جليل انبياى سابق مبعوث شدند «وما ارسلنا من قبلك من رسول الانوحى اليهانه لاالهالاانافاعبدون» (الانبياء حركوع۲) «ولقد بعثنا فى كل امة رسولاً اناعب لوا الله واجتنبوا الله واجتنبوا الله عنه الناغوت» (النحل حركوع٥) .

اِنْ فَى الْكُمْ مِنْ الْهُ الْوَى بِيمِدهنده وهوْدهرسانندهام هرآئينه منشمارا اذوى بيمِدهنده

تفسیر: بکسانیکه این کتاب مقدس را میپذیرند وشوك را گذاشته خدای واحد متعال را میپوستند به رستگاری دارین بشارت میدهم و کسانیراکه نمیپذیرند و به کفروشرك دوام میدهند ازعذابالهی(ج)میترسانم

و آنکه آمرزش طلبید از روره آار بخکم شم تو بو ا و آنکه آمرزش طلبید از روره آارخود باذرجوع تنید الیه یک متاعاً حسنا الی بسوی وی تابرخورداری دهد شمارا برخورداری نیك

> اَ جَلِي مُسَمَّى وقت مقرده

تفسیر: هرکه از تقصیر گذشته آمرزش طلبد و آینده ازدل به خدا (ج) رجوع کند زندگانی این جهان بروی نیکو میگذرد زیرا مؤمنقانت در هر رجوع کند زندگانی این جهان بردگار است ، وی درراه حصول رضای خدا حال امید وار فضل و کرم کردگار است ، وی درراه حصول رشای خدا و تصور مستقبل بزرگ خود حندان شاد می باشد که بزرگترین شداید

ومصایب این جهان نیز درنگاه او پرکاهی اهمیت نداردوچونمی اندیشد كهمن فرايض زندگاني خودرا بصورت درست انجام ميدهم هرآئينه روزي مى آيد كەصلت آنرا أز بارگاه مالك عرش عظيم دريافت نمايم ، پس به پیمان الہی (ج) اعتماد میکند واز نشاط در جامه نمی گسنجد ، بہرۂ اندكى كه ازدنيا برميــدارد وسيلــهٔ ســكون قلب وآسايش بــاطن أو میشود . سکون وآسایشی که شبهر یاران مقتــدر را باوجــود شــکوه ودارائی و گنجهای بیشمار دست نمی دهد بل در رنجها و مصایب چند روزه لذتی می یابد کهشهریاران و توانگران را ازعیش و تنعم شان حاصل نمیشود ، وطن خواهی که بجرم سیاست وعشقوطن در زندان افتـاده اگر فرض میکند که به طفیل حبس اووطن از غلامی بیگانگان آزادمیشود وچون از حبس رها گردد صدر جمهور وطنقرار مییابد درهمان اطاق مظلم محبس چندان شاد ومطمئن ميباشد كهپادشاه عصر اورا در كاخ سلطنتش آنهمه شادی دست نمی دهد زیرا شاه باهمه ساز و برگ عیش وطرب اندیشناك است که پس ازیك هفته بامنتهای خواری اورنگ شهریاری را پدرود میگوید زندگانی مؤمن قانت را درزندان دنیا نیز برین باید قیاس کرد .

### وَّ يُؤُتِ كُلُّ ذِي فَضْلِ فَضُلَهُ \* بزدگیرا جزای بزرگیوی

ت**فسیر :** هر که بیشتر کوشد از فضل خدا (ج) بیشتر مستفید شود ، **درآنجهان.به اجرو تواب**ودراین جهان.به مزید طمانیت نایل گردد .

وَإِنْ يُو لُوْ ا فَا بِينَ ا خَافُ عَلَيْكُمُ وَ الْمُ اللَّهُ مِنْ الْمِدِيد (سَهِ اللَّهُ مِنْ المِيرَسِم اللَّهُ اللَّ

عَدُ ابَ يُوْمِ كَبِيرٍ ۞

تفسير : اگرسخنان مرانپذيريد عذاب قيامتيقيني است. مقصوداز گفتن «منميترسم» اظهار شفقت وهمدردي عام حضرت پيغمبر برخلايق است .

الى الله مَرْ جِعْكُمْ ۚ وَهُوَعَلَى كُلِّ

قَلِ يُرُ ﴿ أَلَّا إِنَّهُمْ يَثُنُو نَ آگاهباش هرآئینهایشان میپیچند وُرَهُمْ لِيَسْتَخْفُوْا مِنْهُ \* ٱلاحِيْنَ تاپنهان شوند ازخدا 977779717: کشند جامهای خودرا میداند آنجه

وآنچهآشكارمينمايند هرآئينهاو دانست باسراريكه درسينههاست

تفسیر : هنگام سزادادن باید گنهگار حاضر وحاکم دراجرای سزاقدرت واختيار كامل داشته باشد وكردار مجرمان همه درعلماوباشداز«**السيالله** مرجعكم» معلوم ميشود كه كنهكار وبي كناه همسكان بخضور خسدا (ج) حاضر میشوند در (وهوعلی کل شی،قدیر) بیان قدرت واختیارعام اوست از (الاانهم يثنون صدورهم) تا(بدأت الصدور) وسعت علم محيط وي ظاهر میشبود یعنی خدا (ج) آشکار وپنهان را یکسان میداند و به اسراریکهدر قلوب پنهآن است آگاه می باشد پس گنهگار چسان می تواند باخفای گناه خود نجات یابد .

تنبیه : درشان نزولاین آیا تمفسران را اختلاف است باصح روا یات که از ابن عباس (رضی الله عنهما) در بخاری منقول می باشد بر بعضی مسلمانان بقدری حیاء غالب گردید که اگر هنگام استنجا وجماعیادیگر ضروریات بشری می خواستند خویشتن را برهنه کنند می شرمیدنـــد ومیگفتند اهل آسمان بما نگاه میکنند اگر به مجبوری برهنه میشدند از فرط حیا خم میگردیدند وبرای پوشیدن شرمگاه خود سینه هــا را فرود می آوردند \_ چنین آثار گاهی ازغایت تأدبمعالله وغلبه حیانسئت می کند و به اصطلاحات صوفیه کسآنی را که چنین باشند مغلوبالحال می نامند چون ممکن بود این همه غلو وتعمق بر آیندگان امت فشارآرد قرآن به (الآحين يستغشون آيابهم) آنرا اصلاح فرمود يعني اكرهنكام ضرورت دربرهنه شدن بدن از خدا می شرمید ملتفت شوید آیا در حال پوشیدن لباس ظاهر وباطن شما نزد خدا (ج) نیست ؟ چون انسان در أنّ حال نميتواند خودرا از خدا (ج) مخفى دارد هنگام ضروريات بشرى اینقدر غلو ضرورت ندارد ، واضح گردید که برای ربط آیات باید یك مضمون بآ مضمون دیکر مناسبت داشته باشد و مناسبت آیت با شان نزول لزومي تدارد .

117

### 

تفسيو : چون درلوح محفوظ كه صحيفهٔ علم كردكار است كافهٔ اشياء موجود مي باشد درعلم الهي (ج) چسان موجود نباشد ؟

و هُوَ الّذِي حُلَقَ السَّمَوْتِ وَ الْأَرْضِ و السَّمَا اللَّهِ السَّمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

فِی سِتُّانِ آیا ہِم

تفسير: پس ازذكر علم ، بيانقدرت اوست كه تفسير آن درركوع هفتم سورة اعراف گذشته .

و كان عَرْشُهُ عَلَى الْهَآعِ

تفسیر: پیش از آفرینش آسمانها وزمین آبرا بیافرید تامادهٔ حیات اشیارا در آینده تامیننماید «وجعلنا منالماء کلشیءحی» (الانبیاء رکوع ۳)درآن هنگام عرش خدا برروی آب بود چنانکه اکنونفراز سموات است گویا این یك صورت بود برای اظهار این حقیقت که ماده ووسیلة الحیات کاینات خاص تحیت تسلط و تصرف وقیمومیت مطلقهٔ حضرت رب العرش است والله اعلم .

لِيَبْلُو كُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَجْسَنُ عَمَالًا

تاكه معاملهآزمايندكانكندباشما كهكدام كسازشمانيكوتراست ازجهتعمل

تفسیر: مقصود از ترتیبونظام آفرینش همه آزمایش شماست که تاکجا درنظام شگفت وسلسلهٔ مصنوعات دقیق میشوید وبه آفرید کار و مالك خویش معرفت حاصل می کنید ، از آفرید کان زمین و آسمان برخوردار میشوید ، فرایض خویش را درشناسائی محسن وادای سپاس وی به پایان می رسانید ـ این مقام آزمون عظیم تانست مالك حقیقی می نکرد \_\_\_

تاکدام یك از بندگان وی بصدق واخلاص وحسن آداب كار نیكو میكند وفرایض بندگی را انجام میدهد .

و ائر عون على الله و الركم من الله و الركانية الله و ا

تفسیر: چون این جهان جای ابتلاءوامتحان است باید پس ازآن جزا (پاداش و کیفر) مقرر باشد تا شکر گذارانوکافران به نتیجه کسردار خویش رسند ازین رو بعث بعدالموت دراین جا ذکر شد یعنی کافران مکه باور ندارند که پس ازمرگ دوباره زنده میشوند و برکیفر گناهان خویش میرسند چوندربارهٔ بعث بعدالموت ازقرآن یااززبان پیغمبر آن همه بیان مؤثر وفصیح رامیشنوند گویند گفتار پیغمبر (ص) که بسااز مردمان رادراین باره مسحور ومرعوب گردانیده جادوی آشکار است ولی بما تاثیری ندارد (ابن کثیر).

و اعر تاخير عنيم انايشان عدابدا تا أمّ الحكم العكم العكم اللي و اعر تاخير عنيم انايشان عدابدا تا أمّ الح معكم و كرة ليقو لن ما يحبسه المدت شمرده شده هرآئينه عويند چه چيز بازميدار دعداب دا اللا يوم يأييه مي ليس مصر و فا عنهم الا يوم يايد بايشان نباشد بازداشته شده اذ ايشان

تفسیو: چون آنها نسبت به جرایمشان ازعذاب الهی (ج) تخویف شوند و حکمت الهی (ج) تامدتی معین عذاب آنها را به تعویق افکند به تمسخر و تکذیب گویند آن عذاب کجاست چه مانع است که اکنون فرود نمی آید ، این پاسخ شان است تاچند استهزاء خواهید کرد آنگاه که عذاب دروقت معین خود فرود آید باز داشته نمیشود از هرجهت شمارا فرا میگیرد و مستاصل میگرداند .

و لَئِنَ أَنَ قَنَا الْإِنْسَانَ مِنَّا رَحْمَةً ثَمْ وَ الْحَرَا الْأَنْدِ وَ وَ الْحَرَا الْحَرَا الْأَنْدِ وَ وَ الْحَرَا الْأَنْدِ وَ وَ وَ الْحَرَا الْعَرَا الْحَرَا الْحَرَا الْعَرَا الْحَرَا الْحَرَالُ الْحَرَالُ الْحَرَا الْحَرَا الْحَرَا الْحَرَالُ الْحَرالُ الْحَرَالُ الْحَرَالُ الْحَرَالُ الْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرَالُ الْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرالُ الْحَرَالُ الْحَرالُ الْحَرَالُ الْحَرالُ الْحَرَالُ الْحَرالُ الْحَرال

نَزِعْنَهُا مِنْهُ اللَّهِ لَيْ وَوْ مِنْ كُفُورُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ ميريم آنرا اذوى هرآئينه وىنااميد ناسپاساست

تفسیر: اکنون میگوئید عذاب کجاست وچرا فرود نمی آید \_ انسان چندان ناتوان و تنگدل است که اگر خدا (ج) از رحمت خویش به آسایش و عشر تش نگهدارد وازآن پس در رنجش افگند مراحم گذشته رافر اموش میکند واز آینده ناامید شده تنگدل مینشیند ، این است محصول زندگانی انسان \_ از رفته ناسپاس واز آینده ناامید .

و لئن أَنْ قُنْهُ نَعُهَاءً بَعُدَ ضَرَّاءً و اعر بچشانیم آدمردا نیمونی بعد سغتی که مسته کیقو کن که کالسیات عنی ط بدورسیده باشد هرآئینه محوید دفتند (دنجها) بدی ها اذمن

إِنَّهُ لَفُرِحٌ فَخُورٌ ﴿ فَخُورٌ ﴿

17.

تفسیو: اکر خدای بزرک پس از مصیبت آسایش به انسان قسمت کند پندارد رنجهای وی جاودانه بپایان رسیده و حوادث گذشته باز نمیگردد این است آن وقتی که انسان غافل و مغرور میشود ، میبالد و فخر میکندو به ناز و نخوت راه میرود حالانکه باید از ذکر گذشته شکر میکرد و درمقابل احسان الهی (ج) سر فرود می آورد .

الله الله ين صبر و او عملو االصلحت من من النائلة عن المنائلة عنواني المنائلة عنواني المنائلة عنواند و عادهاي المناسبة عروند

أُولَّ عِلَى لَهُمْ مَنْ فَوْرَةً وَ أَجُرُ كَبِيرٌ ١١ الْعَلَى لَهُمْ مَنْ فَوْرَةً وَ أَجُرُ كَبِيرٌ ١١ انجماعه ايشانراست آمرزش و مزد بزدى

فسیو: از احوال عامهٔ بشریت که دربالاذکر شده آن بندگان خدا (ج) مستثنی می باشند که مقابل رنج و مصیبت صبر و استقامت می ورزندو هنگام امن و آسایش شکرگذاری و نیکو کاری میکنند این گروه اولوالعزم، و فادار و سزاوار انعام و بخشش بزرگند .

فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوْحَى إِلَيْكَ سِينَا اللهُ وَحَى إِلَيْكَ سِينَا اللهُ وَحَى إِلَيْكَ سِينَا اللهُ وَمَا يُوحَى اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ

وَضَا رَفَى أَبِهِ صَلْ رُكَ أَنْ يَقُو لُو اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلْ

كُولاً أُنْول عَكَيْهِ كُنْزُ أَوْ جَاءً مَعَهُ عِهِ اللهِ الوَلاَ أَنُولَ عَلَيْهِ كُنْزُ أَوْ جَاءً مَعَهُ عِد اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

## عَلَى كُلِّ شَيْ وَ كِيْلٌ شَ

بر همه چیز نگاهباناست

تفسير : مشركان مكه از ترديدشركوبت پرستى سخت بهغيظ اندرميشدند وچندانكه حماقت وجهالت وخرافات مشركانة شان ثابت ميشد آتشخشم شان تیزترمیگردید حتی گاهی میکوشیدند از جدیت پیغمبر (ص) درایسن امر بكاهند ووي را برآن سرآرند كه درتبليغ اين امر اساسى وبررگ مساهله كند چون ازوى مأيوس ميشدند بغرض آزار اومطالبات بيهموده میکردند مثلاً میگفتند اگر پیغمبر (ص) راست میگوید وحقیقتاً مأمــور برسالت است باید خدا (ج) باوی گنجهای مملو از مال می فرستاد ویا فرشتگان آسمان بغرض تبلیغ رسالت او دراطراف جهان منتشر میشدند چون برای پذیرفتن گفتار پیغمبر (ص) نهآن قوهٔ مادیموجود استونهاین قوهٔ معنوی چسان تسلیم شویم ، حضر تهیغمبر (ص) ازایس مطالبات وشببهات لایعنی سختملول ودلگیرمیشد شاید گاهی به خاطرفرخنده گذشته باشد که اگراز سوی خدا (ج) به این قدر شدت حکم نمیشدو تردید مشرکان فعلاً به ملایمت ونرمی بعمل میآمد بیشتر مفید میبود واگر مطالباتی که به ضد وعناد میکنند تاحدی انجام میگردید شگفت نبود کــه مسلمان میشدند بهرحال آن موقع سخت نازك وخطیر بود از سرتاسس جهان شور پرستش باطل بلند مهشد وتنها وجود همایون پيغمبس (ص) بسود كسه أواز حلق از حنسجسرهٔ وي بسرمسي آمسيد وبنیاد کاخهای باطل را در جنبش در می آورد، اطسراف بیغمبس (ص) را دشمنان وی فرا کرفته بودند یکی تکذیب میکرد دیگری طعنه میداد یکی ملامت می کود ودیگری استهزا امینمود مقتضیات آنعصر ومحيط راازنظر بگذرانيد نيروى قلبوهمت مردانه مبلغ اعظم اسلامرا از آن قیاس کنید ببینید چه سان از اتکال واعتماد طواهر کسسته و به بیمان خدای مستعان دل بسته بود ، هنگامیکه حزن وغم بروی چیره میشد خویشتن را خاص به ندای بروردگار خود تسلی میداد از آنجا جانی تازه میکرد وبار دیگر در مقابل جهان پامیفشرد، این آیاتدراین باره فرود آمد ، حاصلش این است تواز خرافات ومطالبات بیهوده اینها اندیشناك وملول مباش ورعایت شان را بدل راهمده آنچه را وحی الهسی (ج) به تـو آموخته وحكم داده كه بدونانديشه وبيم آنرا تبليغ نمائي نتوآن قسمتي **از آنرا در آثر ملالت ازخرافات اینهاباز گذاری چُون این امر انجام شدهٔ** نمى تواند زيرا عصمت پيغمبرانه واولوالعزمي تومانع آنست پس غمكين بودن وملول نشستن سود نه بخشه وظیفهٔ تست که آنهارا از نیك و بــد آگاه گردانی تومتعهد هدایتآنها نمی باشی چون تفویض امور همه بخداست آنهارا نيز بهخدا (ج) بسيار ودرانجام فرايض تبليغ بهصبر واستقامت ثابت قدم باش !

آمُ يَقُولُونَ افْتَرَامُهُ 'قُلْ فَأَنُّو الْبِعَشْرِ

خود بربستهاست قسر آنرا بگو پس بیارید

### سُورِ مِّنْلِهِ مُفْتَر يَتِ وَ الْمُ عُوامِنِ سوده ماننداین بربستهشده اذخود و بخوانید هرعرا

استطعتم مِّنْ كُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمُ

صل قِیْن ﴿ فَا لَهُ یَسْتَجِیْبُو الْکُمْ رَاسِتَ مِیْنَ ﴿ الْکُمْ مِرْسَمَاداً مَرْسَمَاداً مَرْسُمَاداً مَرْسُمَاداً مَرْسُمَاداً مِرْسَمَاداً مَرْسُمَاداً مَرْسُمَاداً مَرْسُمَاداً مَرْسُمَاداً مَرْسُمَاداً مَرْسُمَاداً مَرْسُمَاداً مَرْسُمَاداً مَرْسُمَاداً مِرْسُمَاداً مِرْسُمُ مِرْسُمُ مِرْسُمُ مِرْسُمُ مِرْسُمُ مِرْسُمُ مِنْ مُنْ مُرْسُمُ مِنْ مُرْسُمُ مِرْسُمُ مِنْ مُرْسُمُ مِرْسُمُ مِرْسُمُ مِرْسُمُ مِرْسُمُ مِ

فَاعْلَمُو النَّهَ أَنْ لَ يُعِلِّمُ اللَّهِ وَأَنْ لَ يُعِلِّمُ اللَّهِ وَآنَ لَا يُعِلِّمُ اللَّهِ وَآنَ لَ يَعِلُّمُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَآنَ لَا يُعِلُّمُ اللَّهِ وَبِدَانِيدَ لَهُ عِلْمُ خَدَاسَتُ وَبِدَانِيدَ لَهُ عِلْمُ خَدَاسَتُ وَبِدَانِيدَ لَهُ عَلَمْ عَلَمْ عَدَاسَتُ وَبِدَانِيدَ لَا يُعِلِّمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّ

لا اله الله في في أنتم مسلمون اله الله في اله

تفسیو: قبول معجزات مطلوبه آنها مصلحت نیست ، بزرکترین معجزات یعنی قرآن روبروی آنهاست که نمی پذیرند ومیگویند ساخته و پرداختهٔ تست (معاذالله) بگوشما نیز عربید ومدعیان فصاحت و بلاغت همه فراهم آئید و دهسورت مانندقرآن پیش آرید و درین کار از همه آفریدگان بلان معبودانی که آنهارا انباز خدا (ج) میدانید استعانت جوئید اگر نترانستید وهرگز نمیتوانید پس بدانید که قرآن کلام حضرت آفریدگار است، کلامی که همه مردمان از آوردن مثل آن عاجز آیند کلام خداست که به علم کامل خویش بر پیغمبر (ص) فرود آورده . بدون شبهه چنانکه کلام اورامانندی نیست ذات وصفات وی نیز بی مثال ولاشریك می باشد پس این کتاب بی نظیر کلام خداست که شریکومثل ندارد باوجود این همه دلایل واضح بی نظیر کنوری قبول خدارج) و متابعت اسلام چه چیز را انتظار می برید .

تنبیه : تفصیل آعجاز قرآن اندکی در سؤرهٔ یونس علیه السلام کذشت در اول باتمام قرآن تحدی شده بود سپس باده سوره بعد ازآن با یك سوره کویا عجزآن ها به تدریج نمایان گردید چنانکه در سورهٔ بقره و یونس

دد...

**تِفْسير :** بعد از ثبوتی چنين روشن کسی کهبقرآن ايماننيارد وبطريقی كههذايت نموده رهسير نشود حيات چندروزه وحشمت فناپذيردنيا رآ قبلهٔ مقصود گرداند وعملاً برای آن جدوجهد کند اگر بهظاهر عمل صالحي راجون خيرات وغيره آنجام دهد مقصودش حسن عافيتورضاي الہی (ج) نباشد وحصول متاع دنیارا درنظر گیرد برای چنین مردم يهود بآشد يانصارى يا مشرك يامنافق يامسلمان دنيا پرست مرآئي توضیح میگردد که پاداش آنها دراین جهان داده میشود اعمالومساعی که برآی تحصیل دنیا می نمایند کمیت وکیفیت آن را خیدا (ج) حفظ میکند وبه مقتضای علم وحکمت خویش هرچه مناسب داند عطا میکند از احادیث برمی آید اگر کافر به کـــاز خیر اقدام کــند حسنات ظاهری وفانی وی که یکسره از روحایمان تهیست دراین جهان رایگان نمیرود خدا درپاداش آن صحت ، تُوانگری ، فرزند عَزْتُ وحکومت میدهد ُ و همه را ٌ ثبت میکند ، درزندگآنی بعدالموت هیچیك از این اعمال مورد استفاده قرار داده نمیشود ، سزای که به کفار مقرر شده میچکس نتواند آنراكم كند يادفع نمايد «من كانيريد العاجلة عجلناله فيهآمانشاء لمنزيد ثم جعلنالة جهنم يصلها مذموما مدحورا» (بني اسرائيل ركوع) حاصل وعيديكه دربارة عالم ومتصدق ومجاهد رياكار دنيايرست وارد شده ایناست کهدر روز رستاخیز بهوی گفته خواهد شد غـرضیـکه توبرای آن به تدریس علم پرداختی یاصدقه دادی وجهادنمودی در دنیا حَاصُلُ گردید اکنون ببارگاه ما هیچ نصیبی ترانیست آنگاه فرشتگان را حكم دهند تابه جهنمش ببرند (آغاذنا اللهمنها) .

أُولَّ عِلْكُ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي آنگروه تسانهاندیه نیست مرایشانرا در

. . .

اللاجرة إلا النَّارُ النَّارُ

**تفسیر :** براثر این اعمال جز دوزخسزاوار چیزی دیـگر نباشند کـفار جاودانه و مسلمان مرائی برای مدتی محدود ـ البته اگر حضرت الهــی بعضى مسلمانان را بهفضل وكرم خويش بخشايدمستثنى ميباشد .

و حبط ماصنعوا فيها و باطل شد آنچه عرده بودند دردنیا و نظك و باطلاست مَّا كَانُوْ ا يَعْمَلُوْ نَ 🖫 آنحه

تفسیو : در آخرتظاهر گردد که آنچه برای اغراض دنیا کرده بـودند همه برباد شده وحسناتی کهدرضمن ریا وحبدنیا کسب نموده بودند همه فاسد شده آنجا بکار نیاید .

آفَهُنُ كَا نَ عَلَى بَيِّنَاتُو مِنْ رَّ بِّهِ بر راه واضح (برهانی) از پروردگار خود آیاکسیکه باشد وَ يَتُلُو هُ شَا هِدٌ مِّنُهُ وَ مِنَ قَبُلِهِ و ازپی در آید برهان اورا گواهی از خدای و پیش از آن گواه وی بود

كِتْبُ مُوسَى إِمَامًا وَ رَحْمُهُ ا پیشوائی و بخشایشی

تفسير : آيا اين وآن مردمرائي دنيا دوست كه پيشتر ذكر شده بر ابر است هرگزنی ـ «بینة» (راه روشن)مراد ازآن راهاست کهانسان میخواهـد بر طبق فطرت اصلی وراستین خویش به آن رهسیر شود به شرطی که از احوال وتخيلات محيط خويش متاثر نگردد .

(وعده) جای ویست

17

اين راه ، طريق توحيد ، اسلام؛ قرآن است «فاقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطرالناس عليها لاتباديل لخلق الله ذلك الدين القيام» (روم ركوع ۳)در حدیث وارد است «**کل مولود یولد علی الفطرة فابواه یهودانه او ینصرانه او یمجسانه** الخ هرمولودی بر فطرت تولّد میشــودیّس پــدر ومادرش آنرا یهود میگردانند یانصاری یامجوس) «شاهدمنه» یعنی گواه ازطرف خدا (ج) قرآن عظیماست این کتاب مقدس گواهی میدهد هرکه بردين فطرت (توحيد اسلام) روان بأشد هر آئينة بصراط مستقيمروان شده وقرآن بهحقانیت خود نیز گواهی میدهد ـ آفتاب آمد دلیل آفتاب چون فرود آرنده قرآن جبرئيل امين وفراگيرنده آن حضرت پيغمبر (ص) است بهاین اعتبار آنهارا نیز میتوان شاهد گفت ببل خاصهٔ پیغمبر است که آخلاق ، عادات ،معجزات، زبان فرخنده ، سیمای روشس وی كواهى دهد براينكه حضرت او حامل ديسنراستيناست . مطلب از «ومن قبله كتاب موسى اماماور حمة» اين است پيش از قرآن هر وحى كه برانبياء فرود آمده برصدق دين فطرت گواه بوده مخصوصت كتاب عظيمالشاني چون تورات كه برموسيعليهالسلام فرود آمده بودبايدآنرا قبل از قرآن شاهدبزركي پنداشت به حقانيت كسانيكه به صراط مستقيم دين فطرت روانند .

### أو لَّ عِلَى يُؤْمِنُونَ بِهِ ۚ وَمَنَ يَكُفُرُ أَنْ عُرُوهُ الْمَالِمُ آدند بِقِرْآنَ وَهُرَ الْمُ الْمُولِد بِهِ مِنَ الْاَحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْ عِدُهُ عَلَىٰ الْمَارُ مَوْ عِدُهُ عَلَىٰ الْمَارُ مَوْ عِدُهُ عَالَىٰ اللَّهُ الْمَارُ مَوْ عِدُهُ عَالَىٰ الْمَارُ مَوْ عِدُهُ عَلَىٰ الْمَارُ مَوْ عِدُهُ عَلَىٰ الْمَارُ مَوْ عِدُهُ عَلَىٰ الْمَارُ مَوْ عِدُهُ عَلَىٰ الْمَارُ مَوْ عِدُهُ الْمَارُ مَوْ عِدُهُ عَلَىٰ الْمَارُ مَوْ عِدُهُ عَلَىٰ الْمَوْ عِدْهُ الْمَارُ مِنْ الْمُوسِلِينِ الْمَارُ مِنْ الْمُؤْمِنُ الْمُولِ عِنْ الْمُولِ الْمَارُ مِنْ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ الْ

تفسیل: یعنی یهود ، نصاری ،بتپرست و مجـوس عـرب ، عـجم ، ایشیا واروپا از هرفرقه وجماعت بهرملت و دولت که متعلق باشدتاقرآن را نپذیرد نجات نیابد . این حدیث حضرت پیغمبر (ص)در صحیحمسلم وسایر احادیث به تصریح و تعمیم بیان شده .

مِنْ رَّ بِلَكُ وَ لَكِنَّ اَ كُثْرَ النَّاسِ الذَ جانب پرود دَمَّاد تو و ليكن بيشتر مردمان

لَايْؤُ مِنُونَ ۞

ایمان نمی آرند

تفسیر: این خطاب به کسانی است که قرآن را بشنوند یا خطاب بحضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم و شنواندن بدیگران است تابدانند که در صداقت قرآن و فرود آمدن آن از سوی خدا (ج) هرگز مجال شك و شبهه نیست هر که آنرا نپذیرد یابی خرد است یامعاند.

و من اظلم همن افتری علی و من افتری علی

اللّٰيِ كَذِيًّا اللّٰمِ اللّٰمِ

تفسیو: قرآن دروغ وافترانیست پیغامراست خدا (ج) وپذیرفتن آن ضروریست کیست ستمگارتر ازکسی کهبرخدا(ج)دروغ بندد \_ مثلاً کلام دیگران را بهخدا (ج) منسوب گرداند یاکلامخدارا کهباربار آن را کلام خود خواندهاست باوجود دلایل روشن تکذیب کند وبگوید که کلام خدا نمی باشد .

او العلى ريورد عاد خود الناجماعة على ريورد عاد خود الناجماعة عرض عرف على ريورد عاد خود و يقول الريد المراكم ا

تفسير : درمحشر هنگامي كهعليرؤس الاشهاد بباركاه كبريائي پيش شوندوديوان سيئات كشاده شود آنگاه گواهان يعني فرشتگان ، پيغمبران صالحان ، بل دست و پای خودشان گویند این همان آشقیای ستمگاراند که نسبت به پروردگار خویش دروغ بسته بودند .

ٱلْالْعَنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ١٠ النَّالِهِ يْنَ يَصُدُّونَ عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ وَيَبْغُونَهَ عِوَجُا و هُمْ بِالْاخِرةِ هُمُكُفِرُ وَن ٠ برای آ**ن کجی** و ایشان به آخرت (ایشیان) کافرانند

تفسميو : اين ارشاد خداست يعنى كسانيكه از ظلم وبي انصافي كلام مقدس الهي (ج)را دروغ جلوه ميدهند وبيش ازهمه منكر رستاخييز بوده دیگران را ازراه خداباز میدارند ودرصدد آنند کهراه راست را كج ثابت كنند برچنين ستمكاران لعنت خاص خداست .

أُولَاعِكَ لَمْ يَكُوْ نُوْا مُعْجِزِيْنَ فِي وَ مَا كَانَ ﴿ كُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِياءًم

تفسیر: در زمینفراخ نمی توانند بگریزند واز خدا (ج) پنهان شونید، نه حامی و مددگاری بدست آورده می توانند که از عذابالهی (ج) نجات شان دهد.

### 

تفسیر : زیراخود گمراه شدند ودیگران را گمراه نمودند .

مَا كَا نُوْا يُسْتَطِيعُوْنَ السَّبُعَ وَ نَعْ السَّبُعَ وَ نَعْ السَّبُعَ وَ نَعْ السَّبُعَ وَ مَا كَا نُوْا يُبْصِرُ وُنَ ﴿

تفسیر: دردنیا کروکور شدند ، توان شنیدن حق رانداشتندوآیات خدا رادیده نمیتوانستند کهازدیدن آن هدایت میشدند . حضرت شاهگوید مطلب آیت آنست کهبرخدا (ج) دروغ بستند ، سخنان بی اساس وغلط را بسوی او منسوب نمودند این را از کجا آوردهاند، غیب را نمیشنیدند وغیب رانمی دیدند پس ماخذشان چیست ؟

أُو لَا عِلَى اللَّذِينَ خُسِرُو ٓ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللّلِلْمِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

وَضَلَّ عَنْهُمْ مَّا كَا نُو ايَفْتَرُ وُنَ ﴿

تفسیو: به خود زیان رساندن آن است که در عذاب ابدی گرفتار شدند وچون درآنجا رسیدند همه ادعا های دروغ شان گم شد .

لَا جُرُمُ النَّابُهُ فِي الْأَخِرَةِ هُمْ بيشك هرآئينه بيشان در آخرت ايشانند

وَعَمِلُوا الصَّلِحُتِ وَٱخْبَتُوْ اللِّي

رُ بِيهِ الْولْاعِكَ أَصْحُبُ الْجَنَّةِ عَ

هُمْ فِيْهَا خُلِدُوْنَ

تفسیو : در مقابل سوءعاقبت منکران حسن خاتمت مسلمانان بیان شد عجز شان پسند خدا (ج) افتادومقام رضایجاوید خودرا به آنهابخشایش

مَثَلُ الْفَرِيْقَيْنِ كَالْا عَلَى وَالْاَصَمِّ وَالْبُصِيْرِ وَ السَّمِيْعِ ۚ هَلُ يَسْتُو لِنِ آیا برابر انداین دوفریق

يْ مَثَلًا \* أَفُلَا تَذُكُرُونَ ﴿

17

تفسیر: منکران کوروکرند دوسه آیت پیشتر گذشت «ماکانوایستطیعون السمع وماکانو یبصرون»آغاز وانجام کسیکه نهخود دیدهونه از دیگری شنیده تواند چسان به مومنان روشن ضمیر برابر شده میتواند ،آنها که با چشم بصیرت حقرا از باطل ونیگرا ازبد تمیز میکنند و گفتار رهنمایان خودرا به گوش هوش میشنوند اگر خوب دقیق شویدمیدانید که عاقبت این فریق هر گز باآنها یکسان شده نمیتواند ، داستان قرو حضرت نوح علیه السلام که بعدازاین می آید به تائید این مضمون بیان شده .

و لَقَلُ أَرُ سَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْ مِهَ قَالَا وَ وَمِهَ قَالَا وَ وَمِهَ قَالَا وَ وَمِهَ قَالَا وَهِمَ اللّهِ وَمِهِ اللّهِ وَمِهِ اللّهِ وَمِهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْنَ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا أَلّهُ مَا لَا مُعْلَمُ اللّهُ مَا أَلّهُ مَا أَلّهُ مَا أَلّهُ مِنْ اللّهُ مَا أَلّهُ مِنْ اللّهُ مَا أَلَّا اللّهُ مِنْ أَلّهُ مِنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلّهُ مِنْ أَلّهُ مُلْمُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ أَلّ

تفسیر: بامنتهای وضاحت این امور را به شمانشان میدهم کهازارتکاب آن بیم نزول عذاب مهلك است یاوسیلهٔ نجات ازآن عذاب مهالك است

أَنْ لَا يَعْبُدُ وَ الْكُالِكُمُ الْمُورِيِّةِ الْكُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

تفسیر : ود ، سواع ، یغوث ، یعوق ، نسرکه درسورهٔ نوحذکر آن میآید .

ا بندستیکه من اخاف علیک عداب برسما از عداب از عداب یو رقم الیم ط

تفسیر: اگر ازپرستش غیرالله بازنیامدید اندیشه آنست که عذاب دردناك برشما نازل شود ، مراد از «روز دردناك» آنروزاست که حوادث المناك ودرد انگیز درآن بوقوع آید مانند روز قیامت یاروزیکه در آنقوم نوح (ع) غرق گردید .

فَقَالَ الْمَلِا الَّذِ يَنَ كَفُرُو امِنُ قُو مِهِ سرداداني على الله عافر بودند أذ قوماو

مَا نُرا مِكَ إِلاَّ بَشُرًا مِّثُلَنًا وَ مَا نُرا مِكَ نمى بينيم ترا معر آدمی مانندخویش و نمی بینیم ترا

ا تبعك الآالذين هُمُ آرافِ لنا بالي ي علي التبعث التبعث الثانية المان التبعث التباري التبعث التباري التبعث التباري التباري التبعث التباري الت

الرَّ أَي عَلَيْنَا مِنَ الرَّى لَكُمْ عَلَيْنَا مِنَ الرَّا أَي الرَّهُ عَلَيْنَا مِنَ الرَّهُ عَلَيْنَا مِنَ المَاءِ المِود مي المَاء المُعالِم المَّالِم المَّاء المُعالِم المَّاء المُعالِم المَاء المَا

تفسير : بايد پيغمبر درمقابل قوم خودامتياز آشكارداشتهباشدماميبينيم تومانندما ازنوع بشری تو فرشتهٔ آسمان نیستی که انسان درمقابل آنٌ گردن نَهُدُ درمیان بشر نیزبرما کدام مزیت وبرتری خاص نــداری نه توانگری و نهمالك حكومت وجاه . پیروان تونیزازهمه بینوا وردیــل واز طبقات پستند \_ مجالست آنهابما كهشرفائيم اسباب عار مي باشد اما حدا (ج) ازهمه مردم تنها ترابه منصب رسالت شایسته یافته بدان مأمور گردآنید مادرحسب ونسب ، درمالودولت ، درخلق وخلق درچهاز تو كمتر بوديم كهباين منصب انتخاب نشديم . اقلاً پيروان تو بايداصحاب عزت وبزرگی میبودند ــ اتباع این مردم فرومایه موجب کدام فضل و شرف نمیگردد وجهسان بصدق تودلیل میشود اگراین مردم ظاهر بین که پستی ورذالت شان معروف است بدون سنجش وتدقیق به ظاهمر ایمان آرند چه کمال تودرآن است ـ پندارما این است کهتو وهمراهانت همه دروغ میگوئید . تو حرفی تراشیدی وبی خردی چند تصدیق کر دندتا بدین وسیله تحریك جدیدی پیداكرده برتری وامتیازی به خود حاصل كنند ــ. اين بود ماحصل تقرير آن ملعونان ــ جواب نوحعليه السلام پس ازين مي آيد .

قَالَ يَقَنُو مِ أَرَءَ يَتُمُ إِنَ كُنْتُ عَلَى عَلَى

عنده فعیت علیکم آناز مکموها نزدخود پسپوشانیده برشما آنرا

## وَأَنْتُمْ لَهَا كُرِ هُوْنَ ۞

#### و شما آنرا (ناخواهندگانید) بیزارید

تفسیر: درست است پیغمبر باید نسبت به عوام الناس به کلی ممتاز باشد اما آن امتیاز مال ، دولت، ملك و حكومت و سازو برگدنیا نیست آنها از اخلاق ستوده ، ملكات فاضله ، تقوی ، خداترسی ، حق پرستی دلسوزی برخلایق ، تقدیم آیات صریح به مردم امتیازدارند. آیاتیکه خدای متعال برای اتمام حجت واکمال نعمت در آنها استوار فرموده یا بوسیلهٔ آنها ظاهر می فرماید تا مردم در فروغ وحی الهی (ج) و دلایل و براهین ربانی براه روشن رهسیار شوند و شب وروز رحمت خاص الهی (ج) برآنها ببارد ، نوح علیه السلام فرمود : اگر تمام این اشیا درما و وضح موجود باشد و از روی یقین موجود هم می باشد اما چنانکه کور فروغ آفتاب را دیده نمی تواند چشمان شما نیز از دیدن این نور الهی قاصر است آیا ما می توانیم که به زبردستی شمارا مجبور کنیم که به آن نیز به شماگوارا نمی باشد، خلاصه بزرگی و برتری من از آن و دیدن به آن نیز به شماگوارا نمی باشد، خلاصه بزرگی و برتری من از آن و جهت در نظر شما نمی آید که چشم باطن شماگور یا مسدود است .

و یقوم کر اسکاکی علیه ما لاط و ایقوم من سوال نمی عنم انشما براین پیغام هیچمالی

# إِنْ أَجْرِى إِلاَّ عَلَى اللَّهِ وَمَا آنَا اللهِ وَمَا آنَا اللهِ وَمَا آنَا اللهِ وَمَا آنَا اللهِ وَمَا آنَا

## بِطَارِ كِالَّذِينَ الْمَنْوَا ۚ إِنَّهُمْ مُلْقُو الرَّبِهِمْ

رانندهٔ آنانکه گرویدهاند هرآئینه ایشان ملاقات کنندگان با پروردگار خویشند

تفسیو: درمقابل تبلیغ اجری از شما نمیخواهم تااشتباه اغراض مالی پدید آید بندهٔ پروردگار خودم ، اجرمن از آنجا میرسد المنتشمرابمال شما توقع وضرورتی نیست که از بینوایان گریزم و به توانگران آویزم اگر شما پیروان مرا بنا بر بینوائی وحرفت شان حقیر وخوار میشمرید من آننیم که اغنیای دولت ایمان را بسان جانوران درقفازده برون کشم روزی بیاید که بحضور پروردگار خویش حاضر آیند واز من شکایت نمایند و گویند پیغمبرتو بمراعات خاطر سرمایه داران متکبرما بینوایان وفاشعار را بیرون رانده بود ، من چرا برخلاف احوال ظاهر ایمانشانرا سرسری پندارم شگافتن و دیدن باطن قلوب آنها دراختیار من نیست ، سرسری پندارم شگافتن و دیدن باطن قلوب آنها دراختیار من نیست ، خدای متعال آگاهست که در دل چهداشتند .

# و الكِنْ مَنْ مَينم شمادا قوم كه جهالتم كنيد

تفسیو: از جهل وحماقت بعاقبت نگه نمی کنیدانکسار ظاهر شان را می بینید و آنها را حقیر می پندارید و درخواست بیجا می کنید که آنهارا از نزد خودبرانم \_ بیائید بگوئید فقر و کسب حلال چه عیب دارد تنها همین چیز است که مزاحم قبول حق نمیشود و مستی جاه و ثروت انسان را از پذیرفتن حق باز میدارد \_ در حدیث قصـه هرقل وارد اسـت: همیشه پیرو پیغمبران ضعفا می باشند . شما نمیدانید که روزی به بارگاه الهی (ج) حضور بهم می رسانید و آنگاه روشن خواهد شد که خویشتن راازآن بهتر پنداشتن فقط غرور جاهلانه بود .

و يتقور م من يتنصر نتى من اللم إن و اى قوم من عه نصرت دهدمرا اذ (عقوبت خدا) امر

تفسيو : من چسان از بىدانشى وخود خواهى شما متأثر شوموبه خيود زيان رسانم اگرمن ازشما رعايت كنم وبندگان مخلص الهيى راطرد نمايم كيست كهمرا ازمواخذت اوباز رهاند .

وَلآ اَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَآ بِنُ اللَّهِ وَلا آعُكُمُ الْعَيْبُ وَلا آقُولُ الْتِي مَلَكُ مَلَكُ وَلَا أَقُولُ الْتِي مَلَكُ مَلَكُ وَ نَمِي اللَّهِ مَلَكُ مَلَكُ وَ نَمِي اللَّهِ مَلَكُ مَلَكُ وَسَمِوا وَ نَمِي وَمِي اللَّهُ مَلَكُ مَلَكُ مُلَكً وَ نَمِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْعَلَّمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه و آفُول لِلَّذِينَ تَزْكَ رِيَ اَعُولُ لِلَّذِي يَنْ تَزْكَ رِينَ الْعُينُكُمُ وَلَكُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل كَنْ سُّوُ تِيَهُمُ اللَّهُ خَيْرًا ۚ أَللَّهُ أَعْلَمُ بِمَافِحَ نخواهد داد ایشیان را خدا هیچ نعمتی خدا داناتراست بآنچه در سِمِمْ النِّيْ إِذُ الْمِنَ الظَّلِمِينَ ﴿ هرآئينهمن آنگاه به تحقیق از ستمگاران باشم ضمير ايشانست

تفسیر: کافران بحضرت نوح (ع) گفتند تومانند ما بشری و به اعتبار ثروت و جاه نیز مزیتی نداری وی به انضاف و متانت پاسخ داد امتیازی که شما میخواهید من مدعی آن نمی باشم من بشرم فرشته نیستم، خدا (ج) گنجهای خود را در تصرف من ننهاده و مرا بر مغیبات آگاه نگردانیده باوجود این اعتراف مانند شما نیستم که دربارهٔ کسانیکه درنگاه تان معیوب و حقیراند (یعنی من و رفقای من) چنانکه شما میگوئید خدا (ج) به آن ها

خیر نمیدهد من نیز چنان کویم مثلاً شما میگوئید خدا هرگز کس را از میان آنها نبوت و حکمت نمیدهد وسایرین شان را بهدولت ایمان و عرفان مشرف نمی سازد ، آگاه باشید خدا (ج) براستعداد دلها میداند مناسب استعداد فیض میرساند ، برطبق احوال و آثار باطن معامله می نماید عنایت خاص الهی (ج) که برمن و همراهان منمی باشد از نگاه شما پنهان است کسانیراکه شما درظاهر ناتوان و شکسته حال می بینید اگر بالفرض تویم خدا (ج) که دانای اسرار نهان است نیسز به آنها عزت و شرفی نه بخشوده بس نادرست و دور از انسان خواهد بود.

تنبيه : سه جملهٔ اول اين آيت درسورهٔ انعام گذشت آنجامطالعه شود .

فَالْوُ اینو کُ قُلْ جَاکَ لَتَنَا فَا کُثْرُ تُ

جِكُ النَّا فَأَيْنَا بِهَا تَعِدُنَّا إِنْ كُنْتُ جَدَالُوا بِامَا يُسْبِيارِيد بِمَا أَنْجِهُوعدهميكني مادا الم هستي

## مِنَ الصَّدِ قِينَ ﴿

تفسیو: نوح علیهالسلام قبل از طوفان میان قوم خویش نهصدو پنجاه سال زندگانی کرد شب وروز ، پیدا و پنهان پند میداد وبه جواب شبهات شان می پرداخت ، سلسلهٔ این تبلیغ وبحث دوام داشت \_ قرنهادراین جدال سپری شد کافران از مباحث حقانی وامر ونهی نوح(ع) به ستوه آمده گفتند این سلسله گسسته شود اگر توصادقی عذابی را که به آن تهدید میکنی فوراً فرود آر تااین جدال هرروزه ختم شود .

قَالَ إِنَّهَا يَأْتِيكُمْ بِلِمِ اللَّهُ إِنْ شَآءُ عفت جزاين نيست كه بيارد بشما آنرا خدا المر خواهد و ما آ أنتُمْ بِمُعَجِز يْنَ ﴿ <u>,,</u>

۲

تفسیر: این امر در اختیار مننیستوقتیکه حکمت الهی (ج)اقتضانماید عذاب نازلمیکند وظیفهٔ منآگاهیشما بود ، عذابامری بسمدهش وهولانگیز است .

آوردن ومدافعه نمودن آن ازقوت بشر فراتر می باشد ، چون مشیت خدا باشد ازآن گریخته به چیزی پناه برده نمیتوانید ، کیست آنکه خدا را عاجز کرده تواند .

تفسیر: از آنجاکه اینقدر اصرار دارید وباکمال شوخ چشمی میخواهید عذاب فرود آید پس ارادهٔ خدا (ج) براین است که شمارا در غوایت گذارد ، عاقبت هلاك كرداند چون خدا (ج) دراثرسوء اعمال شما چنین خواسته است من هر قدر نصیحت كنم و بخواهم به شما انتفاع برسانم مفید نیفتد و هیچگونه تأثیری نه بخشد ، پرورد كار شما ذاتی است که كافهٔ امور در قبضهٔ تصرف اوست هر چهخواهد كس نتواند مانع آید، مرجع مردمان بسوی اوست ، بخشنده عطا و دهندهٔ جزا صرف حضرت مرجم مردمان بسوی اوست ، بخشنده عطا و دهندهٔ جزا صرف حضرت اومیباشد. (ربط) حضرت شاه مینكارد پرسشها واعتراض های قدم نوح (ع) تااینجا شبیه اعتراضاتی بود که قوم بیغمبر ما (ص)میكردندیك نوح (ع) تااینجا شبیه اعتراضاتی بود که قوم بیغمبر ما (ص)میكردندیك دعوای دیگر آنها غیر ازابن بود که درضمن داستان آینده بیان میشود.

أُمْ يَقُو لُونَ افْتُولُهُ اللهُ الله

بسوىاو باز گردانيده ميشويد

تفسيس: كفارمكه بهحضرت پيغمبر (ص) كفتهبودند قرآنساخته و پرداختة تستكلامخدا نمى باشد ، نوجعليهالسلام كتاب نياورده بود كهقوموى چنين كفته باشد (كذافىالموضح) اما بعضى مفسران ايسن آيت را هم جزء داستان نوح (ع) پنداشتند ـ يعنى قوم نوح ميكفتند سخنانى را كه نوح به خدا منسوب ميكرداند همه از خود اوست، بعضى برآنند اين بيان كفتگوى اهل مكه است كه با حضرت پيغمبر (ص) كردند اما تعلق خاص آن به قصه حضرت نوح (ع) بوده كويا آنها مى كفتند اين قصه را از خود ساخمه ودر واقع هيچ اصلى ندارد .

تفسیر: جواب تحقیقی اطلاق «مفتری» برقرآن یك ركوع پیشتر درهمین سوره گذشت این بیان آخرین است یعنی بار بار به دلایل بس آشكار و قوی ثابت شده است كفترآن كلام الهی (ج) می باشد و بال گناهی كه به تكذیب چنین امر واضح و روشن مرتکب می شوید بر شما عایدمیشود خود فكر كنید من بطور كافی تبلیغ كردم و برائت ذمه نمودم مسئولیت جرایم شما برمن نیست بفرض محال اگرمن افترا كرده باشه گناه آن برمن عاید است . تشالحمد چنین واقع نشده است .

ر او حی الی نوچ انکه کن سوی من می الی نوچ انکه کن سوی می الی نوچ انکه کن سوی می الی نوچ انکه ایمان نغواهد آورد

مِنْ قُوْ مِكَ إِلاَّمَنُ قَدُا مَنَ فَلا تَدْتَرُسُ اذ مروه تو معر آنكس عهايمان آورده پساندوهناك مباش

بِمَا كَانُوا يَفْعُلُونَ اللهُ الل

17

تفسیر: هنکامیکه جفای قوم از حد کذشت و نوح علیه السلام صدها سال اینهمه آزار طاقت فرسای ستمگاران را تحمل کرد ببارگاه الهی سر شکوه باز نمود و گفت: «انی مغلوب فانتصر» من مغلوب و ناتوانم بمن یاری کن واز آنها انتقام گیر به ارشاد شد تنی چند که در قسمت آنها ایمان بود ایمان آوردند بعد ازاین دیگری از ایشان ایمان نمی آرد، تو از دشمنی و تکذیب و آزار آنها بیشتر غمگین مشو به زود است که شمشیر انتقام الهسی (ج) از نیام برآید وسیئات این اشسرار را خاتمه دهد.

و اصنع الفُلك بِاعَيْنِنَا وَ وَحَيِنَا وَ وَحَيِنَا وَ وَحَيِنَا وَ وَحَيِنَا وَ وَحَيِنَا وَ وَ جَيِنَا وَ وَ اللهِ وَ اللهِ اللهُ اللهِ الله

تفسیر: خدا (ج) بنوح (ع) فرمان داد که روبروی ما یعنی در حفاظت و هدایت ما برحسب حکم و تعلیم والهام ما کشتی بساز عنقریب آبها سخت طوفان میکند ستمگاران و مکذبان در آن غرق میسکردند و حتما دربارهٔ آنها این فیصله نافذ میشود آنکاه دربارهٔ این ظالمان شفاعت مکن که بدون شبهه عذاب وارد میشود ، هنگامیکه حضرت ابراهیم در بارهٔ قوملوط به شفاعت اصرار کرده بودبوی نیز خطاب شد «یاابراهیماعرض عنهذا انهقدجآ، امرربك انبهم آتیهم عذاب غیرمردود» (هودركوع ۷) .

## و يَصْنَعُ الْفُلْكُ فَفُلاً وَ مِسَاحَتُهُ وَ مُسَاحَتُهُ وَ مُسَاحَتُهُ وَ مُسَاحِتُهُ وَمُسَاحِتُهُ وَمُسَاحِتُهُ وَمُسَاحِتُهُ وَمُنْعُمُ الْمُلْكُ فَعَلَى الْمُعْلَقُ وَمُنْعُ الْمُنْعُ وَمُنْعُ وَمُنْعُ الْمُلْكُ فَعَنَا وَمُنْعُ وَمُنْعُ الْمُنْعُ وَمُنْعُ والْمُنْعُ وَمُنْعُ والْمُنُوعُ وَمُنْعُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُ وَمُنْعُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُ وَمُنْعُ وَمُنْعُ وَمُنْعُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُ وَمُنْعُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُ فَالْعُنُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُمُ وَمُنْعُ وَمُنْعُمُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُعُمُومُ وَمُعُمُومُ وَمُنْعُومُ وَمُنْعُومُ وَمُعُمُومُ ومُنْعُومُ ومُنْعُمُ ومُنْعُومُ ومُنْعُمُ ومُنْعُمُ ومُنْعُومُ ومُنْعُومُ ومُنْعُمُ ومُنْعُومُ ومُنْعُومُ ومُنْعُمُ ومُنْعُوم

هرآئينهايشان غرقشده كانند

تفسیر : گویند بسالیان دراز ساختن کشتی انجام یافت نه تنها کشتی بل جهازی بزرگ بود که جداجدا درجات داشت ، بعضی مفسران در تفصیل آن روایات شگفتی دارند اکثر بهمبالغه آمیخته اسرائیلیات میباشد .

و هرگاه که می گذشت بران سردادان (جماعت) از قوم او سخر و ا منه ه

تفسیو: چون میگذشتند می گفتند ببینید از پیغمبری گذشت نجاری پیشه کرده گاهی به تعجب در کشتی می نگریستند واز نوح علیه السلام می پرسیدند چه میسازی وی میگفت خانه می سازم که برسطح آب میرود ومردم را از غرق می رهاند ، چون می شنیدند به استهزا می گفتند مردم را از غرق شدن بخشکه نجات میدهد ؟

قَالَ إِنْ تُسْخُرُ وُ امِنَّا فَإِنَّا نَسْخُرُ مِنْكُمْ

## 

تفسیر: حضرت شاه (رح) می نگارد آنها تمسخر میکردند که نوح (ع) در خشکه مردم رااز غرق نجات میدهد وی تمسخر می کرد که مرک در کمین آنها ست وهنوز استهزا مینمایند بروفق این تفسیر است که حضرت مترجم (فانانسخرهنگم) رابصیغهٔ حال ترجمه نموده ، ابن کثیر ودیگران بر آنند که «نسخرهنگم» بمعنی استقبالست یعنی امروز شما مارااحمق می بندارید و استهزاء می کنید زوداست روزی فرارسد که شما به کیفر کردار خویش رسیده باشید و ما بر حماقت و بی خردی شما بخندیم .

فَسُو فَ تَعُلَمُونَ لَمِنْ يَّأْتِيكِعُذَابٌ پس ذود ميدانيد آن کس داکه بيايد بدو عذابی که يُحْزِيكُو يُحِلُّ عَلَيْكِ عَذَابٌ مُقَيِّمٌ الْبُ مُقَيِّمٌ الْبُ مُقَيِّمٌ الْبُ مُقَيِّمٌ الْبَ مُقَيِّمٌ الله الورادسوا مُرداند و فرود آيد بروی عذاب دايم

تفسیو: اکنون بیشتر درنگ نمیشود زود آشکارمیگردد که فضیحت دنیا وعذاب جاوید آخرت برکه فرود می آید .

# حتى إِذَا جَاءً أَمْرُنَا وَ فَارَا لَتَنْوُ رُلاً عَلَى إِذَا جَاءً أَمْرُنَا وَ فَارَا لَتَنْوُ رُلاً عَلَى الله وَ الله وَ الله وَ الله عَلَى الله وَ الله عَلَى الله وَ الله عَلَى الله وَ الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

تفسیر: نوح علیه السلام به تعمیر کشتی مشغول بود تاآنگاه که حکم خدا (ج) برحسب پیمان فرارسید ، فرمان شد ابرها ببارد وزمین فوران نماید ، فرشتگان فرایض خودرا که درمورد تعذیب وسایر امور دارند انجام دهند . از فراز باران ریختن کرفت ، از فرود زمین آبها چون چشمه به جوش آمد حتی از تنورها از آنجاکه آتش برای نان فروزان بود آب سرازیر شد .

تنبیه: درمعنی تنور اختلاف است بعضی برآنند تنور عبارت از مطلق تنور نان پزیست بعضی گویند این تنور از حواء علیهاالسلام به نوح منتقل شده درخانهٔ وی بود چون علامتی برای طوفان مقرر شده بود که وقتی آب از آن ظاهرشود به کشتی سوار گردد . بعضی گویند «تنور» چشمهٔ خاصی بود در کوفه یا جزیره برخی مدعیند «تنور» عبارت از سبیده صبح است یعنی آنگاه که روشنائی صبح خوب فروزان گردد . ابو حیان گوید به «فارالتنور» شاید کنایه از ظهور عذاب وشدت گردد . ابو حیان گوید به منایله از شدت کار زار است ، از هول باشد چنانکه «حمی الوطیس» کنایه از شدت کار زار است ، از ومادر فوق قولوی را مقدم داشتیم وسوی سایر معانی اشاره نمودیم، حافظ ابن کثیر درخاتمهٔ این تفسیر گوید به این است قول جمهور سلف وعلمای خلف والله اعلم .

## قُلْنَا احْمِلُ فِيهُ امِنْ كُلِّ زُوجِيْنِ اثْنَيْنِ عُلْنَا احْمِلُ فِيهُ امِنْ كُلِّ زُوجِيْنِ اثْنَيْنِ عَلَيْ الْمُنْ مُنْ اللهِ عَلَيْنَ الْمُنْ مُنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْنَ الْمُنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْنَ الْمُنْ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ الْمُنْ اللهِ عَلَيْنَ الْمُنْ اللهُ عَلَيْنَ الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْنَا الْمُعِلِّي اللَّهُ عَلَيْنَ الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْنَا الْمُعْمِلُ عَلَيْنَا الْمُعْلَيْنَ الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْنَ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْنَا الْمُعْمِلُ فِي اللَّهُ عَلَيْنَ الْمُلْمُ اللَّهُ عَلَيْنَا الْمُعْمِلُ عَلَيْنَا الْمُعْمِلُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ عَلَيْنَا الْمُعْمِلِي الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ عَلَيْنِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ عَلَيْنَا الْمُنْ الْمُلِمُ الْمُنْ الْم

تفسیر : از حیواناتیکه طرف ضرورت است وبقای نسل آنها مقدر یك یك جوره نروماده بردار ودر کشتی سوار کن .

## وَ الْهُلُكُ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقُولُ وَالْهُلُكُ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقُولُ وبردار عسان خودرامگر آنكه سبقت عردهاست بروی قولها

تفسير: چون درزمرهٔ ستمكاران داخل شده بودند مقدربود كهفرق شوند مراداز «ولاتخاطبنی فیالذین ظلمواانهمفرقون »«یام» پسرنوح است که به کنعان ملقب بود و «واعله» والدهوی این دوتن از خانوادهٔ نوح (ع) جدا ماندند وغرق شدند.

وَمَنُ الْمَنَ الْمَنَ الْمَنَ مَعَهُ إِلَّا قُلِيُكُ ﴿ و(بردار) مسلمانان را وایماننیاوردهبودند بااو

ت**فسىيو :** ھشىتادتن ياكمو بيش .

وَ قَالَ ارْكَبُوا فِيْهَا بِسُمِرِ اللَّهِ مَجْرِمِهَا خداستروانشدنوي

وَ مُوسَهَا إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ و ایستاده کردن وی هرآئینه پروردگارمن آمرزنده

تفسير : نوح عليه السلام همراهانش را كفت بسمالله گويان در كشتي سوار شوید ، هیچ میندیشید ، ایستادن وروان شدن کشتی به فیرمان پروردگار وبهیمن نام فرخندهٔ اوست وهرگز خطری از غرق نمساشید يروردگار من بخشاينده كناهان و در مؤمنان بس مهربان است بهفضل خویش مارا بصحت وسلامت فرود می آرد ازاین آیت برمی آمد که هنگام سواری بر کشتی وامثال آن باید بسمالله کفت.

و هی نجری بهم فی موج و جو ایشانوا در موج و جو ایشانوا در موج كَالْجِبَالِ " وَنَا لَىٰ نُوْحُ يَا و کان فی مغزل یبنی ارکب

# مَعَنَا وَلَا تَكُنُ مَّعَ الْكَافِرِ يُنَ ﴿ الْكَافِرِ يُنَ ﴿ الْكَافِرِ يُنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

تفسیو: کشتی امواج کوهآسارا میشدگافت وباامنیت تامه شنا می کرد نوح علیه السلام چون برکشتی سوار شد یام «کنعان» پسر خودرا که از پدر وبرادر وسایر خانواده جدا وبه کفار پیوسته بود آواز داد، کفار نامنجار رابگذار وباما در کشتی سوار شو! تاازایس مصیبت برگ نجات یایی .

تنبیه: نوح علیه السلام که پسرخودرا آوازداد یااورا مؤمن پنداشته بود ، اگر چهدرحقیقت مسلمان نبود یاکافر می پنداشت ولی توقعداشت که شاید بمشاهدهٔ این همه علامات هولناك مسلمان شود یادر عمومیت (واهلك) داخلش پنداشته از فرط مرحمت پدری چنین کرد و (الامنسبق علیه القول) راچون مجمل بود بروی منطبق نمیدانست واللهاعلم .

### مِنَ الْهَاعِ الْمَاعِ الْمِ

تفسیر: بنادانی وغباوت خود تصور میکرد چنان که مردم دردیکر سیلابها برفراز پشته برآمده خویشتن را نجات میدهند من نیز برکوه منبع برمیآیم وخودرا میرهانم.

## فَكَانَ مِنَ الْمُغُرَ قِيْنَ ® يَسَ مِنَ الْمُغُرَ قِيْنَ ®

تفسیر: نوح(ع) گفتسخت دراشتباهی این مانند سایر سیلابها نیست ، طوفان عذاب خداست کوه چه اهمیت دارد امروز هیه چین نتواند ترا از عذاب نجات دهد جزآنکه خدا (ج) برحمت خود نجات بخشد \_ امادراین هنگامه کیرودار ومقام انتقام گنهگاران بزرگ مورد رحمت قرار نمی یابند هنوز پدر وپسر سخن خودرا انجام نداده بودند که موجی بزرگ حایل کردید وبرای همیشه آنهارا ازهمدیگر جدا کرد.

و قيل يآز ضابلعى مآء ك ويسمآء و اي آسمان و عفته شد اي ذمين فروبر آبخودرا و اي آسمان أقلعى وغيضا لكاء و قضى الكاء و قضى الكاء و قضى الكاء مرده شد آب و سرانجام نموده شد عاد و استوت على الجوري ي و قيل و قيل و قيل و قيل المحودي و محفته شد و قراد مرفت بر موه جودي و محفته شد (هلاك باد) دوري بادقوم ستمكادان دا

تفسیر: تامدتی چندان بارید که کوئی دهنه های آسمان کشاده و پرده های زمین شکافته شده بود ؛ کوهای منیع درختان سرفراز در آب پوشیده شدند ـ جز سفینه نشینان دیگر همه مردم که نوح علیهالسلام دربارهٔ شان نفرین کرده بود غرق گردیدند «وبلاتلا علیالاوض منالکفرین دیارا» (نوح رکوع۲)آنگاه خدای متعال بزمین فرمان داد آبهای خویش را بیرون افکند و به ابرها حکم کرد که بایستند کرامجال آنبود که درامتثال فرمان بی مثال وی طرفةالعین درنگ می کرد ، آب خشکیدن گرفت کشتی به کوه جودی ایستاد (جودی به عقیدهٔ بعضی نزدیك موصل است) آنچه خدا (ج) خواهد یعنی کیفر گنهگاران را بپایان میرساند به ستمگاران گفته شد از رحمت الهی (ج) دور شوند وهمیشه در گودال مصیبت و هلاکت بمانند .

تغییه: اختلاف است که طوفان تمام کیتی را فراکرفت یابه دیاری خاص بود این جا محل تفصیل نیست. براهین واقوال بعض محققان اروپا که دردایرة المعارف نقل شده طوفان عمومی راتائید مینماید نزداکثر کسائیکه به طوفان عمومی قایلند نسل موجوده انسان از سه پسر نوح سام، حام یافث است ( وجعلنا ذریته همالیاقین) کودکان وحیواناتی که درطوفان هلاك شدند بطور تعذیب نبود بل چنانکه بادیگر وسایل طبیعی به مردم مرک وارد میشود خداوند (ج) برآنها نیز مرک وارد کردواین ظلم نمی باشد اکنون نیز که طوفان وسیلاب می آید جانوران و کودکان راهلاك مینماند.

و آواز داد نوح پروردگار خودرا پس مفتای پرورد تارمن هرآئینه و أنْتُ أَحْكُمُ الْحَاكِمِيْنَ ﴿ قَالَ الْحَاكِمِيْنَ ﴿ قَالَ ینو مرانینه وی نیست اذ کسان و هرائینه وی عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ نَصْ فَلَا تُسْتَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ البِي آعِظْكَ اعْظُكَ الْحِيْلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

#### أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجُهِلِيْنَ ﴿ وأتكه

تفسیر : درین باره که نوح علیهالسلام این عرض راچه وقت کرده بود آیا پیش ازغرق شدن کنعان یابعد ازآن دواحتمال موجوداست واینکه آیا كنعان را باوجودمشاهده اطوار واوضاع منافقانهاش به غلط فهمي مومن مي پنداشت ياكافر دانسته ببارگاه ربالعزت شفاعت اورانمود نيزهردو احتمال وجود دارد اگر نوح علیهالسلام دربارهٔ پسرش پیشاز غرق شدنءرض کردہ باشد مقصودوی اظہار اضطراب بود تا به خدا ( ج ) عرض كندوبه تدبير نجات وى پردازد اگر بعدازغرق اين گفتگو واقعشده پس بغرض استعلام حقیقت اصلی خلجان واشکال خود را به حفور الهي (ج) تقديم داشت يعنى خداوندا ! تـو نجـات خـانوادهٔ مرا وعـده داده بودی چون کنعان مومن است ودراستثنای «الامن سبق علیه السقول» داخل نمی،باشد پسدرغرق او چهرازی مرکوز است خداوندا بدون هیچ شبهه بیان تو راست است ــ هرگز این اندیشه موجود نمیشود که ازتو خلاف پیمان آید تواحکمالحاکمین و تو شهنشاه مطلقی اگر دانش ما ادراك كند یانكند كسرا مجال نیست كهپیش تودم زندیاترا بخلفوعده وادارد ودرقبال احكام قاطع تولب باعتراض كشايد تنها وتنها بسراى اطمينانقلبخويش ميخواهم رازاين واقعه را بطريق استعلام واستفسار بهخویش معلوم کنم ـ جواب آمد کنعان ازآن خانواده که نجات آن را وعده داده بودیم نمی باشد ـ بلکهوی در «الامنسبق علیه القول»شاملست کردار وی فاسد شده تو از شراوی آگاه نیستی جای تعجب است حال یک کافر باوجود آثار صریح کفر درفروغ فراست نبوت مشتبه بماند (بنابراین خداوند فرمود)آمرزش کسی راکه ازحالش نمیدانی ازحضور ماطلب مکن کهدربارهٔوی چنین رعایت نامناسب نمائیم . مقربان راشایسته نیست که بآئین جاهلان ادب ناشناس بدون سنجش وتعمق سخنرانند تفسیراین آیت به این اسلوب در صورتی است کهنوحعلیهالسلام کنعان را مومن پنداشته باشدواگر کافر شمرده باشد شاید منشاء ایس مطلب درخواست پاسوال آنبودهباشد کهچون درذکر (انجباء) اهمل از عمامهٔ مومنان جدابیان شده \_ نوح علیهالسلام پنداشته بود که شرط محفوظیت اهلوى ازعذاب دنيا ايمان نميباشد وچون(الامنسبق عليهالقول )مجمل بود مصداق آنرا تعیین کرده نتوانست ـ بنابرفرط شفقت پدری عرض كرد اله العلمينا درزمرهٔ اهل من كه تووعدهٔ نجات آنهارا داده بودى یقیناً پسر من داخل است \_ پس چرا غرق میشود \_ جواب آمد مقدمه نخستین تو که گفتی «انابنی من اهلی» غلط است وی دراهلی کهمانجاتش را وعده داده بودیم چون آعمالش بّس فاسد است داخل ُنمی بــاشــــد ونيز توآگاه نيستي كه مصداق «الامنسبق عليهالقول» كه ميباشد پس برآنچه آگاه نیستی نزیبد که برنگ محاجه نسبت به آن سوال یادرخواستی

منزل سوم

11

قَالَ رَبِّ إِنِي آعُونُ بِكَ أَنْ أَسْعَلَكَ

ت ای پروردگارمن هر آئینه من پناهمیگیرم بتو از آنکه

مَالَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ اللَّهِ عِلْمُ اللَّهِ عِلْمُ اللَّهِ اللَّهِ عِلْمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

تفسیر: حضرت شاه رحمه الله می نویسد ، انسان هرچرا نمیداند دربارهٔ آن سوال میکند اما باید رضا معلوم شود کار بی خردان است که رضای بزرگان رامعلوم نکرده از چیزی بپرسند. رضا چگونه نبود بیان این مسئله گذشت .

و الله تَغْفِرُ لِي وَتُرْ حَهْنِي اَكُنُ

مِّنَ الْخُسِرِ يُنَ ﴿

تفسیں: نوح علیه السلام به لرزه افتاد و توبه نمود اما نگفت دوباره چنین نمی کنم ازین دعا مقدور بنده معلوم میشود \_ بنده باید بحضرت وی پناه برد \_ تادوباره مرتکب آن نشود \_ وعزم کند که پیرامون آن نگردد درالفاظ توبه آدم ویونس ودیگران که درقرآن نقل شده نیز این آداب رعایت گردیده .

قِیْل یَنُو کُ اهْبِطْ بِسَلْمِ مِنْاً مَعْتَهُ الْجَاسِمَ مُعْتَهُ الْجَاسِمَ مُعْتَهُ الْجَاسِمَ مُعْتَهُ الْجَاسِمَ مُعْتَهُ الْجَاسِمَ الْجَاسِمَ الْجَاسِمَ الْجَاسِمَ الْجَاسِمَ الْجَاسُ الْحَاسُ الْجَاسُ الْحَاسُ الْحَاسُ

معك و أمم سنه يعهم شم يهسهم کهباتو اند وامتهای دیگراند کهزود بهرهمند کنیم ایشانرا باز برسد بایشان

> مِّنَّا عَذُ ابُّ أَلِيُّهُ ﴿ درددهنده

تفسیر : از کشتی بهجودی واز جودی بزمین فرود آ اسلامتی وبر کات آینده برشما خواهدبود وبرآن اقوامیکه از همراهان توبوجود می آیند خدا (ج) زمینی راکه اکنون از طوفان ویران گشته دوباره آبادان مینماید رونق وبركت آنراباز مىآرد از كلمهٔ سلامت گویا خداوند تسلمي میدهد که دیگر تا قیامت بر نوع انسان چنین هلاك عمومی وارد نمنی شــود ــ جز بر بعضی فرق که هلّاك میشوند<sup>.</sup>.

تِلْكَ مِنْ أَنْبَآاً الْغَيْبِ ثُوْ حِيْهَ آلِكُكُ

مَاكُنُتُ تَعْلَمُهَا أَنْتُ وَلَا قُوْ مُكَ تو و نه قومتو

مِنُ قَبُلِ هٰذُ ا الْ

پیش از این همه دلایل نبوتاست که واقعات امم پیشین چنین مستند

وسس الراب العاقبة المتقين العاقبة المتقين العاقبة المتقين العاقبة المتقين العاقبة المتقين العاقبة المتقين المتعلقة المت

تفسیر: چنانکه خاتمه نوح (ع) و همراهانش نیکو بود ـ مستقبل اصحاب نبوی نیز بس درخشان وقرین موفقیت است . حضرت پیغمبر بر ایذاهای کفار شکیبا باشد مضطرب وملول نشود ـ چنانکه نوح(ع) نهصدو پنجاه سال صبر کرد .

و اللي عاد آخاهم هودرا عنت اللوغير م و فرستاديم بسويعاد برادرايشان هودرا عنت اللوغير م اعبل و الله مالكم من اللوغير ه عبادت عنيد خدادا نيست شمارا هيچ معبودي بجزوي

إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا مُفْتَرُ وُنَ ۞

مگر افتراکنندگان

**تفسیو : د**روغ است که میگوئید بتان سنگی حاکم ومعبود مختارمیباشند داستان قوم هود در سورهٔ اعراف گذشت .

يلقوم لآ أسعَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُرًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلِمُ المُلْمُلِي المُلْمُلْمُلِي المُلْمُلِمُ اله

تفسیر: من بهمال شما نیازی ندارم آنکه مرا پدید آورده ضروریات دنیوی واجر وثواب اخروی مرا کفیل است پیغمبران همه این سخن را به قرم خود کفتهاند تا نصیحت شان پاك ومؤثر باشد ورنج شان را مردمان به طمع دنیا حمل نکنند .

أَ فَلَا تَعْقِلُو نَ ۞ تيا درنميابيد

تغسیر: شما چندان بی خردیدکه به سخن سهل و ساده نیزپی نمیبرید کسی را که بدون طمع وغرض خاص برای فلاح دارین شماسخن میراند دشمن وبد خواه خود دانسته باوی دست وگریبان می شوید.

وَ يَنْقُو مِ اسْتَغْفِرُ وُ ا رَبِّكُمْ نَمْ وَ الْمُتَغْفِرُ وُ ا رَبِّكُمْ نَمْ الله و ال

تفسير : در آغاز سوره تفسير اين آيت گذشت .

يُرْ سِلِ السَّهَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا

تفسیر: وقت به وقت باران بفرستد \_ آنها چون به مزرعه وباغ بسیار دلچسپی داشتند فواید و برکات ظاهری ایمان بیان شد تادربارهٔ شان به طور خاص موجب ترغیب کردد \_ می نویسند آنها سنه سال بهمصیبت خشك سالی وامساك باران مبتلاء بودند ، هود علیه السلام وعده کرده بود اگر آنها ایمان آورده به خدا (ج) باز کردند این مصیبت دورمیشود .

تفسیر: درنیروی مالی وبدنی شما افزونی ودر اولاد تان برکت پدید میآید شادی میفزاید وبا قرای مادی قوای معنوی وروحانی پیشرفت میکند بشرطی که سوی خدا رجوع کنید واز طاعت وی مانند مجرمان اعراض منمائید . قَالُوا يَهُو كُمَاجِئَتنَابِبَيْنَاتُهِ وَمَانَحُنُ عَنْدَ اللهُو مَانَحُنُ عَنْدَ اللهُ وَ نَيْسَيْمِ مَا عَنْ قَوْ لِكَ بِتَا رِكِي وَ نَيْسَيْمِ مَا اللهُتِنَا عَنْ قَوْ لِكَ بِتَا رِكِي اللهُتِنَا عَنْ قَوْ لِكَ بَتُو لِكَ مَنْدَهُ مَعْبُودُوا وَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

وَ مَا نَحُنُ لَكَ بِهُ وَ مِندِنَى ﴿ وَمَا نَكُنُ لَكَ بِهُ وَ مِندِينَ ﴿ وَمَا نَكُنُ لَكَ بِهُ وَ مِندِينَ ﴿

تفسیو: بصراحت کفتند: توبه دعوای صداقت خویش کدامسندودلیل واضح نیاورده ئی هرکرا خدا به مقام نبوت فایز میگرداند حتماً سندتقرر اورا عطامیکند، در حدیث است با هر پیغمبر مبعوث چندان آیات واضح فرستاده شده که مردم اگر خواهند ایمان آورده توانندازین رو هود علیه السلام یقینا نشانه های خویش را عرضه داد مگر آنها ازعناد وبی آزر می گفتند تو علامات واضح نیاورده ئی د شاید مراد این باشد نشانی که آنها را بایمان آوردن مجبور کند با خود نیاورده بود بهر حال ما تنها به گفتار تو نه از معبودان خود میگذریم ونه برسالت تو ایمان می آدیم.

إِنْ نَقُولُ إِلاَّا عَتَرْ مِكَ بَعْضُ الْهُتِنَا لَهُ مِنْ الْهُتِنَا لَهُ مِنْ الْهُتِنَا لَهُ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللّهِ مِنْ الْمِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّه

و چراع ر نسو اعظ نسردی

تفسیل : توکه این همهخرافات می گوئی تمام مردمان را جاهل وانسوده دشمن خویش قرارمیدهی پنداریمیکی از معبودان ماترا آسیب رسانیده دیوانه وفاتر العقل کردهاست توکه از عبادت آنها مردم راباز میگردانی وسخت نکوهش میکنی کیفر کردار ترا دادند که اکنون به آئین دیوانگان سخن میرانی .

قَالَ إِنِّي أُشْهِدُ اللَّهُ وَاشْهُدُوْ ا گواهمیسازم خدارا و شما گواه باشید آ نِی بَرِی کُنْ مِی اَنْهُ لِی کُونَ اِللهِ هرآئینه من ساله مِنْ دُ وَنِهِ فَكِيْدُ وَ نِيْ جَمِيْعًا ثُمَّ پسبدسگالی کنید درحق من لا تُنْظِرُونِ ﴿ إِنِّي تُوكُّلْتُ عَلَى اللَّهِ هرآئینه من توکل کردم بر رَبِّيُ وَ رَبِّكُمْ \* مَا مِنْ ذَا بَّهِ إِلاَّ ر پروردگارم**ن و**پروردگار شما

پرورد کارمن وپرورد کار شما نیست هیچ جنبنده معر هو اخز کو بنا صِیتِها الی کر بِتی علی فرا گیرنده است موی پیشانی اورا هرآئینه پروردگار من

> صراطٍ مُستقيم 🕫 راست است

تفسیر : این هیکل های بیچاره سنگی چه گزندی به من رسانده توانند شماکه تهمتن وقوی به نظر می آئید در سپاه معبودان خویش داخل گردید برمن که چنین یکه وتنهایم یکباره حمله آرید ذرهٔ از من کمکرده

نسمی تسوانسید به به بسنویسد مین خیدا را گواه میسگیرم و هسمانسیز گواه باشید کهمن از معبودان باطل شما کاملاً بیزارم ، شماهمه گرد آئید هربدی که توانید هیچ دریخ مداریدویك لمحهمرا مهلت مدهید ، بدانید اعتماد منبر خداوند یگانه وبی نیاز است حضرت او چنانکه پروردگار من است حاکم ومالك شمانیز می باشد همه کوچکانوبزرگان که درزمین روانند در تصرف ویند ، گویا موهای ناصیت شان درید اوست هرجا خواهد بکشاند وباز آرد هیچکس نتواند از قبضهٔ اختیار او بیرون گریزد ستمگاران از گرفت وی نجات نیابند وراستان چون به وی پناهجویند دچار رسوائی نگردند ، خدای من بدون شبهه بر راه مستقیم عدل وانصاف است آنجا نه ستم است ونه احسان بی موقع هر که برآن راه خیر که وی نموده سپری شود به حضرت و میرسدوبرای نگهبانی روندگان آن راه خود همیشه حاضر است .

فَإِنْ يُو لُو الْفَكْ أَبْلَغُتُكُمْ مِّمَا أُرْسِلْتُ (سِلْتُ الْرُسِلْتُ (سِلْتُ الْرُسِلْتُ (سِ) الْحَر دو مُردان شوید (سرهرآئینه) دسانیدم بشما آنچه دا که فرستاده شدم

بِهِ النَّكُمْ و يَسْتَخْلِفُ رَبِّي قَوْمًا همراه آن بسوی شما و جانشین سازد پرورد کارمن قومی

غَيْرِكُمْ وَلَا تَضُرُّونَهُ شَيْعًا اللَّهُ رَبِّى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

عَلَى كُلِّ شَيْ حُفِيظٌ ﴿ وَاللَّهُ مَا يَكُلُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تفسیو : اگر بعد ازشنیدن چنین سخنان واضع بازهم ایمان نیاوریدبمن گزندی نیست من فریضهٔ تبلیغ را بپایان رساندم ، شما عاقبت خودرا بسنجید هر آئینه دراثر این لجاج ، تعصب ، عناد ، از آسمان عـذاب نازل گردد وشمارا هلاك نماید ، زمین خدا از تباهی شما ویران وخراب نمیشود او تعالی دیگران را وارث اموال واملاك شما میگرداند ، درزوال شما به خدا (ج) یابه پیغمبران وی زیانی نمیرسد وملـك وی خـراب نمیشود چون حضرت وی نگهبان هر چیز است هر چه قابلحفظ باشد حفاظت آن را بقدرت كامل خود مینماید .

ولها جاءً أمرنا تجيناهُ و گاو الذين داكه وچون آمد عدابها نجات داديم هودرا و آنان داكه المنه أمرن آمك بر حملتم مناه و تعليم المنه المنه الممنة المعلم بر حملتم الجانب خود و برهانيديمايشانرا المن عداب عليظ (ا

تفسیر: هفت شب وهشت روز مسلسل طوفان بادبود چنان که درسورهٔ اعراف مذکور شد خانه ها خراب، سقفها پاشان گردید و درختان از بینی کنده شده دور افتادند هوا چندان زهر آگین بود که از بینی می درآمد واز پایان برمی آمد و بدن را در هم می شکست ، هود (ع) و همراهانش را که به چهار هزارتن بالغ می شدند از آن عذاب هولناك نگه داشتیم و به یمن ایمان و عمل صالح از عذاب سنگین آخرت نیز نجات می بخشیم .

وَ تِلْكَ عَاكُ فَلَا جَحَدُ وَ ابِا يَتِ وَ ابِنَا عَالَ اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ

رَبِّهُمْ وَ عَصُوارُ سُلُهُ وَ الْبَعُو الْمُورَ الْمُورَ الْمُورَ الْمُورَ الْمُورَ الْمُورَ الْمُورَ الْمُورَ الْمُورَدِينَ الْمُورَدِينَ الْمُورَدِينَ الْمُورَدِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُورَدِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِدِينَا الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

کُلِّ جُبَّارٍ عَنِیْدٍ 🕫 مُ

تفسیر : در خرابه های آن به عبرت نگاه کنید این همان قوم عادبود که مهتران شان از فرط غرور با سخنان خدا (ج) مقابله کردند ، پیغمبران اورا فرمان نبردند ، کهتران به متابعت مهتران شیطان خود برخاستند وعاقبت همه هلاك شدند .

تنبیه : شاید ازاینجهت «رسله» گفتهشده که تکذیب یك پیغمبر تكذّيب همه پيغمبران است ـ زيرا همه درتوحيد واصول دين متفق وهمدگررا مصدقند .

وَ أُتَبِعُوا فِي هٰذِهِ اللَّهُ نَيَا لَعُنَا لَا لَكُ لَنِهُ لَكُونَا لَعُنَا لَعُنِهُ لَعُلَا لَعُلِمُ لَعُنَا لَعُلَا لَعُلَا لَعُلَا لَعُلِمُ لَعُلِي لَعُلِمُ لَعُلِي لَ وَّ يَوْمَ الْقِيْمَةِ ا قىامتنىز

تفسیر:لعنت خدا (ج) درپی آنهاست هرجا روند درقفای شان رود و تا رستاخیز بالعنت ذکرشوند بلکه پس از قیامت نیز از تعقیب شان باز نایستد ، طوق لعنت هماره درگردن شان باشد .

ٱلاّ إِنَّ عَادًا كُفَرُوْا رُبُّهُمْ ۗ ٱلا کافرشدند به پروردگارخودآگاهباش عاد بُعُدًا لِعَادٍ قَوْمٍ هُوْ دٍ ۞ قوم دوریباد مرعادراکه هوداند

تفسير : بعضى مفسرين برآنند كه روز قيامت ندا ميشود «الاان عاداً كفروًا الایه» ذكر قومهود باعاد شایدازاین جهت باشد كه تصورهردو در دماغ شنونده یكجاوارد میشود یعنی حال هود چهبود یااین قسوم هماناست که مورد این عذاب واقع گردید یا ممکن است تنبیه باشد براینکه عاددوقوم بوداولیواخری از آین جاست که جای دیگر خداوند (ج) فرموده «وانه اهلك عادان الاولى» (النجـم ركـوع ٣) اينجا مقصود عـاد اولیست که هود بسوی آنها مبعوث شده بود والله اعلم .

> وَ إِلَى تُمُوْكَ أَخَاهُمْ صَلِحًا مُ بر**ادرایش**سان وفرستاديم بسوى ثمود

> > تفسیو : این قصه دراعراف گذشت .

قَالَ يَلْقُومِ اعْبُدُ وَا اللَّهُ مَا لَكُمْ گفت ایقوممن عبادت کنید خدارا

مِّنَ اللهِ غَيْرُهُ \* هُو اَنْشَاكُمْ مِّنَ الْأَرْضِ او پیداکردهشمارا از

**تغسیر :** نخست آدم را از خاك بیافرید سپس غذای ویرا از زمین پدید آورد ونطفه را ازآن بوجود آورد که اصل آفرینش آدمی است .

وَ الْسَتَعُمَرُ كُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ و باشنده گردانید شمارا درزمین پسطلب آمرزش کنیدازاو باز

يُّو بُوْ الِكِهِ الَّذِرِ بِي قَرِيْبٌ هِجُيْبُ ﴿

رجوع كنيد بسوىاو هرآئینه پروردگارمن نزدیك اجابت كننده است

تفسیو : انسان رابیافرید عمروبقا داد اسباب بقای اورا تهیه فرمود ، وسایل عمران زمین رابهوی آموخت ، تدبیرها الهام فرمود چونحضرت اوچنین احسان وانعام فرموده باید انسان بایمان وطاعت سوی وی رَجُوعٌ كُند ازشرك وكُفر وساير كناهاني كهنموده آمرزش خواهد خداً بمانزدیك است هر سخن رامیشنود ، توبه واستغفاری كهازصدق دل باشد شنیده می پذیرد .

قَالُوْ ايْطُلِحُ قُدُكُنْتَ فِيْنَا مَرْ جُوًّا ای صالح بدرستیکه بودی درمیان ما امیدداشته شده

قَبْلُ هٰذًا ٱتَّنْهٰنَا ٱنْ نَعْبُدُ مَايَعْبُدُ

آيامنعميكني مارااز آنكه عبادت كنيم معبوديرا كهعبادت ميكردند

بیش ازین

تفسیو: امیدوار بودیم تودرآینده مردی شوی بس فاضل ونیکو کار تامردم تراخلف بزرگان دانند وبر سروچشم نشانند \_ چون درجبین توآثار رشد وصلاح پدیدار بودهمه توقعداشتند که درمستقبل قسریب از تو بسیار مستفید میشوند ، بارای و تدبیر ، باصلاح و مشوره برادران قوم خودرا هدایت و مذهب پدران مارا باقوت قلب تائید و حمایت مینمائی درست است که درآغاز بت پرستی مبغوض توبود واز مذهب عمومی قوم جدابودی بازهم بردانش و قابلیت فطری تو اعتماد داشتیم و امیدوار بودیم بس از کمال عقل و تجربه این روش تو باقی نماند امادریغا توسخنانی بس از کمال عقل و تجربه این روش تو باقی نماند امادریغا توسخنانی مناد نهادی و چندان برخلاف مذهب نیاکان ماجهاد کردی که کافهٔ آمال بنیاد نهادی و پندان برخلاف مذهب نیاکان ماجهاد کردی که کافهٔ آمال ما به خاک برابر شد . تر میخواهی یک خدا داشته باشیم دیگر کلیه معبودان باستان را ترك گوئیم روش بزرگان را گذاشتن و برخلاف آن چنین مسلکی را اختیار نمودن نزدما سخت شبهه ناك است خردمند می نمودی برای آن که راضی نمیشود . در موضح القرآن است خردمند می نمودی برای آن که راه آبا و اجداد را روشن میکنی اما تو به محو آن کمر بستی .

قَالَ یَا قَوْمِ مَا اَرَا یَتُمْ اِنْ کُنْتُ عَلَی مِنْ اللّٰ مِنْ الْ مُنْ اللّٰ مِنْ مُنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مِنْ مُنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مِنْ مُنْ اللّٰ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ

تفسیں: چه ممکن است دراثر شك وشبههٔ شما ایس صراط روشن را بگذارم . خدا (ج) مرا دانشعطاكرده وبرحمت بزركك خویش مقام پیغمبری كرامت نموده اگر بالفرض شما فرمان اورا نبرم وآنچه را به ابلاغ آن مأمورم نرسانم كیست كهمرا از غذاب اونجات بخشد .

# فَهَا تَزِیْکُ وُ نَنِی غَیْرَ تَخْسِیْرِ الله سَمَادیاده نمی تنید درحقمن متر نقصان

تفسیر: بجای اینکه این خیرخواه صادق ومحسن خودرا قدر می کردید مشوره میدهید که ازفرایض تبلیغ ودعوت دست بردارم بدین وسیله میخواهید بمن گزندی رسانید که هرگز تلافی نشود. بعضی علمای سلف در تفسیر این آیت گفته اند سخنان شما درمن چیزی نمی فزاید جز آنکه یقین مرا زیاد میکند که بهخود زیان میرسانید. مناسبتسیاق کلام همان ترجمه نخستین است

و یاقو م ها ایست ماده شتری که خدافرستاده است برای شمانشانه فک رُو ها تا کُل فی ا رُض اللّمِ ایس بعدادید آنرا تا بغورد در نمین خدا و کر تکمسوها بیسو و فیا خُد کُر و کر تکمسوها بیسو و فیا خُد کُر و مرسانید بوی میچ ضردی پس بعیرد شمادا عقوبت تزدیك پس بی کردند آنرا پس مخت بهرهمندباشید عقوبت تزدیك پس بی کردند آنرا پس مخت بهرهمندباشید فی کار کُم تُلُات ایگا م خالی و عگ

هود

# غَيْرُ مُكُنُّ وْبِ ﴿

تفسیر: از حضرت صالح قومش معجزه خواستند ـ تفصیل این واقعه و تصریح الفاظ آن در سورهٔ اعراف در آخر سیپارهٔ هفتم گذشت ملاحظه شود.

يۇ مئلا

تفسیر: آنگاه که حکم عذاب رسید صالح (ع) ورفقای وی را نجات دادیم یعنی آزرسوائی آنروز، کلمات و منخزی یومئد، شرح و تفصیل «نجینا» است

إن رُ بَكَ هُو الْقُويِ الْعَزِيزُ الْعَزِيزُ الْعَزِيزُ الْعَزِيزُ الْعَزِيزُ الْعَزِيزُ اللهِ الْعَزِيزُ اللهُ اللهُ

تفسيس: هركرا خواهد هلاك كند وهركرا خواهد نجات بخشد .

فَأُ صُبِحُوا فِي لِي يَا رِهِمُ جُثِهِينَ ٣ پس مُستند در سراهای خود مرد کان برزمین چسپنده کا د اکامی کا در در اط

تفسیر: بی نام و نشان گستند. حضرت شاه (رح)مینویسد: شب هنگامی که درخواب بودند بر آنهاعذاب فرود آمد، فرشتهٔ ناگهان آواز هیبت ناك نموده، زهرهٔ مردم درید. دربعضی آیات لفظ «رجفه» آمده یعنی در اثر «زلزله» هلاك گردیدند وصورت تطبیق آنرا درسورهٔ اعراف شرح داده ایم.

تفسیر :کسانیکه ازآیات واحکام پروردگار خود منکر شوند ، موردچنین سزا ولعنت واقع گردند ، بشنوید وعبرت حاصل کنید .

و لقل جاء ت رُسُلْنَا البراهِيم و هرآئينه آمدند فرشتكانها بالبشراى قالواسلها عال سله به بشارت عفتند سلامبرتو ابراهيم جوابسلامداد

تفسير: ترتيب قصص اين سوره مطابق ترتيب قصص سورة اعسراف است جز اینکه پیش از قصهٔقوم لوط دراین جااندکی قصهٔ ابراهیم (ع) بیانشده امااز عبارت برمی آیدکه مقصوداصلی بیان قصهٔ لوط است چون درميان داستان ابراهيم وقصه لوط چندين مناسبت وتعلقي موجود بسود بطور تمهيد وتوطئه قصة ابراهيم (ع) مذكور شد ، لوط عــليهالسلام برادرزادهٔ ابراهیمست وبا حضرت آبراهیم (ع) از عراق هجرت کرده بُود ، جماعتی از فرشتگان سوی این دوپیامبر مبعوثشدند چنانکهبعداً مَى آيداب آهيم درباره هـ لاك قدوم لوط بافرشتكان مباحث كــر د ايـن فـر شــتكان بـس زيبــا و بـه شــكل جـوانـان نـون ميده بـودنـد ، هنـگاميکه سـوي لـوط ميـرفتند نـزد ابراهیم علیهالسلام آمدند وبشارت دادند که خدا (ج) وی را خلیل خود گردانیده وهنگام پیری از بطن ساره فرزندی بــوی کرامت میکند،دنیا از ستمكاران وبد اخلاقان قوم لوط پاك ميشود چنانكه به پيروآنابراهيم ولوط عليهماالسلام كوچكترينزياني وارد نميشود چون فرشتـگان بـــه ابراهیم (ع) سلام دادند نخست آنها را نشناخت ولی بهجواب شان يرداخت چنانكه لوط (ع) نيز اول آنها را نشناخته بود ، در صحيحين است «باری جبرئیل به شکل انسان با حضرت پیغمبّر (ص) سوال و جواب کرد چون برخاسته رفتبه حضرت معلومشد که جبر آیــل بــود» گویا تنبیه شد که پیغمبرانوا نیز علم ضروری به فرشتگان وسایراشیاء بعطای الهی (ج) نصیب میشود ، حضرت او هنگامیکه خواهد اخفانماید کس آشکارًا کرده نتواند بهر حال ابراهیم (ع) آنها را از نوع بشــر پندآشت وبه مهمان نوازی پرداخت و گوساله فربهی را بریان کــرده پیش ر**وی شان گذاشت** .

فَلَمُّارِا الْ يَدِي يَهُمُ لَا يُصِلُ إِلَيْهِ نَكِرُهُمُ پس چون دیدکه دستهای ایشان نمیرسد به طعام ناآشناپنداشت ایشانرا

و آو جس مِنْهُمْ خِيفَاتُهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ال

تفسیر: اینها کیستند چرا میآیند ـ من نانعرضه میدارم آنها دست دراز نمیکنند به آئین آنروزگار مهمانیکه از طعام انکار میکرد معلوم می شد اندیشه مخالف دارد ، ابراهیم علیه السلام ترسید که اگر آن ها بشرند زینهار مطلبی درمیان ست که نان نمی خورند واگر ملکند معلوم

17

نیست برای چه فرستاده شده اند آیاازمن خطائی سرزده یا خبر ناگواری به قوم من آورده اند ، دراین اثنا برزبان راند «انامنکم وجلون» (حجر رکوع٤) یعنی مااز شماترسانیم . مفسوان عموماً خوف ابسراهیم را چندین توجیه کرده اند اما نزدمن حضرت شاه (رح) نهایت لطیف توجیه نموده ، وی فرماید (بافرشتگان اثر عذاب الهی (ج)بود ومظهر غضب وانتقام گردیده جانب قوم لوط رهسپار شده بودند ازاین جهت قلب ابراهیم (ع) راخوف وخشیت فراگرفته گفت «انامنکم وجلون» یعنی ما از شما ترسانیم والله علم .

قَالُو الْاتَخُفُ إِنَّا أُرْسِلْنَا اللَّى مَعْتَنَد مترس هرآئينه مافرستاده شدهايم بسوى قَوْم لُوطٍ ﴿

تفسیو : جای ترس نیست ما فرشته ایموبرای هلاك قوم لوط آمدهایم بتو هیچ ضرر نمیرسد .

و امراته قائمه فضحكت فكشرنها و ان ابراهيم استاده بود پسبخنديد پسمژدهداديمش

بِرِسْحَقُ وَمِنْ وَرَاءً إِسْحَقَ يَعَقُوبَ الْ الْسَحَقَ يَعَقُوبَ اللهِ السَّعَقَ بِعَقُوبَ اللهِ السَّعَقَ بوجود يعقوب بتولد السعق بوجود يعقوب

تفسیو: حضرت ساره که در آنجا برای خدمت یا جهت کار دیکر ایستاده بود از برداشته شدن خوفشادشد وخنده کرد – خدا (ج)بوی مژدهٔ دیگر داد یعنی ترا دراین عمر پسری (اسحق) ارزانی می کنیم واز نسل وی بنام یعقوب نوادهٔ بتو می بخشیم از یعقوب بنی اسرائیل که از اقوام بزرگ دنیاست بوجود می آید – این بشارت به ساره از آن جهت داده شد که ابراهیم علیهالسلام قبلا ازبطن هاجره پسری بنام اسمعیل داشت وساره میخواست وی نیز پسری داشته باشد از پیری نامید شده بود ، بعضی علماء خندیدن ساره را بصورت دیگر نیز توجیه نموده اند . ظاهر آنست که مابیان کردیم، علماءاز «منوراه اسحق یعقوب» استدلال میکنند که حضرت اسمعیل ذبیح بود نه اسحق (ابن کثیر) .

هود

11

قَالَتُ يَو يُلْتَى اللَّهُ وَ أَنَا عَجُو زُّ وَ أَنَا عَجُو زُّ عَالَمُ وَ أَنَا عَجُو زُّ عَالَمُ وَ أَنَا عَجُو زُّ

و هذا بعلی شیگا و این شوهرمناست علانسال

تفسیر: این جا کلمهٔ یاویلتی چنان است که زنان در محاوره میگویند چگونه این ناتوان دراین پیری اولاد پدید آرد. گویند ساره درآنوقت نودونه سال داشت وسنین عمر ابراهیم علیه السلام از صدنیز متجاوز بود.

اِنَّ هٰذَ الشَّىُّ عَجِيْبُ ﴿ عَجِيبُ ﴿ عَجِيبُ ﴿ عَجِيبُ اسْتَ هُورَا يَنْ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى

**تفسیر :** : اگر چنین شود بس شگفت وغریب است .

قَالُو النّعجب مِيكُنَى مِنُ امْرِ اللّهِ عَمْتَد فرشتگان آياتعجب ميكنَى اذ قدرت خدا رحمت في اللّهِ وَبَرَكُنّهُ عَلَيْكُمُ اللّهِ وَبَرَكُنّهُ عَلَيْكُمُ اللّهِ وَبَرَكُنّهُ عَلَيْكُمُ اللّهِ وَبَرَكُنّهُ عَلَيْكُمُ اللّهِ وَبَرَكْنَاهِ بركاناهِ برشماست خدا و بركاناه برشماست المُلُلُ البّينِ طَ إِنّهُ حَمِيلًا عَجَيْلًا ﴿ اللّهِ اللّهِ عَمْيلًا عَجَيلًا ﴿ اللّهُ عَمْيلًا عَجَيلًا ﴿ اللّهُ عَمْيلًا عَجَيلًا ﴿ اللّهُ عَمْيلًا عَلَيْكُ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

تفسیر: بردود مانی که خدا (ج) این قدر میامن ورحمات فرود آورده و مشاهدهٔ چندین معجزه وخارقه اتفاق افتاده این امر چگونه مایهٔ تعجب آنها میشود تعجب آن مایهٔ شگفتی است شایسته آنست که به شنیدن بشارت به جای تعجب به تمجید و تحمید خدا (ج) پردازند ذاتی کههمه محامد ومحاسن در حضرت وی جمع است .

تنبیه : بعضی محققین نوشته اند درود شریف که در نماز خواندهمیشود از الفاظ این آیت اقتباس شده .

فَلَمّا ذَهُ مَبُ عَنْ البَرْ هِيْمُ الرَّوْعُ عُ سِجون رفت اذ ابراهيم وَجَاءُ نَهُ الْبُشُرِ ي يُجَادِ لِنَا فِي و تمدش بشادت جدالميكرد باما درباب قَوْمِ لُوطٍ ﴿ إِنَّ إِبْرُ هِيْمَ لَكُلِيمٌ آوًا ﴾ قَوْمِ لُوطٍ ﴿ إِنَّ إِبْرُ هِيْمَ لَكُلِيمٌ آوًا ﴾

م بنیب ایر هیم اغرض عن هذا ا دجوع کننده بغدابود ای ابسراهیم دوی بگردان از این خیال

هرآئینه ابراهیم بردهباربسیارنرمدل

إِنَّهُ قَلْ جَآءً أَمُرُ رَبِّكَ عَوَ إِنَّهُمُ الْبِيهِمُ بدرسته (حالات است) آمده است في مان بدورد مارته وهـ آئنه واب

بدرستیکه (حالایسناست) آمدهاستفرمان پروردگارتووهرآئینهایس جماعه آینده است بایشان

عَدَّابٌ عَيْرُ مُرْكُ وُكٍ ﴿

تفسیر: چون ازاین سومطمئن شد بلافاصله در مسئلهٔ قوم لوط با فرشتگان بحث آغاز کرد . خلاصهٔ آن در سورهٔ عنکبوت بیان شده فرشتگان ابراهیم را مطلع کردند که ما برای هلاك نمودن این قریه ما آمده ایم ابراهیم گفت در آنها لوط موجود است و تا هنگامیکه در قومی پیغمبر موجود باشد چگونه هلاك میشوند ، فرشتگان گفتند همهساکنان آنجارا میشناسیم نخست لوط وهمراهانش بر آورده میشود آنگاه عذاب فرود میآید ، تفصیلاتی که مفسران دراین مورد بیان کرده اند

خدا(ج) میداند تاکجا راست باشد \_ بهرحال ایس بحث مبالغة به لفظ (یجادلنا) تعبیر شده ازآن بالصراحه برمی آید که ابراهیم علیه السلام بنابر شفقت فطری \_ اخلا قملایم \_ دل مهربان خویش دربارهٔ آنها خایف شد وخواست دربارگاه کبریائی ، شفاعت کند ، جواب آمدازاین اندیشه بگذر پیمانهٔ این ستمگاران لبریز شده اکنون فرمان خدا (ج)باز نمی گردد عذاب آمدنیست شفاعت ودعا آنرا باز داشته نمیتواند .

و له اجاء ت رسلنا لوطاستی عبهم و چون آمدند فرستادگان ماپیش لوط اندوه محین شد از آمدن ایشان و خاق بهم ذرعا و قال هذا و تتعدل شدر بسببایشان و گفت این

يُومٌ عُصِيبٌ ٠

روزیاست بسیارسخت

تفسیر: فرشتگان به شکل پسران نورس وجمیل بودند که هنوز برعذار شان خط ندمیده باشد \_ نخست لوط آنها را نشناخت و پنداشت مهمانند \_ چون از خوی بدقوم خویش آگاه بود سخت اندیشناك و تنگدل شد که مبادا مهمانان اورا این مردم بدکردار بدست آرند هم گذشتن ازمهمان دشوار بود وهم نجات دادن از دست آن خبیثان پس بایست با تمام قوم جنگید .

و جَاءً ، قُو مُهُ يُهُرَعُونَ إِلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلْمُ المُلْمُلُمُ

و مِنْ قَبْلُ كَا نُو ايَعْمَلُونَ السَّيَّالَّ و پيش اذآن ميكردند عاد هاي دشت

17

تفسیر: چون قوم لوط به افعال نامعقول وفواحش مخالف فطرت معتاد بودند آرام نداشتند همینکه از ورود آن پسران زیباشنیدند بیباکانه به خانهٔ لوط هجوم آوردند و به منتهای قوت وشدت مطالبه کردند که مهمانان به آنها سپرده شوند وگفتند ما از اول گفته بودیم «هیچمردرا به مهمانی مپذیر» اکنون این مهمانان تازه وارد را بما بگذار تاهر چه خواهیم کنیم .

تفسیر: حضرت لوط برای حفظ آبروی مهمانان خویش هر نوع سعی کرد آخرین سخنی که به آن شهوت رانان گفت این بود «ای ستمگاران! اینك دختران من حاضرند میتوانید پس از نکاح بطریق حلال از آنها برخوردار شوید ، روش پاك وشایسته همین است . باید از خدا (ج) بترسید ، آئین مشروع را مگذارید و به گندگی هائیکه مخالف فطرت است مبتلاء مشوید \_ اقلا رعایتی از من نمائید تا روبروی این مهمانان فرخنده رسوا و شرمنده نباشم ، تحقیر مهمان استخفات میزبانست آیا درمیان شمایك مرد نیز پیدا نمی شود که سخنان راست را بداند و نیکوئی و تقوی نماید .

تنبیه: از «هُولًا بناتی» مراد ازدختران عامه قوم است . حضرت الوط(ع) تجوزاً آنهارا دختران خودخوانده است زیراپیغمبر پدرروحانی امت میباشد در محاورات نیز پیران و بزرکان قوم همه دختران را دختران خودمیخوانند و اگر مراد دختران خود لوط علیه السلام باشد شاید بعضی از آنهارا به نکاح اشخاص ممتاز تقدیم نموده باشد در آنوقت نکاح کافر با زن مسلمان جایز بود بعضی مفسران براین عقیده اند که مقصود لوط علیه السلام از این سخن نکاح دختران وی نبود بلکه چون از تجاوزات آنها عاجیز آمید برای حفظ آبروی مهمانان خویش به کمال فروتنی این کلمات رابرزبان راند تااگر در آنها شایبهٔ از حیا وقلیلی از آدمیت موجود باشد بشنیدن این لفظ خجالت کشند و به ملایمت باز آیند اما آن مردم بی آزرم التفاتی نمودند و بیشتر بیباك شده اظهار بی غیرتی نمودند .

قَا لُوا لَقَدُ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنْتِكَ عَلَمْتَ مَا لَنَا فِي بَنْتِكَ عَلَيْتُ مِنْ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ مِنْ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْتُكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَّا لَلْعُلْمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا لَكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ

مِنْ حَقٍّ وَ إِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيْدُ ۞ **و هرآئینه تومیدانی آنچه میّخواه**.

تفسير: (كفتند) چرا اين قدر احتجاج واصرار مي كني تا ارادهٔ نا پاك ما انجام نشود دست برنداریم .

قًا لَ لَوْ أَنَّ لِى بِكُمْ قُوَّةً أَوُ الْوِكَ كُونَةً اللهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ بمقابلهٔ شما القوتی بودی یامن پناه گرفتمی

إِلَى رُكْنِ شَدِ يُدٍ ۞

تفسیر : این کلمات درمنتهای اضطراب وپریشانی بی ساخته اززبان لوط خارج گردید کاش به ذات خود یارای آن میداشتم تا باشما مقابله میکردم ومی جنگیدم یا پناهی منیع واسترار میداشتم یعنی مراخانواده وجمعيت دراين جا مي بود ، حضرت پيغمبرما صلى الله عليه وسلم فرمايد (برحمالله لوطأ لقد كان يأوى الى ركن شديد) خدد ا براء ط رحمت كناد بیشک وی پناگاهی استوار بدست میآورد یعنی خدای مهربان امادرآن وقت از فرط افسردگی ودل تنگی بدانسو متوجه نشد وبی اختیار ب أسباب طاهری چشم دوخت ، پیغمبرانی که پس از لوط علیه السلام مبعوث شدند همه دارای قبایل وجماعات بزرگ بودند .

قَالُوا يَلُوُ طُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ گفتند فرشتگان ای لوط هرآئینه ما فرستادگان پروردگار تو ایم

كن يُصِلُو الكِلكَ مر عز تميرسند بهتو

تفسیس: چوناضطراب وقلتی لوط از حدمتجاوز شد مهمانان وی گفتند اندوهگین مباش مافرشته وفرستادهٔ خدائیم آمدهایم که آنهارا هلاك و تباه گردانیم این ها نمی توانند بما زیانی وارد کنند وبتو صدمتی رسانند \_ در تفاسیر است آنها دروازه را شکستند یا کوشش کردند از راه دیوار فرود آیند جبرئیل علیه السلام بفرمان الهی (ج) لوط راجدا کرد وبازوی خودرا اندکی بسوی آنها حرکت داد قوم لوط کور شدند وهمه یکباره فریاد برآوردند بگریزید مهمانان لوط ساحران بزرگند .

فَا سُرِ بِا هُلِكَ بِقِطْعِ مِّنَ الْيُلِ وَلَا يَسْرِ بِا هُلِكَ بِقِطْعِ مِّنَ الْيُلِ وَلَا يَسْرِ بِا هُلِكَ بِقِطْعِ مِّنَ الْيُلِ وَلَا يَسْرِبُونُ مَسْانُ خُودُوا بَيْادُهُ الْمُراتَكُ الْمُراتَكُ كُمُ الْحُلُ الْمُراتَكُ الْمُراتَكُ كُمُ الْمُراتَكُ الْمُراتَكُ كُمُ اللهِ مَعْرِ ذَنْ تَوْ مَعْرُونُ مَنْ وَقُولُوا مُعْرَدُونُ مَنْ وَمُوا مَعْرُونُ وَمُوا مِنْ مُعْرِونُ وَمُعْمِونُ وَمُعْمِوا وَمُعْمَا وَمُعْمِونُ وَمُعْمِعُونُ والْمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعُمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُولُونُ وَعُمُونُ وَمُعُمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعُمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعُمُونُ وَمُعُمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعْمُونُ وَمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَمُعُمُونُ وَالْمُعُمُ مُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُ

إنك مُصِلْبُهُا ما آصابهُم بدرستيكه رسندهاستاوراآنچه رسد ايشانرا

تفسیر: هنگام صبح عذاب فرود میآید \_ پاسی ازشب مانده باخانوادهٔ خویش ازینجا سفر کن همراهانت راهدایت ده تا بشتابند هیچکدام برقفا ننگرند زوجهات باتو نمی رود یاباز میگردد بدین وسیله در عذابی که بهقوم فرود آمدنیست مبتلامیشود ، گویند این زن قوم را از ورود مهمانان اطلاع داده بود .

إنَّ مُوعِدُهُم الصَّبِحُ النَّيْسَ مُوعِدُهُم الصَّبِحُ النِيسَ مَادايشان وقتصبحاست آيانيست

الصُّبْحُ بِقُرِيْبٍ (١)

تفسیر : شاد باشید در هلاكستمگاران تاخیر نمیشود وصبحگاهان همكان نابود میگردند .

\_\_\_\_

11

فلك جاء أمر نا جعلنا عاليها سرون آمد فرمانها عكردانيديم ذبر آنرا سنا فلها و أمطر نا عكيها حجارة النير آن و بادانيديم برآنها سنك ها من سبخيل ل

تفسیر: جبرئیل امین مساکن شانوا نزدیك آسمان برداشت و پایان افکند، عمارت ها سرازیرشد، برای انجام نکایت، رسوائی، ذلت آن هاسنگ ریزه و سنک ازبالا باریدن گرفت کسانیکه دور از شهر میزیستند همانجا به سنگ هلاك شدند العیاذبالله.

تنبیه: سزائیکه قوم لوط را زیروزبر کرد به کردار شرمگین شان مناسبت ظاهری نیز داشت .

#### منضو لي٠٠

(پی درپی) تهبهته

ت**فسیر :** مترجم محقق «منضود» راتهبهته ترجمه کرده ، بعضی مسلسل ترجمه کردهاند یعنی یکی پس ازدیگری فرود میآمد .

#### 

تفسیو : این سنکها از سایر سنگها بعلامات خاص ممتاز بود تا واضح شود که سنگعذاب خداست ، بعضی گویند بر هرسنگ نام کسی بود که وسیلهٔ هلاك اوشده بود والله اعلم .

تفسیر به هم باعتبار زمان نزدیك می باشد كه این امر پس از عاد و شود و قوم نوح (ع) وغیره بوقوع پیوست و هم باعتبار مكان كه مساكن آنها میان مدینه و شام بود ، قافله ها هنگام عبور خرابه های آنرا می دیدند یا مقصد از «وماهی منالظلمین ببعید» آنست كه چنان عذاب از چنین ستمگاران اكنون نیز بعیدنمی باشد باید همیشه از خشم الهی ترسید . تنبیه : بعض اجزای این داستان در سورهٔ اعراف گذشته مطالعه شود .

و إلى من ين أخاهم شعيباً قال و بسوى قوم مدين فرستاديم برادرايشان شعيبرا ممن إلي ين أخاهم من شعيبرا ممن إلي ينقو م اغبث و الله ما لكم من إلي التقوم عبادت تنيد خدارا نيست شمارا هي معبودى غيره و لا تنقصوا البحكيال معروى و تهمينيد بيمانه و البينان

تفسير: اين حكايت نيز درسورهٔ اعراف گذشته .

إنتي الريكم بخير ورانتي اخاف ميترسم مريينم مادا به آسود مي وهر آئينه من ميترسم عكريط عداب يورم محيط الم

تفسیس : خدا (ج)آسایش وفراغ عنایت می کند بترسید مبادا دراثر نافرمانی شما باز ستانیده شود . آسایش وسرور سلب گردد عذاب دنیوی یا اخروی مسلط شود .

# وَ يَا قَوْمِ أَوْ فُوا الْهِ تَكَيّالُ وَ الْهِيْزَانَ وَ الْهِيْزَانَ وَ الْهِيْزَانَ وَ الْهِيْزَانَ وَ الْهِيْزَانَ وَ الْهِيْزَانَ وَ اللّهِ اللّهِ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

تفسير : آنچه راتاكنون معيار وقانون ظلم وعدوانبود اصلاح نمائيد .

و لا تُنْخُسُوا النَّاسَ الشَّياءَ هُمُ

تفسیر : نهتنها درپیمانهووزن هیچ حقوق مردم را تلف مکنید .

و لا تَعْتُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَ تِبَاهُ عَادِي مَكْنِيدَ فَي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَانَ ﴿

تفسیر: به کفروشرك یابه کم کردن وزن وپیمانه به هیچ نوع اتلاف حقوق به ظلم درزمین فساد میفکنید گویند آنها راهمیزدند ودر امانت خیانت میکردند.

وَقِيْتُ اللّٰهِ خَيْرٌ لِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ آنچه باقی مُذارد خدا بهتراستمرشمارا امر هستید

مُّؤُ مِنِيْنَ ٥

باور دارندگان

تفسیر: مالیکه خدا(ج) برای مؤمنان عطاکرده آنچه بعد ازتادیه حقوق آن باقی مانده باشدولو که اندك باشد بهتراست ازآن مال بسیار که بطریق حرام حاصل شده یاحقوق دیگران درآن پامال گردیده باشد درآن مال حلال که هنگام داد وستدبدرستی وزن وپیمایش شده باشد فی الحال برکت فرود می آید و خدا (ج) اجر میدهد .

# وَمَا آنا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ ﴿

تفسیر: من به شما نصیحت کردم دیگر متعهد نیستم که بقهر شمارا به تعمیل آن مجبور دارم .

قَالُو ایشعیب اصلونگ تأ مرکان ان میزماید ترا آنکه میزماید ترا آنکه

نَّتُوكُ مَا يَعْبُلُ الْبَاقُ نَا آوْاَنْ نَفْعُلَ ترك تنيم آنچه ميرستيدند پدران ما يابـعداديم آنـعه تـنيم

في أَمُوالِنَا مَانَشَا وُالْ اللَّهُ الْأُلِّكُ لَانْتَ وَدُوا مِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

الحکلیم الر شید ش

تفسیر: به استهزاء تمسخر می گفتند بساست بیشتر خودرا بزرک جلوه مده آیادرمیان قوم تنها توخردمند وخوشرفتاری ما وبزرگان ما نادان وبی خردیم و خضرت شعیب (ع) بسیار نماز می خواند ، شاید از این جهت قوم وی گفتند نماز تراحکم میدهد کهمارا بگذاشتن دیس نیاکانما و ترک تملک دراموال ما مجبور گردانی توبه نماز خویش مشغول باش درمعاملات دنیا و دین وامورمیزان و مکیال ما تعرض مکن حضرت شاه (رح) مینگارد: آئین جهلاءاست که چون خود نتوانند کار نیکانرا انجام دهند بر آنها تمسخر میکنند و این خصلت کفراست ، بعضی مفسرین «انگلانتالحلیم الرشید» را براستهزاء نی بل برواقعیت محمول داشته اند یعنی تومردی دانشمند باوقار نیکوکاری چراچنین بی موقع سخن میرانی چنانکه بصالح (ع) گفتند «قدکنت فینامرجوا قبل هذا انتهنان نعیدما یعید آناؤنالایه»

رِزُ قًا حَسَنًا الله

تفسیر: اینجا مراد از رزق ظاهریست یعنی بدون آنکه دروزن و کیل تفاوتی پدید آرم خدا (ج) روزی حلال و پاك به من ارزانی فرموده یامراد از رزق باطنی است یعنی علم ، حکمت ، نبوت ، که خدا (ج) به مین بخشایش کرده \_ خلاصه چون حضرت احدیت دانش و بصیرت بهمن عنایت کرد راه راستی را به مین نشان داد که در نظر شما نمیی آید واز دولتی معمور گردانید که شما هیچ تمتعی ازآن ندارید آیا سزاوار است که من مانند شما کور کردم ، معاذالله واز احکام الهی (ج) اعراض نمایم \_ ازاستهزاء و تمسخر شما بترسم از نصیحت و تلقین حق فرو مانم هر گز چنین نمی شود .

وَ مَلَ أُرِيدُ أَنْ أَخَالِفَكُمْ إِلَى مَلَ وَ مَلَ أَرِيدُ أَنْ أَخَالِفَكُمْ إِلَى مَلَ وَ نَعْ فَا اللَّهُ مَلْ اللَّهُ اللَّ

أَنْهُا كُمْ عَنْهُ مُّ عَنْهُ مُّ مَالًا الْآن منع ميكنم شمارا الزآن

تفسیں: نمیخواهم از آنچه شمارا منع میکنم خود مرتکب آن گردمشما را بترک دنیا دعوت دهم وخود به ذخیرهٔ ثروت ومتاع دنیوی پردازم هرچه شمارا بدان نصیحت میکنم خود بیشتر پابند آنم الزامی بمن وارد کرده نمیتوانید که نصیحتم محمول بر اغراض شخصی و هوا پرستی باشد .

ان أريد الا الاصلاح ما استطعت المدى كه بتوانم المدى كه بتوانم و ما تو فيقي الله الله الله عليه و نيست توفيق من مكر به مددخدا بروى الكيم الميد و بسوى ال دجوع ميكنم

تفسیر: همه کوشش من اینست که حال دنیا و دین شما اصلاح شود. کوشش کنید از حضیض ذلت خارج و بذروهٔ ایمان و عرفان فایز شموید مقصد من جز اصلاح نیست درهیچ حال باندازهٔ توان و استطاعت خویش از آن نمیگذرم اما اینکه سخن من راست شود و در کوشش خود کامیاب کردم همه در تصرف خدای پاك است به توفیتی و امداد او همه امور انجام میشود توکل من بحضرت اوست و در هر امری به وی رجوعمیکنم.

تفسیو: از افراط به ضدیت ودشمنی بامن کاری مکنید که بسان اقوام سلف خویشتن را مستوجب عذابی گردانید که موجب بربادی شما شود ، عذابی که به شامت تکذیب ودشمنی بر امت نوح، هود صالح علیهم السلام ، فرود آمده مخفی نیست . مخصوصاً داستان قوم لوط که پس از همه دراین مدت نزدیك واقع شده تازه بیاد شماست نظایر آنرا ازیاد مبرید .

اِنَّ رَبِّى رُجِيمٌ وَّ دُوگُ ﴿

هر آئینه پروردگارمن مهربان دوستداراست

تفسیر: انسان هرقدر درگذشته گناه کرده و بسیار شقی باشد چون از صدق به بارگاه وی بازگردد و بخشایش طلبدبه کمال کرمویر ابیامرزد و دوستش دارد .

قَالُوْ الشَّعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَتِيْرً المِّمَّا نَقُولُ الْمُعَالَقُولُ الْمُعَالَقُولُ الْمُعَالِيَةِ المُعَالِيَةِ المُعَلِي الرَّبِيةِ المُعْولِي الرَّبِيةِ المُعْولِي

تفسیر: هرچرا میدانستند اما از عناد واخفای حق میگفتند سخنان ترا نمیدانیم توبه آئین دیوانگان سخن میرانی اما اگر واقعاً این سخنان روشن را از عدم توجه وغباوت نمیدانستند پس این کلام برظاهر آن محمول می شود .

#### وَ إِنَّا لَنُوا مِكَ فِيْنَا ضَعِيفًا عَ وهرآئينه ما مربينيم ترا درميانخود ناتوان

تفسیر: مرد ناتوان ودور از حقیقت همه مردمان را دشمنخود میگرداند بهجارهٔ باید برحال خود رحمت آرد ـ ندست دردهسان مسرگ رفتسن مفادی ندارد..

تنبیه : دراسلاف بعضی ضعیف را ضریرالبصر نابینا ترجمه کرده اند شاید بینائیوی وقتی بصورت ظاهری زایل شده بود چنانکه یعقوب را درفراق یوسف حادث شد ـ مفسران برخی روایت کنند شعیب (ع) بسیار میگریست چندانکه روشنائی چشمش زایل گردید ، خداوند (ج) فرمودای شعیب! توکه اینقدرگریه میکنی از آرزوی به شت استیا از بسیم دوز خ عرض کرد پروردگارا دیدارترا میاندیشم ومیگریم کهچون به لقای بیچون تو مشرف شوم بامن چه خواهی کرد ــ ارشاد شد دیدار ما برتو مباركباد ازين جهتاست كه كليم خويش موسى پسر عمران رابخدمت تو گماشتیم گویند حضرت احدیث بار دیگر وی رابینا گردانید والله اعلم بصحته .

وَلُوْلًا رَهُطُكَ لَرَجُمُنْكَ 'وَمَآ ٱنْتَ و اگرنبودی قبیله توهر آئینه سنگ کَ سارمیکر دیم ترا و نیستی عَلَيْنَا بِعَزِيْزٍ ۞ بسرمسا محرامي قدر

تفسیو : اگر از خانوادهٔ توکه با ماست اندیشه نمی داشتیم تراسنگسار

قَالَ يَلْقُومِ أَرَهُ فِلِي آعَزُّ عَلَيْكُمْ ای قوممن آیاقبیلهٔمن عزیز تراند بـر شمـا

مِّنَ اللَّهِ \* وَاتَّخَذُ نُهُوْهُ وَرَآءَ كُمْ خدا و گرفتید امر خدارا

ظِهُرِ يُّا الْكَرَبِي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيْطُ الْ

بهآنچهمیکنید پس پشتخو پش هر آئینه پرورد **گارمن** 

درگیر ندهاست

تفسير: دريغا شكفتا مرا به پاس خانوادهٔ من رعايت ميكنيد امانه ازاين جهت كهمن فرستاده خدايم وآيات واضح صداقت خودرا بشمامي نمايم كويادرنكاه شمارعايت وبيم خاندان منازبيم خداى پاك بيشتراست .

وَيْقُومِ اعْمُلُوا عَلَى مَكَا نَتِكُمُ و ایقوم من عمل کنید بر جاهای خود هُو كَانِ بُ لَا وَ ازْ نَقِبُو ٓ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا مُعَكُمْ رُ قِیْبُ ﴿ باشما منتظرم

تفسیر: خوبشما برضدواصرار خود استوار باشید من به توفیق الهی (ج) درطریق هدایت ثابتقدمم ، زودهویدا میشود کرا عذاب خدا (ج) رسوا می کند و که دروغگو ثابت میشود ماوشما همه فیصلهٔ آسمانی را انتظار می بریم .

و لهما جاء ا مر نا نجینا شعیبا و چون آمد حم (عداب) ما نجات دادیم شعیبارا و الن ین ا منو ا معه بر حمه منااع و آنانواعه ایمان آوردند باوی به بغشایش ازخود

# وَ أَخَذَ تِ الّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ وَ بَعَرَفَت ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ وَ بَعْرَفَت ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَا صَبَحُوا فَي فِي يَارِهِمْ جَثِوبَيْنَ ﴿ فَا صَبَحُوا فَي فِي يَارِهِمْ جَثِوبَيْنَ ﴿ فَا صَبَحَوُوا فِي فِي يَارِهِمْ جَثِوبَيْنَ ﴿ وَافْتَادُهُ مِنْ نَبُودُنُهُ عَلَيْهُا الْحَلَيْمُا الْحَلَيْمُ الْحَلَيْمُا الْحَلَيْمُا الْحَلَيْمُا الْحَلَيْمُا الْحَلَيْمُ الْحَلَيْمُا الْحَلَيْمُ الْحَلَيْمُا الْحَلَيْمُ الْحُلَيْمُ الْحَلَيْمُ الْحَلَيْمُ الْحُلْمُ الْحَلَيْمُ الْح

تفسیر: دراینجا مذکور است که قومشعیب از نعرهٔ فرشته ملاك گردید دراعراف ذکر شد که از رجفه یعنی زلزله هلاك شدند ، درسورهٔ شعرا دراعراف ذکر شد که از رجفه یعنی زلزله هلاك شدند ، درسورهٔ شعرا «عداب یومالظله» ذکرشده یعنی ابرهای عذاب بصورت سایبان بر آنها احاطهٔ کرده بود بس درهر سوره مناسب به سیاق آن عنذاب مذکور شده درسورهٔ اعراف چون ذکرشده بود که آنها شعیب را گفتند ما از دیار خویش ترا با همراهانت بیرون می نمائیم ، درآنجا توضیح شداز همان زمین که میخواستند شعیب را تبعید نمایند به جنبش آن هلاك شدند دراین چون گفتار گستاخ آن ها مذکور گردید مطابق آن صیحهٔ آسمانی دراین چون گویا ازیك فریاد عذاب الهی (ج) کافهٔ آواز های ایسان ناپدید گردید در رکوع ۱۰سورهٔ شعراچون این گفتار آنها نقل شد که «فاسقط علینا کسفامن السماء ان کنت منابل آن عذاب (یومالظه) ذکر کردید .

ي و و و ۸ ښوو کی ه

تفسير : هردو از صيحه هلاك شدند .

تفسیر: مرادازنشانه ما (معجزات) آن نه آیت است که در (ولقد آتینا موسی تسع آیات) ذکر شده در آنها برمعجزهٔ عصاکه ازهمه ظاهرو قاهر بود (سلطان مبین) یعنی سند واضح اطلاق شد \_ یا از (سلطان مبین) مراد آن دلایل روشن است که حضرت موسی (ع) دربارهٔ توحید ووجود وسایر صفات الهی (ج) درمحضر فرعون عرضه داد وجای دیکر از آنها ذکر میشود ممکن است مراد از (سلطان مبین) معنی لغوی آن باشد یعنی غلبه آشکارا زیرادرقبال فرعون همیشه غلبه آشکار وفیروزی صریح بهموسی علیه السلام نصیب میگردید .

الى فرْ عُون و مَلَا عُهُ فَا يَبَعُو الْمُو بسوى فرعون و جماعة و بس بيروى تردند فرمان

فِرْ عُونَ وَ مَا آ أَمْرُ فِرْ عُونَ بِرَ شِيلِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُ

تفسیں: فرعونیان آیات واضح رامشاهده کردند باوجود آن پیغمبر خدا را نپذیرفتندواز دشمن خدا متابعت میکردند حال آنکه هیچ یك ازگفته های وی قابل آن نبود که کس بشنود و چیزی از آن بدست آرد .

یقُدُ مُ قَوْ مَهُ یَوْ مَ الْقیلَهُ فَاوْرُ کَ هُمُ الْقیلَهُ فَاوْرُ کَ هُمُ الْقیلَهُ فَاوْرُ کَ هُمُ الْقیلَهُ فَاوْرُ کَ هُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ وَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ وَ اللّهُ ال

تفسیر: چنانکه فرعون درینجهان امام کفر وتکذیب بود درآن جهان نیز چنان باشد ، کسانیکه دردنیا کور کورانه به تقلیداو میپرداختند به تعقیب او درآنجا تامنزل آخرین (دوزخ) برسند ، دوزخ جائیست که بهعوض آب سرد آتش سوزان دارد .

وَأَنْبِعُوا فِي هُذِهِ مِ لَكُنَا اللَّهِ الْقَلِيمَةُ وَ الْقِلْمَةُ الْقِلْمَةُ وَالْمُوا الْقِلْمَةُ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا الللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ

## بِئُسَ الرِّ فَدُ الْمَرْ فُوْ دُه

داده شده (برایشان)

بــد عطائى است

تفسیو : تاجهان است مردم به فرعون و فرعونیان لعنت می فرستند روز رستاخیز از سوی فرشتگان خدا (ج) واهل موقف لعنت میشوند خلاصه سلسلهٔ لعنت همراه آنهاست گویا این است انعامی که به پاداش خدمات شان داده شده .

این از اخبار دههای هلاك شده است عمقصهٔ آنرامیخوانیم بر تو

تفسیر: داستانهای ملل باستان بهشما گفته شده که چسان به تکذیب پیغمبران پرداختند وگستاخی نمودند وچگونه تباه شدند. مساکن بعضی مانند مصر که مقام فرعونبود تاهنوز آباد است. منازل برخی مانند قوم لوط ویران شده وبقایای آن به حال خراب برجاست و نبدی چنان از بیخ وبن برافتاده که بر صفحهٔ هستی نشانی از آنباقی نمانده.

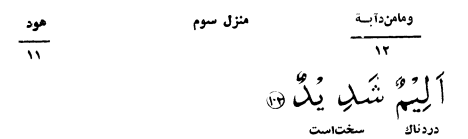
وماظلهناهم والبحن ظلهو النفسهم

فَهَا الْحُنْتُ عَنْهُمُ الْمِنْهُمُ الْبَيْ يَدُ عُوْنَ مِنْ كُونِ اللَّهِ مِنْ شَيَّ لَبَّا جَآءَ أَمْرُ رَبِّكَ الْ

وقتیکه آمد فرمان پروردگا تو

تفسیر : خدا(ج) هیچبی گناهی رامواخذه نمیکند تابس حضرت او گمان ستم رود چونآنها خوددر ارتکاب جرایم از حد تجاوز کـردند و به کلی خویشتن را مستحق سرا گردانیدند ، عذاب خدا (ج) فرود آمد نگاه كنيد معبودانيكه برآنها اعتمادقوى داشتند وازآنها توقعات بزرك مى نمودند هنگام مصيبت هيچ به كارشان نيامدند .

تفسيو : از معبود باطل چه كار ساخته مىشىد برعكس مايهٔ هلاك گرديدند چون آنهارا مالك سود وزيان دانسته برآنها اميد بستند ، نذر ونيـــاز نمودند ؛ تعظیم واحترام کردند به این روز بد دچار شــدنــد ، دراثــر تكذيب پيغمبر اين عذاب فرود آمدوعذاب شرك وبت پرستى بهآنافزود.



تفسیو: به ستمگاران بسیار مهلت داده میشود اگر به هیچصورت باز نیامدند گرفتار ومواخذه میشوند ، گنهگاریکه خواهد درآن وقت ازمواخنتوی کاسته گردد یابه کریختن نجات یابد جزخیال محالوجنون چیزی نباشد .

تفسیر: چون در دنیا که دار عمل است انسان به ارتکاب شرك و کفر و تخدیب پیغمبران مورد چنین مجازات شدید قرار می یابد البت هامت بزرگ است براینکه در آخرت که دار الجزاست چه قدر عذاب او سنگین می باشد و به عیچصورت نمی تواند رستگار شود ، دانشمندی را که بفکر عاقبت خویش بوده از آن میترسد در این امر عبرت و نصیحت بزرگ است.

تفسیر : امور تمام جهان درآن روزبیك وقت فیصله میشود اسلاف و اخلاف فراهم می آیند و هیچ غایب شده نمی توانند گویا بزرگترین روزی است که کافهٔ امور به بارگاه عدالت الهی (ج) تقدیم میشود .

منزل سوم

11

## وَ مَانُو جُرُهُ إِلَّا لِأَجَلِ مُعَدُ وُ كُنَّ اللَّهِ لِأَجَلِ مُعَدُ وُ كُنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لِللَّهُ اللَّهُ الل

تفسیر : میعادیکه درعلم الهی (ج) مقرر است تکمیل میشــود وآن روز فرا میرسد از تاخیر آن گمانمبرید کهامری موهوم خواهد بود .

يُومَ يَأْتِ لَا تَكُلَّمُ نَفْسٌ إِلَّا بِإِنْ نِهِ عَلَيْ اللَّا بِإِنْ نِهِ عَلَيْ اللَّا بِإِنْ نِهِ عَلَي دوذيكه بيايد سغن نعويد ميچكس متر بدستوراو

فَهِنُهُمْ شَقِيٌ وَسَعِيدٌ ۞

پس بعض ایشان بدبخت باشند و بعضی نیك بخت

تفسیر : کس نتواند بدون حکم الهی (ج) سخنی برزبان آرد اگرچه نافع ومعقول باشد ، بعضی از مواقف رستاخیز چنانست که یكحرف نیزبدون اذن واجازت الهی (ج) از زبان کس خارج شده نمیتواند .

لِّهَا يُرِ يُكُ ﴿ وَآمَّا الَّذِينَ سُعِدُ وَ ا**فَفِي** مَرْجِيزى دَاكُونُ فَعِلْ وَ ا**فَفِي** مَرْجِيزى دَاكُونُ فَالْحَدِيدِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِل

ا لُجنَّة خلد يُنَ فِيْهَا مَاكَا مَتِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل السَّلُونُ وَالْأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَرُبُّكُ آســمانــها و زمین مگر آنچه خواهد پروردگارتو

عَطَآءً عَيْرَ هَجُذُ وُذٍ ﴿

**تفسیر :** این آیات رامیتوان دومعنی کرد ـــاول ــبقدردوام آسمان ها وزمين دنيا اشقيا دردوزخ وسعدا دربهشت مىمانند اما اگرپروردگارتو بیشتر ازآن اراده کند بحضرت او معلوم است زیرا اگر ما خــواستــه باشييم درازترين زمانهارا تصور كنيم بهاعتبار ماحول مابيشتر ازيسن در تصور مانمی گنجد ، ازین جاست که درمحاورات عرب نیز «مادامت السَّمُواَتُ والأرضِ» براي أفاده مفهوم دوام كَـفَتَهُمَيْ شُود \_ اما مفهـوم حقیقی دوام وابدیت که آنرا (زمان لامحدود) میگویند مختص بر علم غیر متناهی حضرت الهی است که به «ماشهاوبك» اداگردیده\_تعبیر دوم این است که «مادامت السموات والارض» کنایه از دوام باشد پسدراین آيت آسمانوزمين عبارتاز آسمانوزمين آخرتاست چنانكه خداو ندميفر مايد «يوم تبدلالارض غيرالارضوالسموات» ، دراين صورت مطلب آنست تاوقتي اشقيا دردوزخ وسعدا دربهشت ميباشندكه زمين وآسمان هاي آخرت بجا باشند یعنّی برای همیشنه ــ اکّر پروردگار تو خواهد آنــرا موقوف كند هميشه درآن نمانند زيرا خلود جنتيان ودوزخيان نيرز درَّمشّیت واختیار حضرت اوست اما اَوخود اراده فرموده کـه عــذاب مشرك وكافر وثواب اهل بهشت هركز قطع نكردد چنانچه مىفرمايد «وماهم بخارجين من النار» (بقره ركوع ٢٠) يريدون ان يخرجوا من السنار وماهم بخارجين منها (مائده ركوع٦) لايخفف عنهمالعداب ولاهم ينظرون (بقره ركوع ١٩) «النالله الميغفر الآيشرك به و يغفر ما:ون ذلك لمن يشاء» (نساء رکوع۱۸) مسلمانان را براین آجماع است ،در روزگار ما کسانی كه بنام مفسبر آند برخلاف اين ميگويند روايات آنها ياضعيف وموضوعي

است، یااقوال غریب ومأول ،یامقصودبعضآیات واحادیثراازقصوردانش وسوء تفاهم غلطتعبیر کردهاند اگر به توفیق الهی (ج) نوبت بهتفسیر مستقل رسید درین باره بهتفصیل سخنرانیم .

تبصره: (چون دراین مسئله علمای اسلام اهمیت خاص داده ونظریات مفصلی دارند واینجا تمام آن تفصیلات گنجایش ندارد بهتر استدراین باب به کتب معتبره اهلسنت مراجعه شود) باقیماند مسئلهٔ عصاة موحدین یعنی مسلمانانیکه بنابرگناه بهدوزخ افکنده میشوند(العیاذباله) راجع بهآن احادیث صحیحه مارا به مشیت الهی (ج) اطلاع بخشوده است که روزی میآید کهخداوند آنهارا ازدوزخ برآورده دربهشتبرین میرساند وهرگز بهشتیان از بهشت خارج نمیشوند شاید ازاین جهت است که خداونددربارهٔ بهشتیان « عطاء غیرمجذوذ» ودربارهٔ اشیقیا ان دوزخ برآورده میشوند وسعدا هیچگاه از جنت برآورده نمیشوند . تنبیه : از «الاماشاء ربك» تنبیه میشود که دوام خدا (ج)ودوام مخلوق فرق دارد ودوام مخلوقات درهرحال برمشیت الهی (ج) موقوف است تابع اختیار ومشیت خداست وبر وفق عقاید آریه سماج نمیباشد که خدارا برآن مجبور میدانند .

> برور رویوو غیر منقو ص 🔞 بلانقسان

17

تفسيس: شرك آوردنوبت پرستی چندین مردم وبهسزا نرسیدن آنها چیزی نیست کهانسانرابفریبد ودر شبهه بیفگند این ها آبا واجداد خود را علیالعمیاء تقلید میکنند ، معبودان باطل پدران شانرا چه کار آمد که خود اینهارا کارآید ، یقینا آنها درآخرت از عذاب حصه کامل میگیرند که نه کم میباشد و نه کاسته میشود کویا لفظ «غیرمنقوص» مقابل «عطاء غیرمجلود» ذکر شده ، بعض مفسران برآنند که هرنصیبی که از رزق وامثال آن دراینجهان به آنها مقدر است کاملا میرسد سپس سزای شرک برآنها تحمیل میشود .

وَلَقَكُ الْكِنَّا مُوسَى الْكِتْبَ قَاخْتُلِفَ وَهُرْآئِينَهُ دَاده بوديم موسى دا تَكُلُفُ مُعْدِد بِهِ الْحَلَافُ افْتَاد

فیه و گولا کله سنته سابقت مِن رود مادتو در آن و ایم نبودی سخنیکه سابقأ صادر شده از پرورد مادتو

لَقْضِی بَیْنَهُمْ اور الله ایشان در شبهه قوی اند هرآئینه فیصله کرده میشد میان ایشان و هرآئینه ایشان در شبهه قوی اند

ُوِّنُهُ مُرِ يُبٍ اللهُ

ازآنکه آنهارا مطمئن نمی ماند

تفسيو: تورات را بهموسی عليهالسلام داديم وويرا فسرستاديم مسردم درآن اختلاف نمودند بعضی پذيرفتند وبرخی انكار ورزيدند امروزراجع به قرآن نيز همان اختلاف باقيست، البته خدا (ج) ميتوانست كه نگذارد اين اختلاف ودورنگی پديد آيد يا پس از حدوث اختلاف مكذبان را مستاصل ميكرد و كافه مجادلات رايكدم به پايان ميساند اما حكمت تكوينی متقاضی نشد يك چيز از اول فيصله شده كه خداوند انسان را تاحدی آزادی كسب واختيار عطاء نمايد ومورد ابتلاء قراردهد كه بكدام راه ميرود سحقحاتی ومخلوق را ادا میكند وخويشتن را مستحق رحمت وكرامت الهی ميكرداند يااز رفتار كيج وكردار نادرست رهنمونی فطرت صحيحه را خيرباد كفته خودرا مظهرغضب وسخط قرارميد هد «ليبلو صحيحه را خيرباد كفته خودرا مظهرغضب وسخط قرارميد هد «ليبلو كم ايكم احسنعملا» ازاين جهت است كه سرشت انسان چنان نهاده شده كهدراختيار خيروشر باهم درتنازع باشد پسازآن مرحوم ومغضوب ميشود كهدردنيا خيروشر باهم درتنازع باشد پسازآن مرحوم ومغضوب

جداگردد تابا «الامنرحمربك» «لاملئن جهنم منالجنة والناس» نيزتكميل شود غالباً اگر اين لفظ نمىبود همه اختلافات يكدم به پايان ميسرسيد عوامالناس چون به اينحكمت ها پيبرده نتوانستند كهدرآينده نيزاين اختلافات فيصله مي پذيرد يانهدرشك افتادند .

### و اِن کلا لیا کیو قینهم ر بنک و (هرآئینه) همه مردمان چونوقت آندسد تمام دهد به ایشان پرورد گاد تو اَعْمَا لَهُمْ مُ الله بِهَا يَعْمَلُونَ خَبِيْرُ اللهِ جزای کردارشانرا هرآئینهوی به آنچه می کنند داناست

تفسیو : هنوز وقت آننرسیده کهپاداش کامل کردار هرکس دادهشود چون وقت آن فرارسد ذره خساب خواهد شد ازتاخیر عذابمبندارید که خدا از اعمال شما بیخبراست .

فَاسُتَقِمْ كُمُ الْمِرْتُ وَمَنْ تَابُ مَعْكَ سِي اسْتُوادِبَاشُ جَنَائِهِ فَرَمُودُهُ شَدَةُ وَ وَ آنَانِكُهُ تُوبِهِ تَرْدُنَدُ هَمُواهُ تَو

و لا تُطْغُو الله بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ اللهُ وَ الْحَدُ دَرُمُكُلُونَ بَصِيرُ اللهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّ اللَّهُ وَاللَّا لَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّ لَا اللَّهُ اللَّالَّ لَلَّالَّ الل

تفسیر: ای پیغمبر از خرافات مشرکان بپرهیز باید تو وکسانی که از کفر وشرك توبه ومعیت ترا اختیار کردهاند بخدا (ج) رجوع نموده در تعمیل احکام الهی به ثبات واستقلال استوار باشید ، درعقاید واخلاق در عبادات ومعاملات ، در دعوت و تبلیغ و در همه چیز از افراط و تفریط کنار گیرید و به راه راست توسط واستقامت پویان کردید درهیج کار بهافراط و تفریط نگرائید واز حد اعتدال بیرون نیائید یقین کنید خدای متعال همیشه براعمال شما بیناست .

وَ لَا تَرُ كُنُو ٓ اللَّهِ اللَّهِ يُنَ ظُلُّهُ وَا لِلْ يُنَ ظُلُّهُ وَا وَ لَا يَنَ ظُلُّهُ وَا وَ لَا يَنَ ظُلُّهُ وَا وَ لَا يَنَ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَا

## فتكسّكم النّارُ و مَا لَكُمْ مِنْ كُونِ بِس برسد بشما النّارُ و نيست مرشمادا بجز اللهِ مِنْ أَوْلِياءَ ثُمَّ لَا تُنْصُرُونَ • مددگاران نصرتدادهنشويد

تفسیر : پیشتر در «لاتطغوا» تجاوز از حد منع گردید اکنون توضیح میشود بسوی آنانکه ظالم یعنی از حد متجاوزند هرگز متمایل مشوید ازموالات ومصاحبت ، تعظیم وتکریم، مدخواننا هرگونه تشبیه ظاهری وهمکاری ، خلاصه کوشش کنید که حسب مقدور درهر کار از آنها محترز باشید مبادا شعله مای آتش به شما تماس کند آنگاه جز خدا مدد گاری نخواهید یافت واز سوی خدا (ج)نیزامدادیبشمانخواهدشد .

# وَ أَقِمِ الصَّلُوةَ طَرَفِي النَّهَا رِ وَ زُلَفًا وَ وَ لَفًا وَ وَ لَفًا وَ وَ لَفًا وَ وَ لَفًا مِن وَ السَّمَا وَ وَ لَفَا وَ وَ السَّمَا وَ وَ السَّمَا وَ وَ السَّمَا وَ وَ السَّمَا وَالْمَا الْمَالَّمُ وَ السَّمَا وَالْمَا السَّمَا وَالْمَا وَالْمَا عَلَيْمَا وَالْمَا الْمَا عَلَيْمَا وَالْمَا الْمَالِقَ الْمَالِقُولُ وَ الْمَالَّمُ وَالْمَا وَالْمَا الْمَالِمُ وَالْمَا عَلَيْمَا وَالْمَالَقُولُ وَلَّالِمُ الْمِلْمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَا وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمِلْمِقِيْمِ السَّلِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمُوالِمُ الْمَالِمُ وَالْمُلْمِ وَالْمَالِمُ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُلْمِ وَالْمُعِلَّ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمُعَلِمُ وَالْمِلْمُ الْمِلْمُولُولُولِمُ الْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِمُ الْمِلْمُعِلَّ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ الْمُعِلَّ وَالْمُعِلِمُ الْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ لَمِالْمُ وَالْمُعِلَّ لَلْمُعِلَّ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّ لَمِلْمُ وَالْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ الْمُعِلَّ لَمُعِلَّ لَمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ ا مِّنَ الَّيْلِ \*

تفسیر : به ستمکاران میلان مکنید بخدای یگانهٔ بی انباز میل نمائید یعنی در بامداد وشام ، درتاریکی های شب نماز بخوانید این استوسیلهٔ بزرگ برای رضای الہی (ج) .

ت**نبیه :** از دوطرف روز یعنی قبل از طلوع وغروب خورشید مقصودنماز بامداد و دیگر استیایك طرف صبح وجانب دیگر شام است زیرا شام نیز متصل به غروب می باشد بعضی از سلف بر آنند که بامداد ، پیشین دَيْكُر ، هُرَسُهُ نَمَازُ دَرَايِنَ كُلِّمِهُ دَاخُلَ است دَرَايِن صُورَت گُويَارُوزُرَا بِــهُ دوحصه قسمت کردهاند ، درحصهٔ اول فجرراشمردهاند ودرحصهٔ دیگر که از نیمروز آغاز و به غروب خورشید انجام میشـود پیشین ودیـگر را شمار کردهاند مراد از «زلفامنالیل» خاص عشا یامغرب و عشاسیت ابن کثیر می نویسد احتمال آنست که «**طرفی النهار**» بامداد ودیسکر و «زیفامنالیل» تهجد باشد زیرا درآغاز اسلام آین سه نماز فرض شده بود وبعد ازآن فرضيت تهجد منسوخ شد وبردو نماز سهنماز ديكر افزون گردید والله اعلم . اِنَّ الْحُسَنَٰتِ يُذُ هِبْنَ السَّيَّاٰتِ السَّيَّاٰتِ السَّيَاٰتِ السَّيَّاٰتِ السَّيَّاٰتِ السَّيِّاٰتِ السَّيِّانِ السَّيِّ السَّيِّانِ السَّيِّانِ السَّيِّانِ السَّيِّانِ السَّيِّانِ السَّيِّانِ السَّيِّانِ السَّيِّانِ السَّالِيِّ السَّيِّانِ السَّالِيِّ السَّيِّانِ السَّالِيِّ السَّالِيِيْلِيْلِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِيِّ السَّال

ن لِكَ فِكُو يَ لِللَّهُ الْكِرِيْنِ اللَّهُ الْكِرِيْنِ اللَّهُ الْكِرِيْنِ اللَّهُ الْكِرِيْنِ اللَّهُ الْكِر

تفسیر: درقیام نماز ذکر الهی (ج) است چنانکه جای دیگر فرماید «اقمالصلوة لذکری» یامطلب این است که ضابطهٔ «ان الحسنات یدهبنالسیئات» برای یادکنندگان قابل یاد داشتن است وباید مر گز آنرا ازیادنبرند زیرا بدینوسیله مسلمان سوی حسنات بصورت خاص

آن را آریاد نبرند ریرا بدین وسیله هستهان شوی حسنات بصورت خاص ترغیب میشود حضرت شاه (رح) می نگارد حسنات به سه نوع سیئات را میبرد ، هر که حسنات کند سیئات وی بخشبوده میشود ، هسر که حسنات نماید عادت بدی از وی زایل میشود ، در هر دیاری که نکوئی

حسنات نماید عادت بدی از وی زایل میشود ، در هر دیاری کهنکوئی عمومیت پذیرد هدایت آید وگمراهی رخت بندد ودر هر سه صورت باید حسنات غالب باشد زیرا ضرورت صابون بمقدار کثافت است .

وَ اصْبِرُ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ و صبر مَنْ (پسرهر آئينه) خدا ضايع نميساذه آجر الهُ حُسِنِينَ اللهِ مزد نيكو كادان دا

تفسیر : غور کردن درقرآن آشکار مینماید که درحصول امداد ومعاونت الهی (ج) خاص دوچیز دخل دارد «صلوة» «صبر» «واستعینوا بالصبر» والصلوق» (بقره) اینجانیز از ذکر صبر بعد از صلوة مقصود این است که مسلمان درعبادت واطاعت خدای متعال ثابت قدم باشد و به هیچگونه رنج و محنت اعتنا نکند ، بعدازاین مدد و نصرت الهی (ج) حاصل میشود کردار نیکو کاران ضایع نمیشود بل بیشتر از اندازه قدر میشود .

فَلُوْ لَا كَانَ مِنَ الْقُرُ وُ نِ مِنْ قَبْلِكُمْ وُ سِ مِنْ قَبْلِكُمْ وَ سِ مِنْ قَبْلِكُمْ إِلَّا وَمِنْ الْقُورُ وَ سِ مِنْ قَبْلِكُمْ إِلَيْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا لَلْ اللَّلْمُ اللَّاللَّا اللَّالُّ اللَّاللَّ ال

أو لُو ابَقِيَّةِ يَّنُهُونَ عَنِ الْفُسَارِ فِي خَدَاوندانَ عَقَلُ وَخِيرُ مَعْمِيكُرُدُنُدُ اذَ فَسَادُ فَي

الْأرْضِ إللَّ قَلْيلًا هُمَّنَ أَنْجَيْنَا مِنْهُمْ اللَّهُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللّلْمُ اللَّهُمُ اللَّا

وَاتَّبَعُ الَّذِينَ ظَلَمُوْ امَّا أُتْرِ فُوْ افِيْهِ ستمكاران چيزى راكه آسودگى داده شدند به آن

وَ كَا نُوا هُجُرٍ مِيْنَ ﴿

تفسیر : پس ازبیان احوال گذشتگان بهامت محمدیه (ص) تے غیب ميشود كه بايد درآنها آمرين بالمعروف وناهينعنالمنكر به كـــثرت موجود باشد ملل باستان ازآن جهت تباه شدند که عوام به عیش وعشرت کرفتار آمده به ارتکاب جنایت پرداختند . بزرگان که انــدکی آثار خیر درایشان پدیدار بود از ممانعت ونصیحت دست کـشبیدند ، حال دنیالیشان دراثــر کــفر وعصیــان ، ظلموطغـــان روبــه انحطــاط گذاشت وکس نماند کهبهاصلاح آن پردازد معدودی چندبرای «امسر بالمعروف، صدای خویش را بلّند کردند اما آنجا که نقاره نوازند نوای طوطی بجای نرسد در نتیجه منع کنندگیان از عذاب مُحَفُّوطُ مَانَدُند ودیگران همه تباه گردیدند شاه (رح) مینویسد کهاگرشمه از نیکان فزون بودی قوم هلاك نشدی چون اندکی بودند خود شأن نجات یافتند در حدیث صحیح است که اگر دست ظالم گرفته واز ظلم باز داشه نشود ومردمان «امر بالمعروف» «نهى عنالمنكر» را بگذارند عنقريبخدا (ج) عذابی عام فرود آرد وهیچکس را نگذارد . العیاذبالله .

وَ مَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُولِ مَ يُطْلِمِ وَ مَا كَانَ رَبُّكَ لِيهُ لِكَ الْقُولِ مِي فِظْلَمْ وَ وَ هُولَاء مَا وَ وَ هُولَاء مَا وَ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

و اهلة نيموعاد باشند

تفسیر: ساکنان قری که بهاصلاح حالتخود متوجه شوند. نیسکیرا ترویج نمایند ظلم وفساد را باز گذارند. شان خداوند قدوس نیستکه خواممخواهآنهارا جبرآ بگیرد وهلاك کند عذاب وقتی نازل میشود که مردم در کفر وعصیان ویاظلم وطغیان از حد بگذرند.

و الحو شاء ربيك كجعل النياس أمة و المرخواسي المهالية عردانيدى مردمانوا (يكملت) و المرخواسي المحتال ال

الله من رُحِمَر بُكُ

مگر آنکه رحمت کند پروردگارتو

تفسير: چنانچه پيشتر بار بار نوشته شده است حكمت تكوينى حضرت الهى (ج) مقتضى نيست كه مردم جهان را بيك راه روان كند پس هميشه در قبول وعدم قبول حق اختلاف موجود است وبعدازاين نيز دوام خواهد داشت امادر حقيقت كسانى نفاق واختلاف مينمايند كه مقابل فطرت صريح وروشن حقرا تكذيب ميكنند اگر همه بروفق فطرت سليمه رفتار ميكردند اختلافى نمى ماند بدين جهت به «الامن رحم وبك» تنبيه شد كه كسانيكة خداوند (ج) برآنها به طفيل حق پرستى شان رحم فرموده از اختلافى كنندگان مستثنى مى باشند .

وَ لِذَا لِكَ خَلَقَهُمْ طَ وَ تَهَنَّ كَلِّهَ مُ وَ لَكُنَّ كُلِّهَ مُ وَ لَكُنَّ كُلِّهَ مُ وَ لَكُنَّ كُلُّهُ وَ اللَّهُ اللَّ

رَ يِّكُ لَا مُلَئَنَ جَهُنَّم مِنَ الْجِنَّةِ فِي الْجِنَّةِ مِنَ الْجِنَّةِ فِي الْجِنَّةِ فِي الْجِنْةِ فِي الْجَنْةِ فِي الْجَنْقِ فِي الْجَنْةِ فِي الْجَنْقِ فِي الْمِنْ الْجَنْقِيقِ فِي الْجَنْقِ فِي الْجَنْقِ فِي الْجَنْقِ فِي الْجَنْقِ فِي الْجَنْقِ فِي الْجَنْقِ فِي الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ ال

والنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿

تفسير: مقصود از آفرينش دنيااين است كه هر گونه صفات «جماليه وجلاليه» حضرت كبريائي ظهور كند ازين جهت اختلاف مظاهر ضرورى است تايك طائفة درپيشگاه مالك خويش وفاواطاعت خودرا نشان دهندومظهر رحمت ورضوان و كرم وغفران او گردند اينها مصداق «الامن حم ربك» اند گروهي ديگر دراثر طفيان وعصيان خود مظهر صفت عدل وانتقام اوشده بدوام حبس سزا داده شوند تا «لاملئن جهنهمن الجنة والناس اجمعين» برآنها تطبيق يابد ، بهرحال مقصد تشريعي آفرينش عالم، عبادت است «وما خلقت الجن والانس الاليعب ون» (الذاريات ركوع؟) عبادت است تكويني اينست كه آنها كهمقصد تشريعي رابه كسب واختيار خويش انجام ميدهند و آنانكه انجام نميدهند هردوطبقه بوجود آيند تا مظهر صفات جلاليه وجماليه وبه عبارت ديگر مورد لطف و قسهرا و شده توانند .

درکارخانهٔ عشـق ازکفر ناگزیر است دوزخ کـرا بسوزد کـر بـولـهب نباشد

مظاهر لطف و كرم نيزبه اعتبار مدارج استعداد وعمل مختلف ميباشد . اختلافات بود زينت وزيب دنيا \* رونق باغ همانا گلرنگارنگ است

و هرچیزدا که میخوانیم برتو از اخباد پیغامبران ما بیشت به فواک کی و جا کاک فی آنبا و کی ما تو می ما نوست می ما بینا می ما بینا می ما نوست می می ما نوست ما نوست می ما نوست ما نوست می نوست می ما نوست

هود

هٰذِهِ الْحُرَّقُ وَمُوْ عِظَةٌ وَ ذِكُرُى النّسودة سخندرست و بندى و یاد کردنی

لِلْهُ فَيْ مِنْيِنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالَّالَّذِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تفسير: دربالا بسى ازحكايات انبياء ورسل ذكرشد اكنون در خاتمه سوره برحكمى كهدرآن قصص مذكور بود تنبيه ميشود يعنى حضرت بيغمبر (ص) چونواقعات كذشتهرا ميشنود قلب فرخندهٔ وى بيش ازبيش ساكن ومطئن ميكردد وبه امت علم تحقيقى نصيب ميشود علمى كه درآن نصيحت وتذكير است انسان چون ميشنود كه همنوعان وىدر گذشته به كيفر كناه هلاكشده اندازآن اجتناب ميورزد وچون ميبيند استقامت به فلان طريق باعث نجات مردم شده طبعاً سوى آنمى شتابد فى الحقيقت درقرآن كريم شدت قصمص آنفهر مؤثر ومذكر واقع شده كه هر كرا المال آميات وليد الراح بهقصص وبعضى مضامين ديكر كه درقرآن كريم مكرر ديدهميشود راجع بهقصص وبعضى مضامين ديكر كه درقرآن كريم مكرر ديدهميشود مادرآغاز رساله «القاسم» مضمون مستقلى نگاشته ايم اربابذوق مطالعه كنند.

تفسیر: مضمون این آیات درآعاز این سوره گذشت مطلب این است اگر سخن مرا قبول نمیکنید بهتراستشما برعنادخود استوار باشید مین برمقام خود استقامت ورزم شمارای من حوادث دهررا انتظار برید و من منتظر انجام بدشما هستم هرچه درپردهٔ غیب باشد بزودی آشکارمیگردد «یتربصون بکمالدوائرعلیهم دائرةالسو».

و للب غيب السّلوت و الأرض و خدايراست علمغيب تسمانها و خدايراست علمغيب

وَ إِلَيْهِ يُرْجُعُ الْ مُرْكُلُّهُ فَا عُبُلُ هُ وَ اللَّهِ اللَّهِ عَبْلُ هُ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ اللَّا اللَّا اللَّالَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

و تو گل عکیه طوما رباک بغا فل و تول من براو ونیست پرورد مارتو بی خبر

تفسیر: از کفر وشرارت آنها ملول مباش وظایف خویش را انجام کن جکمیت آنهارا به خدابسیار هرچه درآسمان وزمین است از حضرت وی پوشیده نمی ماند کارها به خدا (ج) باز می گردد اینها آنجا می دانند که درچه خبط افتاده بودند تواز صمیم قلب به عبادت واطاعت پروردگار مشغول باش خاص به مدد وی توکل کن خدا (ج) از کردار مخلصان آگاهست برطبق آن باشما معامله میکند در حدیث است اصحاب (رض) پرسیدند «ای بیغمبر خدا آثار پیری بروجود فرخنده زودتر هویداشد» حضرت گفت «شیبتنی سورة هودوانها» یعنی مراسوره هود و نظایر حضرت گفت «شیبتنی سورة هودوانها» یعنی مراسوره هود آیت دفسته است بعضی علماء نوشته اند که درسوره هود آیت «فاستقم کماامرت ومن تاب معلی و لانطفوا انه بما تعملون بصیر» آنحضرت راپیر ساخت ، رزقنالله سبحانه و تعالی الاستقامه علی دینه و سنة نبید میلی الله علی و ساد تام شد .

17

(سورة يوسف مكية وهي مائة واحدى عشرة آية واثناعشرركوعاً (سورة يوسف مكي و يكونا والده آيت ودوازده ركوعاست)

## بِسُمِ اللّٰمِ الرَّحْمٰنِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اللّٰمِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الله بهانداذهمهربان نهايتبارحم است

# الرَّ فَفَ تِلْكَ الْيَكُ الْكِتْبِ الْمُبِيْنِ قَلَى الْمُبِيْنِ قَلَى الْمُبِيْنِ قَلَى الْمُبِيْنِ قَلَى المُبِيْنِ قَلَى الْمُبِيْنِ قَلَى اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ

**تقسیو :** منعندالله بودن قرآن آشکاراست وهمه احکام وشرایع ،مواعظ واندازهای که قرآن برآن مشتمل است بس روشن وواضح میباشد .

تَعْقِلُوْنَ دربابید

تفسیر: زبان عربی کهازتمام السنه فصیح وفراخ ، منضبط وباشکوه تر است برای نزول قرآن منتخب شد چون پیغمبر عرب است روشن است کهدرجهان نخستین مخاطبآنءرب میباشد پس بوسیلهٔ عربسرتاسر جهانرا فروغ قرآن فرا میگیرد «لعلکم تعقلون» اشاره است بدین سو که یکی ازعلل نزول قرآن بربان شمااین است کهاول شها که قرم پیغمبرید ازآن برخورید آنگاه دیگرانرا برخوردار گردانید وچنینبوقوع پیغمبران بیروست ابن کثیر گوید اشرف کتب دراشرف لغات به اشرف پیغمبران به سفارت اشرف فرشتگان فرود آمده واین امر دراشرف باعاع ارض واقع شد وانزال آن دراشرف شهور سال یعنی درماه رمضان آغاز گردید تامن کلالوجوه کامل باشد .

نَحْنُ نَقُصِّ عَلَيْكَ آحُسَنَ الْقَصَصِ ما بيانميعنيم برتو نعوترين بياني

# وَ إِنْ كُنْتُمِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الْغُفِلِيْنَ © وَهِرَائِينَ الْغُفِلِيْنَ ۞ وَهِرَائِينَهُ تَوْبُودِي يَشْرَادَانَ أَوْ بَيْخِيرَانَ

تفسیو : بوسیلهٔ وحی الہی (ج) کهبصورت قرآن برتو فسرود مسی آید بیانی نیکو درصورتی بس زیبا بتو میشنوانیم ، بیانی که تو نیز مانند قُوم خویش ازآن بیخبربودی گویااین واقعه پیش ازاین دربائبل و کتب تاریخ تنها بهشکل افسانه مذکوربود ، قرآن قسمت های ضروری و سودمند آنرا چنان به ترتیب شگفت واسلوب بلیغ ومؤثربیان کرد که نه تنها انسان را به قصور داستان سرایان باستان آگاه مسی سازد بل جابجا بهنتايج بلندآن رهنموني ميكند ودرائناي داستانابواب علموهدايت را باز می نمآید \_ درضمن احسن القصص انسان برحقایق بی شمهاری تنبيه ميشود كه ازآن جمله اين هاست : هيچ چيز مانع تقدير خدا (ج) شده نمیتواند \_ کسی راکه خدا مورد عنایت خویش قرار دهد اگر تمام جهان گردآیند نتوانند بتدابیر ممکنه وی را ازفضل الهی (ج) محروم نمایند. صبر وثبات دردنیا وآخرت مفتاح کامیابیست ـ حسد ودشمنی جزنقص وخُدُلَانَ بَارْنَيَارِد \_ عَقَلْ كُوهِرِي بَسْ شَرِيْفَ است كَهَانْسَانُوا بَرَّ دَشُوارِيَّ هافیروز ودر زندگی کــامیاب میگــرداند ــ عاقبت ، شرافــت اخـــلاق وپاکدامنی انسان رآدر نگاه دشمنان وحاسدان نیز گرامی وعزیزمیسازد. مفسران رادرشان نزول این سوره چندین روایت است ، از اجتماعهمه بهاین نتیجه میرسیم : یهود مشرکان مکهرا واسطه قرار داده ازحضرت پیغمبر (ص) به امتحان پرسیدند ابراهیم واولاد وی به شمام سکونت دِاشتند چه شد که بنی اسرائیل به مصر انتقال کرد وموسی ناگریر گردید که بافرعون مقابله کند ؟ ممکن است مسلمانان نیسز به شسنیدن داستاني اشتياق داشتند كهمفصل ومربوط بهتاريخ بوده أزبصاير وعبر مملوباشد \_ ازطرف دیگر چون احوال وحــوادث اینحــکایت باحــوال پیغمبر (ص) وقوم وی چندین شباهت داشت و تذکار آن ؛ حضرت نبوی رامایهٔ تسکین و تسلیت و قوموی را موجب عبرت بود پس بنا برتمام این وجوه داستان حضرت يوسف عليه السلام درقرآن كريم به تفصيل كافي مذكور كرديد تاپرسندگان دانند كهچون سبب انتقال بنى اسرائيل يعنى يعقوب (ع) وپسران وي ازشام به مصر واقعهٔ حضرت يوسف شد.نسل اسرائیل درمصر فزونی کرفت تاآنگاه کے موسی (ع) مبعوث گــردیده آنهارا از غلامی فرعون وقبطیان نجات بخشید . از قال یوسف پدرخودرا ایپدرمن (هرآئینه من) کون گفت یوسف پدرخودرا ایپدرمن (هرآئینه من) کرایت اگرایت ایپدرمن (هرآئینه من) کرایت اکد عشر کو گیاو الشهسس بغواب دیدم یادده کینگهم لی ستاره و خورشید و القیکر کرایت کینگهم لی سنجر ین ایک کرایت کرایت

و ماهرا دیدمایشانرا بمن

تفسیر : این خواب را در کودکی دیده بود که یازده اختر با خورشیدوماه به اوسجده می کنند ، راست است (سالی که نیکوست ازبهارش پیداست).

سجده كنان

قال یابنی لا تقصص رُ ء یا ک علی علی من دوابخویشدا بر من خوابخویشدا بر این مکن خوابخویشدا بر این مکن فیکید و ایک کید ا این مین مین درحق و فریبی برادرانت کهاندیشه کنند درحق و فریبی این الشیطن للانسان عد و مین فاهراست البته شیطان للانسان عد و شمن ظاهراست البته شیطان آدمیدا دشمن ظاهراست

تفسیر: شیطان همیشه در کمین انسان است وسوسه می افکند و برادران برخلاف و بره می انکیزاند ، تعبیرخواب روشن بود برادران یوسف از دودمان نبوت بودند – دانستن چنان خواب واضح برایشان دشوار نمی نمود – میدانستند یازده اختر یازده برادر و خورشید و ماه پدر و مادرویند ، گویاوقتی فرامیرسد که اینهادر بیشگاه عظمت یوسف

17 سرمی نهند ، درپایان سوره «**یاابت هذاتاویل رؤیای من قبل قدجعلها** ربی حقا»اشاره بدینموضوعست ـ معلوم است یعقوب پیش از خـواب میدانست که برادران علاتی ازمحبت پدر بیوسفرشك میبرند دراین وقت نیز دانست اگر خوابویرابشنوند شیطان دردلهای شان آتش حسد بیفروزد وپردهٔ رشك بردیدگان شان حجاب شود ، كاری كنند كه بيوسف ماية اذيت وبخودموجب فضيحت كردند پس يوسف رابازداشت تاخواب خویشررا بر برادران نـگوید حتی به بنیامیـــنکــه برادر عینی یوسف (ع) وطرف اعتماد اوبود نیز این راز را درمیان ننهد مبادابدیگران گوید وسخن درافواه افتد .

تنبیه : حافظ ابن تیمیه (دح) دریکی از رسایل خویش مینگارد درقرآن لغت واعتبارات عقلي هيچ كدام دلالت نميكند براينكه برادران بوسف (ع) پیغمبر بودند ، حضّرت پیغمبر واصحاب نیز دراین باره چیــزی نفرمودهاند آیامیتوان عقوق والدین ، قطعرحم ــ اقدام بهکشتن برادر مسلمان، فروختن مانند غلامان ، اخراج آن بهدیارکفر \_ دروغ صریح گفتن وحیله نمودن ومانند این سایر کردار های زشت را به پیغمبرآن نسبت داد اگرچه پیش ازبعثت باشد العیاذبالله . کسانی که برادران يوسف (ع) راپيغمبر پنداشته اند دليلي ديگر جز كلمه (اسباط)ندارند حال آنکه اسباط تنها براولاد صلبی اطلاق نمی شود بل براقوام وامم نیز اطلاق میگردد تقسیم بنی اسرائیل براسباط در روز گار حیصرت كليم بوقوع پيوست .

#### وَ كَذَا لِكَ يَجْتَبِيلُكُرُبُّكَ بدینسان برمی گزیند ترا پروردگارتو

تفسیر : همچنانکه ترا خواب نیکو نشان داد از جاذبهٔ رحمت خـویش دربارگاه قرب مقام خاص عنایت کند چنانکه بهنبوت سر فرازش کرد وبه عنایت ظاهری وباطنی نوازش فرمود .

## وَ يُعَلِّمُكَ مِنْ تَأْوِيُكِ الْآحَادِ يُثِ

تفسیو : مانند تعبیررءیا یعنی خواب را شنیدن واز ذهانت و فراست آنرا درموقعش تطبيق نمودن سيابجا سخن راندن وعواقب اموررآ زود دانستن ـ يابه كنهارشادخدا (ج) وپيغمبر وقصص اقوام واممومندرجات کتب منزله رسیدن تمام اینها در«تاویل احادیث» مندرج است.

#### و يُتِمَّ نِعُهَتُهُ عَلَيْكَ وَعَلَى الْ يَعْقُوبَ و تمام عند نعمت خويشدا برتو و بر آليعقوب

تفسیو: بانعمت آن جهان نعمت اینجهان را کرامتهی کند بانعمت نبوت ازدولت سلطنت نیز برخوردار می گرداند ، رنجهارامی برد حیات مسرور وفارغ البالی نصیب می کند دودمان یعقوب را از رنجههای دنیائی و مکروهات مادی نجات می دهد و آینده از نسل وی پیامبران و پادشاهان بزرگ پدید می آرد .

تفسیر: یعقوب فروتنی کرد ونامخودرا نبرد بل پدرخود اسحق و پدروی ابراهیم را یادکرد ، خدا (ج) ابراهیمرا خلیل و پیغمبر خویش گردانید نار را بروی گلزار و دشمنوی نمرودرا هلاك کرد ، اسحق را به پیامبری برگزید ازصلب وی پیغمبری پدید آورد چون یعقوب که تمام پیغامبران بنی اسرائیل ازوی به وجود آمدند، در حدیث است الکریم ابن الحریم ابنالکریم ابنالکریم یوسف (ع) بزیعقوب(ع) بناسحق (ع) بنابراهیم (ع) تنبیه: حضرت یعقوب (ع) قسمتی از پیشینگوئی خویش راغالباً ازخواب حضرت یوسف (ع) دانسته بود که در کودکی خوابی چنان فرخنده ومبارك دیده بودوچیزی را ازخصال خوب وشمایل نیك یوسف (ع) میدانست یابه وسیله وحی الهی آگاه گردیده بود

# اِن رُبُك عليم حكيم (عَ اللهُ عليم اللهُ اللهُ

تفسیر : وی ازشایستکی واستعداد هرکس آگاهاست ، مناسب حکمت خویش بهوی فیض می بخشد .

### لَقَدُ كَا نَ فِي يُوسُفَى وَ إِخُو يَاكَمَ مرآئينه هست در داستانيوسف و برادران وي

## ا یت للسا ولین استار کولین استار کولین استار کولین استار کولیان استار کولیان استار کولیان استار کولیان استار کولیان استار کولیان کالیان کالیان کولیان کالیان کالیا

تفسیر: درسر گذشت یوسف وبرادرانش به کسانیکه میخواهند از ادراك چنينوقايع نتيجه كيرند بسا آيات هدايت وعبرت يديدار است به شنیدن آن قدرت وحکمت عظیم الهی (ج) دردلها نقش بندد وصداقت حضرت پیغمبر (ص) باثبات رسد وثابت گردد که حضرت پنغمبر (ص) باوصف آنکه امی بود واز هیچ کتاب وآموزگاری استفاّده نگرده حُقایق منقح ومنضبط تاريخ را كهبيان آن جزبهاعلام رباني موجه نگردد منكشف ميفر مايد خاصتاً بقريش مكه (كه به تحريك يهود دراين باره از آن حضرت سوال نموده بودند) دراین داستان درسی بس عبرت انگیز است همچنانکه يوسف (ع) رابرادرانش ازخانه بدر نمودند از فرط حسد به كهشتن وَجَلای او از وطن باهم مشوره کردند \_ هرگونه رنجها رساندند ، در اهانت واستخفاف وی کوچك ترین فروگذاشتی نکردند عاقبت روزی فرا رسید که ببارگاهش به نیاز و ندامت باز آمدند \_ خدای متعال يوسف(ع)را بهمقامات عاليه دراين جهان وآن جهان بـرگزيد . ويهنگام عزت وتوانائی از گناه برادران چشم پوشید وبا سینــهٔ فــراخ تــمام تقصیرات شانرا بخشید همچنین اقوام حضرت پیغمبر (ص) دربارهٔ وی حیلهٔ هَا 'نگیختند بهآبرو واحترام وی تعرض نمودند حتی بهترك وطن مجبورش نمودند اما بزودى روزى فرا رسيدكه آفتاب رفعت و موفقيت حضرت دور ازوطن درخشیدن گرفت وپس ازسالی چندروز تاریخ فتح مكه فرازآمد وحضرت پيغمبر (ص) عيناً بسيان يوسيف عيليه السيلام «لاتثريب عليكم اليوم» كفته برجرائم اخوان قوم خط عفو كشيد .

اِنْ قَالُوْ الْيُو سُفُ وَ اَخُو هُ اَ حَبُّ وَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

أَبَانَا لَفِي ضَلَّلِ مُّبِيْنِ اللهِ يدرما در خطاي تشكاراست

تفسیو: یعقوب (ع)یوسف و برادر عینی وی بنیامین را بسیار دوست میداشت زیرا ازسایر برادران کوچکتر و بیمادر بودند به فروغ فراست یالهام ربانی میدانست که مستقبل یوسف (ع) تابناك وسلسله دودمان نبوت بذات فرخنده وی مربوط است ، یوسف (ع) نیز باحسن زیبا وسیرت دلاویز به کمال ظاهری و معنوی محبت پدر بزرگوار رابیشتراز دیگران بخود جلب نموده بود ، این امر برسایر برادران ناگوار بوده می گفتند چون موقع فرارسد مابکار پدر آئیم ووی نیز هنگام ناتوانی از نیروی مامستفید میشود از کودکان چه آید به این پندار پدر را به سهوبزرگ منسوب میکردند و فاقد موازنه خیروشر میخواندند .

ا قُتُلُو ا يُوسُفَ أو اطْرَحُوهُ أَرْضًا بعشيد يوسفه الراساء

تيخُلُ لَكُمْ وَجُهُ أَيِيكُمْ تاخالص بماندبشما توجه يدرتان

تفسیں: چون آتش رشك درنهادشان فروزان بود مشوره كردندوگفتند تايوسف (ع) موجوداست نتوانيم عنايتوتوجه خاص پدر مهربان را بهخود معطوف كردانيم بايست اين داستان خاتمه پذيرد يوسف كشته شود ، يابديارى دور تبعيد گردد كه هرگز نتواند باز آيد چون وى برداشته شود همه عنايات پدر ازآن ماباشد كويا بنيامين را هيچاهميت نمى دادند محبت پدر را باوى طفيلى محبت يوسف (ع)ميدانستند .

#### وَيَكُونُوْ امِنُ ابْعُلِيهِ قُوْمًا صَلِحِيْنَ ٩ و باشيد پس اذوي عرومي شايستگان

تفسیر: همین یکبار بقتل وی میپردازیم یادربارهٔ او کناه دیگر میکنیم پس از آنتوبه کرده از صلحا میشویم به مفسران «وتکونوامن بعده قوما صالحین » را چنین تفسیر کرده اند بعد از یوسف کارهای ماهمه صورت میگیرد زیرا پدر مهربان از یوسف (ع) دل کیرد و بما گراید .

و اَلْقُو هُ فِي غَيْدَتِ الْجُتِ يَلْتَقِطُهُ و بينعنيد اودا در قعر جاهي تافراعيرد ويدا بعض السيّارة إن كُنْتُمْ فَعِلْدُنَ اللهِ بعض دهعددان أي كُنْتُمْ فَعِلْدُنَ اللهِ

تفسیو: این گوینده «یهودا» (رح) بودوی کفت بی گناهی را کشتن امری بس دشوار است جزآن نیز مطلب بدست می آید اگر خواهید یوسف را از کنار پدردورگردانید بهتر آنست که از شهرش به بیابان بریدو در چاه گسمنام ومهجور دراف گنید . ابوحیان ازعلمای لغت نقل میکند «غیابت الجب» (طاقی است که در چاه اندکی بلند تر از سطح آب تعییه نمایند) مقصد شان این بود که وبال قتل عمد بر آنها وارد نشود زیرااگر یوسف را بچاه افگنید شاید مسافری را در آنجا گذر افتد واز حالوی توسف را بچاه افگنید شاید مسافری را در آنجا گذر افتد واز حالوی آگاه شده از چاهش بر ارند در این صورت بدون آنکه دست ما به خون ناحق آلوده گردد به مقصد خویش نایل میشویم .

قَالُوْ اینا مَالُک لا تَا مَالُک علی ماده بر ماده بر

يُوْ سُفَ و إِنَّا لَهُ لَنَاصِحُوْ نَ اللهِ اللهُ لَنَاصِحُو نَ اللهُ اللهُ

تفسیر: ازاین آیت برمی آید که برادران یوسف (ع) پیشتو نیز چنین آزوئی از پدر نموده بودند اماوی بفرستادن یوسف درمعیت آنهامطمئن نشده بود.

اَرْسِلُهُ مَعَنَا عَدًا يَرُ تَعُ وَيلْعَبُ الْمِرْ تَعُ وَيلْعَبُ الْمِرْتِيوسَفِرا باما فردا تانيكوخوردميوه و باذي كند

## وَإِنَّالَهُ لَحُفِظُونَ ٠

وهرآئينه مااورا نگاهبانيم

تفسیو: نیروی این فرخنده فرزند از نشستن به خانه عاطل کرددسزاوار آنست وی را بگذاری بصحرا شود آنجا گوسفند میچراند ازمیوه های صحرا متمتع میگردد ، بازی میکند وورزش مینماید ، گویند بازی آنها دویدن و تیر انداختن بود چنانکه ابوحیان گوید بازیهای مناسب ، کودکانرا مایهٔ نشاط و شگفتگی کردد . خلاصه بردن یوسف (ع) را باخود به جدیت از پدر درخواست کردند و راجع به حراست وی موکداً مطمئن کردانیدند مفسران گویند یوسفرا نیز برفتن و اجازه گرفتن از پدر تشویق کرده بودند .

قَالَ إِنِّى لَيْحُوْ نَنِي اَنْ تَكُمُ هُو اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل

وَ أَخَافُ أَنْ يَّأْ كُلُهُ الذِّ ثُبُ وَأَنْتُمْ وَ أَنْتُمْ وَ أَنْتُمْ وَ أَنْتُمْ وَ شَمَا

عُنْهُ غُفِلُون الله الدوى المناسلة الدوى المناسلة الدوى المناسلة المناسلة

تفسیر: هجران یوسف ورفتن آنبا شما مراغمگین میکند و چون کودك است ترسم غافل نشینید ؛ کرگ اورابخورد ، کویند کیرگت در آن بیابان بسیار بود ، حضرت شاه (رح) مینگارد : چون برادران یوسف میخواستند کرک رابهانه کنند دردل یعقوب (ع) نیز خطر گرکیدید آمد . بعضی محققین پندارند چون کفتن «واخافان یا کلهاللائب» از مقام تفویض و توکل پیغمبر بزرگی مانند حضرت یعقوب اندکی فراتر بود کویا بپاداش آن پسرانش سخن را از زبان او گرفتند و آنچه را خود اندیشیده بودند در محل و قوع آوردند .

قَالُو الْكِنْ أَكْلَهُ الذِّ نُبُ وَ نَحُنُ اللَّهِ الْمِنْ وَ نَحُنُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّةُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

ومامندآبة منزل سوم

17

## عُصِبَةٌ إِنَّا إِذًا لَّخْسِرُونَ

جماعتی نیرومندیم (هرآئینه) مادران هنگام زیان کارباشیم

تفسیر : اگر باوجود جماعت نیرومندی چیونما بسرادرکوچك ماراگرک خورد ضایعتر ازماکس نیست چهزیانی بزرگتر ازایناست که درقبال نظر یازده برادر توانا کودك ناتوانی طعمهٔ دهان گرگ گردد اگر چنین واقع شنود باید گفت هرچیز مادرزیان است .

فَلَمَّانَ هُبُو ابِهُ وَاجْمُعُو ٓ النَّ يَجْعُلُو هُ النَّ يَجْعُلُو هُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَّمُ وَ اللَّهُ اللَّ

فِي غَيْدَتِ الْجُتِ وَ اَوْ حَدُنَا لِكِهِ الْجُدِ عَيْدَ الْجُدِ الْحُدِيمِ (ووحى فرستاديم)بهيوسف در عدر ووحى فرستاديم)بهيوسف

رُورِ عَلَيْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

لاَيَشُعُرُ وَنَ ٠٠

تفسیر: مفسران درضمن ، سخنان دردانگیز ورقت آوری ذکر میکنند که سنک ازآن بناله میآید اما خدامیداند که تاکجاراستاست .قسرآن کریم باعتبار نصب العین خاص خوداین هسمه تفصیلات راشایان ذکر ودر خور اعتنا نمیداند زیرا مهمات به این جزئیات مربوطنیست، قرآن میخواهد دلهای سامعین خویشرا برقت آرد اما وقتیکه منشأ آن خاص میخواهد دلهای سامعین خویشرا برقت آرد اما وقتیکه منشأ آن خاص ایمان وعرفان باشد ، قرآن عادتندارد که به آئین عامه خطباء رقت عادی را که کافر ومسلمان حتی حیوانات نیز طبعاً درآن مشترکند مورد توجه شدید قرار دهد ، در اینجانیز تمام واقعات متضمنه حذف و انجام سخن بیان شده یعنی برادران ، یوسف (ع) را به اطایف الحیل از نزد پدر بیان شده وچنانکه قرار داده بودند آماده شدند که در چاهش بیفگننددر آنوقت

طوریکه هیچکس ندانــد به یوسف (ع) اشاره کردیــم پــریشان مشـــو روزی بیاید کهاین همه اعمال را بیادآری و تو بهچنان مقامی بلند فیایز کردی که بتورسیده نتوانند واز طول عهدترا نشناسند . تفصیل این مسئله کهاشارت خدائی درخواب بود یابیداری ، بطریق الهام بود یــآ بواسطة فرشته درقرآن نيست البته ازظاهر الفاظ كفته اند آمدن وحي به چهلسالگی موقوف نیست زیرا عمر یوسف(ع) درآن هنگام اندتی بود. واللهاعلم.

#### وَجَاءُوْا أَبَاهُمْ عِشَاءً يُبْكُونَ ﴿ نزدپ**درخود** شبانگاه و آمدند

تفسیر : هنگامیکه به خانهمیرسیدند هواتاریكشده بود یا عامدآبتاریکی آمدند زیرا درفروغ روز دیدنروی پدر دشواربود چادرسیاه شب برسنگدلی وآه وگریهٔ دروغشان پرده میافگند ، اعمش چه نیکوگفته بعد از شنیدن گریه اخوان یوسف مردم رآ تنها به چشم اشکبار نتوان صادق ىنداشىت .

قَا لُو ای با نا آل ای که مینا نستبقی مفتند ای بدرها هرآئینه ما بصحرارفتیم پیشی میگرفتیم بریکدیگر و تركنا يوسف دا نود دخت خويش فَأَكْلُهُ الذِّ نُبُ يس بخورد اورا گرگ

تفسير : درحفاظت وياندكي فروكذاشت نكرديم درآنجا كهلباسوساير اشیای نکهداشتنی خودرا نهاده بودیم یوسف را گذاشتیم وخودببازی ودویدن آغاز کردیم همینکه ازدیدگان ماپنهان گردید گرگ وی را درربود هركز احتمال نميرفت دراين قدرفرصت اندك كرك فواز آيد ويوسف

و ما آنت بهؤ من لنا و لو كنا و نیستی تو باوردارنده مارا و امرچه هستیم

ومامندآبــة منزل سوم يوسف --------۱۲

#### 

تفسیں: تواز نخست درکار یوسف (ع)بما بدگمانی اکرچه صداقت ما هماره درپیشگاه تو تابت باشد دراین معامله بهیه صورت سخنمارا نمی پذیری .

## وَجَآءُواعَلَى قَمِيْصِهِ بِدَمِ كَذِبٍ

و آوردند بر پیراهناو خون دروغ تفسیر: آهویاگوسفندی راکشتند و پیراهن یوسف (ع) را بخون آن آن آلوده نمودند میخواستند بخون دروغ پدر را متیقن دارند که گرک یوسف(ع) را دریده و پیرهنش را بخون آغشته نموده .

قال بك سوّلت لكم انفسكم المراط المرط المراط المراط المراط المراط

فَصُبُرٌ جَمِيلٌ وَاللَّهُ الْهُستَعَانُ

پس کارمن صبریست نیکو وخدا (یاریخواستهشدهازوی)یاریمیخواهمازوی

## عَلَى مَا تَصِفُونَ ٠٠

بر آنچهشما بیانمیکنید

تفسیر: کسیکه درشام نگهت بیراهن یوسف را ازمصس می شمیدچه ممکن بود خون گوسفندی را خون یوسف پندارد. یعقوب سخن آنان را تکذیب کرد بعضی مفسران کویند یعقوب (ع) گفت چهبرد بار گرگی بود یوسف (ع)را درربود اما پیراهن آغشته بخونش رادرست برآورده در کنارش نهاد ، راست است که دروغگو حافظه ندارد پیراهن را بخون آغشتند اما نیندیشیدند کهآن ا بدون ترتیب دریده و به پدر عرضه میداشتند ، یعقوب (ع) آشکارا گفت این سخنان همه ساخته و پرداختهٔ میداست من صبر جعیل می نمایم ، صبر یکه در آن نه شکوه پیش کسانست و نه شماست من صبر جعیل می نمایم ، صبر یکه در آن نه شکوه پیش کسانست و نه

17

سعی انتقام از شما منخاص ببارگاه الهی (ج)دعا میکنم تادرین صبربمن یاری نماید وبتائید غیبی پرده ازروی کار بردارد وحقیقت این امرراچنان بمنآشکار گرداند کهبازدیدار یوسف بسلامتی نصیبگسردد ، معلوم است یعقوب (ع) را آگاهی داده شدهبود کهمعاملت آزمونکه وی در آن مبتلاشده بپایان میرسد و پس ازروزگاری معین ازمصیبت نجات می یابد اکنون ازتگاپو و تدبیر انتقام مفادی حاصل نمیشود هنوز یوسف (ع) باز نمیآید سایر پسرانت درسرتاسر گیتی رسوا میشوند وشایدبخشم آیند ودرایذای تونیز کوشش کنند (کذاقال امام الرازی فی تفسیر الکبیر) والله اعلم .

و جَاءَتُ سَيَّارَةٌ فَارُ سَلُوْاوَارِكَ هُمْ و آمد عاروانی پس فرستادند سقای خودرا فَاکُرُلِی کُلُوهُ قَالَ یَکِشُرُ ی هٰکَاعُلُمُ پس انداخت دلوخودرا اکفت ایمژه، این(پس)نوجوانیاست

تفسیر: گویند سهروز یوسف(ع) درچاه بودو به قدرت الهی (ج) نگهبانی شد خداوند (ج) دردل یهودا برادروی افگند که هرروز پیرامون چاه رود وبهوی خوراك رساند سایر برادران نیز خبرمیگرفتند تاراه گذری از دیار بیگانگان فرارسد و اورا از چاه بدر آورده باخود ببرد و این خار از میان برداشته شود - گل است سعدی و درچشم دشمنان خار است - عاقبت كاروانی که از مدین بعزم مصر روان بود در آنجا گذر كرد و نگاه شان بچاه افتاد یكی رایی آب فرستادند وی دلوش را فرود آویخت چون یوسف (ع) كوچك بود بدان نشست و ریسمان را گرفته از چاه بدر آمد آنكه اورا بر آورد چون شمایل زیبایش را مشاهده كرد از شادی بانگ «یابشری» بر آورد و بی اختیار گفت شگفتا چه زیبا پسری است به ویمت زیرو در وخته خواهد شدد .

## و أسروه بضاعة الله و ينهان عام الله و ينهان ساختنداورا

تفسیر: کسیکه (ازکاروانیان) یوسف (ع)را ازچاه برآورده بود خواست ازدیگران پنهانش دارد مبادا آگاه شوند وهمه درآن انباز گردند شاید گفته باشد این غلامرا مالکش بمن سیرده تادر بازارمصر سوداکنم.

\_\_\_\_

تفسیو: کسی داکه برادران میخواستند جلای وطن نمایند و کاروانیان آرزو داشتند در معرض فروش گذارند و بهایش را بستانند خدای قدیر متعال خواست دارای گنجهای مصرش گرداند \_ اگر حضرتوی اراده میکرد می توانست تماماین گذارشات راطرفة العینی بهمزند \_ امامصلحت وی مقتضی بود باوجود آنکه بر هرچه خبیس و بصیسر بود معامله را به تاخیر افکند.

#### او شروه بنگر کا بخس کا راهم معکور و ج و بفروختنداورا به بهای ناقص درهمی چند شمرده شده

تفسیو: به اخوان یوسف (ع) خبر رسید که کاروانیان اورا برآورده اند نزد اهل قافله آمدند و گفتند این غلام گریزپای ما به گریختن خو گرفته ومااورا نگاه نمیداریم اگرخواهید بخرید وزنهار نگران باشید تاباز نگریزد گویند یوسف(ع) را تخمیناً به هجده درهم فروختند نه برادر دودو درهم بهم قسمت کردند جزیهودا که هیچ نستانید .

## مَ وَكَانُوا فِيْهِ مِنَ الزَّا هِلِ يُنَ ﴿

تفسیر: شگفت نیست که وی را این قدر ارزان فروختند چندان از آن گوهر گرامی بیزار بودند که هیچ مستبعد نبود اگر برایگانش نید: میدادند پس آن بهای اندك را غنیمت شمردند بعضی مفسران گویند. بهای یوسف که دراین آیت مذکور گردیده همان قیمتی است که کاروانیان پساز رسیدن بعصر بروی نهاده بودند اگر چنین باشد میتوان گفت اهل قافله متاع رایگان را تقدیر نکردند و دراندیشه افتادند که مبادا فروشگاران پشیمان شوند و کار بدعوی کشد و نیز چون شنیده بودند یوسف (ع) پشیمان شوند و کار بدعوی کشد و نیز چون شنیده بودند یوسف (ع)

و عنت آنکس که خرید یوسف دا اذ اهل مصر و عنت آنکس که خرید یوسف دا اذ اهل مصر لا مُر اینه عسی این مثوله عسی بردن خدود عرامی داد جای اودا شاید

أَنُّ يَّنْفُعُنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَكَ الْمُ

تفسیر: گویند چون یوسف را به مصر آوردند در معرض حراج (لیلام) گذاشتند حراج به مزایدهٔ عزیز که در مصر مدار المهام بود به پایان رسید عزیز بزنش زلیخا (یاراعیل) گفت این پسر پسریبا وزکی به نظر میآید ، آبرومند وگرامیش داروبهآئین غلامان باوی رفتارمکن ، شاید روزی بزرگ شود وطرف استفاده قراریابد ، آنگاه کاروبارخودرا بهوی سپاریم یابه فرزندیش برگزینیم کهدیگر اولاد نداریم .

و كذا لِك مَكَنَّالِيْوُ سُفَ فِي الْأَرْضُ وَ كَذَا لِكَ مَكَّنَّالِيْوُ سُفَ فِي الْأَرْضُ وَ هَمْ فِي الْأَرْضِ

وَ لِنُعَلِّمَهُ مِنْ تَأْوِيْكِ الْأَحَادِيْتِ الْ و تابياموزانيم اورا از

تفسير : ما بهتوانائي كامل وتدبير لطيف ازايذا وحسد برادران نجات بخشیدیم از چاه بدرآوردیم و به عزیز مصر رساندیــم ، محبت ووقعــت یوسف (ع) را دردل عزیز القاکر دیم درمصر بوی مقاملی محترم عنایت کردیم درنگاه مصریان وجیه ومحبوبش گردانیدیم تادرآینده برایترقی وافتخارات او مقدمه باشد وموجب سكونت بنى اسرائيل درمصر گردد ومنظور آنبود كهدرمعيت عزيز به صحبت اكابر مصر رسدتابه اسرار ودقایق جهانبانی آگاه گردد وهر کاری رابموقع آن انجامدهد . تنبيه : تفسير تاويل الأحاديث پيشتر گذشت مطالعه شود .

وَ اللّٰهُ عَالِبٌ عَلَى آمْرِهٖ وَلَكِنَّ وَالْكِنَّ وَالْكِنْ وَلَا لَهُ وَالْكِنْ وَالْكِنْ وَالْكِنْ وَالْكِنْ وَالْكِنْ وَالْكِنْ وَالْكِنْ وَاللَّهُ وَالْكِنْ وَاللَّهُ وَالْكِنْ وَاللَّهُ وَالْكِنْ وَاللَّهُ وَالْكِنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلُولُ وَاللَّهُ وَاللّلَالَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ ال

آ كُتْرُ النَّاسِ لا يَعْلَمُوْ نَ ﴿ النَّاسِ لا يَعْلَمُوْ نَ ﴿

تفسیو: برادران ، یوسف را خوار میخواستند ، خدای متعال برسپهر سعادتش ارتقابخشید ، بسا مردمان که از کوتاه نظری نمی بینندچگونه درقبال تدابیر بشر ، مشیت الهی (ج) پیروز میگردد .

## وكهابكغ أشكه البينة حكمًا وعلما الموادة والله وعلم الموادة والمالة المالة الم

تفسیر: هنگامیکه قوای یوسف (ع) بحد کمال رسیدفیضعظیمالشان علم وحکمت بوی عنایت کردید ، عقدهای دشوار را بدانش رسای خویش حل میکرد ، منازعات مردم رابحسن بصیرت فیصله می نمود ،به دقایق دین میدانست و آنچه می گفت بعمل می آورد ، از اخلاق سفیهان بسری و در علم شرایم ماهر بود ، علم تعبیر رؤیا بهرهٔ خاص او بود .

# وَ كَذَالِكَ نَجْزِى الْهُحُسِنِيْنَ ﴿ كَذَالِكَ نَجْزِى الْهُحُسِنِيْنَ ﴿

تفسیو : کسانیکه به رهنمونی فطرتیابه تقلیدصلحا، و توفیق ازلی بر نوائب وحوادث شکیبابوده اخلاق نیکو و رفتار پسندیده دارند ، خدابر ایشان ، چنین اکرام و احسان می کند .

و راوک نه التی هو فی بیتها عن و طلب و از یوسف زنوی هو فی بیتها عن و طلب و در خانه اش بود اذ الله نفسه و غلقت الر بواب و قالت الله بنواب و قالت درهادا و منت درهادا و منت کلی ط

يش آي

تفسیر : ازیکسو عنایات غیبی حضرت یوسف (ع) را بهطرز شگفتی تربیه میکرد ازدیگر جانب زلیخا زن عزیز آزمون گاهی بنیاد نهاد که قدم ها درآن میلغزید \_ یعنی مفتون شمایل زیبای یوسف (ع)شد،خواست دل یوسف را صید کند ، تهیهٔ وسایل عیش، تکمیل و تسهیل هرگونه

17

جذبات نفسانی بودن بوسف (ع) همیشه درخانهٔ زلیخا محبت زلیخا به به وی مخصوصاً هنگام خلوت که ابواب آمدوشد بر روی اغیار مسدود بود ، خواهش بیتابانهٔ زلیخا از یوسف (ع) ، اینها از یکسو عنفوان جوانی و قوت بدن اعتدال مزاج حیات تجرد ازدیگر سو اینهمه علل وعواملی بود که بنیاد پرهیز پارساترین مردمان را برباد میداد اما کسی را که خدا (ج) محسن بیافریده ، طراز علم وحکمت ارزانی کرده ، به مقام عظمت نبوت فایز گردانیده بود ، شیطان را چه مجال بود بروی تسلط یابد وی همینکه یك بار می گفت (معاذاله) یعنی بخدا پناه دام های شیطان از هم میریخت زیراهر که بخدا (ج) می پناهد بازیچهٔ حملهٔ دیگران نمیشود .

# قَالَ مُعَانَ اللّٰمِ إِنَّهُ رُبِّي آحُسَنَ الْحُسَنَ الْحُسَنَ عَنه بناميتيرم بغدا بدرستيكهاوصاحبمناست نيكو ساخت

# مَثْوَاى طِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّلِمُونَ ﴿ مِنْ الظَّلِمُونَ ﴿ مِنْ الظَّلِمُونَ ﴿ مِنْ الظَّلِمُونَ ﴿ مِنْ الطَّلِمُونَ ﴿ مِنْ الطَّلِمُونَ ﴿ مِنْ الطَّالِمُونَ ﴿ مِنْ الطَّالِمُونَ ﴾ والمال المال المال

تفسیر: پناه بخدا (ج)هرگز چنین کاری نخواهم کرد، عزیز مربی من است عزیز مرا به عزیت و آسایش نگهداشته ، چگونه من به هتك ناموس کسی پردازم که برمن احسان نموده \_ محسن کش ستمکار روز خوشی وروی کامیابی نبیند \_ کسیکه تربیه کنندهٔ ظاهری را چنین رعایت نماید باید از پروردگار حقیقی چه مقدار حیا کند ، ذاتیکه مرا به عنایت خویش تربیت فرموده و بندگان خودرا برای خدمت و آسایش من برگماشته . تنبیه : بعضی مفسران ضمیر «انه و بسی» رابسوی خدای متعالراجع دانسته اند .

## وَلَقَدُ هُمَّتُ بِهِ لَا وَهُمَّ بِهَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَمُ بِهَا اللَّهِ

و هرآئینه (قصد) فکر کرد آنزن بسوی یوسف و (قصد) فکر کر دیوسف بسوی او

تفسیر: زلیخا آهنگ فریب یوسف نمود وی در فکر آن شد که فریب زلیخا کار گرنشود اگر حجت وقدرت کردگار خویش را نمی دید پایداری دشواربود بعضی مفسران (همبها) رااز (ولقدهمت) جدادانسته به (لولاان رأبوهان ربه) متعلق میدانند چنانکه «ان کادت لتبلی به لولا ان ربطناعلی قلبها» (سورهٔ القصص رکوع الدین ترکیب است ، دراینصورت معلوم است آثبات (هم) دربارهٔ یوسف نبوده مطلوب از آن نفی آنست چنین ترجمه می شود ، زن آهنگ یوسف نموده یوسف نیز آهنگ وی می نمود اگر قدرت و حجت پروردگار خودرا نمی دید ، بعضی در «وهم بها» لفظ «هم»

14 رابهميلان ورغبت ترجمه كردهاند يعنى درخاطر يوسف نيــز بياختيار رغبتی ومیلانی پدید آمد چنانکه روزه دار را هنگام گرما آب سرد رغبت شود اما آهنگ نوشیدن نمیکند واین رغبت بی اختیارانه مضرنمیباشد بلکه باوجود رغبت طبیعی احتراز ازآن مایهٔ مزید اجر وثواب میگردد چنین است احوال حضرت یوسف کهاگر باوجود این عوامل وآسباب بهمقتضای طبیعت بشری در خاطر وی بــدون اراده واختیــار میـــلانی ورغبتى يديد آمده باشد منافى عصمت نمىباشد وازمقام اونميكاهد ازابوهريره رضياللةتعالى عنه درصحيحمسلم روايت شده اكس يكياز ستمكاران بهبدي ميل كند اما بران عمل ننمايد درديوان حسنات وي یك نكوئی نوشتهمیشود \_ خداوند میفرماید اوباوجود میل ورغبت ازآن بدى دست كشيد ، بهرحال باوجود اشتراك لفظى از (هم) زليخاتا(هم) یوسف تفاوت از رمین تاآسمان است از اینجاست که در قرآن هردو «هم» دريك لفظ جمع نشده وبر (هم) يوسف ما نند (هم) زليخا (لاموقد) داخل نگردیده بل درسیاق ولحاق برطهارت ونزاهت یوسف (ع) چند دلیل اقامه گردیده و بر صاحبان غور مخفی نیست تفصیل این امر در روحالمعاني وكبير وساير تفاسير موجود است .

#### كَوْ لَا آنُ رَّا بُرُهَانَ رُبِّهِ ﴿ اگرنهبودی کهدیدی یوسف دلیل پروردگارخودرا

تفسير: برهان ، دليلوحجتراگوينديعني اگريوسف(ع) درآنموقع حجت پروردگار خویش را نمیدید بهمیلان قلب رفتار می کـرد ـایــن دلیــل عين اليقين حرمت وشناعت زنابود كه خدا (ج) به يوسف (ع) كرامت کرد یاهمان دلیل است که خود یوسف اقامه کرده گفته بود «**انه ربی** احسن مثوای انهلایفلحالظلمون» بعضی گویند به قدرت الهی درآن وقت سیمای یعقوب (ع) درنظرش پدید آمد کهلب بهدندان میگرد ورو بروی وی استاده است . بعضی برآنندچیزی از غیب نگاشته در نگاهشهویدا گردید ومایهٔ امتناعش شد .

كُذَا لِكَ لِنُصُر فَ عَنْهُ السُّورَ ءَ وَالْفُحُشَاءَ ۚ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِ نَا هرآئينهوي ا**ز** خالص كردة ماست

17

تفسیو: ارائهٔ برهان ، این قدر پافشاری به آن جهت بود کهمعلوم شود که یوسف (ع) از بندگان خاص است ، هیچ گزندی چه خورد وچه کلان چه درحد اراده و چه درحد عمل بوی رسیده نتواند .

و استنقا الباب و قلات قهيصه من وبايكدير سبقت ودواده و بديد آنزن پيرهن يوسف دا اذ

رُ بُرِ وَ اَلْفَيَا سَيِّكَ هَا لَكَ الْبَابِ الْبَابِ

تفسیو: یوسف (ع)پیشتر میدوید تادروازه را کشوده بدرآید ، زلیخا درقفای وی دوان بود تابازش نگهدارد اتفاقاً پیراهن یوسف از دنبال به چنگ زلیخا افتاد .

پی باز آمدن دامن کشیدش \* زسوی پشتپیراهن دریدش

یوسف نزدیك بود كهازخانه برآید ، هردو پی هم بودند كهخاوندزلیخا عزیز وارد كردید ، زلیخا بهافترا آغاز نهاد .

قًا لَتُ مَا جَزَاءُ مُنُ آرَاكَ بِالْهُلِكُ عَلَيْهِ مَا كُوالِكَ بِالْهُلِكُ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل

سُوْءً إِلَّا أَنْ يُسْجَنَ أَوْعَذَابُ أَلِيمُ الْسُوْءَ إِلَّا أَنْ يُسْجَنَ أَوْعَذَابُ أَلِيمُ الْسُوْءَ ال عادبد معر آنکه بزندان عرده شود یا عذابی دردناك

تفسیر : زلیخا بریوسف (ع) الزام نهاد وگفت وی بمن قصد سوء داشت کیفر کردار وی زندان است یا سزای شدیدتر ازآن .

و شورک شاهِ قُن آهُلُها ع

تفسیو: یوسف (ع) به اظهار حقیقت ناگزیر شد ، لب به سخن کشود و گفت: اوخواست نفس مرا ازراه بیرون کند ، گریختموخویشتن رانجات دادم دراین گفتگو بودند که گواهی ازخاندان زلیخا در طهارت یوسف با طرزی شگفت گواهی داد ، از بعضی روایات برمی آید گواه کودکی شیرخواره بود که بقدرت خدای قدیر متعال دربرائت یوسف ووجاهتی که وی را به بارگاه الهی (ج) بود به گفتار آمد ، بعضی گویند گواه کودک نی بلکه مرد دانشمندی بود که اینگونه به تحقیق سخن راند والله اعلم .

اِنْ كَانَ قَهِيْصُهُ قُلُّ مِنْ قُبُلِ

فَصَلَ قَتْ و هُو مِنَ الْكُذِ بِيُنَ الْكَالِ بِيُنَ الْكَالِ بِيُنَ الْكَالِ بِيُنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَ إِنْ كَانَ قَهِيْصُهُ قُلَّ مِنْ كُ بُرٍ و اعر هست پيراهناو دريده اذ پس

فَكُذُ بَتْ وَهُو مِنَ الصَّلِ قِينَ ۞ پس ذن دروغ عفته است و يوسف اذ راستعويان است

عُظِيم ﴿ يُو سُفُ أَ عُرِ ضَ عَنْ هَذَا اللهُ ال

وَ اسْتَغُفِر مَى لِذَ نَبِكِ عَصَالِكُ كُنْتِ وَاسْتَغُفِر مَى لِذَ نَبِكِ عَصَالِ لَكِ كُنْتِ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا

مِنَ الْخُطِئِينَ الْخُطَائِينَ الْخُطَائِينَ الْخُطَائِينَ الْحُطَائِينَ الْحُلْمِينَ الْحُطَائِينَ الْحُطَائِينَ الْحُطَائِينَ الْحَلْمُ الْحُلْمِينَ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحُلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحُلْمُ الْحُلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحُلْمُ الْحُلْمُ الْحَلْمُ الْحَلِينَ الْحَلْمُ الْحَلْ

تفسیر : اگر چنانکه از بعضی روایات معتبر برمیآید این گواهکودکی شیر تخوار بود که عاقبت گفتار وگواهیوی دربارهٔ یوسف(ع) چنان مفید افتاده است خود این امر دلیل مستقلی بهصداقت یوسف (ع) می باشد دريدن پيراهن از پيشرو ياقفا علاومبر شمهادت يك نوع قرينه وعلامت دانسته میشود اگر گواه مردی دانشمند بوده پس بظاهر معلوم میشود کهاز طریق خارجی بر حقیقت حال مطلع شده باشد ولی از کمال دانش طوری ادای شهادت نموده که محمول به طرفداری نشبود ودر نتیجه برائت یوسف (ع) ثابت گردد . این طرز بیان نزد اشخاص بی طرف نهایت معقول بود زیرا اگر چنانکه زلیخا مدعی بود یوسف(ع) اقدام میکرد (معاذالله) روی پوسف بسوی زن می بود وظاهر آن می نمود ک درآن کشمکش پیرهن از سوی پیش دریده میشد واگر سخن یوسف درست است که زلیخامرا بسوی خود میخواند من سوی در گریختم واو تعقیب میکرد پس واضح است که پیرهن از قفا دریده باشد زیرا دراین صورت یوسف (ع) بهوی متوجه نبوده پشت داده درحال فرار بوده است ، بهرحال جون معاينه كردند ثابت شد پيرهن از دنبال پاره شده است نه ازپیشرو \_ عزیز دانست این همه فریب زلیخاست ویوسف گناهی نَدَّارد چنانچه واضح گفت فریب زلیخا چنان است که همه زنان.مرتکب آن میشوند عزیزاز یوسف (ع) استدعا کردهر چه شدنی بود بوقوع پیوست آینده ذکری ازآن مکن کهمایه بدنامی ورسوائمي است وبه زليخا كفت از يوسف (ياازباركاه الهمي ج) آمرزش گناه خودرا استدعا کن که یقیناً توگنهگاری .

و قال نِسُوةٌ في الهدِ يَنَاتِجُ امْرَاتُ وَ مَفْتِنَدِ ذَنَانَ حِيزَى دَدُ شَهِر مِهُ ذَنَ الْهُدِ يَنَاتُجُ امْرَاتُ الْهُدِ يَنَاتُجُ امْرَاتُ مَنَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ نَفْسِهُ وَدَ لَنَا يَنِ اللّهُ ا

قُلُ شَيْعَفُهُا حُبُّ النَّر بِهَا فَي النَّر بِهَا فَي النَّر بِهَا فَي النَّر اللهِ اللهُ الل

#### ضلل مُبِدُنِ © خطای ظامر

تفسیر: رفته رفته زنان شهر آوازه کردند: زنعزیز دلدادهٔ غلام جوان خویش گردیده اومیخواهد دل اورا برباید، محبت این غلام در اعماق دلش جاگرفته، چقدر شرم است زنمرد محترمی چون عزیز عاشق غلام خویش گردد، بعقیدهٔ ما دراین معاملت آشکارا، زلیخاملامت است.

## فلها سيعت بهكر هن درس معرايشاندا

تفسیو: ازآن جهت گفتگوی زنان مصر مکر (فریب) خوانده شده که به آئین مکاران درخفیه این سخنان را میگفتند و مقصود از طعن برزلیخا اظهار پارسائی خودشان بود \_ ورنه هرزن که ازحسن بی مثال یوسف می شنید عاشق دیداروی میشد ، هیچدور نیست زنانیکه بر زلیخاطعن و تشنیع میکردند واز وی نکته چینی می نعودند باین جهت بوده باشد که زلیخارا به هیجان آرند تاوی کاری کند که سبب دیدار یوسف گردد یادل زلیخارا ازیوسف (ع) بگردانند و به خود مایل کنند و احتمال داردزلیخا یادل زلیخارا ازیوسف (ع) بگردانند و به خود مایل کنند و احتمال داردزلیخا بابعضی از زنان راز خویش را درمیان نهاده باشد و آنها به مکر تسام و اعتراض آغاز کرده باشند به رحال در تعبیر گفتگوی آنها به مکر تسام این احتمالات موجود می باشد.

آرُسكَتُ النَّهِنَّ وَآعَتَكُتُ لَهُنَّ لَهُنَّ وَاعْتَكُتُ لَهُنَّ لَهُنَّ وَاعْتَكُتُ لَهُنَّ وَاعْتَدَاتُ لَهُنَّ وَاعْتَدَاتُ الْهُنَّ وَاعْتَدَاتُ الْهُنَانُ وَاعْتَدَاتُ الْهُنَّ وَاعْتَدَاتُ الْهُنَّ وَاعْتَدَاتُ الْهُنَّ وَاعْتَدَاتُ الْهُنَّ وَاعْتَدَاتُ الْهُنِّ وَاعْتَدَاتُ الْهُنِّ وَاعْتَدَاتُ الْهُنِّ وَاعْتَدَاتُ الْعُنْ وَاعْتَدَاتُ الْعُلْمُ وَاعْتَدَاتُ الْعُنْ الْعُلْمُ لَنْ الْعُنْ الْعُلْمُ لَلْعُلِمِ الْعُنْ وَاعْتَدَاتُ الْعُلْمُ لَلْعُلْمُ الْعُلْمُ لِلْعُلْمُ الْعُلْمُ لَلْمُ الْعُلْمُ لَلْعُلِمُ لَلْمُ الْعُلْمُ لِلِمُ الْعُلْمُ لَلْعُلْمُ لَلْمُ الْعُلْمُ لِ

مُتَكُا وَ انْتُ كُلُّ وَا حِدَةٍ مِّنْهُنَّ (تعيه مناه) مجلس و داد هر يكي دا انايشان

بزرگ یافتندش و بریدند دستهای خودرا

تفسمیو : زلیخا زنان مذکور را به مهمانی خواند وخیوانی پراز اطبعمه واشربه کسترد ودر سفره چیزی بود که باکارد خورده میشد ،بدست هرزن کاردی داد تادرخوردنآن زحمت انتظار نبرند چون این همهمهیا شد ، به یوسف (ع) گفت تابرون آید ، یوسف برآمد درحالیکه عذار وی چون آفتاب میدرخشید ، زنان بهمجرد دیدن جمال یوسف (ع)ازخود رفتند و به جای مبو ه دستان خویش را بریدند . این نیز دلیلی جداگانه بود که بر صداقت ونزاهت یوسف اقامه شدزیرا درحالیکه زنان تماشائي بيك جلوة جمال بيمثال يوسف از خود رفتند ويوسف ازكمال حیا نگآھی برآنہا نیفگند پس معلوماست که چـون زلیخا آز مشـماهده جمال او دلداده ومفتون شد يوسف (ع)مانند فرشته بي گناه دامنعفت خویش را نیالوده ازآن آزمونگاه مدهش پاك برآمد .

و قُلْنَ حَاشَ لِلّٰهِ مَا هَٰذَا بَشَرًا اللهِ

إِنْ هُذَا إِلاَّ مَلَكُ كُرِيمٌ اللهُ اللهُ عَمَّامَ اللهُ اللهُ عَمَّامَى اللهُ عَمَّامَى اللهُ اللهُ عَمَّامَى اللهُ اللهُ عَمَّامَى اللهُ اللهُ عَمَّامَى اللهُ اللهُ اللهُ عَمَّامَى اللهُ اللهُ

تفسیر : کفتند ازشمایل زیبا و چهرهٔ نورانی وی معلوم میشدود که فرشته یاشد شاعر عرب چه نیکو گفته :

بسته صاعر عرب چه نیدو نفته . ق**ـوم اذاقوبلوا کانوا مـلائکة \* حسناً وان قوتلوا کانوا عفاریتاً** یا هنگامیکه درحیـا، وعفـت که از رخسـار وکردار او پـدیدار بـود نکریستند کفتند وی بشرنیست وفرشتهٔ گرامی باشد .

#### قَالَتُ فَذَ لِكُنَّ الَّذِي ثَى لَهُ تُنْفِى فِيْهُ اللَّهِ عَلَى لَهُ تُنْفِى فِيْهُ اللَّهِ عَلَى لَهُ تُنْفِى فِي فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

تفسیر : اکنون زلیخا موقع یافت که تیر طعن وملامت زنان را بهخود شان باز گرداند «فذلکنالذی لمتننی فیه» گفتوگویا این مضمون را بر زبان حال اداکرد :

این است که خون خور ده و دل بر ده بسی را شیم الله اکر تاب نظر هست کسسی دا

#### وَلَقَدُ رَا وَ دُ تُهُ عَنْ نَّفْسِهِ فَاسْتَعْصَمْ

و هرآئینه (گفتوشنید کردم باوی از نفس او) خواستم ازوی نفس اور اپس نگهداشت خودرا

تفسیر: زلیخا چون رنک آنهارا دید به اظهار حقیقت پرداخت و گفت بدون شبهه من میخواستم دل وی را صیدنمایم اما یوسف (ع) چنان استوار نگاهش کرد که به هیچصورت بمن نسداد خداوند (ج) باینصورت در محضر جمعی از زنان شهر برای اظهار کمال عصمت وعفت ومنتهای نزاهت و طهارت یوسف (ع) یك نوع ثبوت اقبالی نمود ـ حال زلیخا مانند کسی است که کفته بود .

لاتخف ماصنعت بكالا شواق \* واشرح هواكفكلنا عشاق

و ائر لَمْ يَفْعَلُ مَا الْمُونَ لَيُسْجَنَنَ وَ الْمُسْجَنَنَ وَ الْمُسْجَنَنَ وَ الْمُسْجَنَنَ وَ الْمُسْجَنَنَ وَ الْمُسْجَنَنَ وَ الْمُسْجَنَنَ وَ الْمُسْجَوْرِ يُنَ وَ الْبَتَهُ بِالسَّدِ الْمُسْجِرِ يُنَ وَ الْبَتَهُ بِالسَّدِ الْمُسْجَوِدُ شَدَمُانَ وَ الْبَتَهُ بِالسَّدِ الْمُسْجَانَ الْمُسْعِلَ الْمُسْجَانَ الْمُسْجَانَ الْمُسْجَانَ الْمُسْجَانَ الْمُسْعِلَ الْمُسْجَانَ الْمُسْجَانَ الْمُسْعِلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُسْتِهُ اللَّهُ ا

تفسیر: زلیخا خواست به این کلمات چیزی از معذوری و نامرادی خویش را بزنان اظهار کند تا آنهارا همدردخویش گرداند وحضرت یوسف را به تهدید و تحکم اندکی بترساند تاخواهش اورا قبول کند غافل ازینکه:

عنقا شكار كسنشود دام بازچين \* كانجا هميشه باد بدست است دام دا

ومامندآبة

قال رس السيخن أحس إلى هما المتعدد المتان دوسترست بمن اذانجه المتدوسة الديرورد محادمن أندان دوسترست بمن اذانجه يذكم عُونني المياني والراكة والاكتصر ف عنى المناز المن المناز المنا

تفسیر: معلوم میشود خشم زلیخا در حال ناامیدی و گفتار مظلومانه وی بر زنان مصر تاثیر افکند ، یاازاول همدست بودند بهرحال نوشته اند زنان سعی کردند یوسف (ع) را بدانانند تا فرمان سیدهٔ مهربان خود را اطاعت کند وبر آن بیچاره بیشتر ستم روا نداردو آگاه باشد که سرکشی سودندهد وضرور مایهٔ مصیبتوی بشود . میگویند درظاهر شفاعت زلیخا رامی کردند و در حقیقت می خواستند او را سوی خود جلب نمایندیوسف (ع) چون دیدزلیخااصر اردارد و دام فریب شیطان نیز هرطرف کسترده است باعزم و ثباتی که خاصه پیغمبران است از بارگاه احدیت درخواست نمود : پرورد کارا مرا از مکرو فریب آنها برهان اگر برزندان افگنده شوم برارتکاب این گناه ترجیح میدهم اگر تو از من دست نگیری ترسم از خرد دورافتاده بدام مکر آنها گرفتار آیم دراین جابزبان یوسف کفته میشود که عصمت پیغمبران نیز به معاونت خدای متعال است ، انبیاء بر عصمت خویش مغرور نعی باشند بلکه منشأ عصمت آنست که به حفاظت وصیانت الهی (ج) امیدوار باشند .

فَا سُتَجَا بَ لَهُ رَبِّهُ فَصُرفَ فَ سُرفَ فَ

.\_\_

#### 

ت**فسیر :** عصمت وعفت یوسف (ع) را چنانکه شایسته بود حفظ کــرد وفریبمکارانرا تاثیری نبخشید .

تفسیو: بردعوات مردمان شنوا وداناست ، حضرت شاه (رح)مینگارد: از ظاهر معلوم میشود یوسف (ع) بدعای خود محبوس شد اما خدا(ج) دعای وی راتاهمان اندازه اجابت فرمود کهمکر آنها دفع شود . زندان از اول سرنوشت اوبود ، انسان باید درحال خوف نیز دربارهٔ خود نفرین نکند وهمیشه خواستار خیر باشد اگرچه قسمت تغییرنمیپذیرد درکتاب ترمذیست که حضرت پیغمبر صلیاته علیهوسلم شنید که یکی چنین دعا میکرد «اللهمانی اسالكالصبر» (خدایا من از تو صبرمیخواهم) تعضرت گفت «سئلتاته البه، فاسالهالعافیه» تواز خدا(ج)بلا،خواستی زیرا صبر درمقابل بلا، میباشد ، ازحضرت الهی (ج) عافیت طلب .

يُم بَكَ النَّهُمْ مِّنْ أَبَعْدِ مَارَ آوُ الرَّيْنِ باذ ظاهرشد آنجماعه دا بعدازآنكه ديدهبودند نشانهايرادرپاي يوسف

## لَكُسُجُنْكُ حُتَّى حِيْنِ ﴿ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

تفسیر: باوجود مشاهدهٔ چندین آیات بسرائت ونزاهت یوسف ، صلاح شان بدان قرار یافت که مدتی وی را بزندان افکنند تاعوام پندارند قصور از یوسف بوده وزلیخا رایگان بدنام شده . گویا زلیخاته دیدیکه یوسف (ع)را اززندان کرده بود ، عاقبت انجام داد یاشاید میخواستند زلیخارا ازبدنامی نجات دهند ویوسف مدتی ازنگاه وی پنهان باشد . یاشاید زلیخا پنداشته بود ، دل یوسف (ع) به مشاهدهٔ مصایب زندان نرم میکردد و او بکام دل میرسد .

منزل سوم وَكَ خُلُ مُعَهُ السِّجْنَ فَتَلْنِ \* قَالَ و درآمید باوی بزندان دوجوان أَحُدُ هُمَّا إِنِّي أَرْنِي أَعْضِرُ خَمْرًا " یکی از ایشان بدرستیکه من میبینم خودرا درخواب کهمی فشارم انگور را وَقَالَ الْأَخُرُ إِنِّيْ أَرْنِيْ أَخْمِكُ و گفت دیگری بدرستیکه من میبینمخودرا برمیدارم فَوْقَ رَأْسِي خُبْرً اتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْهُ \* نانرا ميخورد مرغان ً ازآن الْهُحُسِنِدُنَ۞

#### نيكو كاران

تفسیو : درآن روز کاردونوجوان زندانی شدند یکی خباز ودیگر ساقی شاه مصر (ریان ابن ولید) این هردورا به تهمت مسموم کردن شاه کرفتار کرده بودند ، چون درزندان مروت وامانت ، حسناخلاق وکـشرت عبّادت شناسائی به تعبیر خواب ، همدردی یوسف برخلائق وصدق گفتار او مشهوربود ، این هردو نیزبه حضرت وی اخلاص واحترام زیاد داشتند روزی خوابخودرا به یوسف (ع)عرضه کردنه ، ساقی گفت :خوابدیدم که انگور را میفشرم وبهپادشاه مصر شراب میدهم . خباز گفت:دیدم برسرمن طبقهآی ناناست پرندگان آزآن میخورند چون یوسف (ع) راً مردی نیکوکار وبزرگ دیدند تعبیر خواب خودرا ا**زوی خو**استند . يوسف ----

17

#### قَالَ لَا يَأْ تِيكُماطَعامٌ ثُرُ زَقْنِهُ إِلاَّ عَلَى لَا يَأْ تِيكُماطَعامٌ ثُرُ زَقْنِهُ إِلاَّ عَلَى اللَّ

نَبّاً تَكُمَا بِتَا و يُلِهِ قَبْلَ أَنْ يَا تَيْكُمَا طُ خبرداد محنم شعادا به تعبیر آن پیش اذ آنکه بیاید بشما ذالِکُمَا هِمَّا عَلْهُ بِنِی كُر بِسِی الله فی ترکث این که گفتم بشمااذ آن چیزی است که بیاموخت مرا پرورد محارمن هر آئینه من ترک کردم

مِلَّةً قَوْمِ لاَّ يُؤْ مِنُونَ بِاللّٰهِ وَ هُمْ اللّٰهِ وَ هُمْ اللّٰهِ وَ هُمْ اللّٰهِ وَ هُمْ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ

بهآخرت ايشان نامعتقداناند

تفسیر: یوسف (ع)اول به آنها تسلی داد و گفت: تعبیر خواب شمازود معلوم شود پیش از آنکه طعام روزشما رسد شمارا به تعبیر خواب تان آگاه گردانم اکنون شمارا برامری واقف میکردانم که از تعبیر خواب ضرورتر ومفیدتر است آیامیدانید تعبیر رویا وسایر علوم از کجا بمن حاصل شده من کاحن واختر شناس نمی باشم ـ چشمه علممن وحی حاصل شده من کاحن واختر شناس نمی باشم ـ چشمه علممن وحی من هماره از کیش کافران وباطل پرستان بیزار بوده مانند آبای مقدسم ابراهیم واسحق ویعقوب (ع) بدین توحید که دین انبیاء مرسلین است روانم وازاسوهٔ حسنهٔ آنها پیروی میکنم ، بزرکتر وبیشتر ازهمهمطمع نظر مااینست درهیچ مرتبه ، چیزی را باخدا (ج) شریك نگردانیم نه در نشر مااینست درهیچ مرتبه ، چیزی را باخدا (ج) شریك نگردانیم نه در خویش داریم بروی توکل خویش دابه بارگاه اقدس او نقدیم وبحضرت او محبت داریم بروی توکل کنیم زندگانی ومرگ خودرا به آن پروردگار یگانه بی همتا بسباریم کنیم زندگانی ومرگ خودرا به آن پروردگار یگانه بی همتا بسباریم کنیم زندگانی ومرگ خودرا به آن پروردگار یگانه بی همتا بسباریم بهرحال یوسف چون موقع رامناسب دید زندانیان را به طرزی بسمؤثر

7

سوی ایمان و توحید دعوت و ترغیب داد البته وظیفهٔ انبیاست که هروقت موقع مناسب یابند دعوت و تبلیغ حقرا از دست ندهند ، یوسف (ع) نیز چون دید قلوب زندانیان به وی متوجه و مانوس شده و در مصیبت زندان دل شان نرم گردیده باخود گفت بهتر است درادای فرض تبلیغ از موقع مستفید شوم ، نخست به تعلیم دین حق بعد از آن به تعبیر خواب پردازم .ازینجاست که تاهنگام رسیدن نان به معلوم شدن تعبیر خواب آنهارا متسلی کردانید تااز پند ملول نشوند .

تنبیه : اکثر مفسران (لایاتیکماطعام ترزقنه) راچنین تفسیر کرده اندهنوز طعام نزد شماآورده نمیشود کهمن برحقیقت آنشمارا آگاه می نمایم یعنی قبلا بشما خبرمیدهم که امروز چه نوع طعام میآید .دراینصورت تعبیر خواب چه دشوار است گویا یوسف (ع) اول اظهار معجزه کرد وخواست آنهارا به نبرت خویش متیقن گرداند تادر آینده پندوی بیشترمؤثر واوقع فی النفس باشد . براین تقدیر معجزه یوسف چنان بود که مسیح گفته بود «وانبئکم بماتاکلون وه اندخرون فی بیوتکم) مترجم محقق ترجمهٔ اول رااختیار کرده والله اعلم حضرت شاه عبدالقادر (رح) مینگارد: که قبل از زندان باوی محبت و مدارا میکردند گسسته گردد و نور علم الهی در آن تابان شود لهذا یوسف (ع) خواست نخست به زندانیان ازدین سخن گوید پس از آن خواب شانرا تعبیر کند پس به غرض تسلیت آنها گفت مضطرب مشوید قبل از خوردن طعام آن را نیزواضح مینمایم .

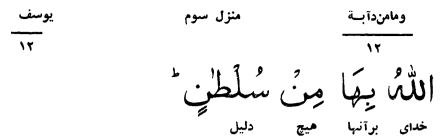
وَ النَّبَعْتُ مِلْةَ الْبَاءِيَ لِلْهِ الْبَاءِيَ الْبَاهِمِمُ وَلَيْهُ الْبَاءِيَ لَا بَرَاهِمِمُ الْمَاكُانَ لَنَا وَ لِيَعْقُونِ مَا كَانَ لَنَا كَانَ لَنَا وَ السَّحْقَ وَ يَعْقُونِهِ مَا كَانَ لَنَا لَكَانَ اللّهِ وَ السَّعَقَ وَ يَعْقُونِهِ مَا كَانَ لَنَا اللّهِ وَ السَّعَقِ وَ يَعْقُونِهِ أَلْمَا مِنَ شَكِيمٌ فَلَى اللّهِ مِنْ شَكِيمٌ فَلَى اللّهِ عَلَيْنَا وَ عَلَى النّاسِ مِنْ فَضَلِ اللّهِ عَلَيْنَا وَ عَلَى النّاسِ مِنْ فَضَلِ اللّهِ عَلَيْنَا وَ عَلَى النّاسِ

ومامندآبة

#### وليكن اكثر النَّاسِ لا يَشْكُرُ وْنَ الْ اللهُ اللهُ اللهُ النَّاسِ لا يَشْكُرُ وْنَ

تفسیر: اینکه به توحیدخالص وملت ابراهیمی استواریم نه تنها دربارهٔ مابل دربارهٔ تمام جهان فضل ورحمت خداست زیرا شمع دودمان ابراهیم است که مم مردم ازآن چراغ قلوب خود را افروخته می توانند امادریغ که اکثر قدراین نعمت عظیم را نمیدانند باید احسان خدارج) را قبول میکردند و برجادهٔ توحید روان میشدند امابه ناسیاسی پرداخته به طریق شرك وعصیان پویان انه .

تفسیو: آیا محبت واعتماد بر معبودان خورد و کلان بهتراست که اشکال وانواع مختلف دارند و شما بزعم خود اختیار خدائی را بخش کسرده اید یابر خدای یگانهٔ مقتدر که برتمام مخلوق خود اختیار و تصرف کلی دارد . ذاتیکه حکم واختیار کس بحضور اونافذ نمیشود و کس باوی مقابله نمیتواند و از حیطه قدر تشفرار و اورا منهزم گردانیده نمیتواند اکنون خود بسنجید که شائسته چیست و سسر عبودیت در پیشسگاه که خم شود .



تفسیو : چنانکه بدون سند واساس بر آنها نامهای نهاده اید که هیه حقیقت ندارد و خدایانی راکه خودنام نهاده اید می پرستید باید ازجهالت خود حیا کنید .

تفسیر: اوتعالی ازقدیم بهزبان انبیاء علیه السلام این حکم را فرستاده که در عبادت وی کسرا شریك مگردانید «**وسئل مین ارسلنا مین قبلك** من رسلنا اجعلنا مندون الرحمن آلهة یعبلون» (الزخرف سر کوع٤)

تفسیر: بجاده خالص توحید نشیب وفراز و کجا پیچ وجود ندارد .این جاده راستوهموار است هر کهبرآن روان شود بدون اندیشه به خدا رسیده میتواند اما بساکسانیکه از حماقت ویا تعصب سخن حق را نمی فهمند .

فَيُسْقِى رَبُّهُ خَمْرًا عَ وَأَمَّا اللَّا خُورِ بِهِ بَنُوشَانِدُ مُولِي خُورِدا شراب و اما آن ديـ عُر

فَيْصَلَبُ فَتَأْ كُلُ الطَّيْرُ مِنْ رَّ أَسِهُ طَ ربس بردار ورده شود (بس) بخورند مرغان اذ سراو

قُضِی الْا مُرُالَّذِی فِیهِ تَسْتَفْتِلْنِ الْاَ مُرُالَّذِی فِیهِ تَسْتَفْتِلْنِ اللهٔ علیه علیه علیه می علیه

تفسیر: یوسف علیهالسلام پس ازادای تبلیغ خواب آنها را تعبیر کرد وگفت: آنکه بخواب بیندکه به پادشاه شراب مینوشاند، تعبیرش آنست که دربیداری نیز به پادشاه شراب می نوشاند و آنکه دید، پر ندگان از سرش نان میخررند بدار کشیده میشود. و پر ندگان مغز سرش راخواهند خورد تقدیر چنین است به کوشش باز نمی گردد و تخلفی درآن پدید نمی آید هرچه شما برسیدید من گفتم و چنین شد: ساقی از تهمت مسموم کردن شاه برائت حاصل کرد و خباز دراثر اثبات جرم اعدام شد.

و قال لِلَّذِي يُ ظُنَّ أَنَّهُ نَا جِ

مِّنْهُمَا انْ كُرْ نِی عِنْدُر بِكَ عَنْ اللَّهُ عَالَاً مَا اللَّهُ الْحُرْ نِی عِنْدُ مُولای خود الزندوی میرا نیزد مولای خود

تفسیر: اینجا ظن به معنی یقین است «الذین یظنون انهم ملاقوا دبهم» (البقره رکوعه) یعنی یوسف (ع) به کسیکه یقین داشت بری میشود ، حین برآمدن گفت چون به خدمت پادشاه رسی ازمن نیز ذکر کنوب کو سالهاست بیگناهی در زندان مانده به سخن را به مبالغه نکشانی هرچه دیدهٔ بدون کم و کاست باز گوی .

#### فَا تَهُ النَّدُ وَلَنَّ فَي كُورَ بِهِ فَلَبِ فَى فَى الْمُوسَى وَ النَّدُ وَلَيْ فَى فَى النَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللللْمُولِمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللِّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالُّلِمُ اللَّالِمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللللْمُلِمُ اللَّلْمُ اللَّالِمُ اللللْمُلْمُ اللَّالِمُ الللللْمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُ الللْمُلِمُ اللَّالِمُ اللللْمُلِمُ اللللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُلِ

السِّحْنِ بِضْعُ سِنِيْنَ ﴿ ﴿

تفسير : شيطان دردل محبوسيكه رهاشده بود وسوسه هاى مختلف افگند وچنانش غافل نمود که درپیشکاه پادشاه یادی ازمحسن بزرگ خود (يوسف عليهالسلام) نكرد ويوسف (ع) چندين سال در محبس ماند ، یس ازروزکاری پادشاه خوابی دیدگس نتوانست آنرا تعبیرکند يوسف (ع) بياد ساقى آمد چنانكه بعد ازاين در «وقال الذي نجامنهما وادكر بعدامةالاية» ذكرميشود درايت فوق نسيان به شيطان منسوبشد زيرا ويست كهوسيلة القاي وسنوسه هاميشود وماية نسيان ميكردد . همسفر موسى به حضرت كليمالله كفته بود «وماانسانيه الاالشيطان اناذکره» (کهف رکوع ۹)اما چون خداوند (ج)درهر شری ، خیری مسرکوز داشته اینجانیز نتیجه نسیان درظاهر تطویل قید شد برحسب دقتی که حضرت شاه تموده درآن تنبيه است كه پيغمبر نبايد براسباب ظاهس اعتماد کند ابن جریر وبغوی ودیگران از بعضی سلف نقبل می کنند كه ضمير (فانسه الشيطان ذكر ربه) رابه يوسف راجع كردانيده اند . کویا کفتن «اذکرنی عندربك »غفلتی بودکهبر یوسف (ع) عارض میشد يوسف (ع) بزنداني كفت مرانزدپآدشاه خوديادكن حال آنكه بأيد وي خُود از ظُواهر صرف نظر می کردوبه پروردکار خویش مینالید .دراین شك نيست هنكام سخن أستعانت ظاهرى بهمخلوق مباشرت باسباب مطلق حرام نيست اما حسنات اسرار سيئات مقربين است . آنچه عوامالناس بي باكانه بعمل مي آرند به اعتبار مقام بلند بيغمبران يكنوع تقصیر شمرده میشود ، شان رفیع انبیاء هنگام آزمونوابتلامتقاضیست کهاز رخصت صرف نظر کنند و بهنتهای عزیمت رفتار نمایند چون گفتن حضرت يوسف (ع) «**آذكرني عندربك**» مخاَّلف عزيمت بود يوسُّف (ع) تنبيه عتاب آميز شد وچندين سال ديكر بزندان ماند ، بدين جهت «انساء» به شيطان منسوب كرديد وألله اعلم بالصواب ، بيشتر تفصيل در روحالمعانيست .

و قال الهلك ل نبى أرى سبع سبع و قال الهلك و نبي الماء مرائينه من خواب ميبينم كهمفت

ومامندآب برسها بن بنا کار بن سبع بنورند آنهادا هفت عاو فربه بغورند آنهادا هفت عاو براف ومی بینم هفت خوشه سبزدا و هفت خوشه سبزدا و هفت خوشه و می بینم هفت خوشه سبزدا و هفت خوشه و هفت خوشه دا برافی با بینم و می بینم هفت خوشه خشك دا

تفسیر: خوشه های خشك برخوشههای سبز پیچیده آنرا خشك میكند این خوابرا ریان ابن الولید پادشاه مصر دید وسبب نجات یوسف (ع) از زندان وعروج ظاهری آن شد در قصهٔ یوسف علیه السلام چندین جا تنبیه است باین امر که هرچرا خداخواهد انجام دهد اسباب آنرا چنان فراهم کند که در تصور انسان نگنجد.

يَا يُهُمَا الْهَا أَفْتُو نِي فَي رُءُياك

ان كُنتُم لِللَّهُ يَا يَعُبُرُونَ ﴿

تفسیر : اگر دراینفنمهارتی دارید خواب مرا تعبیر کنید .

قَا لُوْ اَ أَضْغَا ثُ اَحْلًا مِ ۚ وَ مَا نَحْنُ مَا نَحْنُ مَا نَحْنُ مَا نَحْنُ مَا نَحْنُ مَا مَعْنِد این خواب های شودیده است و نیستیم ما بیتا و پیل الاحلام بعلمینی و بیتا و بیر خوابهای شودیده دانا

17

تفسیر : معلوم است آنهاازین فن عاجز بودند، ازاقرار به جهل خویش آشکار شرمیدندو چنین گفتند این خواب نیست وافکار پریشان می باشد و بسا اوقات انسان صورت مخیله را درخواب می بیند که شایان اعتنا نمی باشد از تعبیر خواب های که تحت اصول علم تعبیر رؤیا نباشد عاجزیم .

و عفت آنكه نجات يافته بود ازآن دو تمس و بيادآورد بعد أمّاتي أنا أنسعُ حكم بنا و يُلله بعد مدتى من خبردهم شمارا به تعبير اين خواب

فَارُ سِلُونِ ﴿ سِ بِفُرِستِيدُ مَرِا

تفسیر: درآن اثناکه گفتگوی خواب درمیان بود همان ساقی کهاززندان نجات یافته بود پس از سالها ، حضرت یوسف(ع) بیادش آمد به پادشاه ومجلسیان گفت اگر اندکی بمن اجازه دهید تعبیر این خواب را میآرم درزندان شخصی بزرگوار ومقدس است که سیمای چون فرشتگان دارد وبه فن تعبیر ماهراست (ممکن است حکایت خواب خودرا نیز بهمیان آورده باشد) من بروم و تعبیر این خواب را از خدمت فرخندهٔ وی حاصل کنم . به ساقی اجازه دادند ، وی به خدمت حضرت یوسف(ع) رفت و این کلمات را عرض نمود .

عرو مر و الله الصلا يقى عنى الصلا يقى عنى الله عنى الله

تفسیر: مطلب از گفتن «ایهاالصدیق» این بود که توپیکر صداقتی – هرسخن کهاز زبان توبرآمده راستوده استمنمتیقنم تعبیری کهباین خواب کنی عیناً بهوقوع می پیوندد، ازاین سخنآشکار میشود که صدق ودیانت انبیاء دردلهای خاصوعام چگونه نقش میبندد.

أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقُوا تِ سِمَا نِ فتوىدەمادا در منت عاو فوربه تفسیر: تاهم تعبیر خواب معلوم شود وهم بدین وسیله قدر ومنزلت تو آشکار گردد .

يوسف <del>--</del>

لَهُنَّ إِلَّا قُلِيلًا هِمَّا نَحْصِنُونَ ﴿ نَمْ الْمُعَا لَحْصِنُونَ ﴿ نَمْ اللَّهُ اللّ

يأتي مِنْ بَعُدِ ذَ لِكَ عَامٌ فِيهِ يَعَاتُ مِنْ بَعُدِ ذَ لِكَ عَامٌ فِيهِ يَعَاتُ مِنْ بِدَانَ اللهِ مِنْ بِدَانَ اللهِ مِنْ بِدَانَ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِيْ اللهِ مِنْ اللهِي اللهِ مِنْ اللهِيْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ مِنْ اللهِي اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ المِنْ المِنْ المِنْ المِنْ المِنْ المِنْ المِنْ اللّهِ مِنْ ال

بر مردمان ودراین سال بیفشرند انگور وغیر آن

تفسير : يوسف عليه السلام در تعبير حواب درنگي نكرد وشرطي نگذاشت وساقیرا نیز خجل نگردانید که درین روزگار دراز ویراازیاد برده بود . مقام اخلاق ومروت پیغمبران (ع) ازین امر دانسته میشود اوصرف همینقدر میخواست که یوسف(ع) خوابش را تعبیر کند اما حضرت او سه چیز بـوی بخشایش کرد : تـعبیر ـ تدبیر تبشیرـ خلاصه سخنان حضرت يوسف(ع) اين بود ، هفت گاو ماده وفربهوهفت خوشه سبز عبارت از هفت سال است که در آنها شادمانی هارودهد ، مزارع نیکوشود ، حیوانات ونباتات فراوان بار آرند ، پس ازآنهفتسال قحط پدید آید انبارهای غله تمام شود مگراند کی برای زراعت آینده، این هفتسال تعبير همان ماده گاو هایلاغروخوشههای خشکیده است که ماده گاوهای فربه وخوشه های سبزرا بیایان میرساند ، حضرت یوسف دراثنای تعبیر از فرط شفقت وهمدردی برخلایق تدبیری آموخت و گفت يمداوار هفت سال نخستين رابخوبي وكفايت شعاري حفظ وصرف نمايند همان قدرغلهراكه طرف ضرورت است نكهكنند واندك اندك باحتياط بخورند بقية غلهرا درخوشههاىآن حفظ كنند تااز حشرات موذيهمحفوظ بماند وچنان كنند كهمحصول هفتسال بچهارده سال كفايت كند اگر حنين نكنند مقابله باقحط بس دشواراست ، بعداز تعبير وتدبير أنهارا بشارت داد (این بشارت راغالباً ازوحی دانسته بود ) پس از مرور هفت سال قحط از جانب خداوند (ج) فــرياد رسـی ميشـود وبـــاران فـــراوان مي بارد ، مزارع وميوهها خوب بارمي آرد ، پستان حيوانات ازشير مملو میشود ، مردم ازآنچه شائسته افزون است مانند انگور وسایرفواکه شراب میکشند ، یوسف علیهالسلام سخن آخر را بــر حســب حــال سایل ایراد فرمود وبراین امر مامور بود .

و قال الْهُلِكُ اثْنُو نِي بِهِ قُلْهًا و عنت بادشاه بیادید پیش من یوسفادا بسچون

221

جَلَّعُ هُ الرَّ سُولُ فَالَ ارْجِعُ اللَّى آمد نزدیك او فرستادهٔ پادشاه محفت باذ عرد بسوی

رُ بِّكَ فَسُعُلَّهُ مَا بَالُ النِّسُوةِ الَّتِي **مولایخود پس سوالکن اورا چیستحال زنان** 

> قُطُّعْنَ أَيْدِ يَهُنَّ ا دستهای خویش را

تفسیر : پادشاه نظر بهبیان ساقی ـ دراول نیز معتقد یوسف(ع) شده بود آکنون که تعبیر نیك و تدبیر رعایترعیترا ازوی شنید مفتون علم وُفَّضيلتٌ ودانش وَآخَلاق او گرديد حكم به احضارش داد وخواست از زیارت وی نیز بهرمند گردد و بروفق لیاقتش احترام نماید، هنگامیکه قاصد پادشاه بافرمان بهخدمت يوسف (ع) رسيد چون يوسف وجاهت واحترام ديني واخلاقي خود را به بلند ترين مقامات دنيا ترجيح ميداد ومیدانست که بدگمانی مردم نسبت به پیغمبر خدا در راه وظیفه هدایت وارشاد مانع بزرگ است واگر آمروز من به فسرمان شاه بهخاموشی از زُندان برايم وآن تهمتي كه ماية اين همة أزار وحبس من بساليان دراز شده مستاصل نگردد احتمال دارد اکثر مردم بی خبر درباب عصمت من تدبذب وشبهة داشته باشند واهل حسد پسازیك مدت ازاین اثـرات بى اصل استفاده كنند وباز اسباب بسازند . نظر به اين مصالح حضرت يوسف (ع) به فرمان پادشاه تعميل نكرد واز صبر و تبات كار گرفته بُهُ قاصد گُفت شآمرا بپرس آیاخبردارد زنان مصـر چرا در موقع دعوت دستهای خودرا بریدند ، یوسف(ع) ازنام زنان مذکهور درست خبس نداشت ولى اينقدر ميدانست كهآين واقعه ضرور نزد عوام مشهور شده لهذا قسمت مهم واقعه یعنی تنها قطع دست زنان را توضیح داد وپادشاه را متوجه گردانید کهآن داستان مشهور را تفتیش و تحقیق كند غالباً پنداشته بود كهزنان اكنون مقصد را نشان خواهند داد ـ از حضرت پیغمبر صلی الله علیهوسلم در صحیحین مرویست « لولبثت في السجن مالبث يوسف لاجبت الداعي» (اگر من بقدري كه يوسف (ع) محبوس بود در حبس ميماندم دعوت كنندهرا اجابت ميكردم يعنيهمان دم باوی میرفتم ) محققین گویند ، دراین حدیث ستایش صبر و تحمل حضرت يوسف (ع) وبهرنگ لطيفي اظهار عبوديت كاملة خود حسرت يوسف ----

14

پیغمبر (ص) است مااین حدیث را درشرح صحیح مسلم تفصیل دادهایم درینجا بیشتر تفصیل نگنجد .

#### اِنَّ رَبِّی بِکَیْلِ هِنَّ عَلَیْمُ اِنْ مَان داناست مرآئینه پرورد کار من به حیله بازی ایشان داناست

تفسیر: حضرت یوسف (ع)ازآن جهت همه را به کید منسوب نمود که اگر یکی مکرکرد دیگران معاونت نمودند وشاید از اصل فریبنده بنابر حقوق پرورش یاحیا نام نبرد زیرا یوسف علیه السلام میدانست حقیقت خودبخود آشکار میشود کدا فی الموضح.

#### يُو سُفُ عَنْ نَفْسِهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِيَ

تفسیو: شاه برای تحقیق به طریقی پیش آمد که گویا ازاول موضوع را میدانست تازنان به دروغ جرئت نکنند ، واحتمال دارد صبر وثبات یوسف علیه السلام نیز به شاه اثر کرده باشد زیرا دیدیوسف (ع) نمی خواهد بدون برائت از زندان برآید و (ان بی بکیدهن علیم) گفته کید آنها را آشکار کرد واحتمال دارد ساقی نیز واقعه را تفصیل داده ، نزاهت یوسف (ع) و کید زنان راتائید کرده باشد .

حصحص الْحقّ أَنَارَاوَكُ يَّهُ عَنْ عَامِرَ الْحَقْ الْحَلْمُ الْحَقْ الْحَلْمُ الْمُعْلَى الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْمُعْلَى الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْمُعْلَى الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُل

نَّفْسِهِ وَإِنَّهُ لَمِنَ الصَّلِ قِيْنَ ۞ نفس أو وهرآئينه أو أذ داست ويان است

تفسیر : بعداز شهادت متفقه سایرزنان زلیخا نیز واضحاً بهقصور خود اعتراف نمود وگفت یوسف(ع) قطعاً بی گناهست منمیخواستم یوسف را بهخود مایل کردانم امامکرمن دراو کارگر نشد .

فَ لِكَ لِكَ لِيعَلَمُ البِّي لَمْ الْجُنْهُ الْجَنْهُ الْجَنْهُ الْجَنْهُ الْجَنْهُ الْجَنْهُ الْجَنْهُ الْجَنْهُ الْجَنْهُ الْجَنْهُ الْجَنْبُ اللّهُ لَا يَهْدِ عَلَى كَيْدُ وَ النّا اللّهُ لَا يَهْدِ عَلَى كَيْدُ دَد غيبتاو و هرآئينه خدا داهننمايد عيلة

الْخَا ئِندُن ٠٠٠

تفسیر: این همه تحقیق و تفتیش برای آن بود که بی گناهی و دیانت یوسف (ع) بالکل آشکار گرددو عموم مردم بدانند که خداوند نمیگذارد فریب خاینان نفوذ یابد، چنانکه فریب زنان کار گر نشد و حق بدون شبهه ثابت گردید .

رجزء سیزدهم)

و مآ آبر گُ نفسی آب النفس آب النبوروردگارمن مگر آنرا که رحم کندپروردگارمن النبور آب کی مگر آنرا که رحم کندپروردگارمن آب کی مفور آب کی میرباناست مهرباناست

تفسير: خضرت يوسف به شدت دربرائت خود ميكوشيد ممكن بودمردم كوته نظر آنرا به ناز واعجاب اشتباه ميكردند ، بنابران حقيقت نزاهت خويشرا آشكاركرد كفت من خودستائي نميكنم وبر تنزيه خود برنفس خويش اعتماد ندارم تنها رحمت واعانت خداست كهمردم را الربدي نكهميدارد كفيل وضامن عصمت خاص پيغمبران رحمت اوست ورنه نفس انسان فرماينده بديست اگر توفيق الهي (ج) نمي بود نفس من نيز چون ساير نفوس بشر مي بود داندي غفور رحيم اشاره است بدانكه نفس اماره چون توبه كند لوامه ميشود خدا (ج) گناهان گذشته اورا مي بخشايد وعاقبت به لطف و كرم خويش به مقام «نفس مطمئنه»

تنبیه: حافظ ابن تیمیه وابن کثیر وغیره از «ذلك لیعلم انی لماخنه» تا «غفور رحیم» راگفتار زلیخا پنداشته اند یعنی زلیخا «به انداودت عن نفسه» اقرار کرده گفت ازین اقرار واعتراف میخواهم به «عبزیبن» حاطر نشان نمایم که درغیاب وی خیانت بزرگی نکرده ام مشك نیست خواسته ام اورا اغواء نمایم اما مراودت من براو کارگرنشد اگر بیشتر خیانتی میکردم پرده ازروی کاربرداشته میشد - خدا (ج) مکر خیانت کاران را پیش نمیبرد ، من در تبرئه خود نمی پردازم بهرخطائی که کرده ام مقرم مانند سایر افراد بشر من نیز از شرارت های نفس خالی نیستم ازاین شرارت ها کسی محفوظ می ماند که چون یوسف (ع) پاك و عنایت خدا (ج) بروی باشد - ابوحیان هم آن را گفت از زلیخا قرار داده لیکن ضمیس «لیعلم» و «لماخنه» را در عوض «عبزیبز» بسوی «یوسف» علیه السلام راجع کرده است یعنی من بخطای خود اقرار صریح میکنم تابه یوسف (ع) آشکارشود که درغیاب وی ، هیپ دروغ ضریح میکنم تابه یوسف (ع) آشکارشود که درغیاب وی ، هیپ دروغ نگفته ام وگناه خود را به وی میسوی نکرده ام واله اعلم ،

وَ قَالَ الْمَلِكُ ائْتُورِ نِي بِهَ ٱسْتَخْلِصُهُ وَ عَنْ الْمُلِكُ ائْتُورِ نِي بِهَ ٱسْتَخْلِصُهُ

تفسير : مشير خاص من باشد .

#### فَلَمَّا كُلَّمَهُ قَالَ إِنَّكَ الْيُومَ لَكُ يُنَا لِنَّكَ الْيُومَ لَكُ يُنَا يَنَا لِيَوْمَ لَكُ يُنَا يَسَا

مرکبین اون امانتدادی میان اون ا

تفسیر: پیشتر اندکی معتقد شده بود اکنون بالمشافهه سخنان وی را شنید وگرویدهٔ اوگردید که «امروز حضرت یوسف نزد من امین ومعتمداست» حضرت شاه (رح) می نگارد علایق عزیز را ازیوسف برید و به مصاحبت خود برگزید.

تفسیر: یعنی خزانه هارا حفظ میکنم وسایل واردات ومصارفات وامور دیوانی رانیکو میدانم یوسف(ع) بدرخواست خودادارهٔ مالی را برعهدهٔ خویش گرفت تابه ایسن وسنیله عامهٔ مسردم رامستفید کرده تواند ومخصوصاً درقحط خوفناك آینده به حسن انتظام از احوال مردم باخبر باشد وحالت مالی حکومت را استوار نگهدارد ازاین برمی آید حضرات بیخمبران راعقل معاش نیز کامل بود واشتغال خویشرا درامور مالی به غرض همدردی به مخلوق خدا (ج) منافی شان نبسوت ومقام بزرگ خویش نمی دانستند اگرنیت کسی نیك باشد وخودرا اهل ماموریتی

شمارد وپندارد دیگران ازعهدهٔ آن براستی برآمده نمی توانند برای انتفاع وخیر مسلمانان میتواند آن کار را درخواست نماید اگر بر حسب ضرورت بذکر اوصاف جمیل وخصال برگزیدهٔ خود مجبور گردد درخودستائی نامشروع محسوب نمیشود ازیك حدیث که عبدالرحمن بن سمره رضی اشعنه روایت میکند معلوم میشود (هر که خود امارت طلبد مسئولیت آنبدوش خودش تحمیل شود اعانت غیبی مددگار اونمیشود )این امرهنگامی است که درخواست ماموریت مبنی بر اغراض نفسی وحبجاه باشد والله اعلم .

و كذا لك مكناك و سنف في الأرض و معهنين منزلت داديم يوسفرا در نين المراب المراب

تفسیر: هرجا میخواست اقامت وهرچه میخواست تصرف می کرد کویا ریان بنولید راپادشاهی بنامویوسف(ع) راازروی حقیقت بودهمردم اورا عزیز گفته فریاد میکردند ، بعضی از دانشمندان نگاشته اندریان بدست یوسف (ع) مسلمان شده بود \_ عزیز ازجهان رخت بسته بود زلیخا بعقد یوسف (ع) درآمد والله اعلم محدثین براین قول اعتماد نکرده اند.

تفسیو: خدا نیکوکارانرا دراینجهان نیز ثمرشرین دهد خواه توانگری وجهان بانی خواه عیشگوارا وزندگانی خوش . خواه غینای قلبی خدای متعال به یوسف (ع) تمام این نعمت هارا ارزانی داشته بود پاداش آخرت بهمؤمن پرهیزکار بهمراتب ازاجر اینجهان برتر است . حضرت شاه (رح) مینگارد این بود جوابسوال آنها تابدانند فرزندان ابراهیم چنین ازشام بهمصر آمدند وبیان این امرکه برادران ، یوسفرا ازخانه دور افکندند تا خوار شود اما خدای مهربان بهوی عزت واقتدار سلطنت بخشید و چنین شد دربارهٔ پیغمبرما صلیاته علیهوسلم .

و جَاءَ الْحُوةُ يُو سُفُ فَلَ خُلُوا عَلَيْهِ و آمدند برادران يوسف (پس) داخل شدند بروى فَعُمْ فَعُمْ وَ هُمْ لَكُ مُنْكِرُ وَ نَ ﴿

تفسیر: درموضحالقرآن است چون یوسف (ع)برملك مصر اختیار یافت برحسب تعبیر همانخواب هفتسال به آبادی ملك پرداختوغلهها انبار كرد \_ ودرهفت سال قحط نرخی مستقل ومتوسط گذاشت وغلهرا بهخود وبیگانه بهمان یك نرخ فروخت امابیگانگانرا ازیك شتر بیشتر نمیداد بدین ترتیب مردم از قحط نجات یافتند وخزانهٔ پادشاه معمور گردید هرسو آوازه افتاد كه نرخ غله در مصر ارزاناست برادران یوسف بقصد خریداری غله آمدند . هنوز در هیكل وهیئتآنها تغیری واردنشده بود واز جانب دیگر حضرت یوسف علیهالسلام نیز از تفقد وجستجوی نامونشان برادران و پدرخودغافل نبود وهنگام رسیدنشان لقب وعلایم شانرا دانسته بود چنانكه اعیان وسلاطین را هنگام ملاقات عورا به وسف (ع) بیان كردند اما آنها یوسف علیهالسلام رانشناختند زیرا هنگام دوری از برادران خود بسیار كوچك بود وآنها نیزازاول باینامر ملتفت نبودند وهم عامه مردم جرئت نمی توانند بحضور پادشاهان از نام منسب شان بپرسند .

وكمّا جهزهُم بجها زهم قال انْتُو نِي

# بِاً خِلْکُمْ مِّنْ اَبِیْکُمْ اَلَا تَرُونَ اَنِیْکُمْ اللّا تَرُونَ اَنِیْکُمْ اللّهٔ اللهٔ اللّهٔ اللهٔ ال

تفسیر: حضرت یوسف (ع) برادران رابهخوبی ومهربانی پذیرفت بهر یک شتری غله داد آنها چون کرمواخلاق فرخندهٔوی رادیدند گفتند سهم برادرعلاتی ما بنیامینرا نیز بماغله مرحمت کن! اورا پدرپیر ومحزون ما به تسلی خاطر خویش نگهداشته زیرا برادرعینی اویوسف که نزدپدر بس محبوب بود مدتیست درصحرا هلاكشده . یوسف گفت به کسانیکه غایبند اگر غله دهیم مخالف قاعده باشد . شما بازگردید بنیامین را باخود آرید و حصه وی را ستانید چون اخلاق و مهمان نوازی مرادیدید در آوردن برادر کوچك خود تردد نخواهید کرد .

عَنْدِ مِن و هر عزنزديك نشويد بمن

تفسیر: اکر شما بنیامین را باخودنیارید معلوماست میخواستیدبدروغ وفریب یکبار شتر رابیشتر ازحق مقررهٔ خود ستانید ، در کیفر آن بعد ازین حصهٔ خودشما خواهد سوخت بلکه درآمدن بحضورمن یادر قلمرو من مجاز نخواهید بود .

قًا لُو السَّنْرا و كَ عَنْهُ آبًا هُ و إِنَّا مُعْنَدُ وَ إِنَّا مُعْنَدُ وَ اللَّهُ عَنِيمِ اذْ بُدرش و ما البته

لَفَا عِلْوَ نَ ١٠٠٠

749

تفسیر : اگرچه جداکردن از حضور پدر سخت دشواراست بازهم بکوشیم تاپدر را بهتدبیری راضی گردانیم ، امیداست هرنوع باشد به مقصدخود کامیاب شویم .

وَ قَالَ لِفِتَدْنِهِ اجْعَلُوْ ابْضَاعَتُهُمْ فِي وَ قَالَ لِفِتَدْنِهِ اجْعَلُوْ ابْضَاعَتُهُمْ فِي وَ عَنْ يُوسِفُ عَلَامَانَ خُودُوا بنهيد سرماية ايشانوا در

تفسیر: یوسف (ع) حکمدادمتاعی را که به آن غله خریده بودند ، پنهان دربارهای شان بگذارند تاچون به خانه رسند و بارها را بکشایند و مشاهده کنند بهای غله نیزمسترد شده بیشتر به باز آمدن ترغیب شوند یاشاید از آن جهت بهای غله باز داده شد که عدم قیمت ، آنها را ازباز گشتن مانع نشود ، بعضی گویند یوسف (ع) گرفتن بهارا ازبرادران خودمنافی کرم و مروت میدانست .

فَلَهَّا رَجَعُو اللَّى اَبِيْنِ قَالُو ایْ بَانَا سَعِن بَارَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّالِمُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

مُنِعَ مِنَّا لَكَيْلُ فَأَرْ سِلُمَعَنَا آخَانًا مُنعَ مُرده شد اذما پيمانه پس بفرست باما برادرمارا

تَكُتُلُ وَ إِنَّالُهُ كَلُوطُونَ اللهُ تَعْبَانِيم و هرآئينه مااورا نعببانيم

تفسیر : ترددی به خاطر راه مده که بنیامین نیــز چون پوســف میشود مابیدار شده ایم و به حفاظت وی میپردازیم .

قًا لَ هَلُ الْمُنْكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كُمَّا كُمُّا عَلَيْهِ إِلَّا كُمَّا كُمُّا عَلَيْهِ إِلَّا كُمَّا كُمُا عَلَيْهِ عِلْمُعُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

خَيْرٌ حَفِظًا و هُو آرُحُمُ الرَّحِمِيْنَ ﴿ الرَّحِمِيْنَ ﴿ الرَّحِمِيْنَ ﴿ الرَّحِمِيْنَ ﴿ الرَّحِمِيْنَ ﴿ اللَّهُ عَمِينَانَ است نَعْهَانَ و او مهربان ترين مهربانان است

تفسیو: شما چون یوسف را باخود میبردید نیز کفتید «اناله لحافظون» به پیمان شما چه اعتبار است اکنون چون ضرورت شدید است نمیتوان ازآن چشم پوشید ورفتن وی باشما ناکزیر معلوم میشود من اور ابحفاظت خدا میسپارم حضرت او به کرم خویشش نگه میدارد و پس از هجر یوسف از مصیبت دیگر نجاتم می بخشد .

هٰذِه بِضَا عَتْنَا رُكَّ تُ إِلَيْنَا وَ نَوْيِهُو اللهُ اللهُ اللهُ عَتْنَا رُكَّ تُ إِلَيْنَا وَ نَوْيِهُو اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

يوسف

اً هُلَنَا وَ نَحْفَظُ اَ خَا نَا وَنَزْ كَاكُ

ييمانة يكشتر

تفسير : يعنى حصة بنيامين :

#### ذٰلِك كَيْلٌ يُسِيرُ ا

پیمانه آسان(اندك)است

تفسير: بنابراين چنين پيمانهٔ آسان رانبايد از دست داد بنيامين راباما بفرست بعضی اشاره «ذلك كيل يسمير» را بسوى آن غله راجع ميدانند که پیشتر آورده بودند ویسیررا چنین ترجمه کنند غله که سابق آوردهایم نظر بهاحتیاج مااندك است هنكام قحط چه كار میدهد خسرور هرنوع باشد باز رويم وحصة همكانرا گرفته بياريم .

قَالَ لَنْ أَرْ سِلَهُ مَعَكُمْ حَتَّى ثُوَّ نُونِ عفت هرمخز نفرستم اورا باشما تاآنکه مُو نِقًا مِّنَ اللّٰهِ لَنَاءُ تُكَنِّنِي خدا کمالبته باز آرید او را بمن

آنُ يُّحَاطَ بِكُمْ ۚ فَلَهَّۤ ۤا اتَّوْهُ مُو ثِقَهُۥ دادندش عهسد خویش را گرفتار کرده شوید

# قَالَ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُو لُ وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُو لُ وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُو لُ وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لِلْ وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لِي وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لِللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لِللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَا وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَا وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَى وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَا وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَا وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَا وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَى وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَى وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَى وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَا وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَا وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَكُولُ لَا وَكِيْكُ اللّٰ عَلَى مَا نَقُولُ لَا وَكِيْكُ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَا وَكِيْكُ اللّٰ عَلَى مَا نَقُولُ لَا مِنْ اللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ لَا مِنْ اللّٰهُ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَيْكُ اللّٰ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى عَلَى عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا عَلَى عَلَ

تفسير: اگر ازتقديرالهي (ج) امري پديد آيد كه همه گرفتار گرديد وبه هيچ طريق ازآن خلاص شده نتوانيد درآن صورت چيزي كفته نميتوانم اما زينهار تاجاي كه توانيد و جان دربدن داريد در حفاظت بنيامين تقصير مورزيد اين عهد استوار وسوكندهاي مزيدرا كرفته بهتاكيد واعتمام كفت (التعلى مانقولوكيل) يعني برعهديكه اكنون مي بنديم همه را به خدا مي سياريم هركه خيانت وعهد شكني نمودخدا (ج) بهوي سرزا ميدهد يااكرچه آنها حتى المقدور قول وقرار استرار مي بندند آنچه اصل مقصد است به حفاظت الهي (ج) انجام ميشود اكر خدا نخواهد همه تدابير واسباب هدر رود وچيزي به ظهور نرسد حضرت شاه (رح) مينگارد: هم اسباب ظاهررا استوار كردند وهم برخدا توكل نمودند اين حكم همه راست .

وقال يلبنى لا تَكْخُلُوامِنُ كَالِوَاحِدِ وَهُوَ الْحِدِ وَهُوهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل وَّ الْ خُلُوا مِنْ ٱبْوَابٍ مُّتَفَرِّ قَامِ ۖ از دروازههای پراگنده و ما أغنى عنكم مِن الله مِن شَيَ اللهِ مِن شَي اللهِ و دفع نميكنم الشما القضاي خدا جيزي دا وَ عَلَيْهِ فَلَيْتُو كُلِ الْمُتَوَكِّلُو نَ ۞ متوكلان و بروی

تفسیر : بار نخستینکه برادران یوسف (ع) داخل مصر گردیدندچون ازسایر رهگذران امتیازی نداشتند اهالی شبهر چون توجه و الطافخاص يوسف(ع) را دربارهٔ آنها مشاهده كردند برآنها چشم دوختند لهذااين مرتبه رفتن شان به اهنمام وشكوه خاص بلكه مبنى بردعوت يوسف (ع) بود بنیامین کهپسازیوسف (ع) طرف عنایتومحبت خاص پدر بودنیز با برادران همراه بود یعقوب (ع) اندیشید یازده پسر زیباکه از یک پدراند اکر بهیئت اجتماعی بهشمر درآیند مخصوصاً بعد ازآن همه لطف كه عزيز مصر (يوسفع) دربارهٔ آنها مرعى داشتهبود نگاه عامهٔ مردم بدان سو جلب میشود (العینحق) زخم چشمآمری حقیقی است (شگفتی های مسمریزم در روزگار ماعموماً تاثیر قوت چشم است) این است که یعقوب (ع) نیز برای نجات پسران خود از نظرید وحسد وسایر مكروهات ظاهرا اين تدبير را بآنها تلقين كرد تابآئينnعموليمتفرقشده از دروازه های شهر داخلشوند وانظارعهومی بآنهانگران نبأشد درعین زمان گفت تدبیرما فیصلهٔ قضا وقدر را باز داشته نمیتواند.درسرتاسر كائنات تنها فرمان خدا (ج) نافذاست تجاويز مادرقبال حكم الهي (ج) ضایع باشد البته تدبیر رآ نیز حضرت او تعلیم فرموده جایز گردانیده است انسان باید در حفاظت خویش اهتمام نماید آما توکل برخدا (ج) داشته باشد يعقوب عليهالسلام يسران خودرا آكاهنمود تامانندوياز تثة دل به حفاظت المهي (ج) اعتماد نمايند ومغرور تدبير نباشند .

تفسیر : یعنی از دروازه های مختلف جدا جدا .

ماكان يغنى عنهم من الله من شئ الله حاجة في نفس يعقوب قضها الله حاجة في نفس يعقوب قضها الله علم داده من خطره دائه در ضمير يعقوب بود سرانجام داده و إنه لك و علم لها علمنه و لكن و بدرستيكه يعقوب خداوند دانش بود مرآنجيزدا كه بدوآموخته بوديم و يكن

تفسیر: چنانکه یعقوب علیهالسلام گفته بودداخل شدند نظربدگار گر نشد ومانعی رخ نداد اما تقدیر کاری دیگر کرد یعنی بنیامین به السزام دزدی گرفتار شد تقدیر بازنمی گردد هرکرا دانش است میتواند بتقدیر یقین کرده اسباب نجات خویش را فراهم آورد،مردم بی دانش بداشتن یکی، دیگری را فاقد میباشند ، یاتنها به اسباب اتکاء می کنند واز تقدیر غافل می نشینند یاتصور میکنند اعتماد به تقدیر صرف نظر نمودن از اسباب است دانشمندان تقدیر و تدبیر را یکجا میکنند و هریک را در مرتبست آن نگهمیدارند .

وكهاك خلوا على يوسف المحال الكام

أَخَاهُ قَالَ إِنْ آَنَا أَخُوكَ فَلَا تَبْتُلُسُ برادد عینی خودداممن مرآئینه من مرادد تو پساندوه عین مباش بها کا نوا یعملون آ

تفسیر: یوسف (ع) بنیامین را از سایر برادران امتیاز بخشیدودرخلوت آگاهش کرد منبرادر حقیقی تویوسفم از مظالم بسرادران علاتی کهباما نمودند از آغوش پدر مهربان بقعرچاهم افکندند چون غلامانم فروختند پدر وبرادر را بهفراق من مبتلا کردند دراین مسافرت برتو درشتی ها نمودند از هیچکدام این سخنان غمگین مباش! هنگام آنست که تمام این رنجها برداشته شود و خدا (ج) پس از رنج آسایش وعزت روزی کند حضرت شاه مینگارد «براین برادرکهیوسف (ع) طلب کرده بود سایر برادران حسد بردند هنگام سغر برهرسخن طعنه میدادند حضرت یوسف (ع) به تسلیت آن پرداخت » .

فَلَمّا جُهْزَ هُمْ بِجُهَا زِ هِمْ جَعَلَ سِوقتيكه مهياكردبراي ايشان سامان ايشان دا

45

## السِّقًا يَكُ فِي رَحُلِ آخِيْكِ ثُمَّ آذُنَ آواز داد جام دا در باردان برادر خود بعدازآن آواز داد

#### مُؤَذِّ نُّ أَيْتُهُا الْعِيْرُ إِنَّكُمْ لَسَارِ قُوْنَ ﴿ وَاذَ عَننده عَهَاى عادوان هرآئينه شما دزديد

تفسیر: چون بفرمان یوسف (ع)غلهها بار شد وسامان سفر آماده کردید جامی سیمین بدون اطلاع بنیامین دراسبابوی کذاشتند چون کاروان عزم رحیل کرد محافظان به جستجوی جام افتادند کاروان طرف اشتباه واقع شد هنوز اندکی دور نشده بودند یکی ازمحافظین فریاد زد شما یقیناً دزدید .

تنبیه : اکر بفرمان یوسف (ع) چنین کفتند مطلب ایناست دیکرانمال می دزدند شما آنانید که برادر را ازبدر دزدیده فروختید .

#### ا قَالُوا وَ اَقْبَلُو اعْلَيْهِمُ مَّالُ النَّفُقِلُ وَنَ الْ النَّفُقِلُ وَنَ اللهِ عَلَيْهِمُ مَّالُ النَّفُقِلُ وَنَ اللهِ عَلَيْهِمُ مَّالُ النَّفُقِلُ وَنَ اللهِ عَلَيْهِمُ مَّالُهُ النَّالِةِ اللهِ عَلَيْهِمُ مَا كُودهُ اللهِ عَلَيْهُمُ مِنْ اللهِ عَلَيْهُمُ مَا كُودُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمُ مِنْ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

تفسیر : چیست کهخواه مخواه مارادزد قرار میدهید اکرچیزی ازشما گم شده آشکاربگوئید مانیز میگوئیم درمتاعما جستجو کنید .

قًا لُو انَفْقِدُ صُواعَ الْمَلِكِ وَ لِمَنْ الْمُعَادِينِ وَ لَمَنْ وَ لَمَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

جَآء بِهِ حَمْلُ بَعِيْرٍ وَ أَنَا بِهِ زَعِيْمٍ اللهِ وَعَدَمُ اللهُ وَاللّهُ وَنِيْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَل

تفسیر: نگهبانان گفتند جام آب خوری شاه یاپیمانهٔ غله مفقود شده هرکه آنرا بدون حیله وحجت حاضر آرد ماضامنیم کهیكبار شترغله بهوی انعام دادهشود .

ومآابرىء

14

قَالُولِ تَاللّٰهِ لَقَدُ عَلِمُتُمْ مَّا جِعْنَا لِنُفْسِدَ عَلَيْهُمْ مَّا جِعْنَا لِنُفْسِدَ عَنِيم عَلَيْهُ مَا عِنْمَا لِمُعْنَا لِنُفْسِدُ عَنِيم عَنْدَ سَوَعَند بَعْدًا هِرَآئِينَهُ دَانسته الله عنه مانيامده المِرَافساد عنيم

فِی الْآرْضِ وَمَا كُنَّا سَارِ قِیْنَ ﴿

تفسیر :رفتار و کردار مابه همهمردمان مصر معلوم است کیست درین جا کهنشان دهد کهشرارت کردهباشیم یابرای فساد آمده باشیم ما از خاندان دزدان نمی باشیم .

قَالُوافَهَا جَزُ الْحُوْمَ إِنْ كُنْتُمْ كَذِ بِيْنَ ﴿ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

تفسير : نكمهانان كفتند دلايل شماسودندهد اگر مال مسروقهنزدشما ظاهرشد چه خواهيد كرد .

قَالُوا جَزَا وَ مَنْ وَ جِدَ فِي رَحُلِهِ عفتند جزا این فعل (اینست) عسی که یافته شود در بازاو فَهُو جَزَا وَ عُهُ اللّٰ كُذَا لِكَ نَجْزِى پس گرفتاری همان شخص باشد جزا، او همچنین جزا، میدهیم

الظلمين

ستمگاران را

تفسیر: سزای درد در شریعت ابراهیمی این بود یعنی از نرد هر که مال دردی می برآمد یك سال غلام می شد برادران یوسف (ع) بروفق قانون شرع سزای درد رابدون تأمل ذکر کردند زیرا خود یقین کامل داشتند که درد نمی باشند و امکان ندارد که مال مسروقه از نرد آنها ظاهر شود ازاین جهت باقرار خودماخه ذشدند.

فَبُكُ أَبِأَ وُ عِيتِهِمْ قَبُلُ وِ عَآءً آخِيْهِ سِينَ اللهِ عَآءً آخِيْهِ سِينَ اللهُ ا

ثم استخر جها مِن و عاء آخيه ط بعد اذان برآورد پيمانه دا اذ باردان برادرخود

تفسیو: پس از این گفتگو نگهبانان آنهارا نزد عرزیز مصر (یوسفع) بردند وداستان را به تفصیل عرض کردند یوسف علیه السلام فرمان تفتیش داد اول متاع سایو برادران را تفتیش کردند جام پیدا نشد چون بنیامین تفتیش شد از کالای وی جام پیدا شد.

كُذَا لِكَ كِنُ نَا لِيُو سُفَ اللهِ مَعْدِينَ مَا لِيُو سُفَ اللهِ مَعْدِينَ مَا لِيُو سُفَ اللهِ مَعْدِينَ م

رع) . تفسیو : چنین تدبیر کردیم دربارهٔ یوسف (ع) .

مَاكَانَ لِيَا مُحُذَّ أَخَاهُ فِي كِينِ نبود عه اسير ميرد برادرخودرا در دين

الْهَلِكِ إِلاَّ أَنْ يَشَاءُ اللَّهُ ا

تفسیر: اززبانخود اخوان یوسف(ع) صادر شد که مال نزد هر که ظاهرشود غلام گردد بدین ترتیب ملامت شدند و گرفتارگردیدند ور نه درقانون مصر چنین نهبود اکرآنها به اقرار خود کرفتار نمی شدند برطبق قانون پادشاه مصر بنیامین را نگهداشته نمیتوانستند .

نُو فَعُ كَ رَجْتِ مِنْ نَشَاءُ طَ بلندى دانيم درددجها كسي داكه خواهيم

تفسیو: هرکرا خواهیم حکمت و تدبیر می آموزیم یابه تدبیر لطیف خود سرفرازی می بخشیم ببینید آنانکه یوسفرا از پدر دزدیده بدرهمی چند فروخته بودند امروز مقابل یوسف (ع) چون دزد استاده اند شاید باین وسیله مطلوب کفارهٔ گناهان گذشتهٔ آنها باشد .

## وَ فَوْقَ كُلِّ فِي عَلِيْمُ اللهِ عَلِيْمُ اللهِ عَلِيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَيْمُ

تفسیو: دراین جهان یکی نسبت بدیگری داناتر می باشد وممکن است دیگری نیز باشد که از آن هر دوبهتر بداند امافوق تمام دانایان دانای بزرگیست که عالم الغیب و الشهاده گفته میشود.

تنبیه : واضع شد که درتمام ماجرا یك کلمه از زبان یوسف(ع)ظاهر نشىد كه مخالف واقع باشد وكارى نكردكه باشرع مخالف افتد بزرگترين چیزی که حضرت وی نمود (توریه) بود توریه قو ل وعملیست که متضمن دومطلب باشد ذهن بيننده وشنونده مطلب قرب وظاهر آنرا ادراك كند ومراد متكلم مطلب ديگر باشد مطلبي كه از ظاهر بعيد است توريه اگر بغرض امرى محمود بأشد جايزبلكه محموداست واكر بغرض امرى زشت ونكوهيده باشد آن توريه نبوده فريب مي باشد خداوند (ج) ميخواست ابتلای یعقوب به پایهٔ تکمیل رسد پس از هجران یوسف (ع) بنیامین نیز ازوی دورگردد تادوبرادر عینی راکه روزگاری ازهم جدابودند وصل نصیب گردد \_یوسف (ع) راپس ازچندین امتحان نخست ملاقات برادران علاتي پس ازآن صحبت برادر عيني وبعدازآن زيارت پدر بزرگوار وتمام خاندان متدرجاً نصیب شود و به برادران که مرتکب خطیئات شده بودند اندکی رنج وپریشانی رخدهد وببارگاه کرم وعنایت یوسف (ع) باز رسند آیا چه حکمت های دیگر در آن مضمر بود که یوسف(ع) تاحدی هدایت به توریه گردید جام را در متاع برادران خود پنها نکرده سرقت آنرا برکس الزام ننهاد ونه گفت که کدام یك را بهدزدی گرفتار كنم چنان حوادثی رخ داد که ماندن دربار بنیامین عزت وآسایشش نزدبرادر بيدا شود بيشك براي بعضى مصلحت كلماتي استعمال كرد كه معنى آن متبادر نبود ودر بعضی امور سکوت کرد اگر لب به سخنی می کشود رازفاش مي شد ومقصد اصلى از دست ميرفت والله اعلم .

#### قَا لُوْ النّ يُسْرِقُ فَقَدْ سَرَقَ النَّ لَّهُ

گفتند اگردزدی کرده این شخص بدرستیکه در دیاه است برادر اعیانی که اورا بوده

مِنُ قَبُلُ ج پیش اذاین

تفسیر: اشارهٔ آنها بسوی یوسف بود برای اینکه طهارت وایمان خود را اظهار کنند بناحق وعناد جرم بنیامین را استوار نمودند و با وصف آنکه روز گاری سپری شده بود از تهمت کردن به یوسف بی گناه نشرمیدند مفسران دراین موقع که برادران یوسف به دزدی وی اشاره کرده بودند داستانها دارند به نقل آن حاجت نیست.

فَا سَرَهَا يُوسُفُ فَى نَفْسِهُ وَلَمْ يُبْلِهَا فَلَى بَعْدِهِ وَآسَكَاد نَكُرُد آنرا بِسِينَهَانُ دَاشَت آن مقاله را يوسف در نفسخود وآشكاد نكرد آنرا

لَهُمْ عَقَالَ أَنْتُمْ شَرُّ مُنْكَأَنًا عَوَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللللْمُ

تفسیر اگرچه یوسف آن حرفدرشت راشنید عنان اختیار را از دست نداد زیرا حکمت الهی (ج) مقتضی افشای راز نبود یوسف گفتنی را دردل نگهداشت و پاسخی نداده حقیقت امررا آشکار نکرد دردلگفت «انتم شرمکانا والقاعلم بماتصفون» یعنی بسرعکس نهندنام زنگی کافور مرا دزد میگیرید حال آنکه شما دزدید که برادر خودرا از پدر دزدیدید وفروختید حال سرقت منهخدا معلوم است بعضی مفسریان گویند مطلب از «انتم شرمکانالایه» این است که یوسف به آنها خطاب نمودو گفت شما بدترین مردمانید همین دم می گفتید «ماکناسارقین» مادزد نیستیم اما چون مال ازمتاع برادرشما برآمد دامن طهارت برادردیگر خودرا که غایب است نیز آلوده میسازید گویادزدی پیشهٔ خاندان شماست العیاذبالله خدا (ج) میداند که شمادر گفتارخویش تاکجا راستید حضرت وی سرای دروغ شمارا بشما میدهد.

قَالُوا یَا یُها لَعَزِیْزُ اِنَّ لَهُ آبًا شَیْخُا مَعَند ای عزیز مرآئینه اورا پدراست پیر کنیدًر ا فَخُذُ ا حَدَ نَا مَکَا نَهُ عَ اِنَّا کَلُدُ سَال پس بغیر یکیدا اذه ا بجای او هرآئینه ما

ومآابرئ

17

نَرْ لَكَ مِنَ الْهُحُسِنِيْنَ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَاللهُ اللهُ اللهُ

تفسیو: به پدر پیرناتوان ما سخت رنج میرسد وی نسبت به همکان ما اورا و برادرشیوسف(ع) رابیشتر دوست داشت دل او در هجران یوسف متسلی به بنیامین است هرکرا از ما بجای وی نگه داری لطف و احسان توخواهد بود توئی که همیشه با مخلوق خدا نکوئی میکنی و برما لطف مستاز نموده ئی امید و اربم از کرم خویش مارا مأیوس نگردانی .

قَالَ مَعَا ذَا لِلَّهِ أَنْ نَا خُذَ اللَّهِ مَنْ مَسَاهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

و جُدُنًا مُناعَنًا عَنَا عَنَاهُ وَ لَا عَنْدُهُ لَا عَنَا عَنْدُهُ لَا عَنْدُهُ لَا عَنْدُهُ لَا عَنْدُهُ لَ

تفسیر: بخدا (ج) پناه که بی سبب یکی رابجای دیگری گرفتار کنیم ما کسیرا گرفتار می کنیم که متاع خویشرا نزدوی یافته ایم (وآن بنیامین است که به حیث برادر عینی نزد وی خواهد بود ) بجای «الامن وجدنا متاعنا عنده» الامن سرق نگفت باوجودی که مختصر بود زیرا خلاف واقعسه می شد .

اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تفسیو : اگر بی گناهی رابجای گنهگاری گرفتار کنیم بروفق پنداروقانون شما ستمگار خواهیم بود .

فَكَمَّا السَّتَا يُسُو المِنْهُ خَلَصُو انْحِيًّا ط بسجون المد شدند الدى تناست بن مشودت كنان

فَالَ كَبِيرُ هُمْ أَلَمْ يَعْلَمُواۤ أَنَّ أَبَاكُمْ فَالْكُورِ أَنَّ أَبَاكُمْ عَلَمُواۤ أَنَّ أَبَاكُمْ عَفْ بَدرَ شَمَا عَلَمُ وَالنَّا الْمُعْمَا عَفْدَ بَرُدُى ايشَانَ آيَا لَانستهايد عَهُ بَدرَ شَمَا

و من قبل مافر طنه في يو منف و منف و

فَكُنُ ٱبْرَ حَ الْآرْضَ كُنِّي يَأْنُ نَ لِيَ

أَبِى أَوْ يَحْكُمُ اللّٰهُ لِي الْوَقِ خَيْرُ اللّٰهُ لِي الْوَهُو خَيْرُ اللّٰهُ لِي الْوَقُو خَيْرُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰمُ اللّٰلّٰ الللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللللّٰلْمُ

الْحَكِمِيْنَ ﴿

تفسیر: بسنیدن پاسخیوسف (ع) نومیدشدند دور ازجمع باخبود مشوره کردند اکثربدان رأی دادند که باید بوطن برگشت آنکه در عمر یادر دانش بزرگ بود گفت بچه روپیش پدر رویم وبه پیمانی که از ما گرفته بود چهجواب دهیم – هنوز اثر گناهی که دربارهٔ یوسف(ع) کرده بودیم زایل نشد، اگر بنیامین را تنها گذاریم وهمه بازرویم سخت بی حمیت شویم شما بدانید که من به هیچ صورت از این جا قدمی برندارم مکر پدر بزرگوار حکم آمدن دهد یا به حکم تقدیر اجل موعود فرارسد یا بتدبیر من بنیامین نجات یابد.

تنبیه : غالباً گویندهٔ این مقال همان برادر بودکه پیشتر دربارهٔ یوسف به نرمی مشوره داده گفته بود «لاتقتلوایوسف» .

تفسیر :مرابگذارید و همگان به حضور پدر رفته گوئید امری که هیچ توقع نداشتیم حادث شد حضرت شاه مینگارد باتو پیمان بستیم چه میدانستیم بنیامین دزدی میکند و گرفتار میشود یابرحسب دین خود اظهار کردیم که سزای دزد زندان است ولی نمیدانستیم که برادرما دزداست .

وَسَعُلِ الْقَرْيَاةُ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَ الْعِيْرَ و بيرس اذدهى عنه بوديم درآن واذعاروانى الْتِي اَقْبَلْنَا فِيهَا الْوَلِ نَا لَصَلِ قُونَ ١٠٠٠ الْتِي اَقْبَلْنَا فِيهَا الْوَلِ نَا لَصَلِ قُونَ ١٠٠٠ عد آمديم درآن و (هرآئينه) ما داست مويانيم

تفسیو : معتمدی را بفرست تا ازاهالی قریه که این واقعه در آنجا حادث شده بود تحقیق کند یا از کاروانیان بپرسد که آنها بامابودند ویك جا برگشتند به تو ثابت خواهد شد که ماراستگویانیم .

قَالَ بَلْ سَوَّ لَتُ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمُوالًا عنت يعقون بلكه ساخته براى شما نفوس شما كاديوا

## فَصْبُرُ جَمِيْكُ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَّأْتِينِيْ فَصَبُرُ جَمِيْكُ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَّأْتِينِيْنَ يَ

تفسيو : يعقوب چون درمرتبهٔ نخست به پسران خود اعتماد نكرده بود نسبت به بی اعتباری گذشته در این مرتبه نیز به گفتار یسر آن اعتماد نکرد اما سنخن پیغمبر (ع) دروغ نمی باشد پسران وی سنخن ساخت بودند ويوسف (ع) نيز پسراوبود كندافي الموضح كويا مخاطب ولكم، جنس ابناست والله اعلم. بعض مفسران چنين تفسير كرده انـــ «شمابرای حفاظتوی دراین جا چه پیمان بستید وبا چه اصرار او را باخود بردید آنجا این قدر هم نگفتید اگر جام آزمتاعوی برآمد دزدی اثبات نمیشود شاید دیگری پنهان کرده باشد شما بجای آنکه مدافعه کنید گفتید برادرش نیز دزدیده بود وجرم اورا قوی تر کردید اگر دردل خویش چیزی غش نمیداشتید چنین نمی کردید حال نسزد من آمدهاید که ازخود سخن های بتراشید بهر حال من دراین مصیبت نیز صبر میکنم ولب به شکایت نمی کشایم از توانائی ومهربانی خدای متعال ىعىد نىسىت كە يوسف وېنيامىن وآن برادر دېگر تان راكە براى خاطر بنیامین درآنجا مانده همه را نزد من باز آرد ـ وی هرچه را میداندوباهر که مطابق حکمت خویش معامله می کند ازاین برمی آید که باوصفچندین احوال يأس انكيزومرور دهور بازهم قلوب فرخنده انبياء نااميدنميشود همیشه بر رحمت واسع الهی اعتماد می کنند وبسر آلای بسی منتهای حضرت او امید وار می باشند .

تفسیر : داغنو داغهای کهن را تازه کرد وبی اختیار فریاد برآورد «یااسفیعلی یوسف» (دریغا بریوسف) .

وَ الْبَيْضَاتُ عَيْنَاكُ مِنَ الْجُوزُ نِ وَ سَفِيدُ شَد مُدو جَسْمَاو بُعْسِبِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللّ

تفسير : از رونق باز ماند يا بي فروغ گرديد على اختلاف القولين .

## فَهُو كَارِيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

تفسير : درحديث است (نحن معاشر الا نبياء اشد بلاء ثمالامثل فالامثل) يعنى ما گروه پیغامبرانیم ازطرف خدا به سخت ترین امتحانات مبتلاء میشویم واین ابتلاء چندنوع است خدا (ج) میخواهد باهر پیغمبر بروفق-کمت خویش واستعداداو معاملت امتحان نماید محبت یوسف (ع)را در قلب يعقوب عليه السلام بطور فوق العاده القاء نمود باز چنين پسر دانشمند ومعبوب راكه چشم وجراغ دودمان ابراهيم بود بهدردناك ترين صورت از آغوش پدر جداکر ددل مجروح و در دمند یعقوب را به این مصیبت روح فرسا گداخت وی نه لب به شکایت می کشود ونه درصدد انتقام می شد اظهار حزن نمیکرد وحرفی از اندوه برآب نمیآورد ـ هنگامیکه غم خاطرش را می فشرد بخاردل ازراه دیده برون میریخت ـ باوصف آنکه سالها دیدهٔ گریان ودل سوخته داشت خلیلی درادای فرایض وحقوقش راه نیافت هرقدر دلش بهفراق یوسف (ع) میسوخت تضرع وی دربارگاه الهي (ج) بيشترمي شد وهرقدر درد وغم شدت ميكرد وسيل سرشك از بصارتش می کاست نور بصیرتش میفزود هرقدر اضطراب وبی تابی طوفان میکرد دل از دست نمیداد وآهی نعی کشید ـ چون هــجران بنیامین داغهای کهنش را تازه کرد تنها (یااسفیعلی یوسف) بر زبان آورد بقول حضرت شاه ضبط دردى بدين شدت وطول مدت جزييغمبر از دیگری ساخته نشود .

قَا لُوْ ا تَا لَكُمْ تَفْتَوُّ ا تَذَ كُرُ يُو سُفَ منتند سومند بغدا مميشه باد ميمنی يوسف دا كَتْمَى تَكُوْنَ حَرُضًا أَوْ تَكُوْنَ مِنَ تاآناه مسوى محداخته بيمان يا شوى اذ الْهَا لِكِيْنَ هَ فَالَ إِنْهَا الشَّكُو ابْتِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

وُ حُنْ زِنِي إِلَى اللَّهِ وَآعَلَمُ مِنَ اللَّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ وَ الله وَ الله وَ وَالله الله عَدا وَ الله وَ الله الله عَدا الله

مَالَا يَعْلَمُونَ ۞ أنجه شما نميدانيد

تفسیر :درموضنح القرآنست یعنی شما چگونه بمین صبر می آمیوزید ناصبور است کسی که از دردی که خدا به وی ارزانی کرده نزد مخلوق وی شکایت کند من بحضرتی اظهار درد میکنم که او درد داده و میدانم یوسف (ع) زنده است وروزی خدا (ج) اورا بمن میرساند و خواب وی انجهم می یابد این است میدان آزمون من تابینم کجابه پایان میکشد.

تفسیر: ناامیدی ازفیض ورحمت الهی آئین کافران است یعنی آنانکه برحمت واسع وقدرت کاملوی معرفت صحیح ندارند اگر حوادثی پیش آید که مانند صخره های کوه وموجهای دریا یاس انگیز باشد مسلمان آنست که درآن هنگام نیز امیدوار رحمت الهی (ج) باشد وحتی الوسع دامن سعی از دست ندهد (یعقوب ع) گفت (بشتابید و بکوشید یوسف را سراغ کنید و برای نجات برادرش بنیامین چاره بسنجید ، هیچدور نیست که حضرت جامع المتفرقین دوباره مارا فراهم آرد) ممکن است یعقوب علیه السلام برادر سوم رابدین جهت یادنکرد که وی به اختیار خود برای نجات بنیامین متوقف شده بودچون بنیامین نجات می یافت البته وی نیز رها می شد .

فَلَهَا كَ خُلُو ا عَلَيْهِ قَا لُو ا يَا يُهَا يَهَا لُو ا يَا يُهَا سِي وَن داخل شدند بريوسف مُفتند اي

الْعَزِيْزُ مُسَّنَا وَ الْهَلَنَا النَّوْرُ وَجِعُنَا عَزِيزُ مَسَّنَا وَ الْهَلَنَا النَّوْرُ وَجِعُنَا عَزِيزُ رسيده است بما و عسان ما سختى و آورديم

بِيضًا عَلَمْ مُّزَجِبَةٍ فَآوُ فِ لَنَا الْكَيْلَ سَرَمَاية (نامقبول) اندوبي اعتباد پستمام ده مادا پيمانه

و تَصَلَّقُ عُلَيْنَا اللَّهُ يَجُزِى وَ تَصَلَّقُ عُلَيْنَا اللَّهُ يَجُزِى وَ صَدَقَه عَن برما هرآئينه خدا جزاميدهد

الْهُتَصَدِّ قِيْنَ۞

صدقه دهندگان را

تفسیو: به فرمان پدر دوباره رهسپار مصر شدند زیرا مقام یوسف (ع) معلوم نبود واراده داشتند نخست درپی کسی روند که مقام وی معلوم است یعنی بنیامین مزید بران چون قحط بود و به غله نیاز داشتند میخواستند بدین امر نیز عزیزرا متوجه گردانند واگر اورا هنگام دادو ستد مهربان بافتند سخن بنیامین رانیز بهمیان آرند ، ازیس جهت

۱۳

نخستین سخن کهدرمحضر یوسف علیهالسلام گفتند این بود: ای عزیز مصر دراین روز گار به نسبت قحط وبینوائی به ما وخانوادهٔ ما سخت مصیبت فرود آمده ، هرچه متاع خانه داشتیم فروخته شد جز متاع اندك وفرومایه که بغرض خریداری غله باخود آورده ایم ، از ممکارم اخلاق وعنایات سابقت امید واریم نقصان متاع مارا در نظر نیاری ، به بهای اندك همان مقداریکه سابق غله داده بودی باز عنایت کنی ، این رعایت در حقیقت خیراتی است کهبهما میدهی یا چیزی بیشتر به طور خیرات بما می بخشائی ، خدا به تو خوبی میکند یوسف (ع) چون شنید گریستن آغاز کرد دلش برحم آمد واشك از چشمش جاری شد آنگاه بهفرمان خدای متعال خویشتن را ظاهر کرد که گیست و آنها باوی چه کرده اند وعاقبت به چه مقامی فایز شده است آیت آینده تمهید این گفتار است .

تنبیه: بعضی گویند معنی «تصدق» مطلق احسان کردنست چنانکه در حدیث صلوة قصر واقع شده «صدقة تصدقالله بها علیکم».

قَالَ هَلُ عَلِهُتُمْ مِنَّا فَعَلْتُمْ بِيُوسُفُ عَلَيْهُ بِيوسُفُ عَلَيْهُ بِيُوسُفُ عَمْدِيد بهيوسَد

و اخته

تفسيو : يعني ميان هردو جدائي افكنديد وبهردو حسد ورزيديد.

اِنْ اَنْتُمْ جَا هِلُونَ ﴿

تفسیر: الله اکبر منتهای صبر ومردانگیواخلاق است که در تمام عمر شکایتی از برادران برزبان نیاورد واین پرسش را نیز بدان جهت کرد که آنها احوال این سالها را یكبار بیادآرند تا پس از موازنه ماضی وحال ، حقیقت برآنها روشن گردد که بعدازآن همه مصائب وحوادث چه عنایاتی از بارگاه حضرت احدیت دربارهٔ وی ارزانی شده در (قدمناله علینا) که بعدازین د کرمیشود بدین طرف اشارت است ونیز یوسف (ع) به چنان ملائمت سوال کرد که معنوریت آنها را نسبت به گناه شان بیشتر آشکار میکرد یعنی شما هرچه درآن هنگام کردید ازبی دانشی خود شماست چه میدانستید خواب یوسف به پایان میرسد وروزی هلال بدر میشود .

قَا لُوٓ ا ءَ إِنَّكَ لَا نُتَ يُوسُفَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

تفسیر: شاید از پرسشیوسف علیهالسلام پریشان شده باشند که بعدازین قدر مدت طولانی کیست که چنین بر اسرار خانوادهٔ مامیداند وعزیز مصر از داستان یوسف (ع) چه می خواهد چون عنایات مهتاز وسلوك خاصوی را ازاوائل با بنیامین مشاهده کرده بودند شاید ایس پرسش ذهن آنهارا یکسره باین سو منتقل گردانید که مباداوی یوسف باشد که به کاروان مصرش فروخته بودیم چون باین مسئله متوجه شدند دریوسف (ع) نیزبه غور نگاه کردند ممکن است درین مرتب خود یوسف (ع) خویشتن را آشکارا نشان داده باشد یا صریح گفته باشد که من یوسفم خلاصه آنها سخت حیران و متعجب شدند و بدون اختیار گفتند (عافلانت یوسفی) راست گو تو یوسفی .

قَالَ أَنَا يُو سُفُ وَ هٰذَ ٓ الَّخِي رَ

تفسيو ؛ آنكس كهمرا از او جدا كرده بوديد امروز نزد من نشسته .

قَلُ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ ع

تفسیر : هجررا به وصل ، خواری رابه عزت ، رنجرا براحت ، زحمترا به عیش مبدل کرد به غلامیکه چنددرهم فروخته شده بود اکنونسلطنت مصر را ارزانی نمود .

إِنَّهُ مَنْ يَنَّقِ وَ يَصْبِرُ فَإِنَّ اللَّهُ لَا يُضِيعُ مرائينه هركه بترسد اذخدا وصبرنهايد (بس بدستيكه) خدا فايع نميكند

أَجُرُ الْهُحُسِنِيْنَ 

الْمُحَرِ الْهُحُسِنِيْنَ 
الْمُحَرِ الْمُحَسِنِيْنَ الْمُحَرِينَ الْمُحْرِينَ الْمُحْرِينِ الْمُحْرِينَ الْمُحْرِينِ الْمُحْرِينَ الْمُحْرِينِ الْمُعِلِينِ الْمُحْرِينِ الْمُحْرِينِ الْمُحْرِينِ الْمُحْرِينِ الْمُحْرِينِ الْمُحْرِينِ الْمُحْرِينِ الْمُحْرِينِ الْمُحْرِينِ الْم

تفسیر : حضرت شاه مینگارد <sub>:</sub> هرکه درحـال مصیبت ازحــدود شرع خارج نگردد ومضطربنشود عاقبت عطاء بیشتر ازبلا نصیب اومیگردد . قَالُو اتَالِيْ لَقَلُ انْرَكَ اللّٰهُ عَلَيْنَا عَلَيْنِ عَلَيْنَا عَلَيْنِ عَلَيْنَا عَلَيْكُونَا عَلَيْنَا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْنَا عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ

وَإِنْ كُنّا لَخْطَيْنَ ﴿ وَإِنْ كُنّا لَخْطَيْنَ ﴾ وبدرستيكه مابوديم

تفسیو: ترا هرنوع فضیلت بر ماداد و تو شایستهٔ آن بودی از خطا و نسیان قدر ترا نشناختیم عاقبت ثابت شد که خواب تو راستوحسد ما ضایع است .

قَالَ لَا تَثْرِيْبُ عَلَيْكُمُ الْيُومُ الْمُودَ عَلَيْكُمُ الْيُومُ الْمُودَ عَلَيْتُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالِّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ لَلَّ اللَّهُ اللَّا ال

يَغُفِرُ اللَّهُ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لِللَّهُ لَكُمْ لَكُمْ لِللَّهُ لَكُمْ لَكُمْ لِللَّهُ لَكُمْ لَكُمْ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیر: یوسف نمی خواست از برادران خود این قدر نینز بشنبود گفت دیگر یادمکنید امروز هیچ الزامی به شمانیست تمام خطیئات شما را بخشودم آنچه گفتم بغرض اظهار احسان الهی (ج) ونتیجهٔ صبر و پرهیز گاری بود پس ازین از گناه شما ذکری به میان نخواهد آمد دعا میکنم اگر گناهی به بارگاه الهی (ج)داشته باشید آنرا نیز خداوند سخشد.

وَهُو آرُحُمُ الرَّحِمُ الرَّحِمِيْنَ ۞

تفسیر : رحم من نیز پرتوی از رحمت الہی است .

إِنْ هَبُو الْ بِقَهِيْصِي هَٰذَا فَٱلْقُوهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المِلْمُلِي المُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِمُلِي المُلْم

و جُهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا اللهِ وَأَلْ يُونِي وَنِي اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

بِأَ هُلِكُمْ أَجْمَعِينَ اللهُ الل

تفسیر: به این حال نتوانم به سفرشام پردازم ، شما آنجا بروید پدر ومادر وسایر متعلقین را باخود بیاورید چون یوسف علیه السلام به وحی الهی (ج) یا از زبان برادران خود شنیده خواهد بود که چشم پدر مهربانش نابینا یاضعیف شده پیراهن خود را داد و گفت به دیدگسان پدر بمالند دوباره روشن میشود .

حضرت شاه مینگارد به مر دردی را نزد خدا (ج) دوائی است در هجر کسی که دیدگان یعقوب (ع) نا بینا شده بود چون چیزی از ملموس بدن وی رسید به حال اصلی باز آمد این امر کرامتی بود که از حضرت یوسف(ع) ظاهر شد اگر کرامت گفته نشود نیز امری مسلم است زیرا دراین روز گار مشاهده افتاده که دراثر کدام صدمت شدید و یا وفرت شادی دفعتاً کور بینا گردیده است .

و لها فَصَلَتِ الْعِيْرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِّي وحِون جدا شد كاروان عفت بددايشان هر آئينهُ من اكر جور و و ي

> لا جب ریح یو سفر میابه بوی یوسف دا

تفسیر: قدرت الهی را مشاهده کنید ، یوسف (ع) وقتهاست که در مصر میبزیست هیچگاه یعقوب (ع) نگفت نگهت یوسف (ع)می آید زیرا بایدامتحان الهی (ج) انجام می شد اکنون چون دعوتش کرد همینکه کاروان با پیراهی یوسف از مصر روان شد بوی خوش آن میشام جانش را معطر نمود ، نه تنها این امر بلکه تمام واقعه مرقع کاملی از شگفتی های قدرت پروردگار است باوجود آنکه پیغمبر معروفی در شامزندگانی کند و شخصیت جلیل القدری مانند یوسف(ع) درمصر سلطنت نمایید برادران چندین بار از شام به مصر آیندومهمان یوسف شوند حکمت غامضه و مشیت قاهرهٔ خداوندی سالیان دراز پدر را به هجران مبتلا کند و به ریختن سیلاب خونین سرشك آزمون را به پایهٔ تکمیل رساند (جلت قدرته وعز سلطانه) .

تفسیر : بگویم می ترسم بهفهم شما نیاید وکوئید این پـــیر محاسن سفید دانش خود را از دست داده .

لَّ قَالُوْ اِنَاللّٰهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَلِكَ الْقَلِ يُمِ ﴿ قَالُو اِنَّالِكَ الْقَلِ يُمِ ﴿ وَلَا يَعْمِ ﴿ وَلَا يَعْمِ الْعَلَا لَا عَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

تفسیو : هنوز محبت یوسف (ع) ، یقین به زندهبودن ودیدار دوبارهٔ وی در دلت جادارد همان تخیلات دیرین به حیث نگهت یوسف (ع) شده در دماغ تو میرسد .

فَلَیَّا اَنْ جَاءُ الْبَشِیْرُ اَلْقُلُهُ عَلَی بِس چون بیامد پیش وی مژده رسان انداخت قمیصرا بر و جُمِهِ فَا رُتَدُّ بَصِیْرُ اع و جُمِهِ فَا رُتَدُّ بَصِیْرً اع دوی وی پس س بینا

تفسير: دوباره بينا شد ومانند گذشته هرچهرا ديده ميتوانست.

قَالَ آلَمُ أَقُلُ لَّكُمُ عَلَا إِنَّى اَعْلَمُ الْحَلَمُ عَلَمُ الْحَلَمُ الْحَلَمُ الْحَلَمُ الْحَلَمُ الْح من اللّٰمِ مَا لَا تَعْلَمُونَ اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ اللهِ اللّٰمِ مَا لَا تَعْلَمُونَ اللهِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللهِ اللهُ الل

تفسیر: من نکفتم نگهت یوسف(ع)می آید عاقبت راست شد یا آنکه چون به پسران گفته بود یوسف (ع)را جستجو کنید از رحمت الهی (ج) چه بعید است که برساند به یکدیگر مارا (انهقادر علیذالک) وچنان شد.

#### رِنَّا كُنَّا خُطِئِينَ ﴿ بدرستى مابوديم مناه عادان

تفسیر: توجه کن ودعانما واز خدا(ج) بما آمرزش خواه که ازماخطای بزرگ صادرشده ، مطلب شان این بود که نخست تومارا ببخشاوآنگه بادل صاف از بارگاه الهی (ج) آمرزش مارا بخواه زیرا تاخود نمیبخشید چگونه آمرزش آنهارا ازخدا میخواست .

قَالَ سُوفَ اَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِينَ لَ إِنَّكُ مُ لَا يَكُمْ رَبِّتِي لَا إِنَّكُ عَلَيْهُ وَالْمُ اللَّهُ وَدُودُ هُودُ اللَّهُ اللَّهُ وَدُودُ هُودُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللّل

هُو الْغَفُورُ السَّحِيمُ ١٠ هُو الْغَفُورُ السَّحِيمُ ١٠ او تمرزنده مهرباناست

تفسیو : منتظر وقت اجابت باشید درآن وقت به بارگاه الهسی ( ج) دست دعارا برافرازم – گویند منتظر شب جمعه یاهنگام تهجد بود .

فَلَهَّالً خَلُوا عَلَى يُوسُفَ الْ مَ لِلَهُ لَكِهُ سرجون درآمدند بر بوسد جایداد بسوی خود اکبکو یکی و قال ای خُلُو ا مِصْرَ بدرومادر خودرا و علت درآئید بعصر يوسف -----

## إِنْ شَاءً اللّٰمُ الْمِنْدُنُ اللّٰمُ الْمِنْدُنُ اللّٰمُ المِنْدُنُ اللّٰمُ المِنْدُنُ اللّٰمُ المُنْدُدُ اللّٰمُ المُنْدُ اللّٰمُ اللّٰمِيدُ المُنْانُ مِاشِيدُ المُنْانُ مِاشِيدُ المُنْانُ مِاشِيدُ المُنْانُ مِاشِيدُ اللّٰمُ اللّٰمِيدُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِيدُ اللّٰمِيدُ اللّٰمِيدُ اللّٰمِيدُ اللّٰمُ اللّٰمِيدُ اللّٰمِيدُ اللّٰمِيدُ اللّٰمِيدُ اللّٰمُ اللّٰمِيدُ الللّٰمِيدُ الللّٰمِيدُ اللّٰمِيدُ الللّٰمِيدُ اللّٰمِيدُ اللّٰمِيدُ اللللّٰمِيدُ الللّٰمِيدُ اللّٰمِيدُ اللّٰمِيدُ اللّٰمِيدُ ال

تفسیر: بیرون ازشهر باستقبال برآمد (مفسرین را در این امراختلاف است بعضی گویند: مادر یوسف (ع)قبلا وفات یافته بود چنان کهسابق نگاشتیم، دراین جا خاله مراد است، بعضی برآنند تا هنوز زنده بود وبا حضرت یعقوب به مصر آمد) همه را گفت به شهر در آئید و دیگر از قحط میندیشید انشاءالله به جمعیت بال ومرفه الحال بسر میبرید بعضی مفسران برآنند که یوسف (ع)این الفاظ را پس از رسیدن بشهر گفت بویا معنی (ادخلوامهر) این است که در مصر بدون اندیشه سکونت کنید.

تفسير: يوسف (ع)خود به تعظيم والديس پرداخت وآنها را بر تخت نشانيد عزتيكه خداى متعالير يوسف (ع) مقرر كرده بود كسى مانع آن شده نمى توانست، بروفق آئين آن روزگار پدر ومادر و همه برادران مقابل يوسف (ع) بسجده افتادند، اين سجده تعظيم بود چنانكه حافظ عمادالدين ابن كثير گويد: از زمان آدم تا روز گارمسيع جايز بود شريعت محمديه آنرا ممنوع وحرام گردانيد وبسا احاديث كه شاهد اين مدعاست بلكه حضرت شاه عبدالقادر (رح) اشارت حرمت آنرا از (انالمساجدالله) استنساط نموده. بعضي مفسراناين جا مقصود معنى متبادر سجده را نميدانند و گويند درين جا مراد از سجده تنها خمين متبادر سجده را نميدانند و گويند درين جا مراد از سجده تنها بلكه چون عزت وعظمت يوسف (ع) را ديدند همه به سجده شكر خدا جي پرداختند برين تقدير در «وخروا لهسجداً» ام سببيه ميباشد يعني بهسبب عروج و اقتدار يوسف (ع) پيش خدا (ج) بسجده افتادند .

می باشد و در هیچیك از ادیبان آسمانی اجازه داده نشده ، به سهی سبخه تعظیم یعنی سجده كردن خالی از عقیدهٔ عبادت كه در بالا مذكور شد محض به غرض تعظیم و تكریم سر به سبخود نهادن در شسرایع سابق جایز بود اما شریعت محمدی علی صاحبهاالصلواة والتسلیم اساس آنرا برافكند . حضرت شاه ولی الله (رح) انواع شرك را بدقت تفصیل داده مطالعه شود .

و قال یَا بَتِ هٰذَا تَا و یَلُ رُءَیا ک و عفت ای پدر من اینست تعبیر خواب من مِنْ قَبْلُ زُ قَدُ جَعَلَهُا رُ بِنِی حَقَّاط پیش ازین هرآئینه عمردانید آنرا پرورد محارمن داست

تفسیر : موا هیچ دخلی درآن نیست بایدتعبیرخواب انجام میشد خداوند آنرا به پایانرسانید .

و قَلْ الْحُسَنَ بِي إِنْ الْخُرَجَنِي مِنَ و بدرستيكه نيكوني مردهاست بمن چون بيرون آوردمرا اذ

السِّجْنِ وَجَاءَ بِكُمْ مِّنَ الْبَدُ وِ مِنْ الْسِجْنِ وَجَاءً بِكُمْ مِّنَ الْبَدُ وِ مِنْ الْسِدِية

اِخُو نِی طال بِی رَبِی لَطِیف لِها یشاء ط برادرانمن (هرآئینه) پروردمحارمن تدبیرنیك سازنده است چیزی دا محه خواهد

# إِنَّهُ هُو الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ الْعَلَيْمُ الْحَكِيمُ اللَّهِ الْحَكِيمُ اللَّهِ الْحَكِيمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

تفسمیو: به تذکار احسانات الهی (ج) پرداخت و آنهارا بتدبیر لطیف الهی (ج) متوجه گردانید و گفت چگونه خداوند مرا از زندان نجات داد وحکمران مستقل کردانید و نزاعیکه شیطان میان من و برادرانم افکنده بود و امید یکجا شدن نبود چگونه وسایل جمعیت مارا فراهم نمود، ازمصایب خود ذکری بهمیان نیاورد و شکایتی نکرد و داستان برادرانرا چنان بیان کرد که تجاوز و تقصیر هیچیك از فریقین از آن محسوس نشود مبادا برادران به شنیدن خجل شوند، الله اکبر جز پیغمبران کیست که دارای این همه خصایل ستوده باشند.

**تفسیو :** تأویل الاحادیث در رکوعاول این سوره کذشت .

فَاطِرَ السَّمَا تِ وَ الْأَرْضِ تَسَانَتُ وَ الْأَرْضِ تَسَانُتُ وَ الْأَرْضِ تَسَانُهَ وَ الْمَانِ وَ الْمَانِ وَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّ

رُو فَنِی مُسُلِمًا بمیرانمرا مسلمان

14

تفسیر: یا به شوق دیدار الهی (ج) آرزوی مرک نموده یا مطلبش این بود که هروقت مرک فرارسد در حال اسلام (یعنی به تسلیم ورضای کامل) فدا دسد.

تنبیه: درحدیث است باید هیچکس از مصیبت ورنج مضطرب نشود ومرک نه طلبد ازاین برمیآید که اگر مقصود از آرزوی مرک دیدارخدا یا غرض صالح باشد جایز است چنانچه ساحران فرعون دعا کردند (ربنا افرغ علینا صبراوتوفینا مسلمین) یا حضرت مریم گفته بود (یالیتنی مت قبلهذا وکنت نسیآمنسیا) درحدیث حضرت معاذ (رض) است (واذا اردت بقوم فتنةفاقبضنی الیك غیر مفتون) حدیثی در مسند احمد است (یکرهالهوت والهوت خیرللهؤمنین منالفتن) چون فتنه ها هجوم آورد حضرت شاه ولایت مآب کرماله وجهه دعا کرده گفت خراسان مجادلی الیك فقد سئمتهم وسئمونی) ا هنگامیکه امام بخاری باامیر خراسان مجادله میکرد گفت «اللهم توفنی الیك» درحدیث وارد شده که هنگام فتنه دجال مردی از کنار قبری عبور کند چون فتن وزلازل را هشاهده کند گوید «یالیتنی مکانک» کاش من بجای تو بودمی .

### وَّ ٱلْحِيْنَ وَ الصَّلِحِيْنَ الْمُ

و در رسان مرا با صالحان

تفسير: اين كلمات مانند آنست كه حضرت ختمى مرتبت عليه وعلى الله صلوة و تحية در بيمارى مرك فرمود: «اللهم فى الرفيق الاعلى» حضرت شاه (رح) مى نكارد: چون يوسف (ع) علم كامل يافت و بنعمت فراوان نايل گرديد به شوق افتاد كه به مقام آبا و اجداد خود نيز فايسز كردد كويا مقصدوى از گفتن (والحقنى بالصالحين) اين بود كه (مرابعر تبه اسحاق و ابراهيم برسان) تاهنگاميكه حضرت يعقوب (ع) درقيه حيات بود امور پادشاهى را منتظم ميكرد، همينكه يعقوب (ع) وفات كرد باختيار خود از آن دست برداشت، مفسران گويند: يعقوب (ع) و مسيت كرده بود كه نعش وى رابه شام دفن كنند چنانكه جنازه اش رابشه نقل دادند و در آنجا به خاك سپردند حضرت يوسف (ع) گفت روز گارى فراز آند كه بنى اسرائيل از مصر برآيند ومرا نيز با خود ببرند چون خصرت موسى (ع) با بنى اسرائيل از مصر برآمد تابوت حضرت بوسف حضرت بوسف را نيز با خود ببرند چون را نيز با خود برند وانس والها علم را نيز با خود برند ورا نيز با خود برند ورا نيز با خود برند ورا نيز با خود برند و را نيز با خود برند و را نيز با خود برداشب والها علم را نيز با خود برداشب و الله اعلى

خ لِك مِنْ أَنْبَاءُ الْغَيْبِ بُوْ حِيْهِ إِلَيْكَ اللَّهُ الْمَالِكُ مِنْ الْبَاءُ الْغَيْبِ بُوْ حِيْهِ إِلَيْكَ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلْعُلِمُ الللْمُلْمُ الللِهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّ

# و هم یه گرون ای و در ایشان معرمیعردند

تفسیر: هنگامیکه برادران یوسف(ع) مشوره و تدبیر می کبردند که یوسف (ع) را ازپدر جدا کنند و درچاه افگنند تو پیش آنها نبودی تا کفتار شان را می شنیدی واحوال را معائنه می کردی پس این همه وقایع را جز وحی الهی (ج) که به تو آموخت ، تو خواننده و نویسنده نمیباشی واز هیچ آموز گار ظاهری مستفید نشدهٔ پس این همه وقایع را که در انجیل وغیره نیز این قدر به تفصیل ذکرنشده جز خدا (ج) که بتو تعلیم کرد .

و ما آ اکثر الناس و لو حرضت ونیستند احد مردمان مروندمان اعرجه حرصمیدادی به می میدادی به می میدادی به می میدادی

بر ایمان ایشان

تفسیر : باوجود این همه دلایل واضحه بر صداقت تواکش کـسانــی اُهستند که به هیچنوع ایمان نمی آورند .

و مَا تَسْعُلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجُرِ النَّا هُو وَمَا تَسْعُلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجُرِ النَّانَ هُو و سوال نمى منى اذ ايشان برآن هيچ مزدّى نيست اين

الآفِ كُو لِلْعَلَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمُ اللَّ

تفسیر: اگر آنها نمی پذیرند ، نه پذیرند ، زیانی به تو عاید نیست، تو مزد تبلیغ را ازایشان نمی خواهی که آنها موقوف دارند ، مطلوب نصیحت و تعلیم بود کردی ومیکنی .

وَ كَا يِّنْ مِّنُ الْيَاجِ فِي السَّمَاوُ تِ

#### وَ الْأَرْضِ يَهُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا و نمين ميعدرند برآن وايشان اذآن آيتها

#### و و و و معر معر صوت آن دوی محردانندمانند

تفسیو: چنانکه به شنیدن آیات تنزیلیه برتو ایمان نمی آرند بدین آیات تکوینیه نیز درس توحید نمی گیرند ، درحقیقت شنیدن ودیدن آن ها محض سرسریست اگر آنها غوری درآیات الهی (ج) می کردند منتفع می شدند چون توجه نباشد ایمان از کجا بدست آید .

## م میں گون 🕀 شرید شرید نیز می میرند

تفسير باوجود آنکه همه برزبان ميگويندخالق ومالكخداست مگربعضى بتانرا بخدائي سبهيم ميگردانند چنانکه مشركان عرب هنگام تلبيه ميگفتند (لبيك اللهم لبيكلبيك لاشريكلكالاشريكاهـولكتملكهوماملك) بعضى بوى دختر قرار ميدهند وبعضى او را محتاج روح ومادهميدانند برخى با حبار ورهبان اختيارات خدائي ميدهند ، اكثر بهخس وخاشاك تعزيه پرستى ، قبرپرستى ، پيرپرستى چشمه بىي آلايش توحيد را مكدر ميكنند ، توحيد حقيقى آنست كه از ريا وهوا پرستى پاكباشد خلاصه درميان كسانيكه بر زبان دعواى ايمان دارند كمتر كسيست كه درعقيده يا عمل مرتكب شرك جلى يا خفى نشده باشد اعاذناالله منساير انواعالشرك .

اً فَا مِنْوَ النَّ اللَّهِ اللَّهِ عَا شِيلَةً مِنْ اللهُ مِنْ اللَّهِ اللهُ اللهُ مِنْ اللَّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

عَذَا بِ اللَّهِ اَ وُ تَأْتِيكُمُ السَّاعَةُ

بَغْتَةً وَ هُمْ لَا يَشْعُرُونَ ۞ آگاه نباشند

تفسیر : آنها چرا این قــدر مطمئن وبیغمند آیا بــرای آنکه از حوادث هولناك قيامت وعذاب الهي (ج) محفوظ بمانند انتظامي كرده اند؟

قَلُ هٰذِهٖ سَبِيُلِي آکُ عُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى بَصِيْرَ وَ أَنَا وَ مَنِ اتَّبَعَنِي ' بر (سنائی) دیده ودانسته من و هر که پیروی من کرده است

وَسُنِحْ نَاللّٰهِ وَمَا آنَامِنَ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ خداراست و نیستم من از شرك آرندگان

تفسمیو : راه من توحیدحالص است ، من سر تا سر جهان را دعــوت میدهم که از اوهام واندیشه های باطل بگذرند وبسوی خدای پسکانه رجوع کنند ، به توحید وی به صفات و کمالات وی به احکام ویمعرفت صحیح از راه صحیح حاصل نمایند . منوهمراهان من بدینراه راست به فروغ حجت و أبرهان وبونو بصسوب ووجدان روانيم . خددا (ج) نوری نمن کرامت کرده که دربرته آن ذهن تمام پیرران من روشن کردیده است دراین حاکور گرزانه از کس تقلید نمبشود رهروان حالص،نوحید هرقدمی که برمیدارند درباطل خویش فروغ خاص معرفت وبصیرت را م<sub>وا</sub>نبنند ولذب خاص عبودیت معض را حس کسرده بی اختسار فسریاد مِ يَ آرَانُهُ إِنْ عَالَيْهُ وَهُوا إِنَّا فِي الْمُمْمُو كُونَ }.

و ما آرسلنامن قبلك إلار جالاً و نفرستادیم پیش اذتو معر مردانی فو حق الدم من شن آهل القرای ط عموحی میفرستیم بایشان اذ اهل دهها

أَفُكُمْ يَسِيْرُ وَ الْحِي الْآرْضِ فَيَنْظُرُ وَ اللهِ اللهِ مَعْ مَيْدَيْدُ لَهُ اللهِ مَعْ مَيْدِيْدُ لَهُ اللهِ مَعْ مَيْدِيْدُ لَا اللهِ مَعْ مَيْدُيْدُ لَا اللهِ مَعْ مَيْنُ قَبْلِمِمْ مَا عَلَيْهِمْ مَعْ اللهِ اللهِ اللهِ مَنْ قَبْلِمِمْ مَا عَلَيْهِمْ مَعْ اللهِ اللهُ الل

ولكارُ الله خرة خيرٌ للكن ين التقوام وهرآئينه سراى آخرة بهتر است مرآنان داكه پرهيز مودند

اَ فَلَا تَعْقِلُونَ ۞

تفسیو: پیشتر نیز فرشتکان آسمان رابه نبوت نفرستاده بودیم، انبیاء سابقین مردانی بودند که درقریه ها سکونت داشتند پس بسنجید که بر تکذیب کنندگان آنها در دنیا چهواقع شد حالانکه در دنیا به کافران هم اکثر اوقات عیش نصیب میشود لیکن بهبودی آخرت خالص برای کسانی است که از شرك و کفر پرهیز میکنند ، این تنبیه برای کفار مکه است تا از احوال گذشتگان عبرت حاصل کنند .

تنبیه: ازین آیت برمی آید که زنان هیچگاه به نبوت سر افراز نشده ، قرآن مجید بحضرت مریم هم رتبهٔ صدیقه داده است ، همچنین از این آیت ظاهر میشود که از اهل بوادی (افراد غیر متمدن جنگلی) پسیغمبری مبعوث نشده .

#### حَتِّى إِذَا اسْتًا يُعْسَى الرُّ سُلُ وَظُنُّو ٓ ا تا آنگاه نومید می شدند فرستاد کان از ایمان ۲ یشان و محمان میردند

أَنْهُمْ قُلُ كُنِ بُوا جَآءَ هُمْ نَصُرُنَا لا بانكه ایشان (بدرستیکه) مکلوبشدند آمدبایشان نصرتها

فَنُجْمَى مَنْ نَشَاءً وَ لَا يُرَكُّ بَأْسُنَا عُلْ وَلَا يُرُكُّ بَأْسُنَا عِلْمَ وَ دد كرده نميشود عدابها

عَنِ الْقُوْمِ الْهُجُرِ مِيْنَ اللهُ الله

تفسیر: از تاخیر عذاب فریب مخورید به قوم های سابقه هم مهلتهای طویل داده شده ودر نزول عذاب آنقدر تاخیر واقع گردید که منکرین به کلی مطمئن شده بیش از پیش شرارت کردند چون پیغمبران ایس حالات را دیدند از ایمان آوردن قوم مأیوس شدند برعلاوه از طرف خدا (چ) آنقدر تاخیر شد که مدت دراز هیچ آثار عذاب به نظر نمیآمد خلاصه حالات کفار وتاخیر عذاب برای آن ها موجب یاسبود کفار چون این منظره را دیدند یقین کردند مواعیدی که پیغمبران به فیروزی خود وهلاك آنها کرده بودند همه دروغ وبرای تهدید ماست اگر در قلوب انبیاءخطراتی وارد شده باشد بعید نیست چنانکه جای دیگر است (وزلزلواحتی یقول الرسول والذین آمنوا معمتی نصراته) بقره رکوع ۲۱) آنگاه که اطمینان گنهکاران و تشویش انبیاء تااین حد رسید ناگهان مدد آسمانی فرود آمد ، مؤمنین فرمان بردار را نگهبانی کرد و بنیاد گنهکاران را برافکند .

تنبیه «۱»: از رحمت ومهربانی غیرمحدود الهی (ج) مأیوس شدن کفر است لاکن به اعتبار طلات واسباب ظاهری کفر نیستیعنی میتوان گفت تاجائیکه فلان کار به اسباب ظاهری تعلق دارد مأیوسیست از رحمت کامل الهی (ج) ناامیدی نمی باشد در آیت «حتیافا استایئس الوسل» مراد همین یاس از اسباب وآثار ظاهریست ورنه پیغمبران از رحمت خدای متعال مأیوس نمیشوند .

تنبیه «۲» : وسوسهٔ کفر ، کفر نیست بلکه منافی ایمان و عصمت نیز نمی باشد در حدیث آمده است که صحابه (رض) عرض کردند یا

رسولالله (ص) ما بى ختيار دردلهاى خود چيزهائي مىيابيم كه بجاي آنکه آنها را برزبان آریم بهتر است بسوزیم ، آنحضّرت فرمود « آیا حنان مي يابيد » عرض كردند بلي فرمود «ذاك صريح الايمان» اين است ابمان صريح .

ا لَا لَبُ الْ خودوا

تفسير : اينها افسانه وناول نيست حقايقي است تاريخي كهدانشمندان

مَا كَانَ حَدِيثًا يُّفْتَرُ ي وَلَكِنَ سخنيكه بدروغ بربافته شده باشد تَصْدِيْقَ الَّذِي بَيْنَ مَدَيْهُ وَتَفْصِيلَ هست (باور دارنده) موافق آنچه پیش ازوی است و بیان کننده كُلِ شَيْءٌ وَّهُدًى وَّرَحْمَةً ورحمتاست و هدایت

لِقُو مِ يُؤْمِنُونَ ﴿

لبه گروهی که ایمان دارند

تفسیر : در قرآن کریم که این داستانها بیان شده چیزی دروغ نیست تمام اخبار راست سابق را تـصديق وهرچيز ضروری را صريـح بـيان میکند چون مؤمنان ازآن نفع می بردارند بنابران خاص در حق آن ها ذريعة هدايت و رحمت است «نفعناالله بعلومه ورزقنا تالاوته آناءاليل وآناء النهار وجعله حجة لنا لا علينا آمين» . سورة يوسف (ع) بپايان رسيد .

14

سورة الرعد مكية وهى ثلث واربعون آية وست ركوعات سورة رعد مكى و جهل و سنه آيت و ششى ركوعاست الله : 조리 왕이 왕이 왕이 생기 : 조리 왕이 생기 왕이 생기 생기 생기 생기 생기 생기 생기 생기 없다.

بِسُمِ اللّٰهِ الرُّحَمَٰنِ الرَّحِيْمِ نَ أغاذ ميكنم بنام خدائيكه بهانداذهمهربان نهايتبادحماست

السّر فف تِلْكُ ايْتُ الْكِتْبِ الْكِتْبِ الْكِتْبِ الْكِتْبِ الْكِتْبِ الْكِتْبِ الْكِتْبِ الْكِتْبِ الْمُعَالَقِينَ الْمُتَالِقِينَ الْمُتَلِينَ الْمُتَلِكِ الْمُتَالِقِينَ الْمُتَلِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَالِقِينَ الْمُتَالِقِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَالِقِينَ الْمِنْ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُلْمِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَلِقِينَ الْمُتَلِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينِينِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينِينَالِينَالِ

و الذِي مَن أَنْزِل إلينك مِنْ رَّ بِلْكَ الْحُقَّ وَ الْذِي وَرَدِّ كَارِبُولُ الْحُقَّ وَ الْمُورِدِ عَادِتُو حَقَاسَتُهُ وَ وَرَدِّ عَادِتُو حَقَاسَتُهُ وَ وَرَدِّ عَادِتُو حَقَاسَتُهُ الْحُقَّ عَلَيْهُ وَمِنْ الْمُؤْمِنُ وَلَا عَلَيْهُ الْحُقَّى الْمُؤْمِنُ وَلَا الْحُقَى الْمُؤْمِنُ وَلَا الْحُقَالِقُ عَلَيْهِ الْمُؤْمِنُ وَلَا الْمُؤْمِنُ وَلَالِكُ وَلَا الْمُؤْمِنُ وَلَا الْمُؤْمِنُ وَلَا الْمُؤْمِنُ وَلَالِكُ وَلَا الْمُؤْمِنُ وَلَا الْمُؤْمِنُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلَاللَّهُ وَلَا لَا لَهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا الْمُؤْمِنُ وَلَا الْمُؤْمِنُ وَلَا الْمُؤْمِنُ وَلَا الْمُؤْمِلُ لَكُونُ لِللَّهُ لَلْمُؤْمِنُ وَلَا لَاللَّهُ وَلَا لَا لَمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَلَا لَالْمُؤْمِنُ وَلِي اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ لَا لَا لَاللَّهُ عَلَيْكُ الْمُؤْمِنُ وَلَاللَّهُ وَلَا لَا لَاللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِقِينُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَالِمُ لَلْمُ لَلَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا لَا لَاللَّهُ وَلِلْمُ لَلَّهُ وَلِلْمُ لَلَّهُ وَلِي لَا لَاللَّهُ وَلَالِكُونُ وَلَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَلِي لَاللَّهُ لِلللَّهُ وَلِي لَا لِلللَّهُ لِلَّهُ لِلللَّهُ لِللَّالِي لَا لَاللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللّهُ لِلللَّهُ لِلْمُؤْمِلِيلُولِي لَاللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلْمُ لِلْلِلْمُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلْمُلْلِلْمُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِللللَّهُ لِلْمُلْلِمُ لِلَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّاللَّالِي لَلْمُلْلِلْمُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّاللَّالِمُ لِلْمُلْلِلْمُ لِلللَّهُ لِلَّهُ

و لنكن اكْتُر النَّاسِ لائيُوُ مِنُو نَن () و ليكن النَّاسِ لائيُوُ مِنُو نَن () و ليكن بيتر مردمان نميتروندبدان

تفسیو: دراین جا چیزی که خوانده میشود آیاتی است از کتاب عظیمالشان ، این کتاب که از طرف پروردگار تو برتو فرستاده شده یقیناً حق است شگفتا که اکثرمردم چنان حقیقت آشکاررا نمیپذیرند .

اَ لِللهُ الَّذِي رَفَعَ السَّلَوْتِ بِغَيْرِ

ندا آنست که (برداشت) بلند کسرده آسمانهادا بغیر

عمر برو نها ستونها تهمیبینیدآنرا

تفسیر: میبینید که خدای توانا برای دار دنیا بدون ستون و پایه چه سقف بزرگ آفریده که باید قایل شد که استناد آن جز به سبتون غیر مرئی قدرت به چیز دیگر نیست «ویمسکالسمآء ان تقع علی الارضی

الاباذنه» (حج \_ ركوع٩) اكر نظرية كشش اجسام صحيح باشد هم منافی این آیت نیست زیرا کشش چیزی وعمد چیــزی دیــکر است ، بالفرض عمد را بر كشش حمل نمايند باز هم از جملة مرئيات نميباشد روىعن بن عباس ومجاهد والحسن و قتادة وغيس واحمد انهم قالوا **لهاعمه ولكن لانرى** (ابن كثير ) يعنى بزركان مذكور فرموده اند كه آن آسمانها ستونها دارند ولى ماآن هارآديده نميتوانيم والله اعلم .

#### ثُمُّ استو ي عَلَى الْعَرْشِ پس (قصدکرد) قایمشد

تفسیر : را جع به (استوای علی العرش) در سورهٔ اعراف در آخریاره هشتم شرح و بسطى داده ايم مطالعه بايد نمود .

# وسخرالشنس والقبر الكل ينجرى و دام كرد آفتاب و مهتاب و مهتاب المسلكي ا بروقت

تفسیر : آفتاب دورهٔ خودرا درسالی وماه به شهری تمام میکند وهرگاه «لاجل هسمي»به معنى وقت مقرر گرفته شود نتيجه اين ميشود كه آفتاب وماه تاقیامت به همین وتیره روان می باشند .

#### يُكَبِّرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الْالياتِ لَعَلَّكُمُ تدبیر میکند کار خودراً بیان میکند نشانهای قدرت خودرا تاشما

بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُو قِنُونَ ﴿ يقين كنيد

بملاقات پروردگارخود

تفسیر : ذاتیکه چنین مخلوقات بزرگ را از عدم به وجود آورده دوباره زنده کردن شما نزد او چه دشوار است . علاوه برین یك حکومت مدبر وباخبر وقوى نميخواهد كه مجرمان وباغيان هميشه آزاد باشند و از

١٣

رفاه رعایای تابع وباوفا صرف نظر نمیکند . پس خداوندی که یکانه مالک زمین وآسمان است ومخلوقات علوی وسفلی را به تدبیروحکمت بی مثال خود به بهترین صورت اداره میکند چه امکان دارد که مطیع وعاصی را مهمل گذارد بل ضرور روزی میرسد که وفاداران صله وفاداری خودرا بگیرند و مجرمان به سزای خود رسند چون در حیات دنیوی بین مطیع و عاصی امتیازی دیده نمیشود ضرور قبول باید نمود که بعد ازانقضای این زندگی ، زندگی دیگری هم می باشد که تمام مخلوقات بعضور عدالت ربانی حاضر میشوند و ثمره اعمال تمام عصر خود را می چشند .

وَ هُوَ الَّذِي مُلَّا الْآرُضَ وَجَعَلَ وَ اللَّهِ مُلَّا الْآرُضَ وَجَعَلَ وَ اللَّهُ الْآرُضَ وَ جَعَلَ وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فیها رواسی و آثاراً در آن عودهای (معکم) و نهرها

تفسیر: کوه های که جابجا ایستاده اند ودر یاهائیکه پیوسته در جریان اند.

و مِنْ كُلِّ الثَّهُ لِ بَعْلَ فِيْهَا وَ الْهُمُولِ بِ جَعْلَ فِيْهَا وَلَهُمَا وَلَهُمَا وَلَهُمَا وَلَهُمَا وَلَهُمَا وَلَهُمَا وَلَهُمَا وَلَهُمَا اللَّهُمُ وَالْمُعَالِينَ الْمُعَلِّينِ النَّهُمِينِ النَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمِينَ النَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّ

تفسیو : یعنی خورد وکلان ، ترش وشیرین ، سیاه وسفید ،گـرم و سرد ، به اصول تحقیقات جدید در هریك نر وماده یافت میشود .

يُغُشِى الْيُكُ النَّهَارُ المُنْهَارُ المُنْهُارُ المُنْهُالُولُ المُنْهُارُ المُنْهُارُ المُنْهُارُ المُنْهُارُ المُنْهُارُ المُنْهُالُولُ المُنْهُارُ المُنْهُارُ المُنْهُارُ المُنْهُارُ المُنْهُارُ المُنْهُ المُنْهُالُولُ المُنْهُارُ المُنْهُ المُنْهُارُ المُنْهُالُولُ المُنْهُارُ المُنْهُالُولُ المُنْمُ المُنْهُالُولُ المُنْهُالُولُ المُنْهُالُولُ المُنْهُالُولُ المُنْمُ المُنْمُ المُنْهُالُولُ المُنْهُالُولُ المُنْمُ المُنْهُ

. تفسیر : معنی آن در سورهٔاعراف درپایان پارهٔ هشتم بیان شده مطالعه باید نمود .

#### إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَاتٍ لِقَوْ مِ يَّتَفَكَّرُ وُنَ نشانهاست قومیراکه تفکر می کنند

وَ فِي الْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجْوِ رَتُّوَّ جَنِّتُ قطعهامختلفاست پيوسته بايگ ديگر و بوستانهااست

مِّنُ اَعْنَابِ وَزُرُعٌ وَنَجِيْكُ صِنُوانٌ درختان انگور و کشتزار وخرمابنان چند شاخ از یك اصل رسته

وَّ غَيْرُ صِنُوانِ يُسْفَى بِهَاءِوَّاحِدٍ ﷺ

وَ نُفُضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي

الْا كُلِو ْ إِنَّ فِي ذَا لِكَ لَا يَاتٍ

لِقَوْ مِ يَعُقِلُونَ ﴿ که غور میکنند

تفسير: درمقابل آسمانهاى بلند زمين پست مذكور شده وباآسمان از آفتاب وماه که حرکت جداگانه ووظایف مختلفه دارند بیانی رفتهکاری که از أشعهٔ پرحرارت آفتاب بهوجود میآید از برودت ملایم ماهساخته نمیشود ، همچنان احوال مختلف زمین وچیزهای مختلفی که به زمسین تعلق دارد اینجا مذکور گردید که جائی کوهای ایستاده و جائی دریاهای روان

18

است ومیوه ها به اعتبار شکل وصورت ، رنگولذت ، خوردی و کلانی، تذکیر و تانیث ازهم مختلف اند. زمین بوجود روز وشب گاهی روشن وزمانی تاریك می باشد و تعجب است اگرچه چند قطعه مختلف زمین از یك جنس بوده واز یك آب سیراب میگردد واز تابش آفتاب حرارت میگیرد و برهمه یكهوا می وزد اما ثمرات مختلف ومتنوع میدهد ودر کثرت و قلت محصولات همآنقدر تفاوت می باشد که بیننده حیران میشود ، اهل فکر و دقت از مشاهدهٔ این همه آثار قدرت به آن میرسند که انسان هم اگرچه همه ازیك نوعاند ویك ابر رحمت ویك آفتاب هدایت او را تربیه میکند اما باز هم از حیث ماده و معنی اختلافات زیاد دارند و همان قدرت فیر معدود است که از زمین تاآسمان نظام ترکیبی تمام مخلوقات را به قبضهٔ خودگرفته است و بروفق استعداد هر چیز دایرهٔ عمل و اثر قدرت و اختیار استواری تحدید نموده است ، پس برای آن خدای که قدرت و اختیار لایتناهی دارد چه مشکل است که مردگان را حیات دوباره دهد و عناصر ممتزجهٔ این عالم را تجزیهٔ کیمیاوی نموده هرخیر وشر را به مستقرش برساند .

و الر تعجب فعجب قو لهم و الر تعجب نع فعجب قو لهم الموروبية المورو

تفسیر : ازین عجب تر چه باشد ذاتیکه اول چیزی را پیدا کرده به ساختن دوبارهٔ آن قادر نباشدالعیاذبالله .

وهـآ ابرئ

14

## هُمْ فِيْهَا خُلِلُ وْنَ ۞ آنها درآنجا جاویدان باشند

تفسیر: طایفه که از بعث بعدالموت ان کار میکنند در حقیقت از قدرت وشهنشاهی خدای توانا انکار می نمایند. پس سزای شان آنست که در کلوی شان طوق و بدست و پای شان زنجیر انداخته و در زندان ابدی که حقیقتاً برای چنین مجرمین ساخته شده افگنده شوند.

#### و يَسْتَعُجِلُونَكَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ و بشتاب مي طلبند اذتو بدي پيش اذنيمي

تفسیو : حق را نمی پذیرند که ازآن بهخیر دنیا وآخرت نائل گـردند و کفر را اختیار کرده میگویند عذاب بیاورید .

## و قَلُ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمُ الْمُثَلَّثُ وَ وَقَلْهِمُ الْمُثَلِّثُ الْمُثَلِّثُ الْمُثَلِّثُ اللهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلّهُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلِي عَلْكُ عَلَّاكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَّاكُ عَلَّ عَلَيْكُ عَل

و إن ربك لذ و مغفرة للناس على و رود الناس على و رهر آئينه) برود د الاتوند تمريش است مردمانوا باوجود

## ظلم مِنْ وَ إِنَّ رَبُّكَ لَسُدِيدُ الْعِقَابِ وَ ظُلْمِهِمْ وَ إِنَّ رَبُّكَ لَسُدِيدُ الْعِقَابِ وَ

ستمگاربودنً ایْشان(وهرآئینه) پروردگارتو سخت عقوبت کنندهاست

تفسیر: درسابق بر اکثراقوام عذاب وارد شده است ، بر شما هم ورود آن اشکال ندارد اینقدر است که پروردگار تو از حلم وعفو خود در اثر جرم خورد وکلان فورآ نمیگیرد وظلم مردمرادیده مهلت میدهد چون درجور از حد در گذرند ، درآن وقت از عذاب تباهی آور او تعالی به هیچصورت نجات دیده نمیشود .

## وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُ وَا لَوْ لَآ أُنْزِلَ

بر او نشانه ازیروردگار وی

تفسیر : چرا نشانی مطابقخواهش ما فرستاده نشد تااز مشاهده اش برايمان آوردن مجبور ميشديم .

لِّ قُو مِ هَادٍ ﴿

(جز این نیست) که توبیم دهنده ئی و هر قومی دا داه نمائی می باشد تفسیر : نشان دادن آیات دراختیار تونیست وکار خداست که بــرای تصديق پيغمبر آيتي مناسب نشآن ميدهد وظيفه تو آنست كه سخن حترراً به مردم برسیآنی واز آنجام مهلك بدی ایشانوا آگاه گردانی سابق هم رهبران وبیم گننده گان برای هر قوم آمده اند و هیچیک آزآنها چنین دعوی نکرده اند که حتماً مطابق خواهش معاندان معجزه نشان دْهُندْ ، وَظَيْفَةُ شَانَ هُمِينَ نُمُودُنَ رَاهُ خُدًا (ج) بُودُ ووظيفَةً تُو نَيْزَايِنست این قدر فرق است که آنها برای قومی مخصوص فرستاده شده بودند ودغوت توبه تمام دنيا برعموم اقوام است .

أَلُّهُ يَعُلُمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْثَى خدا میداند آنچه در شکم بر میدارد

تفسیر : نر است یاماده کامل است یا ناقص خوب است یاب وغير ذلك منالاحوال .

و مَا تَغِيْضُ الْأَرْ حَامُ وَمَا تَزْكَ اكُ و آنچه ناقصمیکن*د* 

عِنْدُهُ بِمِقْدُا رِ٠

نسزداو باندازههست

14

تفسیر: در شکم حامله یکچوچه است یا زیاده ، مکمل شده یاناتمام است ، درمدت کم پیدا میشود یا زیاده ، خلاصه جمیع اسرار واسباب کاستن وافزودن شکم واوقات واحوال آنرا چنانکه باید میداندومطابق علم محیط خود هر چیزرا در خوراندازه واستعدادش نگاه میداردهمینطور درآیاتی که برای تصدیق انبیاء علیهمالسلام فرو فرستاده است اندازه ومصالع وحکمت های خصوصی ملحوظ بوده است که هر وقت مطابق استعداد وصلاحیت فرزندان آدم هرقدر نشانهها که ظاهر گردانیده درآن هیچ نقصانی نبوده مگر از حیث اختلاف مردم در پذیرفتنواستفاده چنان است که احرال پیدا شوندگان از شکم حوامل ـ یعنی با عتبار تفاوت استعداد و تربیت مختلف می باشد . .

علم الغيب و الشهادة التكبير و الشهادة التكبير و الشهادة التكبير

#### الْمُتَعَالِ ۞

بلند مرتبه است

تفسیر :این بود بیان وسعت واحاطهٔ علم بی انتهای خدا (ج) ـ یعنــی آشکار ونهان از وی پوشیده نیست و تمام عالم در تصرفاوست .

سواءً مِنْ أَسْرً الْقُولُ وَمَنْ يَكُسُ السَّرِ الْقُولُ وَمَنْ يَكُسُلُ السَّرِ الْقُولُ وَمَنْ يَكُسُلُوا وَ تَسْلِكُهُ آهِسَتُهُ تُولِدُ سَخْرُدا وَ تَسْلِكُهُ السَّلِي السِّلِي السَّلِي ا

جَهْرَ بِهِ وَ مَنْ هُو مُسْتَخْفِ بِالْيُلِ به آواذ بلند توید آنرا و تسیکه وی پنهان است درشب

و سارب عبالنها ر

14

تفسير: بعد ازبيان عمرميت علم خود به اعتبار مناسبت مقام خاص اينك خداى متعال راجع باحوال مكلفين ميفرمايد ، بر جميع اقوال وافعال شما علمما محيط است چيزى كهدر دل تان باشد آهسته بكوئيد يابه آواز بلند \_ ياكارى را كهدر تاريكى شب پنهان كنيد يابروز روشن نمايان المبد \_ اجراء داريد همه درعلم الهى (ج) يكسان است ، بعض مفسرين اين آيت را مشتمل بر سه نوع مردم وانمود كرده اند .

آیت را مشتمل بر سه نوع مردم وانمود کرده اند .

(۱) «مناسرالقول»(یعنی کسیکه سخن راپنهان میکند ) (۲) «وهن جهربه (یعنی کسیکه ظاهر کند آنرا) (۳) «ومن هومستخف بالیل وسارب بالنهار» (یعنی کسیکه کار خودرا به شب پنهان نماید چنانکه دردی و به روز ظاهر کند مانند نماز خواندن) علم او تعالی برهمه یکسان میرسد .

لَهُ مُعُقِّبْتُ مِنْ ابَيْنِ يَكُ يَلُو اللهِ اللهِ مُعُقِّبْتُ مِنْ ابَيْنِ يَكُ يَلُو اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

دهسمیو: با هرکس فرشتگان الهی (ج) مقررند که بعضی اعمال گذشته و آیندهٔ او را می نویسند و بعضی مطابق حکم خدا (ج) وسیلهٔ دفاع بلیاتی میکردند که حقتعالی میخواهد آنکسرا ازآن نجات دهد چنانکه حضرت حکیم متعال در عالم ظاهری برای پدید آوردن هر چیز اسباب ظاهری فراهم میکند ، اسباب باطنی نیز پیدا کرده که ماآنرا بچشم دیده نمیتوانیم لیکن مشیت الهی (ج) بذریعهٔ آن تنفیذ می یابد .

اِن الله الاي يُعَيِّرُ مَا يِقُو مِ حَتَى يُعَيِّرُ وَا (هر آئينه) خدا بدل نميكند حالت قوم ردا تاوقتيكه تغير ده مند ما با نفس هم في و از آ ارا كالله آنچه در نفسهای ایشان است و چون خواهد خدا بقو م سُوع فلا مرك له ع ما لهم بعرومی (بدی) آفت پس دور ده نشود آنرا و نیستایشانرا

## 

تفسیو: خدای تعالی هیچقوم را تاوقتیکه روش نیك خودرا با اوتعالی تبدیل نکنند از نکهبانی و مهربانی همیشگی خود محروم نمی گرداند وچون تبدیل کنند آفتی بر آنهامی آید که هیچکس آنرارد نمیتواندوامداد کسی فایده نمیکند .

تنبیه : دراینجا ترقی وتنزل اقوام بیان شده نهاز اشخاص وافراد زیرا که تعیین خوبی وبدی قوم به لحاظ اکثریت و غلبه میباشد .

# هُوالَّذِ ي يُرِيكُمُ الْبُرْقَ خُوفًا وَ طَهُا الْبُرُقُ خُوفًا وَ طَهُا الْبُرُقُ خُوفًا وَ طَهُا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

تفسیر: اول حفاظت بندگان ذکر شد باز مصایبی که دراثر اعمال بدواقع میشود مذکور کردید ، معلوم شد خدای تعالی جامع انعام وانتقام هردو است بنابرآن دراین جا مردم بسوی آن نشانهای قدرت ملتفت گردانیده شدند کهدریك آن جامع دو کیفیت متضاد بیم وامید میباشد چنانسکه درظهور برق همامید باران است وهم خوفهلاك حموجنین از حدوث ابر وباران هم امید سرسبزی وشادابی کشت وزراعت است وهم خطر سیلاب وطوفان \_ پسانسان طوریکه امیدوار رحمت الهی (ج)میباشد نباید از قهر او ایمن نشیند .

تفسير: ابر غرنده يا فرشته بزبان حالياقال خدا (ج) را تسبيح وتحميد ميكند وانهن شيء الا يسبح بحمده ولكن لاتفقهون تسبيحهم» (بني اسرائيل

ركوع ٥) و فرشتگانهمه با خشوع و خضوع مشغول حمد وثنا و تسبيح وتمجيد وي مي باشند :

تنبیه : قرار تحقیقات امروزی نسبت برعد وبرق ثابت شده که در ابس قوهٔ کهربائیهٔ مثبت ودر زمین قوهٔ کهربائیهٔ منفی موجود است ، ابری که بزمین نزدیکتر باشد گاهی دروی قوهٔ کهربائیهٔ منفی سرایت مینمایــد اکثر اوقات بربالای ابرمذکور ابرهای دیگری که دارای کهربائیهٔ مثبت است میگذرند وبه تجربه معلوم شده کهچون دوجسمی که دارای قوای مختلفه كهربائيه باشند محاذي همديكر واقع شوند يكديسكررا جلب میکنند ومتحد میگردند ــ دربین ابر پایان وبآلا تجاذب واقع شده دراثر اتصال شان حــرارت شدید پیــدا میشود واز آن بــه اعتبار ًتناسب حجم دوابر آتش ظاهر میگردد که آنراصاعقه می نامند . روشنی ودرخشانی این صاعقهرابرق میخوانند وآوازی راکه دراثر تصادم آن در جو هوا پدید می آید رعد میگویند . گاهی که شرارهٔ آتشین (کهربا) ابرها و باد هاراشگافته پایان میافتد افعال وآثار عجیب و غریبی از آن مشاهده میشود برعلاوه خانه هارا. میغلطاند ، کوه را مسیشیگافد ، جانوران را هلاك میكند ، خرمن هارا مَی سوزاند . بعض اوّقات دیــــده شده که به کمال احتیاط به بدن آدم تماس کرده لباسش را کشیده بس درخت ومانندآن آویخته وبخودش صدمه نرسانده است (دایرةالمعارف فرید وجدی ) . طوریکه از مشاهدهٔ آن بدل انسان می گذرد که درین شعله آتشین برق ، کدام دست ذی شعور با اختیار بطور غیر مرئی کار میکند نباید ازنظریهٔ مذکور آنکار کرد چرا که خود کاشفین اقسرار دارند که حقیقت «قوهٔ کهربائیه» مانند حقیقت (روح)تاکنون مکشوف نگردیده مستور است از اقوال انبیا، علیهمالسلام ودیگر اربابکشف ا وشهود معلوم میشود که در تمام نظام کاینات غیر از اسباب ظاهری يك قوة خارق العادة غير مرئى كار مى كند ، عــوام الناس تنـــها صورت ظاهری رادیده واز ادراک حقیقت غیرمرئی که درآن صبورت پوشیده است عاجزاند ومشاهدهٔ آن مخصوص کسانی است که صاحب چشم باطن اند پُس آنانیکه نظریات مثبت و منفی قوهٔ کهربائیه را بیان کرده اند هم به واسطهٔ چند نفر حکیم طبیعی میباشد ، هـرگـاه همین و ثـوق واعتبار به مشاهدات انبياء عليهم السلام داده شود أكثر اختلافات رفع میگردد ، از احادیث برمیآیدکه مثل نوامیسطبیعیه برابرهاوبارانهاگروه گروه فرشتگان مقررند که ابر وباران را باوقات مناسب میرسانند وبر حسب ضرورت و مصلحت از آن كــار ميگيــرند پس اگــــر بر وفــق نظرية حكما گوئيم مدبر ابرها وكهربائيه درزمين وغيره يك فرشته غير مرئی باشد جای آنکار نیست چیزی راکه آنها (شرارهٔ کهربائیه)میگویند چون از تصرف خصوصــی فــرشته پیـــدا میشود اگــر به زبــان وحی «**مخاریقمننار**» یعنی تازیانهٔ آتشین تعبیر شود چه جای مناقشه و جدال است ؟ همچنین ظهور رعد که درنظر حکما ، نتیجه تصادم کهربائیه مثبت ومنفی است اگر حقیقت را درنظر گرفته گوئیم زجر وتوبسیخ فرشته است تعبیری است نهایت موزون . بهرحال وحی از روح وحقیقت چیزی مارا آگاه گردانید که اهل «سائنس،محض صورت آنر آ فهميدهاند ضرورنيست كهحتما اين دوقول رانقيض يكديكر قراردهيم علامهٔ محمود آلوسی (رح) در آغاز سورهٔ «بقره»راجع به آن شرح وبسط معقولی کرده است ذوقمندان به آن رجوع نمایند .

و يُرْ سِلُ الصَّواعِق فَيُصِدُبُ بِهَا وَ مَنْ مَرْسَانِد آزا

مَنْ يَشَاءُ وَهُمْ يُجَادِ لُوْنَ فِي اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهُ عَلَا اللهِ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهِ عَلَا اللهُ عَلَا الللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللّٰ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَل

و هُو شد يَدُ الْهِحَالِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

تفسير: برين مجادله كنندگان برق عذاب را مىافكند چنانكه درحديث است كه آنحضرت صلى الله عليه وسلم عقب يك رئيس متكبر عبرب شخصى را فرستاد كه وى را نزد حضرت حاضر كند ، قاصد گفت تسرا پيغمبر خدا خواسته در جواب گفت : رسول الله كيست والله چه چيسز است از طلا است ياازنقره يااز مس (العياذب الله) واين سخن را سه بار تكرار نمود ودرسوم بار هنوز كلمات كستاخانه در زبانش بود كه برقى فرود آمده هلاكش نمود در بعضى روايات است عامر ابن طفيل وارب ابن ربيعه به خدمت آنحضرت حاضر شده گفتند به شرطى اسلام مى آريم كه پسازتو خلافت ازآن ما باشد . پيغمبر خدا قبول نكرد هردو برخاسته كفتند «وادى مدينه را درمقابل تو ازسوار وپياده پرخواهيم كرده پيغمبر صلى الله مياند هنوز به راه بودند كه (اربد) را صاعقه فرا گرفت وعامر به مرض طاعون هلاك شد .

فايده : هنگام غرش رعد بايد اين چنين گفت :

«سبحان من يسبح الرعد بحمده والملتكة من خيفته» وبه تعقيب آن اين دعا را بايد خواند :

«اللهم لاتقتلنا بغضبك ولاتهلكنا بعدابك وعافنا قبلذلك» .

لَهُ كُ عُوهُ الْحَقِّ وَ الَّذِينَ يَدُ عُونَ الْحَوْدَةُ الْحَوْدَةُ عُونَ الْحَوْدَةُ مُحْوَانَةُ مُحْوَانَةً مِنْ كُونُ وَ آنَانَ لَا مُحْوَانَةً مُحْوَانَةً مِنْ كُونُ وَيُهُ لَا يُسْتَجِيْبُونَ لَهُمْ بِشَيْ مُنْ فَيْ مُحْوَانَةً مُعْلَى اللَّهُمْ بِشَيْ مُحْوَانَةً مُعْلَى اللَّهُمْ بِشَيْ اللَّهُمْ بَعْلَى اللَّهُمْ بَعْلَى اللَّهُمْ بَعْلَى اللَّهُمْ بَعْلَى اللَّهُمْ بَعْلَى اللَّهُمْ بَعْلَى اللَّهُمْ بِعُلْمَ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ بَعْلَى اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللللَّالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُم

بَعِز خَدا به کار شان نیاید چیزی (قبول نمی کنند دعای ایشانرا به هیچ وجه)

# الاكباسط كفيه إلى الماع ليبلغ فاهُ مر مانند كسيكه بكشايد دودست خودرا بسوى آب تابرسد بدهنش

و ما هُو بِالْغِهِ و مَانُ عَامُ الْكَافِرِينَ وَمَا هُو مِانُ عَامُ الْكَافِرِينَ وَنَ دَسَنَهُ وَ مَانُ عَامُ الْكَافِرِينَ

اللَّا فِي ضَلْلِ ﴿

تفسیر : از ذاتی باید درخواست کرد که مالك هرگونه نفع وضرر است استمداد از محتاج سودی ندارد غیر ازخدا (ج) کیست که نفع وضرر در تصرف اوباشد وامداد ازغير بدان ماندكة شخص تشنه بركب چاه ایستاده دست های خود را بهطرف آب دراز کند که آب خود به خود به دهنش آید وظاهر است که آب هرگز به دهن او نمیرسد بلکه اگر آب دردست اوهم باشد خود بهخود بهدهنش نرسد حضرت شاه(رح) مى نويسىد «كافرانُ ازچيزهائي استمداد ميكنند كهمحض اوهاموخيالاتند وبعضى جنوشياطين ميباشند بعضى اندك خواص دارند اما مألك خواص خود نمی باشند پس دعوت شان چه فایده میکند » مانند آتش وآبشاید ستارگان نیز از آن جمله باشند .

و رالم يسَجُدُ مَنْ فِي السَّمَوْتِ وَ خَدَاى دَا سَعِده مِيكند هركه دد السَّمَانِيا

وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَّكُرُهًا وَّ ظِلْلُهُمْ

أَ بِالْغُدُوِّ وَالْاَصَالِ@

.....

18

تفسیو: حضرت شاه (رح) میندویسد «کسیکه به خدا ایسان دارد به خورسندی پیش حکم او سرمی نهد وکسیکه ایمان نیاورده نیز بدون اختیار حکم او تعالی بروی جاری میگردد وسایه های شان صبح و شام بر زمین میافتد اینست سجدهٔ آنها مطلب هیچ چیز خواه جوهر باشد خواه عرض از حکم تکوینی خدا (ج) بیرون شده نمیتواند وپیش نفوذ واقتدارش همه منقاد وسر بسجود اند ، کاستن وافزودن سایه و میلان آن به یمین ویسار به اراده ومشیت اوست (جل جلاله) قیدصبح وشام شاید از آن جهت است که درین دووقت امتداد سایه برزمین نسبت بدیکر اوقات نمایان ترمی باشد .

تفسیر: چون ربوبیت را محض برای خدا (ج)اقرار میکنید پس بسرا ی استمداد چرا دیگری را اختیار کرده اید ، حالانکه ذرهوار اختیار مستقل در نفع وضور نذارند .

قُلُ هَلُ يَسْتُوِى الْأَعْلَى وَ الْبَصِيْرُهُ بعو آیا برابرمیشود نابینا و بینا

ومآ ابرئ

۱۳

# أُمُ هُلُ تَسْتُو ى الظُّلُلْتُ وَ النُّو رُكَ النَّو رُكَ النَّو رُكَ النَّو رُكَ النَّو رُكَ النَّو رُكَ النَّالِينِ و دوشني

تفسیر: فرق میان موحد ومشرك مانند فرق میان بینا و نا بینا سپت، مقابلهٔ توحید وشرك را چنان دانید که نوروظلمت پس مشرك نابینا که در تاریکیهای شرك سرگردان میگردد آیا میتواند به مقامی رسد که موحد در فروغ فهم و بصیرت و روشنی ایمان از راه فطرت صحیص در آنجا رسیده است ، هرگزاین دو نمیتوانند بیك نتیجه رسند.

أُمْ جَعَلُوُ اللّٰهِ شُركاء خَلَقُو اكْخُلْقِهِ

آیا ساختند برای خدا شریکان که آفریده باشند مانند آفرینش خدا

فَتَشَابَهُ الْخُلْقُ عَلَیهِ مُ قُلِ اللّٰهُ خَالِقُ

پس مشتبه شد آفرینش برایشان بعو خدا آفریننده

کُلُ شَیْ و هُو الْو احِدُ الْقَهّا رُ الْ

تفسیو: آیا معبودان شما مانند خدا (ج) چیزی آفریده توانسته اند که ازآن دراشتباه افتاده آنهارا به خدائی پذیرفته اید ، نی هسر گز نمیتوانند کهیك بالمکس یایك پای پشه رابسازند بلکه خود شان نیز مانند سائر اشیاء آفریدهٔ همان خدای یگانه و توانا میباشند پس چنین چیزهای محتاج و ناتوان را به خدائی پذیرفتن چه گستاخی و شوخ چشمی است .

أُنْزُكَ مِنَ السَّهَاءِ مَآءٌ فَسَالَتُ فَسَالَتُ فَو فَرَسَاد اللهِ السَّهَاءِ مَآءٌ فَسَالَتُ السَّادِي شَد فرو فرستاد اذ آسمان آبرا السَّيْلُ أُو كِيكَ مُعَافًا حُتَهُكُ السَّيْلُ السَّيْلِ السَّيْلُ السَّيْلُ السَّيْلُ السَّيْلُ السَّيْلُ السَّيْلُ السَّيْلُ السَّيْلُ السَّيْلُ السَّيْلِ السَّيْلُ السَلْلُ السَّيْلُ السَّيْلُ السَّيْلُ السَّيْلُ السَّيْلُ السَّيْلُ السَلِيْلُ السَلِيْلُ السَلِيْلُ السَلِيْلُ السَلِيْلُ السَلْمُ السَلِيْلُولُ السَلْمُ السَلِيْلُولُ السَلِيْلُ السَلْمُ السَلِيْلُ السَلْمُ السَلِيْلُ السَلْمُ السَلِيْلُولُ السَلْمُ الْمُعَا

زَبُكُ الرَّابِيَّا و مِمَّايُو قِدُ وَنَ عَكَيْهِ

فِي النَّارِ ا بُتِغًا ءَجِلْيَةِ أَوْمَتَا عِي زَبَدُّ

مِّثُلُهُ "كَذَ لِكَ يَضُرِبُ اللهُ الْحُقَّ

وَ الْبَاطِلُ مُ فَأَمَّا الزَّ بَدُ فَيَذُ هُبُ

جُفَاءً وَأَمَّامًا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَهُ كُثُ

فِی الْآرْضِ حَالَاكُ يَضُرِ بُ

اللُّمُ الْأَمْنَا كَ ١٠٠٥

تفسیر ؛ از آسمان باران فرستاد که به آن جوی ها ورودها روان گردید وبقدرت خود موافق گنجایش هریك درآن آب روان كرد ، كوچك را آندك وكلان را بسيار چون آب بَر زَمين روان شد به ســبب آميــزش خــاك

14

وخاشاك مكدر كرديد پس بروی آب كف آماسيده پديد آمد چنانكه از كداختن طلا و نقره و مس و آهن و ديگر معدنيات بر آتش تيز برای زيور واسلحه وظروف كف بالا ميشود مگر بعدازچندی كفخشك يا منتشر شده گم ميشود و چيز اصلی روی كار می آيد (يعنی آب معدنيات ذوب شده) برزمين يابدست ساكنان زمين باقی ميماند و مردم از آن استفاده های گوناگون می نمايند . درينجا بعينه مثال حق و باطل است چون و حی آسمانی دين حق را گرفته آمد هركسی موافق ظرف و استعداد خود مستفيض ميگردد پس دربين حق و باطل تصادم و اقع ميشود و درنتيجه عوارضی همچو كف آب بالا ميشود در ظاهر باطل حق را مغلوب ميكند طوری كه كف ، آبرا زير ميگيرد مگر چون عارضی و بی اساس استان جوش و خروش می نشيند و آثری از آن باقی نمی ماند پس چيز كار آمد واصلی يعنی حق و صداقت كه قبلا زير كف پنهان بود بجای خودباقی ماند .

ببینید که امثلهٔ بیان کردهٔ خدا (ج) تا کدام اندازه زیبا و به چه طرز مؤثر فهمانیده شده که چون دردنیا میان حق و باطل تصادم واقع شود یعنی داخل پیکارگردند اگر چه باطل چند روز بلند و آماسیده بنظر آید لیکن عاقبت حق غالب و پایدار میماند و باطل برباد فناء میرود پس نباید مؤمن از نمایش موقتی باطل خود را دربازد و فریب خورد همچنین و قتیکه دردل انسان بعد از جای کرفتن حق اوهام و وساوس جوش زند باید مضطرب نشود زیرا در روزگار اندك آماس ناپدید میشود و حق بجای خود قرار میگیرد.

درآیات گذشته توحید وشرك مقابله شده بود درینجا مثال حق وباطل وانمود گردید در آتیه نتیجهٔ هردو كماحقه توضیح میشود .

لِلْإِن بِنَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمُ الْحُسْنِي الْسَلَّحِ الْحُسْنِي الْمُسْتِحِ الْحُسْنِي الْمُسْتِحِ الْمُ

تفسیو: آنان که ایمان واعمال نیکو را اختیار کردند خوبی دنیا وآخرت برای شان حاصل استخوشی حقیقی و طمانیت قلوب بدیگران نصیب نیست .

#### مُعَهُ لا فُتَكُوْ الِهُ ا همراه آن دهند آنرا دربدلخود

تفسیر : دنیا بهر صورت میگذرد درآخرت چنمان پریشمان ودرمانده باشند که اگر تمام خزائن دنیا در دسترس شان باشد نظیر آن راآرزو . كـنند كه آن همه را فديه دهند شايد ازآن سرگـرداني نجـات يابند . « وانى لهم ذالك» .

#### لَهُمْ سُوعُ الْحِسَابِ ٥ُ آن جماعه

تفسیر :در وقت حساب هیچگونه رعایت واغماض نمیشود درهر کاربــد

تفسيو ؛ بعد ازآن كه انجامهؤمن وكافر جدا جدا تذكار كرديد تنسبيه ميشود كه اين امر بهكلي موافقءقل وحكمت است هيچ صاحب بصيرتى چنین حکم نمی کند که گوری که چیزیرا دیده نمیتوآند ودر تـــاریکی شديد بدون رهنمائي عقل وهوش دست وياميزند برابر است باكسيكه چشم دل او روشن آست وبا بصيرت كامل از فروغ حقاستفادهمينمايد.

ومآ ابرئ ۱۳

الّذِينَ يُوفُونَ بِعُهُدِاللّٰهِ وَلا يَنْقُضُونَ الْبِيْتَاقَ ﴿ وَلا يَنْقُضُونَ الْبِيْتَاقَ ﴿

تفسین : عهدیکه درازل با خدا بسته شده (عهد الست)وخود فطرت انسانی گواه آن است وعهدهائیکه بواسطهٔ انبیاء گرفته شده همهرابجا می آورند وعهد های را که خودشان با خدا (ج) می بندند و یا میان خود استوار میکنند نمی شکنند (بشرطیکه معصیت نباشد).

وَ الّٰذِينَ يَصِلُونَ مَآا مَرَ اللّٰهُ و آنانكه مرپيوندند آنچه فـرمودهاست خدا يِهَ آنُ يُّوُ صَلَ بـوسـد آن

تفسيو: صلة رحم دارند يا ايمان را باعمل يا حقوق عباد را با حقوق الله مي پيوندند يا اخوة اسلامي را استوار ميدارند يا بين انبيا عليهم السلام از حيث قبول وعدم قبول فرق نميكذارند .

و يخشون ربهم و يخافون

سُوع الحِسابِ آلَ اذبدی حساب

تفسیں: عظمت وجلال الہی (ج) را درنظر گرفته هراسان می باشند و پیوسته درین فکراند روزی که ذره ذره حساب گرفته میشود آیا چه حال خواهیم داشت .

### وَالَّذِيْنَ صَبُرُوا ابْتِغَاءَ وَجُهُ رَبِّنِ

و آنانگه صبر کردند برای(طلب) رضای پروردگارخویش تفسیر : بر مصایب ورنجهای کیتی صبر کردند . از هیچگونهسختی

تعسیر: بر مصایب ورنجهای کیتی صبر کردند. از هیچکونه سختی مغلوب نشدند \_ ازراه اطاعت قدم برنداشتند \_ سوی معاصی میلان نکردند \_ این همه صبر واستقامت را محض برای حصول خوشنودی خدا (ج) نمودند نه ازآن جهت که دنیا آنهارا به صبر واستقلال مزاج مجبور کرده باشد ونه ازین جهت که چون جز صبر چاره نداشتند بصبر مجبور شده باشند.

وَ الْعَامُو الصَّلُوةَ وَ أَنْفَقُو الْمُهَارُزُ قَنْهُمُ وَ الْمُعَارُزُ قَنْهُمُ وَ الْمُعَارُزُ قَنْهُمُ وَ وَ اللَّهُ اللَّاللَّالَّ اللَّا اللَّالَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَّالَّا اللَّاللَّا اللَّالَّا اللَّا اللَّا الل

رسرًّ ا وَّ عَلا نِيكًّ پنهان و آشكارا

تفسیو: تقدیم سر بر علانیه شایداز جمتی باشد که خیرات پنهانی افضل است جز در بعضی مواقع که مصلحت شرعی درخیراتعلانیه باشد .

### وَيَدُرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّعَةَ

(دفع میکنند به نیکوئی بدی (۱) ومی کنند نیکی در مقابل بدی تفسیر: بدی را به نیکی جواب میدهند و در مقابل در شتی مسلانمست میکنند . کسی را که به آنها ستم کند می بخشایند (به شرطیکه از بخشایش وهم افزونی سیئات نباشد ) بدی را گذاشته نیکی می نمایند ا در به سهو عمل بدی از ایشان سرزند در مقابل آن کار نیك یعنی (توبه) میکنند و به تلافی گناه می پردازند .

أُولَّ عَفْبَى اللَّا ارِ اللَّا ارِ اللَّا الل

جُنْتُ عُدُ نِ

باغهای اقامت

. تفسیر : همیشه درآن میباشند .

# وَ أَزُوا جِهِمْ وَنُ رِيْتِهِمْ .

تغسیر: کلمهٔ (آباء) به طور تغلیب است امهات نیز درآن شامل اند به کاملانیکه مژدهٔ جنت داده شده این بشارت دیگر است یعنی علاوه برمسرتی که برای آنها حاصل میشود این نعمت نیز ارزانی میشود که با پدران ومادران وازواج خود شان که آنها نیز به وسیلهٔ اعمال حسنهٔ خود در بهشت داخل شدهاند یكجا شوند حتی اگر از جملهٔ متعلقین آنها کسی در مرتبهٔ کم باشد ، خداوند (ج) به فضل ومرحمت خود دررتبه او افزوده بهآن کاملان نزدیكمیسازد «والفین آمنوا واتبعتهم فریتهم بایمان العقنا بهم فریتهم (طور – رکوع ۱) ازین معلوم شد که تنها قرابت کاملین بدون ایمان و عمل صالح کافی نیست معلوم شد که تنها قرابت کاملین بدون ایمان و عمل صالح کافی نیست آدی اگر ایمان وعمل صالح موجود باشد در اثر قرابت ترقی درجات ممکن است . والله اعلم .

وَ الْهَلَّعِكَةُ يَدُ خُلُونَ عَلَيْهِمْ مِّنُ وَ الْهَلَّعِيمَ مِنْ اللهِ عَلَيْهِمْ مِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ بِهَاصُبُرُتُمْ كُلِّ بَابٍ ﴿ سُلَمٌ عَلَيْكُمْ بِهَاصُبُرُتُمْ كُلِّ بَابٍ ﴿ سُلَمٌ عَلَيْكُمْ بِهَاصُبُرُتُمْ

َ فَنِعْمُ عُقْبِي اللَّا رِشِ

پس چەنىكاسىت جزاى اين سواى

تفسیر: در حدیث صحیح هشت دروازهٔ جنت بیان شده ، مقصد آن است که فرشتگان برای تعظیم و تکریم مؤمنان کامل با تحایف و هدایا از هر طرف حاضر میشوند در احادیث است که از میان خلایق اول آن فقرای مهاجرین داخل جنت میشوند که در مصائب و جنگها سینهٔ خودرا

سبر ساخته ودر راه مدافعه آن خدمت کردند ، همیشه به تعمیل احکام آماده بوده بایك عالم آرزو و ناکامی از دنیا در گذشته اند ، حقتعالی در قیامت می فرماید آن بندگان کجایند حاضر شوند ، اینها در راه من جنگیده اند و متحمل زحمات شده جهاد کرده اند اکنون به اطمینان کامل داخل جنت گردند ، باز به ملائکه حکم میشود که نزد این بندگان حاضر شده سلام کنند ، ملائك عرض کنندخداو نداما بهترین مخلوق تو ئیم آیا به ساکنان بارگاه قرب امر میدهی که پیش این باشندگان زمین به سلام روند ، ارشاد میشود اینها آن بندگان مناند که در راه توحید جان سپرده اند، بامحرومیت از آرزوهای جهان به جهاد پرداخته و سختی هارا به خوشسی تحمل کرده اند ، فرشتگان چون شنوند به خدمت ایشان رفته گریند (سلام علیکم بها صبر تم فنعم عقبی الدار) در حدیث است که حضرت پیغمبر (ص) بهار هر سال بر مزار شهیدان تشریف برده می گفت (سلام علیکم بها صبر تم فنعم عقبی الدار) به حضرت ابوب کر وعصر وعشمان (دض) این عمل باقی بود .

وَ الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهٰدَ اللَّهِمِنُ وَ اللَّهِمِنُ عَهٰدَ اللَّهِمِنُ بُعُلِ مِیْتًا قِه و یَقُطَعُوْ نَ مَا آمَرُ اللّٰمُ اللّٰمِيْ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّ الْأَرْضِ أُولَّ عِلَى لَهُمُ اللَّعْنَاةُ الْكُونَةُ اللَّعْنَاةُ الْكُونَةُ اللَّعْنَاةُ اللَّعْنَاءُ اللَّعْنَاةُ اللَّعْنَاةُ اللَّعْنَاءُ اللَّعْنَاءُ اللَّعْنَاةُ اللَّعْنَاءُ اللَّ و کهم سُوع الدّار آ

تفسیر: اینجادرمقابل سعداء اخلاق وانجام آخرین اشقیاء وانمود شده عادت این طائفه آنست که با خدا (ج) عهد شکنی می کنند وچیزی که به پیوستنش حکم شده قطع میکنند . درملك آتش فتنه و فساد را مشتعل می نماینداز ظلم برخود ودیگران باز نمی آیند پس اینها از رحمت خدا دورند وبد ترین مقامات جای شان است .

# اللّٰهُ يَنْسُطُ الرِّ زُقَ لِهَنْ يَتُسَاءُ وَيَقُلِورُ اللّٰهُ يَنْسَاءُ وَيَقُلِورُ اللّٰهُ يَنْسَاءُ وَيَقَلِورُ اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَ

تفسیر: عیش وفراخی دنیا فیصلهٔ سعادت وشقاوت نیست نمیتوان گفت کسی راکه خدای تعالی دردنیا رزق وثروت داده است ضرورمقبول بارگاه الهی (ج) است چه بسا بندگان مقبول اندکه بطور امتحان و آزمایش در جهان مبتلای عسرت اند وگنهگاران مردود را مهلت میدهد که از لذاید دنیا متمتع شوند تاهر کس نتیجهٔ اعمال نیك وبد خود را کامل ببیند بهر حال تنگی و فراخی عیش دنیارا نمی توان معیار رد وقبول قرار داد .

# و فرحُو ابالحيوة الله نيا وما الحيوة و شاد شدند كافران بزند كاني دنيا ونيست دند كاني

# مَّ اللَّ نَيَا فِي الْاحْرَةِ إِلَّا مَتَاعٌ ۖ اللَّهِ فِي الْلَاحِرَةِ إِلَّا مَتَاعٌ ۖ اللَّهِ فَي اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ الل

تفسیر: دنیارا مقصود پنداشته بدان افتخار می کنند و لافها میزنند حال آنکه حیات دنیا درقبال آخرت هیچاست مانندکسسی که انگشت خودرا بدریا فرو برد رطوبتی که به انگشت او رسیده در برابر بحر چه اهمیت دارد نسبت دنیا در مقابل آخرت نیز چنین است بنابران عاقل را نشاید که فانی را برباقی مقدم دارد ، حقیقت آنست که دنیا کشت آخرت بوده مقصود با لذات نیست از متاع دنیا طوری متمتع باید شد آخرت بوده مقصود با لذات نیست از متاع دنیا طوری متمتع باید شد که وسیلهٔ کامیابی آخرت گردد چنانکه صحابه رضی الله عنهم میکردند.

وَ يَقُونُ لُ الَّذِي يُنَ كَفَرُ وَ الَّوَ لَا اُنْزِلَ و ميتويند عافران چرافرود آورد. نشد الرعد ۱۳

عُلَيْهِ الْيَكُ مِّنُ رَّ بِهِمْ قُلُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله المائه المائم المائه المائه

. گمراهٔمیکند هر که را خواهد و راهنماید بسویخویش

> مُنُ أَنَا بَ عَلِيهِ هر كارا رجوع ترد

تفسمیو : صدها نشان میدیدند مگر قرار مثل مشهور که میگویند (مرغ یك یا دارد ) بهمان نظریهٔ خود اصرار داشت میگفتند نشانیرا که فرمایش داده ایم بیار مثلاً کوه های مکه راقدری از موضعش تجاوز ده تاً كشت زار هاى ماتوسعه يابد يا زمين را بشكاف ، واز آن چشمه ها وجوىها روان كن يا آبا واجداد مارا دوباره زنده نما كه با ما سـخن زنند ، خلاصه نشانهای بنما که مارا بایمان آوردن مجبور کند . جواب شان چنین داده شد بی شك خدای تعالی میتراند این نشان هارابنماید اما حکمت وعادت او مقتضی نیست که درخواست های شمارا بپایان رساند برای تصدیق پیغمبران مزید بر ضرورت نشان ها وانمود شده ومیشود ، قطع نظر از صدها معجزهٔ دیگر تنها قرآن نشمان عظیم الشانی است برای تصدیق پیغمبر چون از مشاهدهٔ این نشانات بر راه راست نیامدید و به حق رجوع نکردید معلوم شد که مطابققانون قديم مشيت الهي (ج) به همين رفته كه شمارا بههمان كمراهي پسند كردة تان بگذارد، آرى اگر از مشاهدهٔ این نشانات بزرگ به خدا (ج) رجوع میکردید بدون شبهه اوتعالی بروفق عادت خود شما را ترقبی داده وراه های بشما نشان میداد که بهکامیابی حقیقی میرسیدید چون خود تان اینرا نخواستید حکمت اوتعالی هم مقتضی آن نیست کهشمارا مجبور كند پس براي وانمودن نشانات مطلوبه ضرورتي باقي نحاند بلکه درنشان ندادن فائدهٔ شمااست زیرا سنت الله آنست که وقتی نشانات مطلوبهٔ قوم نشان داده میشود که تباهی وهلاك شان مقصود باشد در حدیث است که حقتعالی گفت : «ای محمد اگس نشانات فرمایشی ایشان را بنمائیم وایمان نیاورند عذابی برایشان فرستیم که در دنیآ برهیچ قومی نازل نشده باشدواگرخواهی در رحمت و توبیه را باز میداریم » آنحضرت (ص) شق دوم را اختیار نمود ، از اینجاست که اكثر كسان بعد از فرمايشات معاندانه بايمان مشرف ميشدند . تفسیر: این بیان درباب کسانی است که به خدا رجوع می کسنند یعنی بایشان دولت ایمان نصیب میشود ، ازیاد خدا (ج) راحت واطهیسنان می بابند ، قرآن بزرگترین ذکریست (انانزلنا اللاکر وانالهلحافظون) که از خواندن آن دردلهای شانیقین پیدامیشود ووساوس وشبهات شیطانی برطرف شده سکون واطمینان حاصل میگردد ، ازیك طرف بیان عظمت ومهابت او تعالی در دلها تولید خوف وخشیت میکند واز طرف دیگرذکر رحمت ومغفرت بی انتهای وی اسباب اطمینان قلوب را فراهم می آورد خلاصه دل چنین ذاکرین از ما سوی الله منقطع و به خدا (ج) مترجه خلاصه دل چنین ذاکرین از ما سوی الله منقطع و به خدا (ج) مترجه میشود و فروغ ذکر الهی (ج) از دلهای ایشان هرنوع و حشت و اضطراب دنیوی را زایل مینماید .

# اَلَا بِذِ كُورًا للَّهِ تَطْهَدُنُّ الْقُلُو بُ اللهُ الله

تفسیر: ثروت وحکرمت ومنصب واملاك ومشاهده نشانه های مطلوبه انسان را به اطمینان وسکون حقیقی نمیرساند ، تنها ذکرالهی(ج) وتعلقی که معالله حاصل میشود موجب رفع اضطراب ووحشت قلوب است .

تفسیو : مترجم محقق معنی لغوی (طوبی) را اعتبار داده است واین ترجمهٔ بران درخت جنت نیز شامل است که در حدیث صحیح به طوبی موسوم شده .

كَذَالِكَ أَرْسَلُنْكَ فِي أُمَّاتِ قَلَ خَلَتُ مَمْتِهِ مَنِينَ فَرَسَادِيمِ تَرَا دُو اللّهِ عَلَيْهِمُ الّذِي مَنْ قَبْلِهُمُ أَلَّمُ لِتَتَلُو الْعَلَيْهِمُ الّذِي مَنْ قَبْلِهُمُ الّذِي مَنْ قَبْلِهُمُ الّذِي اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

أو حيناً إليك عم (وحي) فرستاديم بسوى تو

تفسیر: همچنانکه کسانی راکه بسوی ما رجوع میکنند بسراه کامیابی هدایت میکنیم ترا برای رهنمائی این امت مبعوث فرمودیم تاکتابی راکه از رحمت کامل خود برتو فرود آورده ایم برایشان بخوانی بر گیزیدن تو به نبوت چیزی نو نیست به امم سابق نیز پیغمبران فرستاده شده چیزی را که برتکذیب کنندگان سابق وارد شده بود این ها نیز در نظر داشته باشند.

و هُمُ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمَٰنِ طُورِ وَ الرَّحْمَٰنِ طُورِ وَ الرَّحْمَٰنِ طُورِ وَ الرَّحْمَٰنِ طُورِ الرَّحْمَٰنِ طُورِ الرَّحْمَٰنِ طُورِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحْمِٰنِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحْمَٰنِ الرَّمْمِٰنِ الْمُنْ الْمُعْمِمِي الْمُعْمِلِي عَلَيْ الْمُعْمِلِي عَلَيْمِ الْمُعْمِلِي عَلَيْ الْمُعْمِلِي عَلَيْمِ الْمُعْمِلِي عَلَيْ

تفسير: رحمان برحمت كامله خود قرآن رافرود آورد «الرحمن علم القرآن» وترا «رحمة للعلمين» گردانيده مبعوث فرمود مگر آنها به ناسماسی و كفران نعمت كمر بسته از پذيرفتن حق رحمن انكار كردند بل ازايدن نام وحشت می كنند ازين جهت درصلحناه «حديبيه» در نسگاشت «بسماله الرحمن الرحيم» نزاع كردند «واذا قيل لهم اسجدواللرحمن» (فرقان ركوعه) .

قُلُ هُو رَبِي لَآ اللهَ اللهُ عَلَيْهِ بعو او پرورد کارمن است نیست هیچ معبود م<sup>عر</sup> او بروی

## تُوكَّلْتُ وَ إِلَيْهِ مَتَابٍ ۞

تـوكـل كردم و بسوىاوست رجوع من

ت**فسیر** : آن رحمان که شما ازوی انکار دارید پروردگار من است وهمان الله أست كهشريك ندارد «قلادعواالله اوادعوا الرحمن اياماتدعوافلهالاسمة، الحسنى» (بنى اسرائيل ركوع؟١) آغاز وانجام من همه بدست اوست من به ذات وی توکل میکنم آز امداد وی مایوس نمی باشم واز تکذیب شما اندیشهٔ ضررندارم.

و كُولَانَ قُرُ إِنَّا سُيِّرَتْ بِهِ الْجِبَالُ وَ الْحَجَبَالُ وَالْحَجَبَالُ وَالْحَجَالُ وَالْحَالُ وَالْحَجَالُ وَالْحَجَالُ وَالْحَجَالُ وَالْحَجَالُ وَالْحَالُ وَالْحَجَالُ وَالْحَجَالُ وَالْحَجَالُ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالُ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالُ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالُ وَالْحَالُ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالُ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالُ وَالْحَالَ وَالْحَالَالُ وَالْحَالَ وَالْحَالَ الْحَلَالُ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالَ الْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالَ وَالْحَالَالَ وَالْحَالَالَ وَالْحَالَالَالَالُ وَالْحَالَالُ وَالْحَالَالُ وَالْحَالَالُ وَالْحَالَالَّ وَالْحَالَالَّ

اً وُ قُطِّعَتُ بِهِ الْأَرْضُ اَ وُ كُلِّمَ بِهِ یا پارهپارهمیشد اذآن نمین یابه سخنآوردهمیشد از آن زمین یابه سخنآوردهمی شد از آن

الْهُوْ تَى ' بَلْ لِللَّهِ الْأُ مُوْجَمِيعًا ' بلكه خدايراست كار

تفسیر : اینجا مراد از قرآن تمام کتاب است چنانکه دریک حدیث صحیح بر زبور لفظ قرآن اطلاق شده یعنی اگر کتابی فرستاده میشد که بُواسطهٔ آن نشانه های مطلوبه تکمیل مییافت غیر ازین قرآن کتاب دیگر نمی بود .

آری همین قرآن است کهمردمانی را که مثل کوهها استوار بودند بهطور روحانی ازجا بیجا کردهاست ، زمین قلوب بشر را شگافته چشمه های معرفت الهي (ج) را ازآن جاري نمود ، راههاي وصول الي اللهراكه بايد سالها طی میشد آسان گردانید که اکنون به یك آن طی میشود ، در مرده دلان روح زندگی جاوید دمید چون ازین قرآن بهشما شفا وهدایت نصيب نشد بالفرض آن قرآن مطابق درخواستشما چيزهارا بطورحسي ومادی هم نشان میداد چه توقیع بودکه ایمان آرید وبه کج بحثیشروغ نگنید زیرا شماچنان معاند وسرکشید که بهمشاهدهٔ هیچ آیتی ایمان نمي آريد حقيقت آنست كه هدايت واضلال بدست خداست به كسيكه ارادهٔ آو نرفتهباشد بابدآ هدایت نصیب نمیشبود و هیدایست کسی را مىخواھد كە جاذبة قبول حق درخاطرش باشىد . \_\_\_\_

أَ فَكُمْ يَا يُئِسِ الْآنِ يُنَ الْمَنُوْآَ آيا نوميد نشدند آنها كه مرويدهاند

آن لو یشآء الله لهدی الناس جمیعًا ط برآنکه امرخواستی خدا داه نمودی مردمانوا همه

تفسيس: شايد دردل بعضى مسلمانان خطور كرده باشد كه اگس يك مرتبه به خواهش شان كار شود شايد ايمان آرند پسبه مسلمانان فهمانده شد ، خدا (ج) ميتواند آنهارا بهراه راست آرد اما خلافعادت وحكمت اوست ، اوتعالى انسان را تايك حد آزادى كسب و اختيار داده ، اسباب هدايت اورا بطور كافى فراهم نموده است . هر كه مىخواهد ازآن استفاده كند به اظهار نشانه هاى مطلوبه آنها ضرورتى ندارد ، باوجود وسايل كافى هدايت اگر معاندين نميپذيرند وايمان خودرا موقوف بفرمايشات بيهوده ميدارند ما قطعاً اراده نكردهايم كه حتماً حق را بر تمام دنيا بقبولانيم وعده «لاملئن جهنم منالجنةوالناس حتماً حق را بر تمام شود .

اِنَّ اللَّهُ لَا يُخْلِفُ الْمِيْعَا كَ ﴿ يَخُلِفُ الْمِيْعَا كَ ﴿ يَخُلِفُ الْمِيْعَا كَ ﴿ يَكُونُ الْمِيْعَا

تفسیر: کفار مکه آیات مطاوبه را نیز قبولدار نیستند وطوری خواهند پذیرفت که مصیبت پی درپی برایشان یا همجواران شان نازل شود تا از دیدن آن عبرت بگیرند مثلاً برخی در جهاد از دستمسلمانان بقتل رسند ، بعضی اسیر گردند و نبذی به مصائب دیگر دچار آیند اینسلسله باقی خواهد ماند تا هنگامی که وعدهٔ خدا (ج) بایفا رسد یعنی مکهمفتوح کردد وجزیرةالعرب از نجاست شرك باك شود پیمان خدا حق اسست وبه انجام میرسد ، بعضی مفسرین گویند «تحل قریبآمندارهم» خطاب برسول الله صلیاله علیه وسلم است یعنی آنحضرت صلیاله علیه وسلم نزدیك قریهٔ ایشان فرود میآید چنانکه درحدیبیه بوقوع پیوست درین صورت مراد از قارعه آن سرایا می باشد که پیغمبر (ص) به نفسنفیس خود درآن شریك نمی شد . بعضی از سلف گفته اند آیت مذکور تخصیص به اهل مکه ندارد درحق تمام کفار عام است والله اعلم .

و لَقَكِ ا سُتُهُزِئُ بِرُسُلِ مِّنْ قَبْلِكَ وَ مُرَائِنَهُ مِنْ قَبْلِكَ مِنْ قَبْلِكَ وَمُ لَكِ مِنْ الْآو

فَا مُلَيْتُ لِلَّذِ يُنَ كَفُرُوا ثُمَّ أَخُذُ تُهُم فَا مُلَيْتُ لِلَّذِ يَنَ كَفُرُوا ثُمَّ أَخُذُ تُهُم سِه مهلت دادم منكراندا باذ مرفتاد كردمايشانوا

فَكُنُفُ كَانَعِقًا بٍ⊕ پس چنونه بود عقوبت من

تفسیر : هرگاه دراجرای مجازات اندای تاخیس روی دهسد مپندارید که نجات یافتید ، به مجرمین گذشته هم مهلت داده شده وهنگامیکه آنهارا مواخذه کردیم بنگرید چگونه بهسزا رسیدند ، داستان تباهی آنها تا امروز سر زبانهاست .

اً فَهُنْ هُو قَا رَبُمُ عَلَى كُلِّ نَفْسِ (آیا هریس که اوباشد نگاهبان) بر هر نفسی

ا کسبت و جعلو الله شرکاء ط به آنچه عمل موده است و مقرد مودند برای خدا شریعان

۱۳

تفسیو: آن خدای متعال که همیشه برکردار هر کس نگرانی میکند ولمحهٔ بی خبر نیست ومیتواند کسانی را کهاندك شرارت دارند همان دم تنبیه کرده سزادهد آیا کنهگاران میتوانند خودرا از عذاب او نجات داده بگریزند، آیا آن بتان تراشیده از سنگ که نمی بینند و نهمیشنوند و نه درنفع و ضرر خودودیگران کاری میترانندمثل او تعالی شدهمیتوانند؟ شگفتا که انسان با وجود چنین خدای توانا پیش چنان مخلوق عاجز وناتوان سرخم کند واورا دارای اختیار خدائی بداند، بیشتر ازایس ستمی نیست چیزهاییراکه از خود خبرندارند شریك خدا (ج) گردانند شما بدانید هر چه آشکار و پنهان میکنید همه درعلم اوست، ازگستاخی های مشرکانه مردم بیخبر نیست دیر یازود سزای شان رامیدهد.

#### و و ر ه و و و ط قل سهو هم بگوبیان کنیدنامهای ایشان دا

تفسیر: ازنام ونشان آن شرکا، خبردهید کسانیکه حیادارند با وجود شنیدن صفات خداوند کهدرفوق مذکور شد چگونه از سنگ ها نام میبرند وبالفرض نشرمند ونام لات وعزی را ببرند آیا شخصدانشمند به آن التفات خواهد کرد.

## مُ تُنَبِّئُو نَهُ بِهَا لا يَعْلَمُ فِي الْأَرْضِ

ایا خبرمیدهیدخدارا به آنچه نمیداند در زمین

تفسیو : خدابرروی زمین شریکی برای خبود نمیداند زیرا چیزی که نباشد چگونه معلوم شود آیا شما چیزی نشان میدهید کهاو نمیداند (العیاذیات) .

تنبیه : قید زمین ازآن جهت است که اقامتگاه شر کا، (اصنام) نزد بت پرستان زمین است ، ابوحیان مرجع ضمیر (لایعلم) کلمهٔ «ما» را میداند یعنی به خدا (ج) نشان میدهید که درخدائی باتو بتانی شریکند که هیچ علم ندارند .

#### 

تفسیر: نخست خداوند فرمود نام شرکاء رابیان کنید سپس فسرمود چگونه نام چیزی را میبرید که در حقیقت وجودندارد اکنون وانمودمیکند که کلمهٔ شریك برای خدا (ج) الفاظ خالی وصوت محض وبی حقیقت ، ظن و تخمین و اوهام باطل است که چند کلمه بی معنی را کلمات بامعنی و انمود کرده نمیتوانید ، شاید در «بظاهر منالقول» این طرف هم اشاره باشد که اگر از تقلید و تعصب کور کورانه صرف نظر کرده بضمیر خود رجوع نمایند ضمیر خودشان نیز ازآن لغویات انکار میکند بنابرآنباید

گفت که این همه سخنان سطحی است که فطرت وضمیر انسانی هردو آنرا مردود قرار میدهد .

الرعد

بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِ يُنَ كَفَرُ وَا مَكُرُهُمْ بلکه آداسته شده است برای آنانکه وَ صُدُّ وُا عَنِ السَّبِيْلِ و باز داشتهشدهاند از

تفسیو : هیچچیز نیست بلکه درحمایت شرك ومقابله با توحید محض فریب نفس وخدعهٔ شیطان است که ایشان را ازراه حق باز داشته .

وَ مَنْ يُضَلِلِ اللَّهُ فَهَا لَهُ مِنْ هَا إِن اللَّهُ و هرکهرا گمراه کند خدا پسنیستاورا هیچ راه نماینده

تفسیو : کسی راکه خدا (ج) توفیق هدایت ندهد نمیتوان اورا به راه آورد ُوتوفیق خدا (ج) مخصوص کسی است که ابواب هدایت را خود بروی خود بسته نکند .

عَذَابٌ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا زندگانی عذاباست

تفسیر : از دست مجاهدین یابلاواسطه ازطرف قدرت .

و لَعَذَا بُ الْآخِرَةِ السَّقَّ وَ مَا لَهُمْ مِّنَ اللّٰهِ مِنْ وَ اقِ هیچ نگاهدار نده

تفسیر : آنهارا بدون عذاب نمی گذارد وشدت مجازات آخرت به بیان نميآيد .

مَثُلُ الْجُنَّةِ الَّتِي وُ عِدَا لَهُتَّقُونَ ' وعده داده شده اند پرهیز گاران

یُجْرِی مِنْ تَحْتِهَا میرود ان نیرآن ا لا تهر

أكلهاكآئة

تفسير : هيچ يك از انواع آن تمام شدن ندارد و مطلوب هميشه حاصل است «لامقطوعة ولاممنوعة» (واقعه ركوع ١) .

وساية آنهمجنين

تفسير : سايه هم پيوسته راحت رسان است زحمت كرميخورشىيدورنج سرما وجود ندارد «لایرون فیهاشمسهٔ ولازمهریوا» (دهر رکوع ۱) .

تِلْكَ عُقْمَى الَّذِينَ ا تُقُوِّ ا

تفسیر : از خدا (ج) ترسیده از شرك و كفر بركنار شدند .

النَّا رُ آتشاست

تفسير : عاقبت اهل حق واهل باطل در مقابل يكديكر بيان شد وبضدها تتبين الاشياء . وَ الَّذِينَ الْكُنْ الْمُ الْمُ الْحُرْبُ الْحُرْبُ الْحُرْبُ اللَّهِ الْحُرْبُ اللَّهُ اللّلْمُلَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الل

بِهَا آ نُزِلَ النَّكَ بِهَانَچِه فرستاده شده بسوى تو

تفسيو: كسانيكه اكنون براى شان قسرآن عطا كسرده شده (يعنى مسلمانان) وكسانيكه براى شان درسابق «تورات وانجيل وغيره»داده شده (يعنى يهود ونصارى) خوش ميشوند ازچيزى كه برتو نازل شده خوش شدن مسلمانان ظاهراست، زيرا اين كتاب را كليد فلاح ابدى ميدانند وبراى آن كسان يهود ونصارى كه فىالجمله حق پرست واهل علم وانصاف بودند هم يك نوع مسرت بود زيرا ميديدند كه قرآن كريم به كمال خوبى كتابهاى شانرا تصديق ميكند وبه توصيف و تعظيم پيغمبران شان رطباللسان، بلكه وجود احبار ورهبان حقيقى را هم در معرض مدح ميكذارد «ذك بان منصف وحق برست بالاخره مشرف باسلام شدند. اين قبيل يهود و نصاراى منصف وحق برست بالاخره مشرف باسلام شدند.

تفسیر : دریهود و نصاری وجهلای عرب یکان طائفه است که بعض حصه های قرآن را از جهتی کهمخالفشریعت شان میباشد وبر علیه تحریف و تبدیل و آراء و اهوای شان است انکار دارند .

قُلُ إِنَّهَا الْمُرْتُ أَنْ اَ عُبِدَ اللّٰكَ عُدادا وَ لَا اللّٰكِ اللّٰكِلّٰكِ اللّٰكِ اللّٰكِي اللّٰكِ اللّٰكِ اللّٰكِ اللّٰكِ اللّٰكِلَّلْكِ اللّٰكِ اللّٰكِ اللّٰكِ اللّٰكِ اللّٰكِ الل

## و النه ما ب سوی اوست بادعشت من

تفسیر : خوش باشید یاناخوشنود من بهبندکی خدای یکانه میپردازم که به خود شریك ندارد وهمه انبیاءوملل باتفاق اورا پذیرفته اند وب قبول احكام ومرضيات همان ذات بزرك تمام دنيا را دعوت ميكنم وخوب میدانم که مرجع وقرارکاه من اوست وانجام من دراختیار او وعاقبتدر آخر کار مرا غالب ومنصور و مخالفین را مغلوب ورسوامیگرداند بنابرآن ازخلاف وانكار كسى قطعاً پروا ندارم .

### وَكُذَا لِكَ آنُزُ لَنْهُ حُكُمًا عُرُ

فرو فرستادیم این کالامرا حکم کننده درزبان عرب تفسیر: چنانکه در سابق کتابهای دیکر فرستاده شده درین عصرقرآن فرستآده شد کهبرمعارف عظیمالشان و حکمتهای بیمثال مشتملوآخرین فيصله كنندهٔ حق وباطل است چون كتاب هر پيغمبر بزبان خودش بوده به محمد عربسی هم قرآن عربی داده شد و باید کتابی چنین جامیع ودارای هرکونه منافع بزبانی فرودمی آمدکه نهایت فصیحوبلیے، وسیع وجامع ، منضبط وپر معنی ، باشان و شکوه است اگر آنرا«ا**مالالسنه**» و «ملتكة اللغات» نام نهيم جادارد .

بعد از آنچهآمدهاست بتو **خواهشسهایایشمانرا** پير**و**ي کني مًا لُكُ از يّ وُ لَا وَا قِ ﴿

هیچ (کار سازنده) حامی ونهنگاهدارنده

تفسیر : انکار وناخوشنودی کسانرا بهقدر ذره اهمیت مده علم بزرگی را کهخدا (ج) بنو عطاکرده پیروی میکن بالفرض که بخواهشات اینهاً رفتار کنی کیست که از عذاب وعقاب اوتعالی نجات داده تواند ؟ هــُـر طالب حق مخاطب این خطاب است واگرتنها آنحضرت م**خاطب آن** باشد باز هم شامل عمومیت است که خطاب به پیغمبر (ص) وابلاغ بهدیگران است جنانکه نظائر آن درمواضع متعدده گذشته است.

و لقد ارسلنا رسلا من قبلک و رسادیم بینمبراندا بیش اذبو و رسادیم بینمبراندا بیش اذبو و رسادیم از و اجاد د تریالهٔ و جعلنا لهم از و اجاد د و وزندان و دادیم ایشانرا دنان و فرزندان و ماکان لرسول آن یا تی با یه الا و منایه میر بینمبردا که بیارد نشانه میر بازگیل اجل کتاب و بازگیل اجل کتاب و با بعدم خدا (هرقضای موقت دانامه است و هده است نوشته شده

تفسیر: پیغمبر عربی را (صلی الله علیه وسلم) مبعوث نمودن وباوکتاب واحکام نودادن چیزی شگفت نیست که موجب اینقدر کج بحثی وحجت آوری کردد ، پیغمبران سابقه هم فرشتهٔ آسمانی نبودند واز باشندگان زمین بودند ، میخوردند ، مینوشیدند ، ولوازم خودرا بدست خودتهیه میکردند ، عیال واطفال داشتند یکی ازایشان نمی توانست که نشان مطلوب مردم راروی کار آرد بلکه مانند این پیغمبر موجوده درهر چیز منتظر اجازهٔ خدا میبودند ومحض به تبلیغ همان احکام واظهار همان معجزه می پرداختند که اذن خدا بود ، اذن خدا اینست که حکم خدا(ج) مطابق ومناسب هر زمان وهر عصر جداکانه میباشد وبرای هر چیز موعدی مقرر شده که نه پیغمبر و نه فرشته می تواند آنرا تبدیل دهدپس موعدی مقرر شده که نه پیغمبر و نه فرشته می تواند آنرا تبدیل دهدپس خون هر پیغمبر موافق احتیاجات عصر خود احکام آورده و برای تصدیق حداقت خود پابندخواهشات مردم نبوده وخودرا از حوایج بشریه وعلایق صداقت خود پابندخواهشات مردم نبوده وخودرا از حوایج بشریه وعلایق معاشرت پاك ومبرا معرفی نکرده هرگاه دروجود معجمه صلی التعلیه وسلم معاشرت و مفات دیده شود چه دلیل برای انکار نبوت او میگردد .

ر و فر و المسلم و ال

يَهُ حُو اللّٰهُ مَا يَشَاءُ نابود ميسازد خدا هرچهداميخواهد

وعند أم الكتب ٢٩

۱۳

تفسیر : هر حکمی را که خواهد بهمقتضای حکمت خـود منسوخ کـند وهرچه راخواهد برقرار گذارد قومی را محو ونابود نمیاید وبیجای آن دیگری بیارد ، تاثیر اسبابی راکه خواهد درم**وقعی** برحال بماند و در موضعی تبدیل کند ، وعدهٔ رادرصورت وجود شرایط مقرره اش باختیار خود ظاهر كند واگر نخواستهباشد بنابر عدم وجود شرایط به ظهور نيارد ، خلاصه هرگونه تغيير وتبديل وامحاء واثبات ونسمخ وتنفيذ مربوط بهاو وجميع دفاترقضا وقدر درقبضة اقتدار اوست واستاس تمام تفصيلات ودفاتر كه آنرا «امالـكتاب» بايد ناميد در تصرف او ســـت یعنی محیط علم اذلی از هر نوع تغیر وتبدل به کلی مبراومنزه ومأخـــذ لوح محفوظ است حضرت شاه (رحمهالله تعالى) مينويسد كه هرچيز دردنيا استبابى دارد بعض اسباب ظاهر وبعضى ينتهان ميباشد وتاثير اسبباب يكاندازة طبيعىدارد ودوقسماست يكي تغيير وتبديل دارد وديكري ندارد تقدیری که تبدیل میشود موسوم به قضای معلق یاتقدیر معلق استوآنکه تغییر نمی پذیرد «مبرم» گفته میشود . بعضی فضلاوا دراثر احادیت وآثار در خصوص تبديل قضاى مبرم اشتبآهاتي است كهاين جاگنجايش آنرا ندارد اگر خدای کریم توفیق داد در تفسیر مستقل خواهیمنوشت انشاءالله تعالى هوالموفق والمستعان .

تفسیر: ما اختیار داریم که بعض وعده هارا در حال حیات تو ایف کنیم وبعضی رابعد ازوفات توظاهر نمائیم ، تونباید دراندیشه ظهور آن باشی و نباید دیگران از تاخیر وامهال ایمن نشینند ، در علم خدا (ج) برای هر چیز وقت مناسب است چون برسد آن چیز ضرور به ظهور میآید ، تو وظیفهٔ خودرا که تبلیغ است ادا کرده باش ، حسد تکذیب کنندکان فیصله میشود .

اُو لَمْ يَرُ وُ اللَّانَاءُ تِي الْأَرْضَ آيا نمييند که ملمآئيم(قمدميکنيم) باينسردمين بروه و من اَطْرَ افِهَا الْمُ منقصه الله من اَطْرَ افِهَا الْمُ مهناقص میسازیم آنرا از جوانب آن

تفسیر: درسرزمین مکه تاثیر اسلام در تزاید و نفوذ واقتدار کفر روبه زوال است ، سطوت وجبروت اسلام دردلهای اشخاص بزرگ و قبایل جاگرفته میرود ، دلهای اوس وخزرج در مقابل حق وصداقت مفتوح میشود ، به تدریج حکومت کفر را مغلوبمیکنیم آیااز این آثار روشن مکذبین نمیدانند که فیصلهٔ خدا (ج) راجع به آیندهٔ شان چیست؟ دانشمند از پیشرفت اسلام بدین سرعت می فهمد که هیچ قوتی نمیتواند آن را عقب نشاند بنابرآن دوربینی وعاقبت اندیشی آناست که آنرا آمدنی دانند .

# و الله يحكم لا معقب لحكمه ا

تفسیر: حکم تکوینیوفیصلهٔ استوار او قطعاً وارد شدنی است چون هنگام آن فرارسد درطاقت کیست کهیكدقیقه آنرا تاخیر نماید وعقب منشاند.

و هو سريغ الحيساب (۲)

تفسیر : به مجردیکه وقت حساب برسد قطعاً تاخیر واقع نمیشود ، پس هرچیزیکه آمدنی است آنرا قریب بدانید .

وَ قَدُ مَكْرُ الَّذِينَ مِنْ قَبُلِمِمُ وَ هُرَائِينَ مِنْ قَبُلِمِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

پس خدای داست (جــزای) مکرشان همه

تفسیر: اگر خدا (ج) نخواهد تمام فریبها معطل وبی اثر می کردد یاخدا فریب آنهارا میشکند ، مکر در لغت تدبیر خفیه را گویند پس اگربرای بدی بعمل آید بد است واگر برای مدافعه ازبدی بهعمل آید خوب است یعنی آنها در پس پرده به سنجش تدابیر فاسد خود بودند لیکن تدبیر خدای تعالی بر همه غالب آمد و تدبیر های شانرا بر روی خود شان زد «ولا یحیق المکرالسیی، الاباهله» (فاطر رکوع ۵).

مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ مُا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ

يعلم

آنچه می کند هو نفس تفسیو: هیچ حرکت وسکون وآشکار و پنهان از خدا (ج) پوشیده نیست ، در مقابل او تعالی هرگز مکرکسی پیش نمیرود واین مکاران را سزائی درخور مکر شان میدهد.

# و سيعلم الكفر لهن عقبى الكارى ونود خواهندانست اين كافران كه كراباشد جزاى آنسراى

تفسیر : طوریکه کذشتگان انجام مکر خودرا دیدند بکفار موجوده هم قدر عافیت معلوم میشود .

وَ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُ وَالسَّتَ مُرُ سَلًا وَ مِن مَوِينَدُ وَالسَّتَ مُرُ سَلًا اللهِ مِن كَفَرُ وَالسَّتَ مُرُ سَلًا وَ مَن مَوِينَدُ وَمِينَا اللهِ مِن اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُل

تفسیر: از تکذیب شما چیزی ساخته نمیشود چون خدای پاک نشانه های بزرگ صداقت مرا آشکار میکند ، قرآن که کلام اوست همچنانکه بر فرودآمدن خود از بارگاه الهی (ج) کواهی میدهد برنبوت من نیز شاهد است اگر دیده بکشائید می بینید کهدر احوال بسیار نامساعه اشاعت راستی باین صورت و تاثیر آن در دل دشمنان و مغلوب و مقهور شدن دروغ ، همه برای حقانیت مندلیل آشکارا از طرف خداست .

## ومن عند ، علم الكتب الله وساست سيكه نزداوست علم المحتبيكة نزداوست

تفسیر: کسانیکه از علم قرآن وحقایق آن آگاه شده اند نیر. از دل کواهی میدهند که دروغی نبافتهام همچنین دلهای آنانیکه در کتب سابقهٔ سماویه وپیشکوئی های آنها در خصوص منعلم دارند کواهی میدهند که محد صلیاته علیهوسلم مطابق همان پیشکوئیهاظهورنموده است که صدها سال پیش موسی و عیسی علیهما وعلی نبینا الصلوة والسلام خبرداده بودند ، خدایا کواه باش که به حقیقت چیزی کهذات تو و صاحبان کتاب تو کواهی داده اند این عاجز خاطی هم از صدقدل برآن کواهی میدهد .

(تمت سورةالرعد بعونالله وحسن توفيقه)

می می

١٤

( سورة ابراهیم مکیةوهی اثنان وخمسون آیة وسبعة رکسوعات) (سورهٔ ابسراهیم مکی و آن پنجامودو آیت و هفت رکوع است)

كَانَ اللهِ عَدَائِكَه بهاندازه مهربان نهايت بادحماست

الز قن كِتْبُ انْزُلْنَهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِ جَ

النَّاسَ مِنَ الظَّلْمَاتِ اللَّي النَّوُرِ ٥ النَّوُرِ ٥ مردمانوا اذ تاديميها بسوى دوشني

بِاِ فَی نِ رَبِّمِهُم بودد کار ایشان

تغسیو: عظمت شان این کتاب را ازاین جا باید قیاس کرد که ماآن را فرستاده ایم و شخصیت عالی تو حامل آنست و حاوی بر مقصدیست که عالی تر ازآن چیزی نیست آن این است که به فرمان و توفیق الهی (ج) کافهٔ مردمان گیتی را از عرب و عجم سیاه و سفید رنجبر و سرمایه دار پادشاه و رعیت همه را از ظلمات جهل و اوهام بیرون آری و در فروغ معرفت و بعدیرت ایمان و ایقان استوار نگهداری .

اللي صراط العزيز الحكيد السبوي ستوده ستوده اللي الذي كم كما في السبول ت و ما علام على الديم الذي المنان و انجه على السبول و انجه و انجه المنان المنان الله الديم المنان ا

## في الأرْضِ الدرين

تفسیر: در فروغ معرفت حقیقی به راهی روان شوند که خدای غالب توانا ـ دارای صفات ستوده ـ شهنشاه مطلق ومالكالكل جلت عظمته هدایت کرده وآن راه مردم را بهمقام رضای الهی (ج)نایل میگرداند .

و و یک لِلکفِر یک مِن عَدَ ابِ وروای مصیبت است کافرانوا ان ان عداب

سُدِ يُدِ ۞ شخت

تفسیر: کسانیکه پس از فرود آمدن چنین کتاب نیز از تاریکی کفر شرك ، جهالت ، ضلالت بیرون نشدهاند برای آنها عذاب سختومصایب مهلك است همدرآن جهان وهم دراین جهان .

إِلَّذِ يُنَ يَسْتَحِبُّو نَ الْحَيْوةَ اللَّهُ نَكَا آنانكه بسند (اختياد) ميكنند ذند كاني دنيادا

عَلَى الْآخِرَةِ وَيُصُلُّ وُنَ عَنْ الْمِدارند (مردمانوا) اذ

سُدِیْلِ اللّٰمِ و یبغونها عو جًا ط داه خدا و مرطلبند در آن اولنّاک فی ضلل بعید (۱ آن عروه در عمراهی آند دور (اذحق)

| ابراهيم | منزل سوم | ومسآابرئ |
|---------|----------|----------|
|         |          |          |
| ١٤      |          | 14       |

تفسیر: بیان حال کافران است که آل و آمال آنها دنیااست \_ در مقابل آخرت آنرا می پسندند و ترجیح میدهند \_ شبوروز غرق محبت آنند ومیخواهند دیگران را نیزبه محبت آن گرفتار نموده از طریق رضای الهی باز دارند از این جهت درصدد آنند که بدین خدا (ج) خورده گیری نمایندوراه راست را کج ثابت کنند ، اینها در حقیقت از راه بس دور افتاده اند باز گشتن شان توقع نمیشود ، هنگامیکه عذاب خدا (ج) فرود آید دیدگان این ها نیز باز خواهد شد .

#### و مآ آ رسلنامِن سول الآبلوان و نفرستادیم میچ پیغامبر دا معر بعذبان قومه لیبین کهم ا قوماو تابیان تند برای فهمایشان

تفسير : چنانكه اين كتابعظيمالشان راجهت هدايت مردم بتوبخشايش کردیم در گذشته نیزوسایل هدایت مردم رافراهم مینمودیم چون به ترتیب طبیعی نخستین مخاطب پیغمبران افراد قومی است که درمیان آنها مبعوث شده اند وحي الهي (ج) بر زبان همان قوم فرستاده شد تابه دانستن وداناندن احكام خدا (ج) سهولت كامل باشد \_ امت حضرت پیغمبر صلی الله علیهوسلم در دعوت برتمام جن وانس شامل است اما زبان قومی که حضرت درمیان آنها مبعوثگردید عربی بود . اشاعهٔ هدایت مطابق ترتیب طبیعی به صورتی مقدر بود که مخاطبان اولين وشاكردان نخستين بيغمبر صلى الله عليه وسلم تعليمات وحقايق قرآن را بهسهولت بدانند وحفظ كنند، تمام اقوام جهان ونسلهاىمابعد بوسیلهٔ آنها علیقدر درجاتهم بصبغهٔ قرآنی رنگین شوند و چنین شد عرب به صحبت پیغمبرخویشبه ذریعهٔ زبان ملیخود کهبه آن شغف بیشمار داشتند برعلوم قرآنی دسترس کافی حاصل نمودندپس ازآن بر خاور وباختر جهان متفرق شدند،روم وفارسرا مسخر نمودند آنگاهقدرتالهي درعجمیان نیز چنان داعیه وعشقی برای تحصیل معرفت کلام الهی(ج) ومهارت زبان عربی پدید آوردکه در روزگار اندك درشور وتبیین علوم قرآن از عربهای معاصر خود گوی سبقت ربودند بل مدار کافهٔ علومُ دینیه وادبیه کُریا پروازان عجم گردیدند . بدینصورت حجت خـدا بر بندگانش تمام شد ووقتاً فوقتاً وسایل استفاده از قرآن فراهم گردید. فالحمدية على ذلك بهر حال دروجوهي كه به مبعوث شدن حضرت پيغمبر (ص) درقوم عرب موجوداست جواب این سوال که خداوند (ج) چرا قرآن را بزبان عرب فرود آورده مراعات آنهارا کردنیز حاصل میشود. فَيُضِكُ اللّٰهُ مَنْ يَنْسَاءُ وَ يَهْدِ يُ پسعمراهساند خدا هرعرا خواهد و داه نمايد

مَنْ يَسَاءُ وَهُو الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمُ ﴿ وَهُو الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمُ ﴿ الْعَامِدِ وَ اوست غَالَبِ بِاحْكُمْتَ الْحَكَمْتُ الْحَكْمَةُ الْحَلَمْتُ الْحَكْمَةُ الْحَلَمُ الْحَكْمَةُ الْحَكْمَةُ الْحَلَمْةُ الْحَلَمْةُ الْحَكْمَةُ الْحَلَمْةُ الْحَكْمَةُ الْحَلَمْةُ الْحَلَيْمُ الْحُلْمُ الْحَلَمْةُ الْحَلَمْةُ الْحَلْمُ الْحَلَمْةُ الْحَلْمُ الْحَلَمْةُ الْحَلَمْةُ الْحَلْمُ الْحَلَمْةُ الْحَلْمُ الْحَلَمْةُ الْحَلْمُ الْحَلَمُ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمْةُ الْحَلَمْةُ الْحَلَمْةُ الْحَلَمْةُ الْحَلَمْ الْحَلَمْةُ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمُ الْحَلَمُ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمُ الْحَلَمُ الْحَلَمُ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمْ الْحَلَمُ الْحَلَمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلَمْ الْحَلْمُ الْحَلَمْ الْحَلْمُ الْحَلْم

تفسیو: وسایل تبیین وهدایت را تکمیل کرد ، کسی را که خواست از این وسایل منتفع شود براه روان نمودهر که اعراض کرداورا در گمراهی واگذاشت او غالب تواناست اگر خواستی همه را به قهر هدایت کردی اما حکمت وی اقتضا کرد که انسان تاحدی به کسب واختیار آزاد باشد تا مظاهر رحمت و خشم هردو را درجهان ادامه دهد .

تفسیر: نشانی ها یعنی معجزات را مشاهده نمودند کهبه (آیات تسعه) مسمهرد است یا مراد از آیات تورات است «یاد ده به آنها روزهای خدارا » یعنی وقایم آن ایام را بر آنها یاد کن که زیر بار شدایدورنجها بودند وخداوند ازآن نجات بخشید و عنایت خودرا ارزانی فرمود زیرا از شنیدن این دوحال بندگان شکیبا وشاکر عبرت میگیرند ، هنگام مصیبت اضطراب ووقت آسایش غرور نمی کنند ، پیشینان نیز ازاین جهت کامیاب شده بودند که برشداید صبر و برنعمای الهی (ج) شکر میکردند «وتمت کلمت ربك الحسنی علی بنی اسرائیل بماصبروا ودمرنا میکردند «وتمت کلمت ربك الحسنی علی بنی اسرائیل بماصبروا ودمرنا ماکان یصنع فرعون وقومه وماکانوا یعرشون» (اعراف رکوع ۲۰۱) .

وَ إِنْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اَنْ كُرُو اَ وَ اللهِ عَلَيْكُمْ اِنْ أَنْجَنَيْدِ وَ اللهِ عَلَيْكُمْ اِنْ اَنْجَنَيْدُ اللّهِ عَلَيْكُمْ اِنْ اَنْجَنَكُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ اِنْ اَنْجَنَكُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

تفسیر : چنانکه شمارا غلام میساختند و به کارهای سخت بصورت بیگاری می گماشتند .

مِّنُ رَّ بِكُمْ عَظِيمٌ ۞ يروردگار شما

تفسیر : شمارا از ذلت غلامی برآورد وبدولت آزادی سرفراز گردانید معنی اصلی بلاء آزمایش است ، صبروشکر بندگان درحال رنج و راحت آزمایش آنان میباشد «ونبلوکم بالشروالخیرفتنة» (الانبیاء رکوع ۳) «وبلوناهم بالحسنات والسيئات» (اعراف ركوع ٢١) چون نجات از فرغونيان نعمت بزرك بود درينجا بهانعام آزمايش شد ومترجم محقق رحمت الله عليه آنرا بطور حاصل معنى بكلمه (مدد) تعبير نمود نظيراين آیت درسورهٔ بقره واعراف گذشت فواید آن ملاحظه شود .

وَإِذْ تَاذَّنَ رَبُّكُم لَئِن شَكْرُتُم و آنوقت که خبر دار ساخت پروردگار شما کهاگر شکر کنید

زیاده دهم شمارا

تفسیر : مقولهٔ موسی (ع) است یعنی آنوقت را یاد کنید که پروردگار شما أعلان كرد اگر أحسان مرا پذيرفتيد ، از زبان ودل به شكر انعمام من پرداختید نعمتهای مرید خواهید یافیت . نعمتهای جسسمانی وروحانی ، دنیوی واخروی .

وَ لَئِنْ كَفَرْ تُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيْدُ ۞ و اگر

تفسیر : نعمت های موجوده سلب کرده میشود و سزای ناشکری غیسر ازاین است درحدیث است سایلی به حضور مبارك ختمی مرتبت علیه آلاف الصلوة والتحية آمد پيغمبر (ص)خرمائي بوي عنايت كردسايل نگرفتيا بازافگند سایل دیگری آمد ویرانیز خرمائی مرحمت کرد گفت (سبحان الله تمرة منرسولالله) یعنی تبرك پیغمبرخداست رسولالله (ص)بهجاریهامر كرد چهل درهمی که پیش ام سلمه است به آن سائل شاکر بدهد .

وَقَالَ مُوسَى إِنْ يَكُمُ

لَغُنِيٌّ حَمِيْكٌ ۞

وانگر ستودهشدهاست تفسیر: از کفران نعمت بهخود شما زیان میرسد نه بخدای بی نیاز اگر تفسیر: از کفران نعمت بهخود شما زیان میرسد نه بخدای بی نیاز اگر شما شکرکنید یانکنید خدا (ج) را بدان حاجتی نیست ، در حمید ومحمود بودن او زیانی وارد نمیشود ، دریك حدیث قدسی کهدرصحیح مسلم می باشد خداوند فرماید ای بندگان من : اگر همه گذشتگان وباز آیندگان جنوانس کافتاً در تقوی مثال بلندترین مردمانشوند در ملك من چیزی افزود نگردد واگر همه پیشینان و پسینان جنوانس بفرض محال همه چون بدترین کسان شوند در ملك من بقدر یك ذره زیان نرسد العیاذبالله .

آلَ يَأْنِكُمْ نَبُوُ الْكِنْ يُنَ مِنْ قَبْلِكُمْ آيا نيامدهاست بشما خبر آنانكه پيشانشهابودند

قَوْ مِنُوحِ وَعَالٍ وَنَهُو كُنُّ وَ الَّذِينَ قوم نوع و عاد و ثود

بعد اذایشان (آمدند) می الکی ایشانوا معر خدا

تفسير: اين جا تتمهٔ كلام حضرت موسى استياخه او ند بعه از وى براى امت خطاب ميفرمايد، بهرحال درين جا توضيع است كه احوال امم براى امت خطاب ميفرمايد، بديكرى معلوم نيست البته اسماى اقواميكه نيشمار پيشين جز خدا (ج) بديكرى معلوم نيست البته اسماى اقواميكه نزد مردم عرب بيشتر شهرت داشتند كرفته شد وبقيه در «والدين نزد مردم عرب بيشتر شبهت كرديد كه آيا خبر عاقبت آن اقوام بهشما نرسيده، تعجب است چندين قوم پيش از شما تباه شدند تااكنون شما از حال آنها عبرت نگرفتيد.

تنبیه: ابن عباس (رض) چون «لایعلمهمالاالله» راخواند گفت (کسلب النسابون) یعنی کسانیکه مدعی معرفت کامل انسابنددروغ می گویند. عروة بنالزبیر رضی الله عنه فرماید ماکسرا بلندتر از معد بن عدنان نمی یابیم که بطور تحقیق نسب رابیان کند والله تعالی اعلم .

تفسیر : یعنی کفار ازفرط غیظ دستهای خودرا گزیدند چنانکه جای دیگر است (عضواعلیکم الانامل منافیظ) یاچون سخن انبیا راشنیدند ازفرط تعجب دست بردهان نهادند یادست سوی دهن بردهاشاره کردند، بس است خاموش باشید یاازین زبانما جز این جواب که آینده می آیدتوقع مکنید یا هنگامیکه سخنان پیغمبر (ص) رامیشنیدند میخندیدند و برای ضمیر «ایدیه» سوی کفار وضمیر «افواهه» جانبرسل راجع باشد یعنی آن گروه ملعون دست خودرا بدهان پیغمبران نهادند که آنها هرگز یعنی آن گروه ملعون دست خودرا بدهان پیغمبران راجع می باشد یعنی اف فسرط گستاخی دست پیغمبران را بدهن شان درآوردند ، نوز بعضی مراد از (ایدی) دراینجا نعمت هاستیعنی نعمتهای بزرگی که پیغمبران به آنها عرضه داشتند مانند شرایع الهی وغیره آنها از قدر ناشناسی سوی پیغمبران مسترد کردند ، هیچکدام آنرا نپذیرفتند چنانکه محاوره است من مال فلانی را در دهنش فرو بردم ، علی ای حال هر معنی که گرفته شود حاصلش این است که آنها نعمت الهی (ج) راقدر نکردند دعوت پیغمبران را نپذیرفتند به بی اعتنائی بلکه به گستاخی پیش آمدند.

و قَالُوْ النَّاكَفُرْ نَا بِهَا أُرْ سِلْتُمْ بِهِ وَمُعَند (هرآئینه) مامنگریم به آنچه فرستاده شدید همران و مُعَند شکی شکی رهما تک عُو نَنَا الله و رومرآئینه) ما دد شبههایم از آنچه خوانید مادا بسوی آن

### اللهِ مُرِيْبِ ﴿ قَالَتُ رُسُلُهُمْ أَفِي اللَّهِ پيغمبران ايشان آيادر شُكُّ فَاطِرِ السَّهُ وَ الْأَرْضِ \*

ت**فسیر :** هستی ویگانگی خدا (ج) چناننیست کهدرآن سرموی شك و شبهه گنجد فطرت انسان گواه هستی خدا (ج) است ، شگفتیهای نظام علویات وسفلیات شمهادت میدهد که شکل دهندهٔ پرزه های این کارگاه دربوته وجود وبه کار افگننده آن بامنتهای نظم واستواری ، دستی نهایت نیرومند و قسوی میخواهد دستی که بااختیار و حکمت کامل کارگاه گیتی در تصرفوی باشد ، ازاین جاستکه سخت ترین مشرکان نیز به هیچ رنگ چارہ ندارند جز این که اعتراف نمایند که خدای بزرگ کــه آسمان وزمین وسایر اجرام راپدید آورده تنها ذاتی میباشد که مقام عظمت وى ازتمام اين معبودان كوچك وناحق فراتراست ، تعليم پيغمبران این است که چون فطرت انسان ـ سراغ حدای حکیم علیم قادر نـوانا ومجمع الكمالات رانمود ديگر چه معنى دارد كه در لجنزار اوهام وظنون گرفتار گردد واین عقیده ساده فطری را بازیچه و چیستانقرار دهــد ــ وجدان گواهی میدهد که درحال وجود خدای واحد توانا عالم الکلسنگ ودرخت، تصویر انسان یا سیارهٔ فلکی یا کدام مخلوق دیگررا درالوهیت انباز قرار دادن مرادف آنست که آوآز فطرت صحیح را خفه یا مست نمایند ـ درذات وصفات خدای پاك معاذالله چه نقصآنی حس كردند كه ميخواهند آنرا به اجتماع خدايان مخلوق وباطل تلافي نمايند .

#### يَدُ عُوْكُمُ لِيَغْفِرُ لَكُمْ مِّنْ ذُنُو بِكُمْ میخواند شمارا تابیامرزد شمارا از

تفسیر : ما شمارا دعوت نمی کنیم در حقیقت حضرت کردگار بوسیلهٔما شماراً سوی خود میخواند تابجادهٔ توحید وایمان رهسیر شده به مقام قرب او برسید اگر شما از اعمال خویش باز آئید وطریق ایمان وایقان را اختیار کنید همه گناهانی راکه قبل از ایمان آوردن نموده بودیدبجز (حقوق وزواجر) می بخشاید البته پس از آوردن ایمان مطابق کر دارشما رفتار خواهد شد .

# وَ يُو يَخُو خِّرَكُمْ إِلَى آجَلِ مُسَمَّى اللهُ وَتَيَكُهُ اللهُ اللهُلِمُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

تفسیر: اگرچه قیام شما به کفر وشرارت سزاوار آن بود که به زودی تباه میشدید و لیکن اگر به فیض ایمان نایل شوید تاهنگام معینی کهدرین جهان زندگانی دارید از لطف الهی (ج)به سکون واطمینان کامل بهسر برده ، از تباهی محفوظ میمانید . موافق (یمتعکممتاعاحسنا) و «فلنحیینه حیوة طیبة» وسایر نصوص .

قَالُو ٓ اللهِ مِشْرُ مِّ تُلْنَا اللهِ مِسْرُ مِّ تُلْنَا اللهِ مَانِد ما نند ما نند ما

نْرِ يُكُ وْنَ أَنْ تَصُدُّ وْنَا عَمَّاكَانَ مىخواھيد ته بازداريدهارا اذ آنچه

يَعْبُلُ الْبَاوْنَا فَأْ تُونَا بِسُلُطْنِ مُّبِيْنِ ﴿
عَالَمُ الْبَاوْنَا فَأْ تُونَا بِسُلُطْنِ مُّبِيْنِ ﴿
عامر ياديد (يشرها) حجتى عامر

تفسیر: بحث خدا (ج) را بجای آن بگذارید راجیع بهخود بگوئید آیاشما فرشتگان آسمانید یا فراتر از نوع بشر کدام نوع دیگری چون شمانیز مانند ما انسانید سخنان شمارا چگونه باور کنیم میخواهید از دیس پیشین خویش باز گردیم وپیرو شما شویم هر گز چنین نمیشود اگر میخواهید امتیاز خویشرا ثابت وبه مقصد خود کامیاب شوید ، آیست آشکار یا سند خدارا نشان دهید تاخواهی نخواهی سرها در قبال آن

خم شود واین امر وقتی ممکن میشود که معجزاتی بر حسب مطالبات مانشان دهید.

قَالَتْ لَهُمْ رُ سُلُهُمْ إِنْ نَكُنُ إِلَّا بَشُرُ كُنُ اللَّا بَشُرُ كُنُ اللَّهُمُ اللّلَهُمُ اللَّهُمُ اللَّالِي اللَّهُمُ اللَّالِلْمُ اللَّهُمُ اللَّالِلَّا اللَّلْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّ

تفسیر: درست است نهما فرشته ایم و نه مخلوق دیگر بل در بشریت مانند شمائیم آیا درمیان افراد بشر به اعتبار احوال ومدارج از زمیس تا آسمان تفاوت موجود نیست ؟ شما نیز مشاهده می کنید که خداوند بعضی را به اعتبار احوال جسمانی دماغی داخلاقی دیماتی بر بعضی فضیلت داده پس اگر گفته شود که خدا بعضی از بندگان خود را دراثر قابلیت فطری وملکات عالی و کمال روحانی و قرب با طنی به مقامی فایز گردانیده که آنرا مقام نبوت یا منصب رسالت گویند درآن چه اشکال و استبعاد است ، دعوای نبوت مستلزم آن نیست کهما خودرا سوای بشرنوع دیگر دعوی میکنیم البته این امر ثابت میشود که خداوند (ج) بر بعض بندگان احسان خاص می فرماید که دیگران را ازآن بهره نباشد.

تفسير: اكنون باقي ماند مسئلة آوردن سند ما به حكم پروردگار خويش از نخست اسناد نبوت خود و آيات روشن آنرا نشان داديم كماقال «جاءتهم رسلهم بالبينات» هركه ميخواهد بپذيرد براى اطمينان وى بسيار كافيست إما انجام مطالبات شما آن در قبضهٔ اختيار ما نيست وتصديق ما از روى دانش برآن موقوف نمى باشد خداوند (ج) بر وفق حكمت خود هر سند ونشاني را كه بخواهد بشما مي نماياند، دولت ايمان به مشاهدهٔ آيات مطلوبه نصيب نميشود و به عطاى خدا به دست مي آيد پس بايد مومن بحضرت او توكل نمايد اگر شما قبول نكنيد و برعداوت و ايذاى ما آماده باشيد پس توكل ما برامداد حضرت اوست.

وَ قَدْ هَدْ سَاسُلْنَا اللهُ لَنَا اللهُ الله وهر آئینه نمودهاست به ما راههای مارا

تفسير : خدا (ج) جام توحيد وعرفان خويش را بما نوشانيد وطريق موفقیت حقیقی راباز نمود چه ممکن است که بحضرت اوتوکل نکنیم .

وَ لَنُصْبِرَتَ عَلَى مَآ الْ يُتُمُونَا اللَّهُ يُتُمُونَا اللَّهُ فَالْمُ و البته صبر خواهيم كرد بر

وَ عَلَى اللهِ فَلْيَتُو كُلِ الْهُتُو كُلُونَ ﴿ وَكُلُونَ ﴿ وَكُلُونَ ﴿ وَكُلُونَ ﴿ وَاللَّهِ فَلْيَتُو كُلُونَ ﴿ وَاللَّهِ فَلْيَتُو كُلُونَ ﴾

تفسیر : شما هرقدر بمازیان رسانید به فضل الهی (ج) در توکل ما فرقى بديد نمي آيد متوكلان به مشاهده شدايد طريق توكل واستقامت

وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوْ الرُّ سُلِهِمْ کافران پیغامبرانخویش را نَنْخُرِجَنَّكُمْ مِّنْ آرُ ضِنَآ ٱوُلَتَعُوْكُتَّ البته اخراج كنيم شمارا

14

بعد از آنها

تفسیو: توکل خودرا یك طرف بگذارید وبیشتر بزرگی خودرا آشسكارا منمائید ازاین دوامر یکی به وقوع می پیوندد یا شما چنانکه قبل ازبعثت بودید بدون حیله باما مخلوط شده یکجا بسر می برید و کسانیکه شما مایهٔ گمراهی آنها شده اید بدین قدیم مارجوع میکنند یاهمه را جلای وطن می نمائیم .

فَاوُحَى إِلَيْهِمْ رَبُهُمْ لَنُهُلِكَنَّ لِمُولِكَنَّ لِمُولِكَنَّ لِمُولِكَنَّ لِمُولِكَنَّ لِمُولِكِكَنَّ لِمُولِولِهِ السَّانِ السَّانِ اللَّهِ اللَّهُ الْكُرْضُ الطَّلِهِيْنَ ﴿ وَلَنُسُكِنَا الْكُرْضُ الْلَّالِمُ الْلَّالِمُ الْلَّالِمُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّ

تفسیو: آنها چگونه شمارا اخراج می نمایند ما این ظالمان را پیشتر تباه میکنیم و برای همیشه از اینجا فرار می نمائیم که هرگز نتوانند بازگردند و بجای آنها شما ودوستان مخلص شمارا درآن زمین آباد میگردانیم بنگرید کفار مکه خواستند نبی کریم (صلیالله علیه وسلم) و مسلمانان را برای همیشه از مکه خارج نمایند ، عاقبت اخراج آنها سبب شد که اسلام ومسلمانان درآنجا سلطهٔ جاوید یافتند واز کافران نشانی برجا نماند .

ذٰ لِكَ لِكَ لَهُنْ خَافَ مَقَامِى این میرسد برای تسیعه بترسد اذاستادن بعضودمن

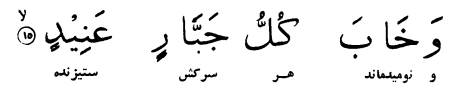
#### وَ خَافَ وَ عِيْدٍ®

بترسد ازوعدةعدابمن

تفسیں: کامیابی فوق کسانی راست که از خدا (ج) می ترسند ومی اندیشند که حضرت وی کافهٔ اعمال آنهارا پیوسته می نگرد و روزی مجبور اند که برای حساب دادن بعضور او بایستند ودر آنجا هیچکس نمی تواند از عذاب شدیدوی نجات دهد .

## واستفتحوا

تفسير: پيغمبران از خدا (ج) مدد وفيصله خواستند چنانچه نوح (ع) گفته بود «فافتح بيني وبينهم فتحاً و نجني الايه» لوط (ع) گفت «وبنجني واهلي مما يعملون » شعيب (ع) عرض نمود «وبنا افتح بيننا وبين قومنا بالحق» موسى (ع) دعاكرد «وبنا انك آتيت فرعون وملائه الايه» كفار نيز چون ديدند روز گار درازيست از عداب تهديد ميشوند وآثار آن ديده نميشود به استهزاء و تمسخر اظهار كردند «وبنا عجل لناقطنا قبل يوم الحساب »(ص ركوع) و «اللهم انكان هذا هو الحق من عندك فامطر علينا حجارة من السماء او ائتنا بعداب اليم »( انفال ركوع ٤) اينهامقولات قريش است قوم نوح گفته بود «فائتنا بماتعدنا» قوم شعيب گفت «فاسقط علينا كسفا» وغير ذلك خلاصه هر دو جانب جوياى فيصله سريم شدند.



تفسیو: پیغمبران در دعا بودند که امداد باوشان رسید وافرادسرکش وضدی برای همیشه نامراد ماندند ، هرچه درخیال پرورده بودند بیك گرفت خدائی به پایان رسید نه آنها ماندند و نه توقعات آنها ،همه بیك لمحه محو ونابود شدند .

تفسیر : این بود عذاب اینجا بعد ازآن منظر هیبتناك دوزخاست جائی که هنگام تشنکی شدید به آنها ریم ویا آبی مانند ریم داده میشود .

### يُّنَّجُرُّ عُهُ وَلَا يُكَاكُ يُسِيغُهُ

جرعه جرعه فرو کشد آنرا (ونزدیك نبود که به آسانی در کشد آنر ۱) از گلوفر و برده نمیتواند آنر ۱

تفسیو: برضا نمی نوشند، در حدیث است فرشتگان کرزهای آهنین را بسر آنها می کوبند و بقوت از آن آبدردهن شان می ریزانند چون بدهنها نزدیك شود از گرمی سوزان پوست سر پایان آویخته شود چون ازدهن گذرد در گلو می بندد و با منتهای مصیبت و رنیج جرعه جرعه به حلق فرو میرود، همین که در شکم برسد روده ها قطعه قطعه بیرون می افتد «وسقوا ما میمین که در شکم برسد روده ها قطعه قطعه بیرون می افتد «وسقوا ما حمیما فقطع امعآهم» (محمدر کوع کا) وان سستغیثوا یغائد والمهمنین بست کامهل یشوی الوجوه (کهف رکوع کا) (اعاذناالله منها وسایر المؤمنین)

عَذَابٌ عَلِيْظٌ ١٠

تفسیر: نوشیدن آن گویا از هرطرف روبرو شدن با مرگ استازسر تا بهر عضو بدن سکرات موت طاری میشود ، عذاب مهلك از شش جهت هجوم میآورد ، مرگ رابدین زندگی ترجیح میدهند ولی مر گت نیز نصیب نمیشود تاهمه رنجهارا خاتمه دهد ، هردم عذاب بی عذاب وارد میشود «کلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا غیرها لیدوقواالعداب» وارد میشود «کلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا غیرها لیدوقواالعداب» (النساء رکوع۱) «ثم لایموت فیها ولایحیی» (اعلی رکوع۱)راست است.

مثل الّذِينَ كَفَرُو ابر بِسِهِمْ أَعْمَا لُهُمْ صفت آنانكه منكر شدند اذبرودد الأدود اعمال ايشان

ابراهيم

كرَمَا فِي اشْتَدَّتْ بِاللِّهِ يُحُفِى يُومِ مانند خاکستربود کهس<del>خ</del>توزید

عَا صِفٍ لَا يُقْدِرُ وْنَ جُمَّا كُسَبُوُ ا قـدرت نـدارند ازآنچه کسبکرده بودند

شَدُ وَ الضَّالُ الْبَعِيْدُ ﴿ گمراهی

تفسير : بعض كفار خيال ميكردند كه ما نيز حسناتي كرده وصدقهو خیراتی داده آیم حسن آخلاق مآمیان مردم مشبهور شده در حالت مصیبت به کار بسی آمدهٔ ایم وبهر عنوانی که بوده به عبادت خدا (ج)نیزپرداخته أيم آيا اين همه كردار وبخشش درآن هنگام كار نمى آيد ؟ جواب آن دراين تمثیل داده شد یعنی کسی که به خدا (ج) معرفت صحیح ندارد وخدای موهوم و فرضي را پرستش ميكند ، تـمام اعمال آن بـي روح وبيمقدار است ، آن عمال در محشر مثل ذرات خاکستر است که هنگام طوفان شدید باد بهوا میشود ، درآنوقت کفار از اعمال نیك بکلی تهید ست باشند یعنی وقتی که انسان بیشتر از هر چیز به کردار نیکو ضرورت ميداشته بآشد الله اكبر چه حسرت خير وقتى خواهد بود اعمالي را ك ذريعة قرب و نجات دانسته بودند درآنوقت مانسند توده خاكستر بی حقیقت ثابت میشود ودیگران از میوهٔ شیرین حسنات خودلذتاندوز

که بازار چندان که آگنده تو \* تهیدست را دل پراگنده تر

أَلَمُ تُرَانًا اللَّهُ خَلَقَ السَّلَمُ تِ آسمانها ندیدی که هرآئینه خدا إِنْ يَّشَأُ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ (بتدبیرمحکم)

یک هِبُکُم ویا تِ بِخُلْقِ جَدِ یَدٍ اللهِ اللهُ الله

تفسیو: شاید کافران خیال میکردند «هنگامیکه بخاك یکسان شوند دوباره چگونه زنده می گردند ، قیامت وعذاب و ثواب جز گفتار چیزی نیست » به او شانخاطرنشان شد که خدای که آسمانها و زمین رابقدرت وحکمت کامل خود آفرید بروی چه دشوار است که شما رانیز سراز نو پیدا کند ویا مخلوق دیگر را بجای شما بیاورد ؟ اگر از مشاهدهٔ نظام محکم ومنظم آسمانها و زمین این یقین پیدا میشود که آفریننده و استوار دارندهٔ آن صانعی حکیم است چنانکه در کلمهٔ «بالحق» تنبیه شده چطور میتوان گفت حضرت وی این اشرف المخلوقات (انسان) را بدون کدام نتیجه آفریده و به تخلیق و ایجاد او مقصد عظیم الشانی را متعلق نکرده باشد ؟ یقیناً پس از این زندگی حیات دیگر می باشد تا مقصد عظیم خلقت انسان به طریق اکمل و اتم درآن آشکار شود .

# و بَرْزُو اللّهِ جَمِيْعًا و عاصر شوند پيشخدا همه يکجا

تفسیو : در بزرگترین محکمهٔ عدالت حاضر میشوند .

فَقَالُ الضَّعَفَ وُ الِلَّذِ يَنَ اسْتَكَبُرُ وَ ا س عویند مینان مرآنازاته تعبر عردند إِ مُنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبُعًا فَهُلُ انْتُمْ مُغَنُونَ هـ رآینه ما بـودیم تابعشما پس آیا شما دفع تناده دستید عُنَّا مِنْ عُدَابِ اللَّهِ مِنْ شَيًّ ا

زما از عذاب خدا چیزی ر

تفسير: اين پيروان به متبوعان خود خواهند گفت: شما خود رادردنيا بزرگ نشان ميداديد وما به متابعت شما پرداخته بوديم كه امروز دراين ساعت مصيبت بكارما بيائيد آياميتوانيد قسمتى از، عذاب الهى (ج)را برما سبكتر سازيد ؟ آنها بعدازين كه در دوزخ ميروند چنين ميگويند ويا درميدان حشر . ابن كثير (رح) احتمال اول را ترجيح داده لـقوله تعالى «واذيت حاجون في النار فيقول الضعفة اللذين استكبروا اناكنالكم تبعة » الايه وغير ذلك من الايات والله اعلم .

سُولَ مُ عَلَيْناً الجزعُنا المُ صَبَرُنا الله المُ صَبِرُنا الله المُعْداب عنيم يا مسرنمائيم

مَا لَنَا مِنْ هُجِيْصٍ ﴿

تفسیر: اگر خدا (ج) دردنیا بما توفیق میداد شماراهم باخود براه راست می بردیم لیکن ماغلط کردیم وشمارا نیز باخود غرق نمودیم ، یا مطلب این است که اگر در آنوقت خدای تعالی راه نجات را ازایان علاب بهما نشان میداد ما به شما آن راه را نشان میدادیم اکنون مانیز مانند شما مبتلای آن مصیبتیم و به هیچصورت تخلیص کریبان از آن ممکن نیست نه از صبر و خاموشی مفادیست و نه از اضطراب و ناله حاصلی .

و قال الشيطان لها قضى الأمر و عنت شيطان و تنته فيصله ترده شد عاد

ľ

إِنَّ اللَّهُ وَعَدَ كُمْ وَعَدَ الْحُتِّي

وعدهداده شيمارا

و وعده دادم به شما پس خلاف عردم من باشما و نبود

لِی عَلَیْکُمْ مِّنْ سُلطْنِ اِلاَّ

اَنْ دَ عُوتُكُمْ فَا سُتَجَبْتُمُ لِي اللهِ

فَلَا تَلُومُو نِي وَلُومُو النَّفْسَكُمُ "

كُفُرُ تُ بيزارشدم منكرشدم

مَا آنًا بِمُصْرِ خِكُمْ وَمَا آنَكُمْ لَا نَتُمْ

به مور خی ا نتی ا فریاد دس من (هرآئینهمن)

### إِنَّ الظُّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ ٱلْيُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُمْ عَذَابٌ اللَّهِ اللَّهِ

درددهنده

ایشانراست عذاب

ظالمان

بر آئينه

تفسير : وقتيكه بعداز حساب وكتاب فيصله صادر ميشود كه جنتيان در جنت ودوزخیان به دوزخ روند ، کفار هنگام ادخال دوزخ ، بسرای الزام ابلیس لعین گویند که ای مردود ! در دنیا راه مارا بریدیودرآین مصیبت گرفتار نمودی ـ اکنون تدبیری کن مانند سفارش وغیره تااز عذاب الہی (ج) رهائی يابيم ابليس درجواب آنها بيانی كند ك ماحصل آن آینست «بیشكحقتعالی توسط پیغمبران صادقالقول راجع به ثواب ، عقاب ، دوزخ وبهشت وعدههای صادق کردهبود که صداقت آنَّها از دلایل وبراهین در دنیا همثابت بود وامروز از مشاهده عیــان است ، من دَرِمَقَابِل آن سيخنان دروغ گفتم ووعده هـاى دروغ نــمودم ودروغ بودن آنها باندك فكر وتامل دردنيأهم واضح ميشد امآ دراينجأ به چَشَم سَنَ مَيْبَيْنُم، مَنْ لَهُ قُوتَ حَجَتَ وَبَرَهَانَ دَاشِتُمْ وَلَهُ سَخَنَانَ دَرُوغَ را بر شما جبراً قبول کرده می توانستم البته شما را به بدی تحریک كردم ، بسوى مرام خود دعوت دادم، به مسرت تمام به آن صوب شتافتيد برضاء ورغبت خود به راه نشان دادهٔ من روان شدید ـ اگـر مـن اغـوا کُرده بودم شمآ چرا بکلی کور وکر شُده پیروی کردید ، درمقابُلدلیلی نشنیدید ، دعوی را سنجش نه نمودید انصاف اینست که نسبت بمن خودرا پیشتر ملامت کنید جرم اغوای من بجای خود باشد لیکن چگونه مرا مجرم میگردانید وخود بری میشوید ، نه منامروز به شما مدد کرده مى توانم نه شما به من مدد كرده مى توانيد ، مأوشما هريك بر حسب گناه خویش به سرا رسیدهایم ، هیچکس بداد وفریاد یکدیگر رسیده نمیتواند ، شما از بیخردی دردنیا مراشریك خدائی قرار دادید (یعنی بعض كسان مستقيماً بهعبادت شيطان پرداختند واكثر بهسخنان واحكاموي چنان سر تسلیم وانقیاد خم کردند که پیش احکام خدائی خم میکردند ) بهرحال از جهل وغباوت خود شرکی که ارتکاب کرده بودید این وقست ازآن بیزار ومنکر میباشم . کلمهٔ (با) در آیه «بماآشر کُتَمُونُ»اگـر بـا سببیت گرفته شود آین مطلب می باشد که چون شمامراً رتبهٔ خدائی دادید من هم باین سبب کافر گشتم اگر کسی به سخنان من اعتناءنمیکرد من در كفر وطغيان باين درجه نميرسيدم ، حالا بايد هر ظالم ومشرك سزاى كردار خود را به عذاب دردناك تحمل كند اگر ناله والزام كنيد چيزى حاصل نمیشود ، در آیت گذشته مکالمهٔ ضعفا ومستکبرین عوام وپیشوایان آن نقل شده بود بهمناسبتآن دراین موقع نطق وبیانرئیس دوزخیان (ابلیس لعین) نقل گردید ، چون استدعای عوام والزامآنهادر هردو موقع یکسان بود ، شاید ازهمین سبب دروقت مکالمه شیطان ذَكُر آن ضَرُورَى مَعِلُومٌ نشبه والله اعلم ، أزَّ نقل كُردنَ ابن مكالمات مقصُّود

این است که مردم این پریشانی واضطراب را به تصور خود بیاورند و از اتباع شیاطین الانس والجن دور بکریزند .

و أَنْ خِلَ الّذِينَ الْمَنْوُ الْوَعِلُوا وَ عَلَوا اللّهِ مِنْ الْمَنْوُ الْوَعِلُوا وَ عَلَوا اللّهِ مِنْ اللّهِ اللهِ اللهُ ا

تفسیر : بعد از ذکر سزای کفار بطور مقابله انجام مؤمنین بیان شده .

### تَحِيَّتُهُمْ فِيْهَا سَلَّمْ ﴿

دعاى خير ايشان (ملاقات) شان در آنجاسلام است

تفسیر: حضرت شاه (رح) می نویسد دردنیا «سلام» عبارت از دعای خواستن سلامتی است درآنجا «سلام» عبارت از تبریك است برنیل سلامتی .

ٱلَمْ تَرُكَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا

آیا ندیدی چگونه بیان کرد خدا مث

تفسیر : یعنی ببینید وغور کنید این مثال چه قدر باموقع وپر معنی است اگر دانشمندان درآن غور کنند صدها نکته دقیق می برآید .

كُلِمَةً طَيِّبَةً

تفسیر: در «سخن پاك» كلمهٔ توحید ،سخنان معرفت الهی (ج) ایمان و ایمانیات ، قرآن ، حمدوثنا ، تسبیع و تهلیل ، راست گفتن، همه داخل است .

ومآابرئ

# كشجرة طيبة

تفسیر : دراکثر روایات و آثار مصداق درخست پساکسیزه خسرماراقرار دادهاند که دیگر درختان پاکیزه رانیز درتحت آن میتوانمندرج کرد .

# أَصُلُهَا تَا بِتُ وَ فَرْعُهَا فِي السَّهَاءِ ﴿ السَّهَاءِ ﴿ السَّهَاءِ ﴿ السَّهَاءِ ﴿ السَّهَاءِ ﴿

تفسیو: ریشه های آن دراعماق زمین پراگنده باشد تاباد نیرومند هم نتواند آنهارا از بیخ برآرد وبالای آن به آسمان تماس کند یعنی شاخهای آن بس بلند وزمین آن از همه کثافات پاك باشد .

# تُعُ رِحْ الْكُلُّ الْكُلُّ حِيْنِ بِإِنْ نِ رِبِّهَا الْكُلُّ حِيْنِ بِإِنْ نِ رِبِّهَا الْكُلُّ حِيْنِ بِإِنْ نِ رَبِّهَا الْكُلُّ حِيْنِ بِإِنْ نِ رَبِّهَا الْكُلُّ حِيْنِ بِإِنْ نِ رَبِّهَا اللهِ اللهِ اللهُ الل

تفسیر: هیچ فصل آن ازمیوه خالی نباشد ویا فرض کنید دوازده ماه صبح وشام میوهٔ تازه مهیا میداشته باشد .

و يضر ب الله الأمثال لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ و (ميزند) بيان ميعند خدا مثلهادا براى مردمان تابود ته

# يَتَذُ كُرُونَ ﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيْثَةٍ فَيِنَاتُهِ اللهِ عَلَيْهِ خَبِيْثَةٍ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

تفسیر : كلمهٔ كفر ودروغ و هرسخنی كه خلاف رضای الهی باشد دركلمهٔ خسته داخل است . كَشَجْرَ إِ خُبِنْتُكُمْ مَانند درخت ناپاكيزهاست

تفسیر: اکثر کویند مراد از «شجرهٔ خبیثه» حنظل است اگر چه در عمومیت لفظ مذکور هر درخت خراب داخل است.

تفسیر: بیخ نمیداشته باشد و به کوچکترین اشاره کنده میشود ، گویا پوسیدگی و کمی دوام آن ظاهرشده، حاصل این دومثال آنست که دعوای ایمان و توحید مسلمان راست و درست می باشد زیرا دلایل آن بس روشن و صحیح و استوار است و چون موافق به فطرت است بنیاد آن در اعماق دلها ریشه میدواند و شاخسار اعمال صالح به آسمان قبول میرسد «الیه یصعدالکلم الطیب والعمل الصالح یرفعه» (فاطر رکوع۲) کام موحدان از ثمر گوارا و شیرین آن همیشه لذت می بردارد . خلاصه نهال همیشه بهار حق وصداقت ، توحید و معرفت روز بروز میبالد و دوام می نماید بر عکس دروغ ، شرك ، کفر ، دعوای باطل بنیادی ندارد بیك فشار بر عکس دروغ ، شرك ، کفر ، دعوای باطل بنیادی ندارد بیك فشار اندك باد از بیخ برافکنده میشود ، دراثبات سخن باطل هر قدر فشار آورده شود چون مخالف ضمیر و فطرت آدمی است درزمین دلها ریشه ندواند و به اندك غور بطلان آن معلوم شود این است که برپای خویش روان دروغ پای ندارد – یعنی دروغ مانند راست نیست که برپای خویش روان باشد و از آن فروغی در دلها پدید آید . امام فخرالدین رازی در شرح این ، مثالها به آئین صوفیان آورده سخت باطناب سخن رانده اینجامحل نیست .

يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِ يَنَ الْمَنُو ا بِالْقُولِ السَّواد مَسَادِد حدا

ومآابرئ منزلسوم ابراهيم المراقي المراهيم الراهيم المراقي المر

تفسیر: خداوند به سخنان توحید وایمان (که ثبات ودوام آن در مثال کذشته بیان شد) مؤمنان را دراین جهان وآنجهان استوار وثابت قدم نکه میدارد ـ مانند مسئلهٔ قبر که میان دنیا وآخرت بر زخ است ،خواه دراین طرف خواه درآن طرف ، هرنوعیکه خواسته باشیم محسوب کرده می توانیم چنانکه از سلف هردو منقول است ، مقصد این است که مسلمانان از حیات این جهان تادامن محشر به طفیل این کلمه طیبه استوار وثابت قدم می مانند دردنیا هنگامیکه آفات وحوادث عارض شود هر ابتلاسخت باشد و درقبر هنگامیکه با نکیر ومنکر سوال و جواب واقع شود و در محشر چون از منظر هولناك آن هوش از سر انسان بپرد در هرموقع همین کلمهٔ توحید وسیلهٔ ثبات واستقامت آنها خواهد شد.

## و يُضِكُ الله الطّلويْنَ قفلا وعمراهميساند خدا (ظالمان) بمانصافانرا

تفسیو : این جا مراداز ( بی انصافان) کافران و مشرکانست آنها در دنیا کمراه شدند تا آخر چنین کمراه می مانند و هیچگاه براه موفقیت حقیقی کامزن نمی شوند .

## و يَفْعُلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ۞

تفسير : با هو كه هرچه مناسب باشمد موافق حكمت خويش معامله مي نمايد.

اً لَكُمْ تَكُو إِلَى الَّذِي يُنَ بِلَا لُو انِعُمَتُ اللَّبِهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَدِيدًا اللّٰمِ اللهِ عَدِيد

#### كُفُرًا وَ أَحُلُوا قَوْمَهُمْ كَارَالْبُوارِهُ بناسیاسی و فرودآوردند قوم خودرا بسرای

تفسیر : مراد ازاینها سرداران کفار و مشرکان است ، خاصه رؤسای قریش که زمام عرب تا آنگاه دردست ایشان بود یعنی خداوند چسان برایشان احسان فرمود حضرت پیغمبر صلمالهعلیه وسلم را به هدایت آنها مبعوث گردانید ، قرآن را فرود آورد ، مجاور خانه وحرم خویش گردانید ، ریاست عرب را درآنها برقرار ساخت آنها دربدل این همه احسان وانعام به ناسیاسی او کمر بستند ، سخنانش را دروغانگاشتند تاآخر با پیغمبروی جنگیدند عاقبت با قدوم خدود در گرودال تساهی

جهنم یصلو نها و بنس القرار آن که دوزخاست درآیند آنجا و بد قرار عامی است دوزخ وَ جَعَلُو اللَّهِ ٱنْدَادًا لِيُضِلُّوا همتایان که گمراه کنندمر دمان دا

تفسیر: باید از آلای بیمنتهای الهی متاثر میشدند ، به شکر وا طاعت منعم حقیقی می پرداختند ، چنین نگردند و کمر بغاوت بستند چیزهای دیکری را بهمقابل خدای متعال برپا نمودند واختیارات الوهیترابرآنها بخش کردند ، خواستند عبادت را که خاص خدا (ج) بـود به عناوین مختلفه در آنها ثابت گردانند تابه این سلسله راه دیگرانداببرندوآنها را گمراه نموده كرفتار دام سيادت خود نمايند .

## قُلْ تَهُنَّعُوا فَإِنَّ مَصِيْرٌ كُمْ إِلَى النَّارِ ﴿

بگو بهرممندشوید پس (هرآئینه) بازگشتشما ً بسویآتش است

ومآابسرئ

تفسی : بهتر است بی خردان را به دام خویش افکنده چند روز دل خوش دارید واز لذاید دنیامتمتع شوید اما تا چند ـ عاقبت در آتش دوزخ جاودانه می مانید زیرا این تمتع چنانست که طبیبی بیماری را که پرهیز نکند گوید (کلماترید فان مصیرك الی الموت) بخور هرچه خواهی عاقبت ازاین مرض خواهی مرد .

قُلُ لِعِبَا لِى اللّٰهِ يُنَ الْمَنُو الْمُقْوَا يُقِيبُوا بِهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُلّٰ اللّٰمُلّٰ اللّٰمُلّٰمُ اللّٰمُلْمُلْمُلْمُلْمُلّ

تفسیو: بعد از تذکار احوال کفار به مؤمنین مخلص تنبیه می شود که آنها کامل بیدار باشند ، نگذارند فرقعی دروظائف عبودیت پدید آید ، ازدلوجان آفریدگار راعبادت و آفریدگان را خدمت مناسب کنند که بهترین عبادات است \_ نماز را برعایت حقوق وحدود و بکمال خشوع و خضوع برپا دارند ، آنچه خدا (ج) داده قسمتی از آن را پنهان یاآشکار به مستحقان صرف کنند \_ خلاصه باید مؤمنان به مقابل کافران که بهشرك و کفران نعمت روانند آمادگی خودرا درطاعت وشکر الهی (ج) به جان ومال ثابت کنند .

رِّمِنُ قَبْلِ اَنْ يَّأْنِى يُوْمُ لَا بَيْعُ پيش اذ آنكه بيايد دوزی كه خريدوفروختنيست

فیگر و لا خلل س

۱۳

تفسیر: درآن روز نماز وانفاق فی سبیل الدوسایر حسنات بکارمیآید موفقیت به بیع وشرایا علایق دوستانه حاصل نمیشود \_ یعنی نه درآنجا عمل نیك از کس خریده میشود و نه دوستی است که بدون ایمانو عمل صالح به اثر دوستی نجات داده تواند . (ربط) نخست ذکر نا سپاسی کفار بود سپس مومنان به مراسم طاعت حکم و به شکر گذاری تشویق شده اندیس از این چندین نعمت عظیم الهی (-) که درباره کافر و مسلمان عام است ذکر میشود تا شنیدن آن مومنان را موجب ترغیب مزید شکر گذاری شود و گفار نیز درآن غور کنند و بشرمند که آنها از احکام چه شهنشاه بزرگ منعم تمرد کرده اند ، درضمن دلایل عظمت و وحدانیت خداوند (-) بیان شد تا دانشمند منصف بشنود وازشرك باز آید یا چون آیات عظمت و جبروت الهی (-) را مورد دقت قرار دهد از اخذ و سزای او بترسد .

# 

#### و أنزك من السّهاء مآءً و فرو فرستاد اذ آسمان آبرا

تفسیر: از سوی آسمان آب فرود آورد یا مقصد این است که در آمدن باران علاوه بربخارات و سایر اسباب ظاهری و سایط غیر مرئی آسمانی نیز دخل دارد نگاه کنید در شعاع خورشید که برسایر اشیاء مانند شیشهٔ آتشین می تابد اما بنابر ترکیب واستعداد خاصی که درآنست شیشهٔ آتشین از اشعهٔ خورشید نسبت به سایر اشیا بیشتر حرارت استفاده می کند. ماه از سطح دریا بسیار بعید است از افزودن و کاسته شدن آن درآب دریا مدوجزر پدید می آید چنین است که اکر ابر نیر از کنجهای آسمان به طور غیر محسوس مستفید شود محل انکار نیست .

# فَأَخُرُ جَ بِهِ مِنَ النَّهُ لِ تِ رِزُقًا لَكُمْ عَ النَّهُ لِ تِ رِزُقًا لَكُمْ عَ النَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّل

تفسیر : خداوند (ج) به کمال قدرت وحکمت خویش در آبقوتی نهاد که وسیله نشوونها وبار آوردن اشجار ومزارع میگردد به وسیلهٔ آب است که میود ودانه بما حاصل میشود . ومآابرئ منزلسوم ابراهیم این المقلل کری کری و سیخر کری الفلک کری کری و دام ساخت برای شما کشتردا تابرود فی البکتر یا مرم هم فی البکتر یا مرم هم در دریا بعکماو

تفسیر: در میان امواجخطیر دریا چون به یك كشتی كیوچك سوار میشوید از كجا به كجا میرسید وچه مقدار ازبازرگانی وغیر آن متمتع میشوید این همه حكم و قدرت خداست كه سفینه كوچك را در میان امواج سهمگین دریا در هرجا خواهیم میرانیم .

تفسیر: اگر چه جریان آب درانهار ورسیدن آن از جائی به جائی مانند کشتی درفرمان شمانیست اما بازهم برای شمامصروف کاراند همچنین خورشید وماه که بیك نظام معین در رفتار اند خسته نمیشوند و هر کن در رفتار آنها تفاوتی پدید نمی آید یا شب و روز که همیشه به آئیسن معین در تعاقب یکدیگرند ، اینها اگرچه باین معنی در تصرف شما نیستند که شما هروقت وهرجا خواهید آنهارا از آنار وحرکات قدرتی شان باز دارید اما بسا که به تدبیر و تصرف خویش از آثار آن ها نهایت مستفید می شدوید قطع نظر از تصرف و تدبیر انسانی نهایت مستفید می شدوید قطع نظر از تصرف و تدبیر انسانی مشغولند – شما بخوابید و آنها در کار ، شما نشسته اید و آنها سرگردان: همهاز بهر توسر گشته و فرمان بری همهاز بهر توسر گشته و فرمان بری

ابراهیم ۱۶

#### 

تفسیر : هرچه بهزبان قال یاحال خواستید موافق حکمتومصلحتبطور مجموعی به شما ارزانی فرمود .

تفسیر: نعمت های الهی (ج) چندان بیشمار بلغیر متناهی است که اگر همه گرد آئید و خواهید اجمالا آنرا بشمارید خسته شده عاجز می نشینید ، حضرت امام رازی دراینجا از بی شمار بودن نعمای الهی وعلامه ابوالسعود ازغیر متناهی بودن آن به تفصیل سخن رانده اند . صاحب روحالمعانی بر بیان آنها ایزادات مفیدی نمیوده اینجا تطویل نکنحد .

#### 

تفسیو : بسا از نوع بشر که ستمکار و ناسپاسند باوجود مشاهده چندین احسان بیشمار به حقوق منعم حقیقی اعتراف نمیکنند .

تفسیر: رؤسای قریش که نا سپاسی و کفران آنها در فوق در«المترالی الدین بدلوانعمة الله الآیه» بیان شده بود به آنها قصة ابراهیم (ع) تذکار و تنبیه میشود که چون شما فرزندان اومی باشید وبه مجاورت کعبةالله وحرم شریف مشرفید وابراهیم (ع) کعبه را برتوحید خالص بنیاد نهاده

بود به یمندعای وی حضرت باری جلت عظمته شهر مکه راآبادان گردانید و دراین ریکستان پر از سنگ نعمت های ظاهری و باطنی را فراهم آورد ، ابراهیم (ع) بااین ادعیه ووصایاجهان را پدرود گفت تا فرزندان وی به شرك نگرایند اکنون باید شما بسنجید و حیا کنید که تا چه اندازه باحترام وصایای وی پرداخته واز دعای وی حصهاندوخته و بسر احسانات الهی (ج) شکر نموده اید .

رُبِّ اجْعَلْ هٰذَا الْبَلَدُ الْمِنَا ای پروردگارمن بگردان این شهردا جای آمن

وَّاجُنْدُنِي وَ بَنِي اَ نَ سَعَبُكَ الْأَصْنَامُ اللهُ الْأَصْنَامُ اللهُ الْأَصْنَامُ اللهُ ا

و دور دار مرا وفرزندان مرا ازآنکه عبادت کنیم بتان را

تفسیو: یعنی مکه را حرمامن گردان! (چنانکه خدا (ج)گردانیدش)مرا وفرزندان مرا همیشه از بت پرستی دوردار غالباً دراینجا مراد از اولاد ولاد صلبی است زیرا بیماری شرك اولاد صلبی وی را فرا نگرفته بود واگر مراد از اولاد عامه ذریت باشد پس توان گفت دعایوی دربارهٔ بعضی مورداجابت واقع نشده حضرت ابراهیم (ع)باوصف آنکه معصوم بودنخست دربارهٔ خود دعا کرد زیرا ادب دعاست که انسان اول به خود دعا کند باز به دیگران ودر چنین ادعیه که از حضرات انبیاء علیهم السلام منقول می باشد اشارت است به اینکه عصمت آنها نیز پدید آوردهٔ خودشان نبوده موقوف به حفظ و صیانت الهی (ج) می باشد بنابر آن ببار گاهی که ضامن و کفیل عصمت ایشا انتجا میبرند.

نه صامی و تعین عصابی ایست است است این دعاهارا تنبیه: حافظ عمادالدین ابن کثیر (رح) کوید آبراهیم(ع) این دعاهارا پس ازتعمیر کعبه مکرمه نموده د دعائی که در اختتام پارهٔ اول درسورهٔ بقره ذکر شده البته هنگام بنیاد کعبه به معیت حضرت اسمعیل (ع) نموده است این دعارا پس از روز گار دراز هنگام پیری کرده .

رَبِّ إِنَّهُ مِنَ أَضَلَلْنَ كَثِيْرً المِّنَ النَّاسِ عَ ای پرورد محاد من این بتان محمراه عردهاند بسیاد یوا اذ مردمان

تفسیر : این بتان سنگی سبب ضلالت بسی از آدمیان شده اند .

فهن تبعنی فرانه مرسی و من عصانی (پس)هرکه پیروی کرد مرا (پسهرآئینه)اوازمناست و هرکه نافرمانی کردمرا

# فَا نَكُ عَفُورٌ حِيمٌ اللهِ مَهْ وَاللهِ مِهْ وَاللهِ عَفُورٌ وَحَيْمٌ اللهُ اللهُ مَهْ وَاللهُ مَهْ وَاللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

تفسیو: هر که به راه توحید خالص روان شد و کفتار مرا پذیرفت در جماعت من شاملست هرکه قول مراقبول نکرد واز طریق من کنارگرفت تومیتوانی از بخشایش و مهربانی خویش اورا به توبه توفیق دهی آنجا که لطف توباشد وی ایمان می آرد و خویشتن را شنایسته رحمت خاص و نجات ابدی گردانیده میتواند یا مقصد این است که تو قدرت داری به حالت موجوده نیز اورا ببخشائی .

تبصره از طرف هیئت مترجمین تفسیر : ( اگر چه خداوند کریم به مغفرت کفار در حال کفر شان قدرت دارد ، امانظر به وعید «ان الله لایغفران پشوران به وغفرت کفار به وقوع نمی آید )

تنبیه: در آخر سورهٔ مائده تفاوتی را که میان این گفتار حضرت خلیل الله علیه صلوة الرحمن و قول حضرت مسیح علی نبینا وعلیه السلام بودذ کر کرده ایم مطالعه شود.

ر بنا البحق السكنت من فر بيتي المسكنت من فر بيتي المسكنت المسكنة المسكنة المسكنة المسكنة المساعة المس بِوَالْهِ غَيْرِ ذِي زُرْ عِ عِنْدَ بَيْتِكَ المُحرَّرُمِ لَ بَّنَا لِيُقِيْمُوا الصَّلُوةَ ای پروردگارما تابرپادارند فَاجُعَلُ ٱفْئِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهُو يُ اليهم وارز قهم من الشكر ت بسوى ايشان و دونىدهايشانوا اذ ميوه ها

# لَعُلَّهُمْ يُشْكُرُونَ ۞ تَا شَايِدَ ايشَانَ شَعْرَ مُنْدَ

تفسيو : يعنى حضرت اسمعيل را عليه الصلوات والسلام زيرا اولاد حضرت اسحق وديگرآن ساكن شــام بودند ، ابراهيــم عليه الســلام حــضرت اسمعیل را به حکم خداوند در شیرخوارگی با مادرش هاجره دراین صحرای خشك ترك كرده خردش رفته بود سپس تنی چند ازقبیلهٔ (جرهم) درآنجا آمدند زیرا خداوند (ج) نظر به تشنكی اسمعیل وبی قراری هاجره فرشتگان را مامور گردآنید تا آنجا چشمهٔ زمزم را روآن سازند خانه بدوشان جرهم چون آبّ را دیدند فرود آمدند و به اجازت هاجره به آبادی آغازکردند . چون اسمعیل (ع) بزرگ شد بایکی از دختران آن قبیله ازدواج نمود باین ترتیب جائیگه اکنون مکه مبارکه واقع است شمهری به وجودآمد ـ حضرت ابراهیم (ع) گاه گاه از شام در آنجــا می آمد و در بارهٔ شهر و شهر نشینان دعاکرده می گفت پروردگارا من به فرمان تو یکی از فرزندان خودرا دراین وادی غیر مزروع و نا مسکون نزد خانهٔ محترم وبزرک تو آورده نهادم تاوی ونسل وی حق تووخانهٔ ترا ادا کنند تو به فضل خویش دلهای بعضیرا باین سو متوجهگردان تأثرًا عبادت كنند وبهرونق شهر بيفزايند خداوندا برآى روزى وجمعيت خاطر آنها وسايلي از غيب كرامت كن كه « علاوه بر ضروريات حيات یعنی غله و آب» میوههای کوارا و شیرین بهوفرت پیدا شود تااینها با أطمينان قلب ترا بپرستند وسپاس گذارند ،حدای متعال كافهٔ ـ خواهشات ابراهیم (ع) را اجابت فرمود تاامروز صدها هــزار کس از اطراف جهان فوج فوج درآنجا میروند ، میوه های خوشگوار چنداندر مكه فراوانست كه شايد درهيچيك ازنقاط دنيا موجود نباشد ، در حاليكه درخود مكه يك درخت ميوه دارنيز پديدار نيست ، از بعض اسلاف منقولست كه ابراهيم (ع) دردعاي خويش «افئدة منالناس» يعنى دلهاي بعض مردم گفته بود ورَّنه سرتاسر جهان بدان سو هجوم میآورد .

رُ بَّنَا النَّكَ تَعُلَمُ مَانُخُونَى وَمَا نَعُلِنُ الْمُ الْمُعُلِنُ الْمُ الْمُعُلِنُ الْمُودِد عادماهر آئينه تو ميدانى آنچه پنهان ميداديم و آنچه آشكار ميئن شكي اللها مِنْ شكي اللها مِنْ شكي اللها و نيست پوشيده بر خدا هيچ چيز

فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ

تفسیر: درآسمان وزمین هیچچیز بر حضرت وی مخفی نیست پسپیدا وینهان ما چسان پوشیده ماند ـ در «مانخفی ومانعلن» مفسران را چندین اقوال است لیکن تخصیص و جهی ندارد الفاظ «مانخفی ومانعلن» عام وبر کافه چیزهای پوشیده وآشکار شامل است ، حضرت شاه(رح) می فرماید درظاهر دعا برای همه فرزندان ودرباطن منظوروی پیغمبر آخرزمان بود صلی الله علیه وسلم .

اَلْحَمْدُ لِلّٰمِ الّٰذِي يَ وَهَبَ لِنَّ عَلَى عَلَى اللّٰهِ الّٰذِي يَ وَهَبَ لِنْ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

الكركبر إسلمعيل و إسحق المعقدا المعقدا و اسعقدا المعقدا و اسعقدا إلى المعقدا و المعقد

تفسیر: هنگام پیری به طور غیر متوقع اسمعیل (ع) را از بطن هاجره واسحق (ع) را ازبطن ساره مرحمت فرمودی چنانکه دعای مرا که دربارهٔ اولاد عرض کردم پذیرفتی «ربهبلی منالصلحین» این دعای مرا نیز بیدیدر .

رُبِّ اجْعَلْنِی مُقیم الصَّلُوقِ ای پرورد کارمن بگردان مرا برپادارندهٔ نماز و مِنْ نُ رِّ يَتْرَى تَهَا و اذ اولادمن نيز

تفسیو: در دریت من کسانی پدید آیند که نماز را درست برپادارند .

ر بننا و تقبیل کر عام آه ای پرورد کارها و قبول عن دعای مرا

تفسیو : پروردگارا همه دعایمرا اجابت کن .

رَبْنَا غُفِرُلِی وَ لِوَالِدَیْ وَ لِلَهُ وَ مِنْدِنَ اللّٰهُ وَمِنْدُنَ اللّٰهُ وَمِنْدُنَ اللّٰهِ وَمِنْدُن اللّٰهِ وَمِنْدُولِهُ وَمِنْ اللّٰهِ وَمُعْلَمُونَانُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰ وَاللّٰهُ وَاللّٰ اللّٰ اللّٰ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰ اللّٰ الللّٰ الللل

يُوم يَقُومُ الْجِسَابُ ۞ روزيكه قائمشود حساب

تفسیر: غالباً این دعارا هنگامی کرده بود که از مردن پدرش درحال کفر خبر نداشت پس مقصد این است که اورابه اسلام رهنمونی کن و روز قیامت شایستهٔ آمرزش کردان! واگر پس از وصول خبرمرگئوی، دعا کرده باشد شاید تاآن هنگام خداوند (ج) حضرت ابراهیم (ع) راآگاه نگردانیده بودکه کافر شایستهٔ دعای مغفرت نمی باشد ، مغفرت کافر عقلا محال نیست اما سمعهٔ ممتنع است پس علم آن موقوف بر سمع می باشد وقبل از سمع امکان عقلی معتبر است ، از اهل تشیع بعضی نگاشته اند پدر ابراهیم (ع) که درقرآن کافر خوانده شده پدر حقیقی او نبوده کاکا یادیگری از بزرگان خانوادهاش بود والله اعلم .

وَ لَا تَحْسَبَنَ اللّٰهُ غَافِلًا عُمَّا يَعْمَلُ وَ لَا تَحْسَبَنَ اللّٰهُ غَافِلًا عُمَّا يَعْمَلُ وَ مَعْنَد مِعْنَد مِعْنَد اللّٰهِ عُلَا عُمَّا يَعْمَلُ اللّٰهِ مِعْنَد اللّٰهِ مُونَ لَى اللّٰهِ اللّٰهِ مُونَ لَى اللّٰهِ اللّٰهِ مُونَ لَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰ عَلَا اللّٰهُ ا

تفسیر : در رکوع گذشته چندین نعمت عظمی ذکروخداوند(ج) فرموده بود «**ان؛الانسان لظلوم کفار**» (آدمی بس ستمکار وناسپاس اسست) پس ازآن ، قصهٔ حضرت ابراهیم (ع) بیان وبه کفار مکه بعضی نعمتهای خاص

تذکار شد وسوی ظلم و شرك آنها اشاره گردید ، دراین رکوع تنبیه میشود براینکه اگر در کیفر کردار ستمگران تاخیری واقع شود مپندارید که خدا (ج) از اعمال آنها غافل است باید دانست هیچکار بزرگ و کوچك آنها در جناب کبریائی مخفی نیست البته عادت خداوند براین نرفته که گنهگاران را بهزودی گرفتار کند و تباه نماید حضرت وی بدترین ظالمان را نیز مهلت میدهد تا از گناهان خویش باز آیند یا درارتکاب آن بسرحدی رسند که به حیث عدالت الهی (ج) در مستحق شدن آنیا به سنا هده خفا باق نماند

شدن آنها به سزا هیچ خفا باقی نماند .

تنبیه : خطاب «لاتحسین»بهر آن کسی است که چنین خیال کرده می تواند واگر خطاب به حضرت پیغمبر (ص) است پس مقصود خطاب بوی شنوانیدن بدیگران است زیرا هنگامیکه بحضرت پیغمبر فرماید که «چنین میندار» درحالیکه چنین خیالی ابدآ به پیرامون خاطر فرخندهٔ وی گذشته نمی تواند دیگر انراتا کدام اندازه واجب است که از آن احتراز نمایند .

إِنْهَا يُوْ خِرُهُمْ لِيُو مِ تَشْخُصُ فِيْهِ جز ایننیست که مهلت میدهدایشانرا برای دوزیکه خیره شود در آن

الأبصًا رُ ﴿

تفسیو : از هول ودهشت روز رستاخیز چشمانشان باز ماند، مژهبرهم نهاده نمیتواننــد .

مُهُطِعِیْنَ مُقَنِعِی رُوْ سِمِهُ لایرُنگُ شتاب مینندگان بردادندگان سرهای ایشان بازنهیکردد الکیم طر فهم و افعی یک مهور هوا عیل بسوی ایشان چشمایشان و دلهای ایشان (خالی) در پریدن است

تفسیر: در محشر از پریشانی وحیرت سخت چشم شان جانب بالا خیره می ماند سراسیمه شده بهر طرفیکه نگران باشند به همانسوبوده مره برهم ننهندی، دلهای شان چنان باشد کهاز عقل ودانش وامیدبهبود یکسره تهی شود واز فرط خوف ودهشت به لرزه افتد خلاصه ستمکاران را سخت هنگام حسرتناك پیش آید اما مؤمنان قانت خداونددربارهٔ آنها جای دیگری فرماید «لایحزنه الفزعالاکبروتتلقهمالملئکة» (انبیا، رکوع۷).

و پیروی کنیم

وا نَذِ رِ النَّاسَ يُومَ يَأْ بِيهِمُ الْعَدَابُ و بترسان مردمانوا اذ دوذيكه بيايدبايشان عذاب

تفسیر: مراد از آنروز روز قیامت وعذاب آخرت است یامراد از آن هنگامهٔ مرگ است وشدت قبض روح وسکرات موت یا از عذاب دنیوی روز هلاك اراده شده .

ابراهيم

فَيقُولُ الّذِينَ ظُلَمُوارَ بَّنَا اَ خِرْنَا الْجِرْنَا الْجِرْنَا الْجِرْنَا الْجِرْنَا اللهِ اللهُ الله

رسولان را

تفسیر: اگر این گفتار دردنیاباشد پس از مشاهده شدت عداب ودیدن مرک مطلب ظاهر است یعنی میگویند پروردگارا چند روزدیگر به مسامهمهلت بده ماوعده میکنیم کهرفتار خودرا اصلاح نمائیم ودعوت حف را اجابت و پیغمبران رااطاعت کنیم کماقالالله تعالی «حتیاذاجاء احد هم الموی قال رب ارجعون لعلی اعمل صالحا» (المؤمنون رکوع ۲)واگر این مقوله در روز قیامت گفته شود مراد ازخواستن مهلت آنست که مسارا اندای بدنیا باز فرست آنگاه ببین چه اظهار وفاداری نمائیم کماقالالله تعالی «ولوتری نمائیم کماقالالله تعالی «ولوتری اذالمجرمون ناکسوا رؤسهم عندربهم ربنا ابصرناوسمعنا فارجعنا نعمل صالحا» (السجده رکوع۲)

اً وَ لَمْ تَكُو نُو ا ا قَسَمْتُمْ مِّنْ قَبْلُ قسم نميغودديد پيشاناين مَا لَكُمْ مِنْ زُوا لِ اللهِ مَا لَكُمْ مِنْ زُوا لِ اللهِ عه نباشد شما دا هيچ ذوال

تفسیر: شماکسانید کهمیان شما بعضی مغرور ان بیباك بزبان قال واکثر بزبان حال سوگند خورده و می گفتید شکوه مارا هر گز زوالی نیست نمی میریم و نه بحضور خدا(ج) میرویم «واقسموا باشجهد ایمانه ملایمعثالله من موت» (نحل رکوعه) این آیت از جانب خدا (ج) به پاسخ آنما گفته میشود.

و سكنتُم فِي مُسكِنِ اللَّذِينَ الْكِلْ يُنَ وَ السَّكِنِ اللَّذِينَ الْكِلْ يُنَ وَ السَّكِنِ اللَّذِينَ الْكُمْ كَيْفَ ظَلَمْ وَ اللَّهِ اللَّهُمُ وَ سَيْلِنَ لَكُمْ كَيْفَ سَمَّم وَ سَيْلِنَ لَكُمْ كَيْفَ سَمَّم وَ سَيْلِنَ لَكُمْ كَيْفَ سَمَّم وَ عَلَمْ اللَّهُمُ وَ عَلَمْ اللَّهُمْ وَ عَلَمْ اللَّهُمْ وَ عَلَمْ اللَّهُمْ وَ عَلَمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ وَ عَلَمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ وَ عَلَمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ وَ عَلَمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ الللْمُولِيَّةُ اللْمُعُمُونَا اللَّهُمُ الْمُعُمُونَا اللَّهُمُ الْمُعُمُونَا اللَّهُمُ الللْمُعُمُونَا اللَّهُمُ اللْمُعُمُونَا اللْمُعْمِلُولُولُولُ اللْمُعُمُونَ اللْمُعُلِمُ اللَّهُمُ الللْمُعُمُونَ اللْمُعُمُونَ

فعلنا بِهِمْ و ضَربنا لَكُمُ الْكُمْنال ﴿ مَثَالَ ﴿ مَثَالَ ﴿ مَثَالَ ﴿ مَثَالًا مِعْمَا مِرْدِيمِ بَايشَانُ و زديم برايشما (مثلها) قصهما

تفسیو: گذشتگان شما درینقری یادراطراف آن آباد بودند آنجا که ستمگاران پیشین سکونت داشتند به عادات واخلاق آنها رفتار کردند درحالیکه بروایات تاریخی واخبار متواتر بر آنها روشن شده بود که مابه ستمگاران پیشین چه سزای سخت داده بودیم ما داستانهای مللسابقه را درکتب آسمانی درج واز زبان پیغمبران ، آنهارا آگاه کرده بودیم اما بقدر ذرهٔ عبرت نگرفتند به سرکشی ، بعناد، به عداوت حق استوارماندند «حکمة بالغة فماتغن الندر» (القمر رکوع) ).

و قُلْ مَكُرُ وَ الْمَكَرُ هُمْ وَ عَنْدَ اللَّهِ وَبِيدِ مِنْدَ اللَّهِ وَبِيدِ مِنْدَ وَزِد خداسَةُ وَبِيدِ مِنْ وَنِد

مرخرم هم ط محکر هم جزای مکر ایشان

تفسیر: ستمکاران سابق ولاحق مکر خود را به کار افکندند ودرمقابله پیغمبران به غرض اخفا وامحای حق از هیچ تدبیر وسازش فرو گذاشت نکردند ، کافه تدابیر و فریب آنها نزد خداست ویك یك محفوظ میباشد وحضرت وی سزای آنی را میدهد .

ومنابرئ

1 6

وَ إِنْ كَانَ مَكُوْهُمْ لِتَزُولَ وَلَا مَكُو هُمْ ايشان عَالنجاى برود معر ايشان تاانجاى برود

مِنْهُ الْجِبَالُ ﴿

تفسير: آنها به غرض آزمايش بسى مكر كردند اما درقبال حفاظت الهى (ج) همه ناكام ماندند آيا ممكن است مكر آنها كوه هارا از مواضع آن نقل دهد يعنى پيغمبران وشرايع حقه كه از كوهها استوار تر و مستقيم تر مى باشند از مكر آنها متزلزل ميشوند ؟ حاشا وكلا بر وفق اين تفسير در «وانكان مكرهم» «ان» نافيه مى باشدومضوون ايس آيت باآيت «ولاتمش فى الارض مرحاً انكلن تخرق الارض ولن تبلغ الجبال طولا» (بنى اسرائيل ركوع؟) مشابه مى باشد بعض مفسران برآنند كه «ان» شرطيه و «واو» وصليه است پس مقصد آيت چنين خواهد بود آنها بسيار مكركردند ، همه در قبال حفاظت خدا (ج) هيچ ثابت شد اگرچه مكر مى لغزانيد .

فَلَا تَحْسَدَنَ اللّٰهَ هُخُلِفَ وَعُدِهِ رُسُلُهُ اللّٰهَ عُخُلِفَ وَعُدِهِ رُسُلُهُ اللّٰهَ عَدِد

تفسیر: آن پیمان که در «انالننصر سلنا» «کتب الله لاغلبن اناور سلی» و در سایر آیات کرده شده بود .

تفسیر : نه کنهکار از حضرت وی کریخته میتواند ونه خداوند اینچنین گنهگاران را بدون سزا میگذارد .

يُومَ نَبُكَ لُ الْأَرْضُ غَيْرً الْأَرْضِ دوزيته بداعردمشود نمين بغير اين نمين

ومسآابرئ

وَالسَّهٰوٰتُ وَ بَرَزُوْالِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴿

وبدل کرده شود آسمانها ومردم ظاهر شوند بحضور خدای یگانه غالب

تفسیو : این زمین وآسمان در قیامت به هیئت کنونی نمی ماند یاذوات آنها تَبديل ميشود ويا محض در صفات آنها تغير واقع ميگردد ، بر وفق بعض روايات شايد بار بارتغير وتبديل واقع شرد واتشاعلم اين كهمقصد از روبرواستادن چیست تفسیر آن درآیت «وبرزوالله جمیعاً فقال الضعفة،»

وَتُرَى الْمُجُرِ مِيْنَ يَوْمَعِذٍ مُقَرَّ نِيْنَ درآن روز دستوپابهمبسته

فِي الْأَصْفَا لِي ﴿

تفسير : گنهگاران نوع نوع يكجا شده دريك زنجير بسته ميشــوند كماقال الله تعالى «احشروا الذين ظلموا وازواجهم» (صافات ركوع ٢) وقال عزوجل «واذا النفوس زوجت» (تكوير ركوع) .

سُرَا بِيلُهُمْ مِّنْ قَطِرَا نِ بيراهن ايشسان از قطر ان باشد

تفسير : آتش درآن به سرعت نفوذ ميكند وبوى بدميدهد قطران جهنم را نیز از خود جهنم قیاس کنید .

> وَّ يَغُشَى وُ جُوْهَهُمُ النَّارُ ﴿ روی ایشانرا

تفسير : چون روى محل حواس مشاعرواشرف اعضاى ظاهرىانسانست بالتخصيص ذكر شدچنانكه جاى ديگر در «تطلع على الافئدة» (الهمزة ركوع ١) دلذكر گردىده . لَيْجُزِيُ اللّٰهُ كُلُّ نَفْسِ مُّا كَسَبَتُ اللّٰهُ كُلُّ نَفْسِ مُّا كَسَبَتُ اللّٰهُ كُلُّ نَفْسِ مُّا كَسَبَتُ اللّٰهَ اللّٰهُ عَده است الجزا دهد خدا هر تحسروا آنچه عرده است اللّٰهُ سُرِيعُ الْجُسَا بِ (آ) (هـرآئينه) خدا دُود حساب تننده است دود حساب تننده است

تفسير: وقوع اين امر يقيني است آنرا دور مپنداريد كماقال الله تعالى «اقترب للناس حسابهم وهم في غفلة معرضون» (الانبياء ركوع ۱)يا مقصد اين است كه هنگام اخذ حساب هيچدرنگ نميشود ، كردار پيشينان وپسينان جنوانس ذره ذره وبسرعت تمام حساب ميشود چيزي برخدا پوشيده نيست واورا شاني از شان ديگر مشغول كرده نميتواند «ماخلقكم ولابعثكم الاكنفس واحدة» (لقمن ركوع۳).

هٰذَا بَلْغُ لِلنَّا سِ وَ لِيَنْذُ رُوْا بِهِ
این قرآن خبر رسانیدنست مردمانرا و تابیم عرده شوند به آن
و لِیعْلَمُو ا نَهَا هُو الله و احِدُ
و تابدانند عهجزاین نیست عهوی خدای یکانه است
و تابدانند عهجزاین نیست عهوی خدای یکانه است
و تابدانند خداوندان عقل و و تابد نند خداوندان عقل

تفسیر: از خواب غفلت بیدار شده از خدا (ج) بترسندودرآیات ویغورکنند تابهوحدانیتخدا متیقنگردند ، ازخردودانش کار بگیرند وبه نصیحت عمل کنند . تمتسورة ابراهیم عملیه السمالم وقه المحمد والمنه

(سـورة الحجر مـکية وهـی تسـع و تسعون آيـة وست رکـوعات ) (سـورة حجـر مـکی و نـود و نـه آيـت و شش رکـوع اســت

##: FF ##: FF ##: FF ##: FF ##: FF ##: FF

اللَّ فَ تِلْكُ الْبِثُ الْكِتْبِ

تفسیر: این آیات آن کتاب جامع وعظیم الشان است که شایسته نیست درقبال وی بر سایر کتب اطلاق کتاب کامل کرده شود.

وَ قُرُ ا نِ مُبِينِ ٠

تفسیر: آیات قرآنست که اصول صاف ، دلایل روشن ، احکام معقول دارد ، وجوه اعجاز آن واضح وبیانات آن آشکارا وشگفت آور وفیصله کن است لهذا آنچه پس ازین بیان میشود باید مخاطبین به توجه کامل بشنوند .

٠---

### 

### لُوْ كَا نُوْ ا مُسْلِمِيْنَ ﴿

(کاشکیمیبودند مسلمانان)چهخوش بودی اگر مسلمان بودندی

تفسير : امروز مُنكران ، چنين نعمت اسلاموقرآن عظيمالشان الهي (ج) راقدر نگردند وقتی فرا رسد که بر محرومی خـود ماتم کـنند ، کـفّ حسرت بهم سایند و گویند ای کاش مسلمآن میبودیم . این وقت کسی فرامیرسند ؟ درآن اختلاف است ـ بروفق قول آبن الانباری مانیز آنرآ عام قرار میدهیم یعنی در دنیا وآخرت هرگاه کـافران را نامـرادی و مسلمانان را کامرانی دست دهد کافران مسلمانی را آرزو کنند و بسر محرومیت خویش از نعمت اسلام اظهار تاسف نمایند ، نخستین موقع این سلسله جنگ بدر بود ـ درآن موقع چون کِفار مکه غلبه و تــائید صریح مسلمانان را مشاهده کردند حس نمودند که از دولت اسلام که مهاجرین. بینوا و دهقانان (اوس) و (خزرج) رابر سرداران مقتدرقریش پیروزی بخشیده مجروم شده اند بدین منوال هروقت مراحل فتوحات و پیشرفتهای اسلام را مشاهده میکردند بر تهیدستی و حرمان خویش نادم شده اشك حسوت ميريختند اما منتهاى حسوت ودريخ آن جاست که فرشتهٔ موگ را برای قبض روح خـود آمــاده وحقــایق عالم غیب را به چشم مشاهده میکنند آنگاه دست بهم سایند ، به آرزو گویند کاش اسلام را مي پذيرفتيم تا امروز از عذاب بعدالموت محفوظ مي مانديم برعلاوه منظریاس انگیز دیگری بدتر ازین نیز خواهد بود و آن هنگامی است که در حدیث طبرانی مذکور شده ، حضرتپیغمبر (ص) فرموده بساً از امت منکه از اثر گناهان خویش داخل دوزخ و تاهنگامی که خدا خواهد آنجا باشند مشركان طعنه زنند وكويند آيمان وتوحيد به شما چه نفع رسانید شمها نیز مانند ما تا امروز در دوزخید ـ خداوند ( ج ) موِحدرآدر دِوزخ باقی نمی گذارد ـ حضَرت پیامبرچون این مَضمون را بگفت این آیت را خواند «ربما یودالذین کفروا لوکانوا مسلمین» گویا اينجا آخرين موقعيست كه كفار اسلام را تمنا كنند .

ذَرْهُمْ يَأْ كُلُواوَ يَتَمَثَّعُواوَ يُلْمِهِمُ

و بهره مند شوند ومشغول كندايشانرا

بكذار ایشان را تابخورند

## الْ مَلُ فَسُوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ مِلْ فَسُوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

تفسیر: چون نصیحت بر آنها کار گرنیست تو در غم آنها مباش بگذار چند روز مانند بهایم بخورند و بنوشند، به فراغ بال از لذاید دنیا بهره بردارند و برای مستقبل خود آرزوهای دور و دراز بپرورند، زود است هنگامی فرارسد که حقیقت حال منکشف گردد عشرت گذشته و توقعات مستقبل شان برهم خورد، حقیقتی که درین جهان بدست مجا هدین برآنها ظاهر شده درآن جهان تکمیل گردد.

تفسیر: قریجات واقوامیکه سابق هلاك شدند وقت هلاك هریك در علم الهی (ج) مقرربود نسیان وغفلت درآن رأه نداشت ووعده خدائی نقض نمی شد چون میعاد قومی تکمیل شد وهنگام تعذیب وجزاء رسید دریك لمحه برباد شدند كافران موجوده نیز به امهال وتا خیر عـذاب مغرور نشوند چون موعد فرا رسد از عذاب خدا (ج) خلاص شده نتوانند، دراین تاخیر چندین حکمت مندرج است مثلاً ایمان آوردن بعضی از آنها یا ایمان آوردن ولاد بعضی مقدر است اگر به زودی عذاب نازل شو د وقوع آن ممکن نگردد.

تضمیر : یعنی امم هلاك شده را تخصیصی نیست ، میعادیكه بهعروج وزوال و یاموت وحیات اقوام مقرر است یك ثانیه تقدیم و تاخیر نمیشود.

الذّ كُر إِنَّكَ لَهُ جُنُونٌ ۞

تفسیر : مشرکان مکه این الفاظ را محض به استهزا، واستخفاف میکفتند یعنی تو ازهمه سبقت کسرده قرآن را ازحفور خدا (ع) آوردی ، دیکرات را بی خرد و نادان خواندی باتمام جهان اعلان مبارزه نمودی بااین عصه قیروزی خودرا دعوی داری آبا این کفتار از عقل و دانش است اینها همه دیوانکی صریع است آنچه تو میخوانی بیشش از گفتار دیوانکان و قعتی ندارد (العیاذ باش) اما و قتی قرا رسد که منکران به حسرت گویند کاش مسلمان می بودیم .

كُوْ مَا تَكُ تِينَا مِا لَهُلِ عِكَامِ إِنْ كُنْتُ وَمِا تَكُ تِينَا مِا لَهُلِ عِكَامِ إِنْ كُنْتُ وَمِنْ الم

مِنَ الصّدِ قِدْنَ ﴿ اللّه داسة توياد

تفسیر: اگر دربارگاه احدیت برا جسان قرب حاصل است که ازمیان تمام اقوام به منصب رسالت سرفراز شدهٔ حرا بساهی از فرشسکانالهی باتو نیامدند تا آشکارا به تصدیق او می برداختند و پسر ما بیسر آنادا می قبولانیدند و اگر قبول نمی کردیم به زودی سزامیدادند

مَا نُنْزِلُ الْهَلَّئِكَةُ اللَّا بِالْحُتِّقِ وونم ورسيم وما كانوا الْهَا الْهَا اللَّهُ الْطَرِيْنَ ٥ وما كانوا الْهَا الْهَا اللَّهُ الْطَرِيْنَ ٥ و المائند أنكاه المهات دادمنيد،

12

تفسيو: برای کسانيکه قبول ميکنند اکنون نيز آيات کافی موجود است کسانيکه قطعا ارادهٔ قبول را ندارند اگر فرشتگان نيز فرود آيند قبول نعی کنند پس فرستادن فرشته سود ندهد ، خداوند فرشتگان رابرطبق حکمت خود برای تکميل غرض صحيح بر زمين می فرستد و مقصود از آن نمايش بيهوده نعی باشد ، عادت الله عسوما برين جاری است که هنگاميکه سرکشی اقوام به نهايت رسد و تيام مراحل تفهيم و هدايت طی شود سپاه فرشته برای هلاكی آنها فرو فرستاده ميشود و به آنها قطعاً مهلت داده نميشود اگر موافق خواهش شما فرشته فرود آيد تنها يك كار ساخته ميشود که شمايدون تاخير هلاك كرده شويد اما فی الحال اين امر مطابق حکمت الهی (ج) نيست زيرا هندوز موقع آن نرسيده و اين مرحلهٔ آخرين است که بعدازطی منسازل و ختم تهام امور بظهور ميرسد .

إِنَّا نَحْنُ نَزَ لَنَا اللَّهِ كُورَ المرآنينه، ما فروفرستاديم قرآندا

و إنا كه كلفظون ( ورمرآئينه) ما اورا تعييانيم

تقسمین : یعنی استنهزا، و بعنست سنما و سببت جسبون به آرنیدهٔ قسرآن عظیمالشان بر قرآن و حامل آن هرکز تانیری ندارد ابنك بدانید کهاین قرآنُ را ما فَروفَرستاديم وَمَاليمِ لَهُ حَرِنسوعُ حَفَاظَتَ آنرا. بَرَ دَمَهُ خَسُودُ گرفته ایم بهمان شان وهیئتیکه فرو فرستاده شده بدون نبدیل حرمی و حرکتی به اقطار گیتی میرسد و ناروز قیامت از هر نوع تحسریسف لفظی ومَعْنُوی مَحْفُوظ ومُصَون میماند ، روز گار هرقدر تبدیل شود به اصول واحكام أنتغيري پديدنميآيدجندانكه فصاحت و بـــــلاغت زبان ، موشگافی های علم وحکمت پیشترفت کند اصلاً در اعجاز صوریومعنوی قرآن ، ضعف ونقص حس نمیشبود ، اقوام وسلطنتها بسیار خواهند کوشمید که آواز قرآن را خاموش و محو نمایند اما نتوانند حرفیهانقطهٔ ازآن کم کنند این بیان عظیمالشان المی (ج) درباب حفاظت قرآن بچنان لطافت و طریق حیرتانگیزی تکمیل یآفت که اکابر متعصب و مغرور مخالفین چون آنرادیدند سر تسلیم فرود آوردنسد «میسور» مینویسسه «تاجائیکه معلومات داریم در سرتاسرجهان کتابی چون قرآن نیست که تا دوازده قرن از هرنوغ تحریف باك باشد ، یك محقق دیگر اروپائسی مى نويسد ما هم الفاظ قرآنى را بعينه از زبان محمد صلى الله عليه و سلم برآمده میدانیم چنانکه مسلمانان آنرا کلام خدا (ج) میذانند . وقسایع آشکار میگند که در هر عصر جم غفیر ی از علماء (که تعداد آن فقطیسه خدا (ج) معلوم است ) دائماً به حفاظت علوم ومطالب قرآن و عجائب بينهايت

۱٤

آن پرداختهاند . خطاطان رسیمالخط آنرا . فاریان طرز ادای آنرا، حفاظ کلمات وعبارات آن راجنان حفاظت کردند که از هنگام نرول تا امسرون یك حرکت کسره . و عنجه . هنمه تبدیل تشدسبگر کوعات قرآن را شسار کرد . دیگری آیات آرا حساب بعود یکی عدد حرون آنرا احسا نبود حتی بعضی یك یك حرکات و نفاظ آنرا شدردند . از روز کار فسرخندهٔ حضرت پیغیر (در) تاامروز هیچ نمجه وساعی نیست که صدها هرال حافظ قرآن موجود نباشد ، ببینیه هست یا ده سانه هندی یا افغانی که حفظ یكرساله کوخت درزبان مادری خودش دشران است؛ کتابی این قدر مخطای و از مشایبات و بر بال احبین است بجه شهرت حفظ وقرائت می نماید بیرعلاوه اکر در مجلسی از حافظ بس عالم درحرفی یا دراعواب خطائی واقع شود طفلی کرچك به وی فتی مبدهد و از چار طرف تصحیح کنندگان بانک میزنندوممکن نیست بگذارند قباری بخطای خود ادامه کنندگان بانک میزنندوممکن نیست بگذارند قباری بخطای خود ادامه مشاهده میکردند ، خداوند (ج) به «واناله لحافظون» توجه منکران آن عصر را باین طرف معطوف نمود .

وَلَقِدُ اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي شِيعِ و (مرآنينه) أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي شِيعِ الْأَوْلِيْنَ وَمَا يَأْتِينِهِمْ مِنْ رَسُولِ الْأَوْلِيْنَ وَمَا يَأْتِينِهِمْ مِنْ رَسُولِ اللَّا وَلَدُنَ وَمَا يَأْتِينِهِمْ مِنْ رَسُولِ و نسآنه بايشان مي فرستاده اللَّا كَا نُول بالله يَسْتَهُز ءُونَ فَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُز ءُونَ اللَّهُ

تفسير: به آنحضوت (ص) تسلى داده شده كه از تسكفيب واستهزاى آنها اندومكير نشود اين امر چيزى نو نيست منكرين هميشه عبادت داشته اند كه منكام ورود كدام پيغمبر استهزاء كنند ، كاهى مجنون خواندند و كاهى محض براى آزردن وى مطالبات بيهبوده مى نمودند فرعون به نسبتموسى(ع) كفته بود «اندسولكم اللى ارسل اليكم لمجنون (شعراء – ركوع) واز موسى(ع) نيسز آوردن فرشته را مطالبه كرده بود چنانچه قريش از حضرت پيغمبر (ص) مطالبه كردند «فلوالقى عليه اسورة من ذهب اوجاء معه الملكة مقترنين (زخرف ركوع ٥) .

فِي قُلُوُ بِ دلهاي

كذا لك درمی آریم استهوا، را

الْهُجُرِ مِيْنَ ﴿

تفسیر : کسانیکه از گناه دست نکشند در دلهای شان عادت استهزاه وتكذيب را جاميدهيم ، وقنيكه از راه گوشبها به دل هاى شان و حسّى الهي (ج) ميرود تكذيب نيز به آن همراه مي باشد .

لَا يُؤُمِنُوْنَ بِهِ وَ قَدْ خَلَتُ سُنَّةُ بقرآن وهرآئينه گلشت (سنة)رسم ايمان نيارند

الأو لِيْنَ

تفسمير : هميشه تكذيب واستهزاء ميكردند وبر طبق سنت الله متمردير هلاك و رسوا میشدند عاقبت حق فیروز میكردید .

و لَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَا بًا مِّنَ السَّهَآءِ

فَظُلُوا فِيْهِ يَعُرُ جُونَ بس شوندباین صفت کهدروی بالامیروند

### 

#### کو ه هر د د و و و د ک اغ قوم مسخو رون الا توم مستیم جادو زده

تفسیر: ورو فرسنادن فرسنگان جندان شگفت نیست اگسرما ابدواب آسمان را بکشائیه واوشان را بالا ببریم وهمیشه مشغول ارتفا باشند بازهم ابن معاندان اجوج حقرا تسلیم نمیکنند ، آنوفت خواهند کفت مازا جادو و حشم بندی کرده اند شاید درابتدا، نظر بندی بدانند ودرآخر جادوی عظیم قرار دهند .

### و لَقُلْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا ومرآنينه آفريديم دد آسمان برجها

تفسیو : مواد از بروج دراین جا ستارکان بزرک است بعضی گویند منازل آفتاب وماه میباشد بعضی بر آنند بروج عبارت از قلعه های آسمانی است که جماعات فرشتگان، درآن باسبانی میکنند.

### و زينها للنظرين ال

تقسیس: یعنی آسمان را به سنارگان زینت بخشیده شبانگاه که هوا از ایر وغبار باك باشد آسمان لاجوردی قندبلهای بیشمار اختران درنگاه بیننده چه زیبا وعظیم می نماید ، اهل فکرت چندین آیات صنعت کساهل حکمت عظیم ، وحدانیت مطلق حضرت کرد گار رادرآن سراغ میکنند، خلاصه به فرود آمدن فرشتگان از آسمان ویا عروج مردم بر سیهربرین ضرورتی نیست به آنانیکه دل قبول دارند آیا در زمین و آسمان دلایل قدرت کم است ، خردمند اگر بجشم قبول نکرد بسهولت میتواندازآن درس توحید حاصل کند ، کفار از مشاهدهٔ این دلایل روشن چه معرفت اندوختند که آینده ازآن ها توقعی رود .

# و حفظنها مِنْ كُلِّ شَيطن رَّ جِيْمِ ﴿ و تَعُهُ دَاشَتِم آسمان رَا اذْ مَرْ شِيطان رَّ جِيْمٍ ﴿ لَا مُنِ السَّلَرُ قَ السَّبِعُ فَا تَبَعُهُ معر آنك بنودي وي افتد شود بس دري وي افتد شود بس دري وي افتد شود ب مُبِيدُنْ ﴿

آشكارا

**تفسیو :** شیاطین در کارهای آسمانی هیچ مداخلتی ندارند بلکه ازعصر بعثت محمدی (صلعم) به بعد در آن حدود گذر کرده نمیتوانند اکستون انتهای کوشش ایشان دراین است کهبسیاد شیطنت خود را استسوار کنند ، در قریب آسمان بعالم ملکوت نزدیك شده اطلاعات واخبار غیبید حاصل کنند ، باسبانان ملك نيز كماشته شده اند كه هنگام كوشش شیاطیّن از فراز برآنها آنش ببا رانند از نصوص قرآن وحدیث برمیآید که چون دریکی از امور تکوینی حکمی از آسمان صادر شود ، خداوند قدوس درین موضوع به فرشتگان وخی میفرستد آن اعلان بایك كیفیت خاص آهسته آهسته از فراز به فرود میآید آخر فرشتگان درهآسمان دنیا، وبروفق یك روایت بخساری در اعتآن، (ابسر) به مسذاكس ا آن مى پردازند ، شياطين ميكوشند اطلاعات غيب راكه به آن معامله تعلىق دارد بیش از وقت ندست آرید چنانکه امروز آگر بذریعهٔ تیلغون بیسیم بیغامی کشیده شود مردم میکوشند در راه به آن خبرشوند ،ناگهان ازً بالاً يك كلوله بَم (شُهاب ثاقب) انفلاق ميكند ودزدان پيغام غيبي را مجروح یا هلاك مینمایند درین منكام كیر ودار اگر خبر ناقصی ب شیطآنی رسد قبل ازآن که ملاك شود آنرا به سترعت به شیاطین دیگر میرساند و آنها به دوستا زانسی خود ابلاغ مبکنند کاهنان درایناطلاع ناقص صدچا دروغ از طرف خود آمیخته اخبار غیب را بعوام میگویند چون یكخبرهم[سمانی راست برآید معتقدین برای اثبات صداقت آنها عرضه میدارند واز صد ها خبر غلط اغماض و تفافل میکنند ، قرآن وحدیث این واقعات را بیان و تنبیه نموده که خبر رامیّت هر قدر کوچك وجزئى باشد سرچشمة آن همان عالم ملكوت است ،درخزانة شياطين الانس والجن بجر كذب وافتراه جيزي نيست همچنين انتظامات آسماني چندان مکمل است که شیطان نمیتواند آنجا پاکذارد یابارجود منتهای جدوجهد بر انتظامات و فیصله های آنجا قدرت ممتد به حاصل کنداما یکان جمله ناقص که این طرف و آن طرف شیطان از فرشتگان میشنود

المحدود (ج)مانعت کلی آبرا اراده نکرده است اگر میخواست آنراهم مسدود میفومود ، لیکن این امر مطابق حکمت او نبود ،همچنانکه در مهلت دادن به شیاطین الجن والانس در دسترس دادن آنها به اسباب ووسایل مغویانه باوجود آنکه بعضرت الهی (ج) معلوم است که همچکاه از اغواء واضلال دست نمی کشند حکمتی دارد دراین جا نیز آن حکمت را مندرج دانید .

راساری دانید به شهاب هلاك میشوند مانند كسانی باشندكه میخواهند قطب جنوبی و بلندترین قلهٔ هنالیه را تحقیق كنند و در شغف كشف آن بهمرگ دحار میشوند و دیگران باوصفی كه عاقبت آنها را میبنند ازآن مهم دستبردار نمیشوند ، جدوجهد لاینقطع شیاطین نیز

بین این در این و حدیث این را توضیح نداده که وجود شهب خاص برای رجم شیاطین میباشد ، ممکن است که بوجود آنها جندین مصالح دیکر مربوط باشدوحسب ضرورت این کارهم گرفته شود واله تعالی اعلم،

#### وَ الْأَرْضُ مَكَ ثُنَّهَا وَ الْقَيْنَا فِيْهَا

رُواسِی وَ اَنْهَافِیهَامِنُ کُلِ شَیْ اَ رومها، باد و رویانیدیم درآن ان مر چیز مُوزُ وُنِ آ وَ حَعَلْنَا لَکُمْ فِیهَا سنجید، شده و ساختیم برایشما درآن

معایش و من گسته که بر زقین آن است که ایش و من اسباب معیشت وساختیم برای شما آنکه نیستیداود ا دوزی دهنده

تفسیر : بعنی خدمتگاران وحیوانات وغیره که ما کار وخدمت از آنها میکیریم و روزی آنها بذمهٔ خداست .

وَإِنْ مِنْ شَيْ إِلَّا عِنْكَ نَا خَزَا بِنَهُ الْ

تفسین : هرچرا بهر مفدار که خواهد بیدا میکند ، رنج و تعب بعضرت وی لاحق نمیشود هر چرا اراده کند فوراً موجود میشود ، گویا خزانه تمام حیزها قدرت لامحدود اوست که از آن هر چیز بروفق حکمتوتحت یك نظام معین واندازه مقرر بدون کمی وبیشی بر آمده میرود .

و آر سلنا الر یک لوا قِک فا نُز لنا و مرستدیم بادها باردار تعنده بسوره آوردیم من السماء ماء فاسقینکموه اذ آسمان آبی بسانوشانیدیم شمارا ازآن

تفسیر: بادهای بارانی . ابرهای عطیم را برآب کرده میآرند تا ازآن باران فرود آید در چشمه ، رود ، کاریز وجاه گرد آمده طرف تمتعشما واقع شود ــ اگر خدای تعالی میخواست آسرا قابسل نوشسیدن شسما نمیگذاشت اما از لطف و عنایت عام خود آبهای گوارا و شیرین را برای دوازده ماه در مسام زمین فراهم نمود .

### وَ مَا اَ نَتُم لَهُ بِخَا زِ نِيْنَ اللهِ وَمَا أَ نَتُم لَهُ بِخَا زِ نِيْنَ اللهِ وَمَا اللهُ الله

تفسیر: دربالا گنج باران ودریایانچشمه وجاه در اختیار شمانیست، منگامیکه خدا (ج) خواهد باران ببارد شما آنرا منع کرده نمی تـوانید و بخواهش خود آورده نمی توانید اگر آب چشمه ما ورود ها و چاهها راخشك کند و یا آنرا پایانتر فرو برد که از دسترس شما بیرون شود شما چگونه میتوانید که بهآن مقندر شوید .

و إنَّا لَنَحْنُ نَحْنِي وَ نُونِيتُ وَ نُونِيتُ وَ نُونِيتُ وَ نُونِيتُ وَ نُونِيتُ وَ مُرِيرانِمِ وَ مُريرانِم

#### وَ نَحُنُ الْوَارِيُّوْ نَ® و مانيم الوارِيُّوْ نَ®

تقسیر ؛ دنیا فنا می شود ، خدای یگانه با صفات کامل خود باقی میماند حضرت شاه صاحب (رح) مینویسد دهر کسی می میرد اما فائدهٔ او پیش الله می ماند، .

تفسیو : یعنی هیجیك از گذشتگان و آیندگان یا اعمال آنها از احاطه علمی ما بیرون نیست حقاعالی از ازل بر هر چیز علم تفصیلی دارد که بر طبق آن در دنیا معامله و در آخرت به کافهٔ خلایق اجرای عدالت ماید .

تنبیه : بیش بودن و پس ماندن عام است در ولادت باشد و یا در موت یا در اسلام و یا در کار های نیك د عقب ماندن و پیش رفتن در صفوف صلوة هم در ذیل کار های نیك محسوب است

تفسیر: همه ذرات کائنات در علم اوست جون حکمت او تقاضا کند ، همکان دریك هنگام برای اجرای عدالت کرد آیند و هیج دشواری در آن نباشد در خاك قبر ، شکم حیوانات ، در اعماق ابتحار ، درفضا ودر عرجا که جزئی ترین چیزی باشد اوتعالی بعلم محیط و قدرت کامله خودکرد می آدد .

مِنْ حَمَّا مُسنونِ نِ اللهِ الله

تفسیر: بس از آیاب آفاقیه اکنون برخی از آیات انفسیه بیان میشود شاید در ضمن آن تنبیه نیزباشد به این معصد که آن ذات منبیع الکمالات شمارا درازل به صورت عجیبی بدید آورده . دوباره بیدا کردن و در یك میدان فراهم آوردن شما بروی حه دشوار است .

تنبيه: نسبت به أفرينش دراين جا دو كلمه بيان شده اول وصلصال، یعنی کل آواز دهنده که در ایر بحنه شدن بر آتش برآن حالت رسیده باشتد در موضع دیگر «كالفخار» فرموده. دوم «حمامستون» یعنی كسل ترشده وسوخته که بودهد ــ چنین تصور میرود که اول از کل تر شنده پیکر آدم را بیافرید پس ازآن حون خسک و بخته شد آوازی در آن پدیدار گردید و بعد از تطورات مختلف بدان جارسید که روح انسانی درآن دمیده شعود . در روحالمعانی افوال بعضی از علما بدین عبسارت نقل شده «كانه سبعانه افرع الحماف صورمن ذلك تمشال انسان اجوف فيبس حتى اذانقر صوت ثم غيره طورا بعد طور حتى نفخ فيه من روحه فتبارك الله احسن الخالقين » حضرت شاه رحمهالله مى نكارد كل رادرآب تر نموده و خمير آنرا برداشت جندانكه به ترنم درامد وبدن انسان قرار یافت ، خواص آن یعنی صلابت ووزن در آن باقی میاند چینانکه خاصیت هوای کرم یعنی حدت وخفت در خلقت جن باقیست راغیب اصفهانی درضمن یك مضمون طولانی تنبیه مینماید از «حماهستسون» واز (طین لازب) و سایر کلمان معلوم میشود که خاك وآب رابهمآمیخت وبهوا خشك كردانید و كلمه<،فخار، دلالت میكند بر یخته شدن آنتایك اندازه بر آتش ، ایناست جزء ناری که منشاء شیطنت آدمی است ، به اين مناسبت جاى ديكر فرمايد، خلق الانسان من صلصال كالفخار وخلق الجآن **منهارج مننار ،(الرحمن(كوع۱) تفصيلات(ا غُب طويل و دلچسب آست** درَّيغًا ﴿ خَلَاصُهُ آنُوا نَيْنَ دَرِينَجًا دَرَجَ نَتُوانَسَتَيْمٍ .

وَ الْجَآتَ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ وَ الْجَآتَ فَيُلُا وَ الْجَآتَ فَيُلَا اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُل

مِنْ نَّارِ السَّهُوْمِ ﴿

١٥

تفسیر: یعنی آتش ملایم باهوا درآمیخته کماقال «وخلیق البجآن مین مادج مناله»(الرحمن سرکوع۱) یاچنین کفته شود هوای تیز که مانند آتش سرزنده است وآن راتف باد خوانند بهر حال بدر انسان ازآن چنان ماده آفریده شده که عنصر خاکی درآن غالب بود و پدرجن از آن ماده که عنصر آنشی درآن غلبه دانس و ابلیس نیز ازین نوع بود.

تفسیر : هنگامیکه بیکر آدم را درست کنم و چنان قابلیتبو ی بخشم که تواند فائض روح انسانی سود سبس درآن روح افکنم که از آن جماد انسان کردد ، آنکاه به شما حکم میسود که همه بسجده بیفتید **تنبیه :** روح انسان,را که خدا (ج) بسوی حود اضافت نموده ازآن جهت است که تشریف و تکریم وامتیاز روح انسانی هویدا کردد یعنی آن روح خاص که درآن نمونه علم و تدبیر و سایر صفات من است ازاصل فطرّت بذكر من مي پردازد واز لطافت خصوصي نسبتاً بامن علاقةقريب داردً . امام غزالی رحمةاللهعلیه بعنوان دیکر توصیح کرده و میگوید ــ اگر آفتاب نیروی کوبالی پیدا کند گوید من فیض نور خودرا به زمین رسَّاندم أيا كلَّمهٔ (نور خَود) غلط مي باشند چون اين سنځن درست است درحالیکه نه آفتاب درزمین حلول میکند و نه نور آن ازوی جدا میشبود بلکه با وصف هزاران میل دوری از زمین نیز روشنی در تصرف خود اوست وزمین هیچ اختیاری ندارد مگر بهقدر استعداد ازآن منتفع گردد پس اگر خدای که وراء الوراست جنین فرماید که (مندر آدم روحخود را دمیدم) چسان دلیل حلول واتحاد میشود پس به مناسبت روحدرآینده تحت آیت «ویسئلونك عنالروح قل الروح مناهر دبی» (بنی اسرائیل رکوع ۱۰) مفصل بحث خواهیم كرد انشاءات تعالى .

فَسَجَدُ الْمُلَاءِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ۞ بس سجده عردند فرشتكان تعامايشان يكجا

اَلَّا تَكُونَ مَعُ السِّجِدِينَ ﴿ قَالَ عَن السِّجِدِينَ ﴿ قَالَ عَن السِّجِدِينَ ﴿ قَالَ عَن السِّعِدِينَ السَّ

لَمْ أَكُنُ لِلْ سُجُدَ لِبَشَرِ خَلَقْتُهُ مر من نيستم عه سجده عنم آدمی دا عهبيدا عرده اورا

قَالَ فَا خُرُ جُ مِنْهَا

تفسیو : یعنی ازبهشت یاآسمان یاازآن مقام عالی بیرون روکه تااکنون د<mark>ران بودی .</mark>

رانلمشبلة

پس (هرآئينه)تو

تفسیر: تو مردود ومطرودی یا رجیم اشارت به مطلب سابق است که گفته شده که شیاطین از شهب رجم میشوند گویا در این لفظ به اعتراض وی پاسخ داده شد: انکارتو از سجده مبنی برشرف عنصری نیست فضل و شرف ازآن کسیست که خدایش سر فراز گردانیدهالبته سر چشمهٔ آبا واستکبارتو شقاوتی است که از سوء استعداد تو بتو مقدر شده .

#### وَ إِنَّ عَلَيْكَ اللَّعْنَةَ اللَّي يَوْمِ اللِّ يُنِ® و مرانينه برنست سنت تا روز قيمت

تفسیر: تاروز جنزا خدا (ج) وبندگان وی لعنت میکنند وآنآفآنآاز خیر بعید را میشود چون تا روز رستاخیز موفق به خیر نمیشود پس از آن موقع نمی ماند زیرا دراین جهان چیزی که کشته اند در آخرتمیدروند یا تا روز قیامت دوام لعنت میباشد پس ازآن انواع بیشمار عنداب به مراتب از لعنت بیشتر است یا (الی یومالدین) کنایه از دوامعنداب است

قال رَبِّ فَأَنْظِرُ نِي اللَّيْ يُومِ يَبْعَثُونَ اللَّيْ يُومِ يَبْعَثُونَ اللَّيْ يَومِ يَبْعَثُونَ اللَّ

تفسیر: تا آنگاه به تومهات داده میشودباقلب مطمئن آرزو های خود را بهایان رسان تفصیل این واقعه در بقره واعراف گذشت آنچه در و کوع دوم اعراف درین باره گفته ایم مطالعه شود به تکرار ضرورت نمی افتد .

قَالَ رَبِّ بِهَا آغُو يُدَنِي لَا زَيِّنَ لَهُمْ الْمُعْرِدُهُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُهُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُهُ الْمُعْرِدُهُ الْمُعْرِدُهُ الْمُعْرِدُهُ الْمُعْرِدُهُ الْمُعْرِدُهُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُهُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُهُ الْمُعْرِدُهُ الْمُعْرِدُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْرِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِدُ الْمُعْرِدُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلِمُ الْمُعْمُ الْمُعُمُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُع

فى الْأَرْضِ وَ لَا عُو يَنْهُمْ أَجْمَعِيْنَ ﴿ وَ البَّهُ عُمِراه كُنمايشانوا ممه يكبَّا وَ البَّهُ عُمراه كنمايشانوا ممه يكبّا و البته عمراه كنمايشانوا ممه يكبّا و الله عبا حك مِنْهُمْ اللّه خَلَصِيْنَ ﴿ اللّهِ عَبَا لَى مِنْهُمْ اللّهُ خَلَصِيْنَ ﴾ معمو بندمان خالص كودة تو اذ ايسسان

تفسیو: زینت فریبندهٔ دنیا را به آنها باز نمایم و در دام خواهسات نفس گرفتار شان کنم ، جز بندگان خاص و برگزیدهٔ تو دیگران را از راه حق باز گردانم ابلیس لعین این کلمات را از فرط انتقام به زبان آورد، مطلبش این بود که چون به تو هیچ گزندی رسانده نمیتوانم اماازاخلاف کسی که به سبب وی از بارگاه قرب رانده شدم تا توانم انتقام کشم ، درسورهٔ اعراف دراین باره چیزی نگاشته ایم مطالعه شود .

قَا لَ هٰذَا صِرَ الْحُ عَلَى مُسْتَقِيبُمْ ﴿ عَلَى مُسْتَقِيبُمْ ﴿ عَلَى مُسْتَقِيبُمْ ﴿ عَلَى مُسْتَقِيبُمْ ﴿

تفسیر بخ بیشك طریق اخلاص وبندگی مستقیم بمن میرسد واین است راه روشن و مستقیم من که در آن هیچ کجی نیست هر که از بند کان من براه عبودیت واخلاص رهسبار شود از تسلط شیطان لعین مامون می میاند هر که پیرو شیطان ملعون شود باوی در دوزج رود بعض مفسرین «هذا صراط علی مستقیم» را بر تهدید حمل کرده یعنی ای ملعون! تو که مردم را از صراط مستقیم گیراه میکنی کجا خوا هی گریخت ؟ کدام راه است که بسوی ما نرشد ۲ سس از سزای ما گریخته کجا توانی رفت ، این سخن درین موقع حنانست که میکویند (افعیل ماشئت فطریقک علی )درقرآن در موضع دیگراست «اندبك لبالمرصاد»

ان عبارى كيس لك عكيم سُلطن (مرانينه) بندى من نيست ترا برايشان عليه

#### إِلَّا مَنِ النَّبَعَكَ مِنَ الْغُو يُنَ ۞

لیکن غلبه تو برکسی باشد که پیروی توکند از

تفسیر : البته بر بندگان بر کریدهٔ ما که درفوق ذکر شدند نیروی نو كار كُل نمي شود يامطنب اين است برهبج بنده غلبه نو نا فذ نيست البته کسی که خود گمراه شد واز بی دانسی ترا بیرو گردید بهاخسیار خود خراب وبرباد سد چنبانسکه بیشتر گستتار خود شیطسان گذشته «وماكانلى عليكممن سلطان الاان دعوتكم فاستجبته لى«(اسراهيه

#### جَهَنَّمُ لَمُوْ عِدُ هُمْ أَجْمَعِيْنَ ﴿ وعده گاه ایسان است همه یكجا

ت**فسیر** : زندان دوزختو ویاران نو آمساده است بسرای همیسشه در آن

تقسيبي : بعض سلف بر آنند كهمراد از مسبعهابواب، هفت طبقه دوزج است آبن عباس اسمای آنرا جنین شمرده (۱) جهنم (۲)سعیر(۲)لظی (٤) معطمه (٥) سقر (٦) جعيم (٧)هاويه ــ كلمة وجهنم، هم بر يسك طبقة خاص و هم برمجبوع طبقات اطلاق ميشود ــ نزد بعضى مراد ال هفت دروازه است که دوزخیان از هریک جدا جدا داخل میشوند والله أعلم . (حضوت شناه رح) مي نويسند جنانكه هشت دروازه جنست به نیکو کاران تقسیم شلیه هَفَت دروازهٔ دوزخ بر بد کاران منقسماست شاید دربهشت یك دروازه کراین جهت بیشتر است که بعض موحدین تنها به فضل و بخشش الهي (چ) داخل جنَّت ميشوند و هيسج عمل ندارند در بقیهٔ اعمال دروازه ها مساوی است .

تفسیو: کسانیکه از کفر . شرك ، معاصی و ذبوب برهیر میکنندعلی قدر مرانبهم در بستان های بهست بسر برند آنجا به کمال زیبالی نهرها و حسمه ها رواست به اس کلمات بعد از ذکر متبعی شیطان انجمام عماد محلصین بیان کردید

أَنْ خُلُو هَا بِسَلَمِ الْمِنِيْنَ الْمِنْدُنَ الْمِنْدُنَ الْمِنْدُنَ اللَّهِ الْمِنْدُدُهُ الْمِنْشُدُهُ

تقسیل : بعنی اکنون از عر عیب و آفت صحبح وسالم و آینده جاودان از عراندیشه / پریسانی ، اصطراب و خوف کاملاً مأمون باشیه .

و نز غنا ما فی صُدُ و رهم

تفسیو: اهل جنب خون در بهنست رسید کدورب های گذشته باقی نماند و بادلیهای باك داخل خنب میشوند آنجا به یکدیگر خسد نورزندیاکمال انف و محبب برادر وار سنر برند بدیدار همدیکر شاد ومحظوظ شوند قسمتی ازاین موضوع درسورهٔ اعراف در ربع آخرین بارهٔ هشتمگذشته.

علی سُرُّ رِ مُتقا بِلِبْنَ سَ

تفسیر و برای همدیگر بر تخت های عزت و کپرامت تشسته صحبت کنند در منگام ملاقات وغیره تشستن چنان تباشد که یکی بیش و دیسگری علب باشد

ر یکسهٔ فیها نصب و ماهم نرسد ایشان دا درآنجا دنجی و نیستندایشان

### مِنْهُا بِمُخْرَ جِدُنَ ﴿ اللَّهُ اللّ

تفسیر: در حدیث است که به جنتیان گفته شود دای اهل جنت!اکنون شماراست که همیشه تندرست باشید دیکر بیماری ورنجی به شمیا نرسد ، جاوید زنده باشید ، مرگ طاری نکردد به آسایش افامت کنید دیگر به زحمت سعر نمی افتید ،»

### وَ أَنَّ عَذَا بِى هُو الْعَذَابِ الْكَلِّيمِ ۞ وَ الْعَذَابِ الْكَلِّيمِ ۞ وَ الْعَذَابِ الْكَلِّيمِ

تقسیر: انجام «مجرمین» و «متعین» جدا جدا بنان شد. درینجا تنبیه میشود که در هرصورت یکی از صفات و شنون الهی (ج) بطهورمیرسد هیچ شبهه نیست که خدای متعال میخواهد بر نمام محنوق خبویش بخشش و مهربانی فرماید در حقیقت مهربانی اصلی از حضرت اوست مهربانی های کیتی همه بربوی از مهربانی اوست و کسی که ازشرارت و بدکاری در های لطف و کرم را بر حود بندد سزایش نیز آنقدر سخت است که به هیچ بدبیر نمینوان از آن دفاغ نبود دستعدی چهخوب گفته: به تهدید گربرکشد تیخ حکم و بصائله کروبیان صحم و بسکم به به به بدید و درهد یک صالی کرم عزارسل کوید نصیمی بسرم همان فرشتگان که گاهی خوشخبری دهند و کاهی سنگ بارند تامینوم همان فرشتگان که گاهی خوشخبری دهند و کاهی سنگ بارند تامینوم کردد که هردو صفت (رحمت و غضب) خدای تعالی کامل است بندگان باید دلیر نشوند و نامید هم نگردند.

تفسیو : ذکر کلمهٔ مهمان از آن جهت است که ابراهیم (ع) دراول آنها را مهمان دانسته بود پسان واصع کردید که فرشتهانه . اِنْ رَ خُلُوا عَلَيْهِ فَقًا لُو اسلمًا الم

قَالَ إِنَّا مِنْكُمْ وَ جِلُونَ اللهِ عَنْ الراهيم (هرآئينه) ما اذ شما از شما ارسائيم

تفسیر: جای دیگر آمده است «واوجس منهم خیفة» بعنی خوف را دردل بنتهان کرد پس میتوان گفت اول به پنهان داشتسن کیوشید آخر ضبط کرده نتوانست وبر زبان اطهار کرد یا شاید مطلب این است که باوجود پنهان. داشتن خوف آثار آن بر چهره جندان عیان بود که کویا به زبان حال میکفت ماازشما می ترسیم ، این خوف از کدام رهکذر بود؟ تفصیل آن در سوره هود گذشیه در آنجا ملاحظه شود بدیگر اجزای این واقعه چیزی نکاشته ایم ضرور مراجعه کردد .

قَا لُو ا لَا تَوْ جَلَ لِ بِالْ بَشِرُكَ منتد مترس (مرآئینه) مامژدمیدهیم ترا

بِغُلْمٍ عَلِيْمٍ ﴿

تفسیر: یعنی ضرورت ترسیدن نیست موقع خوش شدن است ما ترا دراین منگام پیری به عطای فرزندی بشارت میدهیم ، فرزندی بسعالم دانشمند ، بهعلوم پیغمبری و منصب نبوت فایز میشود «وبشرناهباسعی نبیا منالصالعین» (صافات رکوع ۳) .

تفسیر: حون این بسارت دور از نوقع وغیر مامول بود به کهن سالی خود نکاه کرد وجیزی شگفت به نظرش آمد ، خاصهٔ طبیعت انسانی است عنگامیکه خبری مسرت انگیز منسنود که برخلاف توقع وغیر مامول و ناکهانی باشد . اکرچه برآن یعین داشته باشد بیشتر کاوش و تحقیق مینماید ولهجهٔ نعجب اختیار میکند تا خبر دهنده به کمال ناکیدوتصریح به نکرار خوش خبری بیردازد که درآن احتمال هیپجنوع غلطنهمی و تاویل والتباس نماند کوبا مقصد از اظهار تعجب آنست که بشسارت خوب واضع واستوار شود واز تکرار سماع لذت نوینی حاصل کردد خفرت ابراهیم (ع) باین صورت اظهار نعجب نعود – ابن کنیر چنین حفرت ابراهیم (ع) باین صورت اظهار نعجب نعود – ابن کنیر چنین لما بشروه به تعقیقاو بشارة بعد بشارة ) چون از ظاهر کلام نومبدی بو همی میشد وآن سراسر مخالف شان بزرکان خاصه بیغمبران اولوالعن می شد و آن سراسر مخالف شان بزرکان خاصه بیغمبران اولوالعن است فرشتگان به اظهار «فلاتکن من القانطین» شبیه کردند ، حضرت شاه (رح) می نویسد ( منکشف کردید که کامیین هم تایك اندازه بر اسباب ظاهری اندیشه میکنند .)

قَالُوُ الْبُشُرُنْكَ بِالْحَوِّقِ فَلَا تَكُنُ مَنَ الْقَا نِطِلْنَ ﴿ وَاسْتَى لِللَّهِ الْكُنْ الْقَا نِطِلْنَ ﴿ قَالَ وَ مَنْ يَقْنَظُ مِنَ الْقَا نِطِلْنَ ﴿ قَالَ وَ مَنْ يَقْنَظُ اللَّهُ الْقَا نِطِلْنَ ﴾ قَالَ وَ مَنْ يَقْنَظُ اللَّهُ الْقَالِ وَ مَنْ يَقْنَظُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّا اللل

تغسیر: به عوام مسلمانان نیز سزاوار نیست که از رحمت الهی  $( \ \ \ \ )$  ناامید شوند ، چهجای آنکه انبیاء علیه السلام (معاذالله) چنین کنند (گفت) محض به اعتبار اسباب عادی وحالت موجودهٔ خودم این امر بس شکفت معلوم شد . بنابران تعجب کردم که درموسم پیری بقدرت الهی بمن اولاد نصیب شد ، حضرت شاه  $( \ \ \ \ )$  مینویسد نترسیدن از غذاب و ونومید گردیدن از فضل خدا  $( \ \ \ )$  هردو کفراست . اخبار آینده خاص به خدا  $( \ \ \ )$  معلوم است از چیزی باوجود یقین داشتن انکار نمودنالبته کفر است اما انسان تنها به خیال و تصور مؤاخذه نمیشود آنگاه که به زبان دعوی کند کناه شمرده میشود .

### قَالَ فَهَا خَطْبُكُمْ ٱللهُ الْهُرْسَلُونَ

تقسیر : آیا خاص بغرض رساندن این بشارت فرستاده شده ایدیابرای انجام مهمی دیکر مامور شده آمده اید ـ غالباً ابــراهیم (ع) از فرایــن فهمید که اصل مقصد از آمدن فرشتگان چیزی دیگراست ـ پسممکن است از خوفیکه بدیدن آنها در دلش بدید آمده بود خیال کسرد حسرا بدیدن کسانی که خاص برای بشارت آمده آند خوف بیدا شود . صرور كدام چيزي خوف ناك ديگر نيز باآنهاست والقاعِلم .

قَالُوْ الْمِنَّا أُرْسِلْنَا لِلِّي قَوْمٍ فرستادهشدهايم مُعْجُر مِیْنُ ﴿ اِللَّالَ لُوْطٍ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ لُوْطٍ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ مناه عادان معر عسان لوط إِنَّالَهُنَجُّو هُمُ آجُمُعِيْنَ ﴿ إِلَّا مُرَاتَهُ (هرآئینه) هاالبته نجات خواهیم دادایشانرا همه یكجا هكر زن تَ قَدُّ رُنَّا إِنَّهَا لَمِنَ الْغَبِرِينَ الْعَبِرِينَ الْعَبِرِينَ الْعَبِرِينَ الْعَبِرِينَ الْ مقرر کردیم که (هرآئینه)وی از

تفسیر : وی با کفار مانده گرفتار عذاب مشود . تنبيه : ظاهر اين است كه "قدرناانهالمن الغبرين» كفته فرشتكاناس که برای اجرای عذاب آمده بودند چون آنها درآنوقت برای تنفیذ فیصلا قضا وقادر آمده بودند نسبت نقدير (مقرر كردن) رانياب باسوي 🗠 كردند وممكن است «**قدرناً ــ الايه**» كلام حقتمالي باشبيد ، درانصور اشكالي باقي نميماند .

بازما ُندخُان است

فَلَمَّا جَآءَ اللَّ لُوطِ إِلَّهُ رَسَلُونَ اللَّهِ اللَّهُ رَسَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَسَادَ عَانَ اللَّهُ اللَّ

تفسير: المطلب الن بود كه شما در نكاه من مردم غير معمولي آمديدكه هو كه آنبارا بيند بخوف الدر ميشود . شايد اين نيز نظير همان خدشسه باشد كه دردل ابراهيم (ع) بديد آمده بود يا عرض وي آن بود كه شما دراين شمير سراسر ببكانه ابد . از حوى زشت دردمان ديار خبرنداريد ببيتم با شما جه ساوك ميكنديا اين كلمان را وقتي اظهار كرد كهمردم فرشتكان را بسران ريبا بنداشته به خانه لوط هجوم بردند \_ لوط(ع) آنهارا ميمانان دانسته حتى الوسع به مدافعت شان كوشيد ، عاقبت به كمال حسرت گفت ،لوانالي بكم قوة اواوي الي دكشديد » آنكاه دلتنك ومضطرب شده به مهمانان گفت كه شما شكفت كسانيد ، من بسراي حفظ آبروي شما جان ميكنم ليكن شما براي امداد من كوچكتر اقدام

قَالُوا بَلُ جِئَنْكَ بِهَا كَانُوا منتد بلعه آور: به بيش تو فيُه يَهْ تَرُو وَنَ اللهَ دُوْنَ شِهِه بيعُرُونَ اللهَ

تفسیر: مترس ما بشر نیستیم از آسمان چیزی باخود آورده ایم که اینها درآن با تو مجادله داشتند بعنی عذاب مهلك که آنهارا نهدید میسکردی وانکار میکردند .

### و آتیننگ بالحق و اِنگالصد قُون سی و اِنگالصد قُون سی و اور دیم پیش تو و مده راسترا و رهر آنینه ما راست مونیم

تفسير ؛ اكنون تومطمئن باش اين امر راست ودرسيت است وقطعاً احتمال دروغ در آن نيست . فَأَ سُرِ بِأَ هَٰلِكَ بِقِطْحٍ مِّنَ الْيُلِ بس ببر سان خودرا بباره اذ شب وَ انْبِعُ أَنْ بَا رَهُمْ وَلا يَلْتَفِتَ و تواذ برايشان رو و بايدته نتورد

مِنْكُمْ أَ حُلُّ انشما ميچىس

تفسیو: چون اندکی از شب بماند کسان خانوادهٔ خود را گرفته از قریه برآی و تو در عقب همه باش تا اطمینان داشته باشی که کس باقسی نمانده یا از راه باز نکشته ، درین صورت قلب تو مطمئن می باشد و ب فراغ بال به ذکر و شکر خدای متعال میپردازی و از حمه رفقاء خودنگرانی میکنی ، از طرف دیگر چون تو در عقب باشی حرعب تو پسینان رامانسم میشود که روی خودره کردانیده بر ففا نکرند ، باین صورت و لایلتفت میشود که روی خود و آنها از مقام خطس دور میمانند و تسرابه ظاهر پشتیبان خود میدانند .

والمُضُوا حَيْثُ نَعْ مُرُونُ وَ نَ اللهِ

تفسیر : یعنی شام ویا جای دیگر آنجا که خدا (ج) بسرای آنها مقسرر گردانیده .

تفسیر: ما فیصلهٔ فطعی خودرا توسط فرشتگان به لوط شنوانیدیم که عذاب چندان دور نیست ، زود اسست که صبحگاهان این ها تساما مستاصل گردند . شاید مطلب آن باشد که بدمیدن سبیده عذاب شروع میشود و تا اشراق کار به بایان میرسد زیرا درجای دیسگر در عدوض مصبحین، کلمهٔ دمشرقین، آمده است .

### وَجَآءً أَهُلُ الْهَدِينَةِ يَسْتَبْشِرُ وُنَ ﴿

تفسیو : چون شنیدند در حانهٔ لوط (غ)پسران زیبا و خوش صدورت مهمان شده اند بخوی بد خویش بسیار شاد شدند و سوی خا نه لوط (ع) شنافتند ، ازوی مطالبه کردند سران را به آنها سبارند .

تنبیه: در«وجآءاهل المدینةالایه»(واو) برای مطنی جمع است ـ دراینجا بیان ترتیب واقعات ملحوظ نیست این قصه در سورهٔ اعراف وسورهٔ هود کذشته است فوائد آن ملاحظه شود .

تفسیو : زیرا فضیحت مهمان رسوانی میزبان است .

وَ النَّهُو اللَّهُ وَ لَا يَحْزُو وُن ﴿

تفسیر: از خدا (ج) بترسید ، این عمل شرم آور (را توك كنید مهمان بیگانه را میازارید آخرمن دربین شماعمر بسرمیبرم آبروی مرا نگهدارید درنگاه مهمانان چقدر حقیر می شوم چون بدانند در سرتاسر این قریه یکی هم نیست که از من احترام کند و گفتار مرا بیذیرد .

تفسیر: ترا ما بی آبرو نمیکنیم ، توخود بی آبرو میشوی ماترا کفتیم بیکانگان را بناه مده ومهمان خودنگردان ، مااختیار داریم که با مردم نو وارد هرچه خواهیم کنیم بس به توچه ضرورنی بیش آمدکسه چنین بسوای نورس را خواه مخواه نزد خود جادهی وخویشتن را رسوا کنی ازین برهمی آید آنها رهگذران اجنبی را همواره تخته مشق کسردارزشت خویش قرار میدادند وحضرت لوط (ع) قسرار مقدور خسود به حسایت مسافران بینوا میبرداخت وآن اشتهارا از کردار زشت شان بازمیداشت.

فَالَ هَ عُولًا عِبَالِيْ فَي إِنْ كُنْتُمْ فَعِلِيْنَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْدَ عَنَالُهُ عَ عفت اينها دختران مناند امر هستيد عننده عادی

تفسیر: بیشك شما مسرا از حمایستاجانب مع کردید لیکن ازشما میپرسم که غرضاین ممانعت چیستآیااین نیست که من درراه شهوت رانی شما که مخالف فطرت است حایل میشوم ؟ خودشماغور نمائید آیا برای قضای شهوت مواقع حلال نزد شما موجود نیست که بهایسن عمل حرام بیهوده مرتکب میشوید ، این است زنان شما (که به منزله دختران منند) درخانه های شما موجوداند اکر شما برگفته من عمل کنید طریقه مشروع ومعقول قضای شهوت را نعقیب کنید کافی است چه ظلمی است که چیز حلال و پاکیزه را تولد داده در نجاست حرام آلوده مشوید .

لَعُهُو لَى الْبُهُم لَفِي سَكُو يَهُمُ الْفِي سَكُو يَهُمُ الْفِي سَكُو يَهُمُ الْفِي الْفِي الْفِي الْفِي الْفَلَى الْفَلِي الْفَلَى الْفِلْمِ الْفَلَى الْفَلِي الْفَلَى الْمُلْمِلِيلِي الْفَلَى الْمُلْفِي الْفَلِي الْفَلَى الْفَلِيلِي الْفَلَى الْفَلَى الْفِلْمِيلِيلِي الْفَلِيلِي الْفَلِيلِي الْفَلِيلِي الْفَلَى الْمُلْمِلِيلِيلِي الْفَلِيلِي الْفَلَى الْمُلْمِلِيلِي الْفَلْمِيلِيلِي الْفَلْمِي الْمُلْمِلِيلِي الْمُلْمِلِي الْمُلْمِلِيلِي الْمُلْمِلِي الْمُلْمُ الْمُلْمِلِيلِي الْمُلْمِلِيلِي الْمُلْمِلِيلِي الْمُلْمِلِيلِي الْمُلْمِلِي الْمُلْمِلِي الْمُلْمِلِي الْمُلْمِلِي الْمُلْمُ الْمُلْمِلِيلِي الْمُلْمِلِي الْمُلْمِلِي الْمُلْمُ الْمُلْمُ ا

تفسیر: ظاهرا این خطاب از طرف القجل علی شانه به نبی کسویم (ص) است یعنی قسم بجان تو (حیات تو) قوم لوط (ع) در نشه غفلت و مستی کود (گمراه) شده بودند و به نصیحت حضرت لوط (ع) بی بروائی و لجاجت میکردند ، مغرور نیروی خویش بودند شهوت پرستی دل و دماغ آنها را مسنع کرده بود ، به کمال اطمینان و امن با پیغمبر خدا جدال می کسردند نمیدانستند که صبحدم چه برآنها و ارد میشود ، تباهی و هلاکت برفراز

١٥

سر آنها دورمیرد ، برسخنان لوط (ع) میخندیدند و مرک برآنها میخندید. تنبیه : ابن عباس فرمود در این جهان هیچ جانی را خداوند (ج) از جان محمد (ص) شریف تر و کریمتر پیدا نکرده است ، من نشنیده ام که خدای متعال جز جان عزیز محمد (صلعم) به جان دیکری سوگند کرده باشد ، راجع به سوگند های قرآنی سرانشاه الله تعالی درموقع دیگر بسه تفصیل سخن خواهیم راند .

#### فَأَخُذُ نَهُمُ الصَّيْحَةُ مُشْرِ قِينَ سِ پس دریافت ایشانرا آوازهولناك درحالیكهداخل بودنددوقت طلوع آفتاب

تفسیر: دراین مسئله به گذشتهٔ قریب تحت فایدهٔ «دابسرهسؤلام مقطوع مصبحین» شرح داده ایم ، ابن جریجمیکوید ، هر عبذاب را کسه قومی از آن هلاك شود «صبحه» و «صاعقه، كویند ،

تفسيس: تفصيلآن درسورهمود وغيره گذشت .

#### 

تفسیر: معتوسم، دراصل کسی را کویند که از مشاهدد بعضیعلامات وقرآان ظاهری محض به فراست خود بامر بنهان آگاه شود . در خدیث است «اتقوا فراسةالمؤمنفانه ینظر بنورالله» دربعض روایات (وبتوفیقالله) افزود شده یعنی از فراست مؤمن نرسسان باشید کسه وی در فسروغ موهوب خدا (ج) و توفیق او میبیند و فرق میان فراست و کشف بقول امیر عبدالرحمن خان مرحوم مانند فرق میان تیلفون و تلگراف است ، بهر حال مطلب آیت اینست برای کسانیکه اهل تدقیق و تحقیقند در قصه «قوملوط ع، بس نشانه های عبرت آور موجود است انسان ازآن میداند که عاقبت بدی وسرکشی چیست ـ ودر مقابل قدرت عظیمالهی همه نیروها میجاند «چوب خدا صدا ندارد» باید انسان بر مهلت وی مغرور نشود ، باییغمبران بضد وعداوت بیش نیاید ورنسه هممان طور خدا خواهد شد .

وَ إِنَّهَا لِبِسَبِيلٍ مُّقِيبٍ ﴿

و(هرآئینه) آنشبهرها (براهی هستند کهدایم آمدورفت دارد ) برامراستواقعاست

تفسیر: درارض راه از مکه بهشامخرابه های آن قریهٔ ویسران به نظر می آمد (وانکم کتمرونعلیهم مصبحینوبالیلافلا تعقلون (صافات رکوع)

اِنَّ فِي ذَ لِكَ لَا يَكَ لِلْهُ لِلْهُوْ مِنْيُنَ ﴿ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْيُنَ ﴿ وَمِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

تفسیر: یعنی ازدیدن آنخرابه ها خصوصت مؤمنان را عبسرت حاصل میشبود زیرا آنها میدانند که درمجازات بدکاری وسرکشی قوم لوط (ع) این همه آبادی ها منقلب وویران شدهزیسرا اگر جز مسؤمنان دیسکران مشاهده کنند آنرا بخت واتفاق یا نتیجه اسباب طبیعی پندارند.

وَ إِنْ كَانَ اَصْحَبُ الْآيْكَةِ لَظْلَمِينَ ﴿ وَإِنْ كَانَ اَصْحَبُ الْآيْكَةِ لَظْلَمِينَ ﴿ وَمِرَائِينَهِ بودند امل ایکه ستمُعَادان

تقسیو : باشندگان جنکل یعنی قوم شعیب (ع) در شهر «مدین» ساکن بودند . نزدیك شهسر جنگلی پر از درختان بود آنجا نیز بعضی سکونت داشتنه ... بعش برآنند «اصحابایکه» و «اصحابمدین» دوقوم است حضرت شعیب (ع) بهردو مبعوث شد گناه اینها شرك و بت برستی رهزنی وغدر دروزن و پیمانه بود ...در سورهٔ «مود» و «اعراف» تعصیل قصهٔ آنها گذشته ملاحظه شود .

فَانْتُقَهْنَا مِنْهُمْ وَإِنْهُمَا لَبِإِمَا مِ مَّبِينِ الْ

تفسیو : در راه حجاز وشام قریه های قوم لوط (ع) درکنار آن انسدکی نشیب تر مسکن قوم شعیب (ع) بود رهروان آثار هردو را دیدممیتوانند.

وَ لَقَدُ كُنَّ بَ أَ صَحَبُ و مرآئينه دروغ شعردند اهل الْحِجْرِ الْهُرُ سَلِيْنَ ۞ الْحِجْرِ الْهُرُ سَلِيْنَ ۞ حَجْرِ الْهُرُ سَلِيْنَ ۞

تفسین : قوم دثمود ، را داسحاب حجر ، حواند مساکن آنها که در شسال مدینه واقع است بنام «حجر» موسوم بود حضرت صالح (ع) به طرف آنها مبعوث شد تکذیب پیغمبری ، تکذیب همه بیغمبران است .

و المينهم الينا فكاثوا عنها و داديم ايشانوا الميهاى خوددا بسدند اذآن

مُغْرِ ضِيْنَ ﴿

روحردان

تفسیر : مادهشتر کهازسنک برآوردهشد وعلاوه برآن معجزات دیگر .

وَ كَا نُو ا يَنْحِتُونَ مِنَ الْجِبَالِ و بودند تسيَرانيدند اذ كرموم بيُو تَا الْمِنِيْنَ ﴿ عَنْهَ الْمِنْيُنَ ﴿

تفسیو: به حیات دنیا مغرور شدند برای اظهار نخوت و تکبر کوها را تراشیدند وقصور عالی بنیاد نهادند کویا خیال میکردند که هرگزازاینجا بر نمی آیند و نیز پنداشته بودند به چنین عمارات قوی واستوار آفتی نمی رسد .

فَأَخُذُ يَهُمُ الصَّيْحَةُ مُصِّحِينَ اللهِ الصَّيْحَةُ مُصِّحِينَ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المِلْمُ المُلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُ

#### فَهُمَّا اَغْنَى عَنْهُمْ مَّاكَانُوايْكُسِبُونَ ﴿ سَ دَفِعُ نَكُودُ اِدَائِشَانُ آنِجِهِ عَسِمِيْرُدِنَدُ

تفسیو: یعنی مال ودولت ، عمارات مستحکم ، قوت جسمانی و هیچیك از سامان ووسایل شان عذاب خدا (ج)رادفع کرده نتوانست داستان آنها نیز پیشتر گذشته است درحدیث استچون نبی کریم (صلعم) بغزوه «تبوك» میرفتند ازوادی «حجر» میگذشت سر حوهوای ننهان کردهمرکوب را تیزتر راند وبه صحابه (رض) فرمود به قریه های قوم معذب مدرانید مگر (ازخوف خدا(ج) کریه کنان داگر گریسته نتوانید در هیئت کسریه کنندگان شوید تأآنچه به آنهار سیده خدا(ج) بشمامر ساناد حقیقتا آنحضرت کنندگان شاند و از ادب آموخت تامردم به این مقامات برسند و عبر تحاصل کنند واز خوف خدا (ج) لرزان و ترسان باشند و آنرا محضسیر حاصل کنند واز خوف خدا (ج) لرزان و ترسان باشند و آنرا محضسیر

وَ مَا خَلَقْنَا السَّمْوِ تِ وَ الْأَرْضَ وَ سِورِيدِيمِ السَّمْوِ تِ وَ الْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَّا اللَّا بِالْحَقِّ وَ إِنَّ السَّاعَةَ

ورب المين المحمد عنو بدير ورست وربورية) في المحالي ال

تفسیر : حضرت شاه (رح)مینکارد که خدا (ج) حال امم پیشینرا بیان کرده فرمود : این جهان \_ خالی ومهمل آفریده نشده بلکه مدبری دارد که هرچهرا تهیه و تدارك میکند آخرین همه ندارکات او قیامتاست وامر داد که از کافرانکناره گیری کن \_ چون امرخدا (ج) رسیدوفریضه تبلیغ را ادا کرد کفاربلجاج وعناد پافشاری کردند حکم آمدکه بیش از این مجادله فایده نمیدهد نگران وعده باش برایدا وجفای آنها صبرنما تاآنگاه که فیصله خدا (ج) برسد لب به شکایت مکشا .

إِنَّ رَبِّكَ هُو الْخَلْقِ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ اللهُ الْعَلَيْمُ الله (دانا) عَبَيْر

تفسیر: آنکه به صبر تو وجفای آنها خبیر است هر کرداری را جزائی دهد گویا دراین آیت بیان «معاد» است یعنی ذاتیکه یکبار آفرید دگرباره آفریدن بروی چه دشوار است . وی خبردار است ومیداند ، هر جزئی از اشیاء که پراگنده شده . همه را فراهم میکند جای دیگر فسرمساید . «اولسیس اللی خلق السموات والارض بقادر علی ان یخلق مثلهم بلی وهوالخلاق العلیم الایه، (بس رکوعه).

و لَقَدُ اللَّهُ اللَّ و (هرآئينه) داديم ترا هفت آيت از آنچه درنماز معرر خوانده ميشود

و القران العظيم الله و داديم تواقرآن العظيم

تفسیر : حضرت شاه (رح) مینویسد بهاین نعمت بزرگ که خدا(ج)بتو ارزانی داشته نظرکن واز آمخالفت کافران تنگدل مباش . تنبیه : درمصداق (سبعمثانی)اختلاف است صحیح وراجع آنست ک مراد ازآن هفت آیت سنورهٔ فاتحه میباشد که در هسر نساز مکرر خوانده میشود ودر اوراد نیزبار بار قرائت میکردد . در حدیث است خداوند (ج) درتورات ، انجیل ،زبور وقرآن در هیچکتاب سورتیمانند آن نازل نفرموده دراحادیث صحیحه تصریع است نبی کریم (ص) گفت همینسورهٔ (فاتحه) سبعمثانی وقرآن عظیماست که بعن داده شده اطلاق قرآن بزرك براين سوره كوچك بهاعتبار درجه وهرتبت آنسست وازاينجاست كهأنرا أمالقرآن نيز خوانند كويا فاتحه متن وخلاصهاست که تفصیل وشرح آن تمام قرآنرا باید دانست نقشهٔ اجمالی تمام علوم ومطالب قرآن تنها دراین سوره موجود است کلمه (مثانی)بنابر بعض حيثيتها برقرآن كاملهم اطلاق شده «الةنزلاحسن الحديث كتابا متشابها مثانی الایه» (زمر دکوع۳)وممکن است که دیگر سورها رانیزبنابروجوه مختلف دمثانيء كفت اما اينجا مصداق وسبعمثاني، ووقرآن عظيم اسورت (فاتحه ) میباشد .

جماعتها را از (کافران)

تفسیر : یعنی به حسبت حیات چند دروزهٔ دنیاکه به مشرکان ویهود و نصاری وغیره دشمنان خداورسول نصیب شده نظرمکن که چراباین ملعونان چنین نعمت و حشبت داده شیده است چه این همه در شقاوت و شرارت آنها می افزاید اگراین ثروت نصیب مسلمانان می شد آنراصرف حسنات میکردند بگذار که روزی چندازآن متبتع شوند سخدا (ج) بتو نعمت قرآن داده که همه نعمتهای گیتی در قبال آن حقیر است در روایات است هرکراخدا (ج) به نعمت قرآن سرفراز نعوده باشد اگر نعمت دیگر را دیده آن راهوس کند قدر قرآن را دادسته است

و لا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَاخْفِضُ وَ اخْفِضُ وَ الْخَفِضُ وَ الْعَانِ وَ يَسْتَىنَ

جَنَا حَكَ لِلْمُؤْ مِنِيْنَ ﷺ باندى خوددا براى مؤمنان

تفسیر : منول مباش که چرا مسلمان نمیشوند، توفریضهٔ تبلیغ راانجام بکن درد بیشتر گرفتار غمماندان منماشایان جمدردی ومرحمت تو مؤمناند به اسلوك ومهربانی كن نرمخو وفروتن باش .

وَقُلُ إِنْ آ نَا النَّذِيرُ الْهُبِينُ ﴾

تفرید تاکر کس بپذیرد ایاانکار نماید من پیغام خدارا روشن و آشکارا ابلاغ مینمایم شمارا به عواقب تکذیب وشرارت آنها نیك آگاه مسیکنم خنرت شاه (رح) می نویسد گردانیدن دلهای آنها در تصرف تونیست بلکه خدا (ج) میتواند ویس هر که ایمان نمی آرد تواندوهگین مشو .

#### الَّذِيْنَ جَعَلُواا لَقُرُا نَ عِضِيْنَ ١

انابکه ساختند (کتابحدا) فرآنرا یاره پاره

تفسميو : اين آيت را جندين معنى كرده اند نزد بعضي مراد ازمقتسمين (تقسیم کنندگان) یهود و نصاری وعیرهٔ عصر آنحضرت (ص)میسباشد که آنها قرآن(ا تقسیم وتحلیل کرده بودند یعنی آن مضمون قرآن(ا که به تحریفات ویا آراء واهوای آنهاموافی باشد میبذیرند وآنرا کهمخالف باشد نبذيرند مطلب اين آست كه ما سبع مناني وقرآنعظميمرابتوداديم وفرستاديم وبراينها سابقانيز كتب نازل كردهبوديم يعنى انسزال وحي وكتاب چيزجديدوامر غربب تيست كهازآن انكاركرده شود . و بعـضي مقتسمین را به یهود و نصاری و فسرآن را به کتب سسایسقه تفسیسر کرده اندیعنی آنها کتابهای خودرا نحریف ویاره پاره کرده بودندوبعضی كفتهاند كهمرادا مشركيناست كهفرآنرا بطور استنهزاء وتمسكر أتقسيم میکردند چه وقتیکه اسمای «سورانها» را میشنیدند بطور ریشخنندی باهم میگفتند :من بقره یامائده رامبگیرم وبنوعنکبوت رامیدهم اینطائفه طور دیگرهم درباب قرآن خیالاترا نفسیم کرده بودند چنانکه کسیآنرا قول شاغر وكسمي جادو وكسهانت وكسمي سخن ديوانمه وكسمي اساطیرالاولین می تآمید پس ایشانرا آکاه نسود که مزحمه را ازعذاب ميترسانم چون براستهزاء كنندكان حتما عذاب نازل شدني است بنابرآن مستقبل متيقن الوقوع و قريب الوفوع به والزلناء تعبير شدهاستگويا بهطور ماضی فرض شده است .

ابن کثیر (رخ) مفتسمین، رابعنی قسم خواران گرفته است یعنی اقوام گفشد، که برای تگذیب و مخالفت انبیا، قسم خورده بودند و به دروغ قسم میخوردند کتب سماویه را باره باره کرده بودنداز نوع خابی ما که برایشان نازل کرده این نذیر مبین از همچه عذاب شمارا میترساند و ابن کثیر درتائید این معنای مقتسمین به آیات ذیل استشهاد مینماید:

«تقاسموابات لنبيتنه واهله» (نداركوع٤) «واقسموا باللهجهدايمانهملا يبعثالله منيموت» (نحل ـ ركوع ٥)«اولم تكونوا اقسمتم منقبلمالكم من زوال» (ابراميم ركوع۷) «اهؤلاءالذين اقسمتملاينا لهمالله برحمه» (اعراف ركوع ٦).

كنش عَكنتهم فُورُ بِتك پس قسمبهپروردگارتو

اً جَمَعِيْنَ ﴿ همه يك جا عَمَّا كَا نُوْا يَعْمَلُوْ نَ ﴿

تغسیر : کراعبادت کرده بودند ؟ با بیغمبران چگونه بیش آمده بودند . لالهالاًالله راچرا نپذیرفته بودند ؛حقاین کلمهرا جسرا ادا،نکردهبودند ٠ خدا (ج) بهتر میداند که ازاین قبیل سوالات جقدر خواهد بود .

فَاصْدُعُ بِهَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضُ به آنچه فرمودممیشوی و روی بگردان

عَنِ الْمُشُرِ كِيْنَ ﴿

نفسیر : در تبلیغ هیچ کوناهیمکن ونیغامهای خدا(ج) رابوصاحت برسار این مشرکین نمیتوانند بتو کزندی رسانند .

المُستَهْزِءِ يُنُ اللَّهُ ا نَّا كَفُنْكُ از تمسخر کنندگان (هرآئینه)ما بسندهایم ترا

**تفسیر :** تمسخر کنندگان رادردنیا وآخوتسزا میدهیم بی خوف وخطر تبلیغ خودرا دوام بده رنج وزحمتی بتو نمیرسد .

الذين يَجْعُلُونَ مَعُ اللَّهِ إِلَهُ الْخُرَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهُ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللل

فَسُوْ فَ يَعْلَمُوْ نَ ﴿

تفسيو : نتيجهٔ هردوچيز يعنى استهزاء وباخدا (ج) شــريك آوردن را خواهند دىد .

و لقد نعلم آنك يضيق صد ر ك و ال الله و المرافية) ميه الم آنك يضيق صد ر ك و المرافية) ميه الم آنكه تنك ميشود مينة تو بها يَقُو لُو نَ فَ فَسَيْحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِهُا يَقُو لُو نَ فَ فَسَيْحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِهُا يَقُو لُو نَ فَ فَسَيْحَ بِحَمْدِ رَبِيكَ بِهِ سَبِهِ اللهِ مَا يَادُ مَا يُودُدُ المِاسَايُسُ او به سَبِه الله ميكويند بسبباتيه ميكويند

وَ كُنُ مِّنَ السَّجِدِ يُنَ ﴿

تفسیں: هرگاه از عناد واصرار شان دلتنگ شوی توجه خودرا ازآنها گردانیده همه تن به تسبیح و تحمید خدای تعالی مشغول باش ،یادخدا نماز ، سجده و عبادت الهی چیزهائی است که دراثرآن قلب انشراح و اطمینان می یابد و غموالم زائل میشود بنابرآن نبی کریم (ص) عادت داشتند که درحال و قوع امر مهم و اندیشه به نمازمی شتافتند .

وَاعْبُدُرَ بَّكَ حَتَّى يَأْرِيكَ الْيَقِينُ الْيَقِينُ الْ

و عبادت کن پروردگارخودرا تاوقتیکه برسدبتو (مرگ)سخن یقینی

تفسیر: یعنی مرگ کلمهٔ «یقین» را قرآن کریم درجای دیگرهم بهمین معنی استعمال کرده است «وکنا نکنب بیومالدین حتی اتانا الیقیدن» (مدثر رکوع۲) . آنحضرت (ص) راجع بمیست در حدیثی فرموده: اماهوفقد جآء الیقین وانی لارجوله الغیر) درین آیت جمهور سلف یقین را بمعنی مرگ گرفته اند یعنی تا آخرین نفس به عبادت خدا (ج) مصروف باش الدین ره می تراش ومیخراش \* تادم آخر دمی فارغ مباش

اکدرین ره هی راس وهیگراس شده اخر دهه فاوع هباس بعض عارفان یقینرا درین موقع بمعنی واردات قلبیه گرفته اند و توجیه آن در روحالمعانی مسطور است ملاحظه شود .

تمت سورة الحجر وشالحمد والمئة وهوالمسئول ان يتوف اناعلى اكمل الاحوال واحسنها فانه جواد كريم .

30: 11: 30: 11: 30: 11: 30: 11: 31: 11: 31: 11: 31: 11:

بِسُم اللّٰمِ السَّ حُلْنِ السَّ حِيْمِ اللّٰمِ السَّرِ حَيْمِ اللّٰمِ السَّرِ حَيْمِ اللّٰمِ اللّٰمِينِ اللّٰمِ اللّٰمِي اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّ

تفسیر: این حکم خداست که حزب پیغامبر وی (ص)فیسروز و عزیسز و مخالفان حقخوار ومغلوب شوند دراین جهان بدست مسلمانانمجاهد ودرآن سرای رأسا ببارگاه احکمالحاکمین به کیفر کفر وشرك خویش رسند هنگام وقوع اینفرمان زودفرامیرسد و ساعت رستاخیسزنیزدور نیست هرچه آمدنش مبنی بر یقین باشد آمده اش باید پنداشت به شتاب چه نیاز است کافران به تکذیب واستهزاء میگفتند شما که ورود عذاب یا آمدن روز رستاخیزرا وعدهمیدهید چیست که به تعجیل نمی آیدآنانرا تنبیه است ازاین گفته های شما قطعاً برطرف شدنی نیست آنچه وعده شده بطور حتم ویقین وبزودی فرا میرسد و وچندان که درنگ شود شده بوع سود شماست شاید برخی به توبه واصداح توفیتی باید «ویستعجلونگ بالعذاب ولولا اجل مسمی لجآمهمالعذاب» (عنکبوترکوع۲) «ویستعجلونگ بالعذاب ولولا اجل مسمی لجآمهمالعذاب» (عنکبوترکوع۲) (شوری درکوع ۲) .

تفسیر: هنگامی که حق یقیناً فیروز میشود و کفر وشرك به کیفرمیرسد شماراست که برجادهٔ توحید رهسپار واز آئین مشرکان بیزار گردید آنانرا که شما به خدارا باز داشتهو نه کس را از عذاب او نجات داده میتوانند .

مِكْرِة لَى الْهَلَاعِكَةَ فرود مى آدد فرشتكان دا

تفسیر: از میان فرشتگان مانندحضرت جبرئیل یا نگهبانان وحی کهدرآیهٔ «فانه یسلك منبین یدیه ومن خلفه رصدا» درسورهٔ جن درر کوع دوم به آن سو اشاره شده.

بِالرُّوْجِ

تفسیر: مراد از روح وحی الهیست که بطور راز از بارگاه خدا (ج) به پیغمبران وی بصورت غیرمرئی می آید چنانکه جای دیگر فرماید «یلقی الروح من امره علی منیشآ،من عباده» (المؤمن ــ رکوع۲)ودرموقع دیگر نسبت به قرآن گوید «وکذلك اوحیناالیكروحآمن امرنا» (شوری رکوعه) در تعبیر قرآن یاوحی الهی (ج) به «روح» اشاره است که اجسام مادی راچنانکه به نفخ روح حیات ظاهری نصیب میشود دلهائیکه به بیماری جهل وضلال مرده اند بتاثیر وحی الهی (ج) جان یافته زنده میگردند.

### مِنْ آمْرِ م على مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَالِمَ مَنْ اللهُ مِنْ عِبَالِمَ مِنْ اللهُ مِنْ عِبَالِمَ مِ اللهُ اللهُ عَدِدُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدِدُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدِدُ اللهُ اللهُ

تفسیر: این بندگان پیغمبرانند علیهمالصلوة والسلام که خدا (ج) از میان کافهٔ آفریدگان بروفق حکمت و اختیار کامل خویش آنهارا بر گزیده «الله اعلم حیث یجعل رسالته» (انعام – رکوع ۱۰) «الله یصطفی من الملئکة رسلا ومن الناس» (الحج رکوع ۱۰) .

آن آنْدِ رُوَّ اللَّهُ لَاَ إِلَّهُ لِلَّا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ عه بترسانيد باين مضمون كهخدا ميغرمايد كهنيست هيچ معبود معر

آبا فا تقون ﴿ ﴿

تفسیر: آموختن توحید ، تردید شرك وخواندن بسوی تقوی همیشه نصب العین واحد ومشترك تمام پیغمبران علیهمالسلام بوده گویا این دلیل نقلی برای اثبات توحید است دلائل عقلی پس ازآن بیان میشود .

خَلَقَ السَّلُو تِ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ الْمُديد دَسَةُ وَ نَمِينُ وَ الْمُرْضُ بِالْحَقِّ الْمُديد دَسَةُ

#### تعلی عما یشر کون ﴿

تفسیو: نظام آسمانها وزمین را چنان بدرستی واستواری بنیاد نهاد که هرکه درآن بنگرد لامحاله باین امر یقین میکند کهباید کافه سلسلهٔ این کاینات عظیم درقدرت ذاتی باشد کهمالكومختار استاگر این کارکاه بدست چندین خدای با اختیار بودی هرگز این انتظام وانضباط در این قدر مدت استوار نماندی وضرور تصادم واقع شدی بلکه کشمکشچندین خدای آزاد نمیگذاشت که نظام گیتی از نخست بوجود آید «لوکانفیهما تله الااله لفسدتا» (انبیام رکوع) «اذا للهب کالهبماخلقولعلا بعض» (المؤمنون رکوعه).

تفسیر: علویات وسفلیات را منتظم گردانید و آنگاه شما را بیافسریسد در آفرینش خویش غور و تفکر کنید که درس عجائب قسدرت وصنعت باری تعالی را حاصل کنید که اصل شما چه بود قطرهٔ بیجانیکه نه حسی و نه حرکتی و نه شعوری و نه ارادهٔ داشت شانسته آن نبود که حرفی به زبان راند توان آن نداشت که حق خویشرا از دیگری بستاند یابروی فیروز آید اکنون ببینید چهشمائل زیبایش عطاکرد، برکمالات و نیروهای عالی فایزش گردانید آنکه به گفتن حرفی توانا نبود چه نیکو بیان میکند و اینکه کوچکترین حس وحرکتی دروی سراغ نمیشد اکنون در موضوعات مختلف جدالها و احتجاج هامی نماید - حستی گاهسی از آفریده شدگان گذشته به مقابل حضرت آفریدگار نیز استاده میشود حاصل شده «اولمیرالانسان اناخلقنه من طفة فاذا هوخصیم میسن حاصل شده «اولمیرالانسان اناخلقنه من دامیم قل یحییهاالذی وضربانا مثلا و نسی خلقه قالمن یعیالعظام وهی رمیم قل یحییهاالذی

و الزنعام خلقها الكم فيها رفع أو الزنعام المعالم المعاندة المرافعة المعاندة المرابعة المعاندة المرابعة المعاندة المرابعة المرابعة المعاندة المرابعة المعاندة المرابعة المعاندة المرابعة المعاندة المعاند

و منا فع و منها تأ کلون آ ومنفعتهای دیگر است و بعض آنهادا میخورید

تفسیر: شتر . کاو وگوسفند وامثال آنها را برای شما بیا فرید کهاز پشم وموی آنها خیمه وسایهبان وبرای حفاظت از سرما هرنوع پوشاك تهیه میکنیدیکی شیرمیدهدازآن دگربهزراعت استفاده میشود – فراوانی روغن وغیرهبهبر کتاینجانوران است،ازچرماین حیواناتاجناس قیمتدار بوجود میآید گوشت جانورانیکه درآن کدام مضرت معتد به اخلاقی یا بدنی نباشد خورده میشود – بینوایان را سیر میکند در تهیهٔ سایر خوراکه های انسان چه قدر دخیلند .

و چون بسوی صعرا بچرامیروند

تفسیر: مادامیکه چارپایان درطویله محبوسند یا در جنگل پنهان انعام الهی (ج) آشکارا نمیگردد - البته صبح هنگامیکه برای چرا از سسرا بیرون میشوند و شامگاه چون سیر از چراکاه باز می گردند نظاره وجمال بدیع دارند مالك آنها چون می بیند شاد میشود و دیگران نیز گویند خدا به آن مالدار چه ثروت ارزانی داشته .

وَ تَحْمِلُ آ ثُقًا لَكُمْ اللَّي بَلَكِ وَ بِرِمِيدَادِنَد بِادِهاى مُران شمادا بسوى شهريكه

## لَمْ تَكُوْ نُو اللِغِيْهِ اللَّرِشِقِ الْأَنْفُسِ الْمَتْ الْمَانَفُسِ الْمَتْ الْمَانَفُسِ الْمَتْ الْمَانِفُسِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُواللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّلْمُ الللْمُواللَّلْم

تفسیر: آنجا که شما جریده وبدون اسباب به دشواری میرسید این حیوانات شما وبارهای گران شمارا برداشته میرسانند چه نعمت بزرگ الهی (ج) است که این حیوانات را برای خدمت شماگماشته و شمارا برای استفاده از آنها مجاز قرار داده ومهمات دشوار را به وسیله جانوران آسان گردانیده «اولم یروا اناخلقنا لهم مماعملت ایدینا انعاما فهم لها مسالکون وذللناها لهم فمنها رکوبهم ومنها یاکلون» (یسرکوعه) .

## و الْحَيْلُ وَ الْبِغَالُ وَ الْحَمِيْرِ وَ الْحَمِيْرِ وَ الْحَمِيْرِ وَ الْسَدِرانِ وَ خَرَارُا وَ السَّدِرانِ وَ خَرَارُا لَا لَكُوْ لَكُوْ لَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

تفسیر: برآنها سوار میشوید وبدین ذریعه شکوه شما آشکار میشود. تنبیه: خر سواری در عرب عیب نیست آنجا خر های قیمت دار خوش شکل نندرو آرام پیدامیشود حتی در مقابل بعض خران اسپ اهمیت ندارد صاحبدل هندی چه نیکو گفته: (درحجاز خرنیستخرجان است).

### و يَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُوْ نَ ۞ د مرآفريند آنچه نميسانيد

تهسی :علاوه برحیواناتیکه در بالا مذکور شد خداوند (ج)بسرای انتفاع شما اشیای دیگری پیدا کرده وخواهد کرد که اکنون ازآن خبرندارید درین جمله تمام وسایل سواری که تادامن حشر ایجاد شسود داخل میشود.

#### وعلى الله قصد السيل و منها جاري و و بر خدا ميرسد داه (ميانه) برابر وبعض داههاى تج هماست

تفسیر: پیشتر ذکرشد که شمابرپشت حیوانات سوار میشوید وآن راه های دشوار راپیموده شمارا با احمال واثقال تان بهمنزل مقصود میرساند اکنون به مناسبت آن به سیر وسیاحت روحانی ومعنوی سخن منتقل شد یعنی همچنانکه به طبی کردن راه های زمینی بهمنزل مقصود میرسید راه راستی کهشمارا به خدا (ج) میرساند باز است هرکراکه دانش روشن است بدلایل وبصایر متذکرهٔ فوق غور میکند وبر قدرت وعظمت وجبروت الهی (ج) ایمان میآرد ، جاده پیمای راهمستقیم توحید وتقوی میشود ، بدون اندیشه ببارگاه الهی (ج) میرسد – هر کرا دانش راست نباشد توفیق رفتن بر صراط مستقیم دست ندهد جاودانه درخم وپیچ ضلالت واوهام سرکردان میماند «وان هذا صراطی مستقیما درخم وپیچ ضلالت واوهام سرکردان میماند «وان هذا صراطی مستقیما فاتبعوه ولاتتبعوا السبل فتفرق بکمءن سبیله» (انعام رکوع ۱۹) .

و آو شآء كها كم أجمعين ا

تفسس : خدا

تفسیر: خدا (ج) میتوانست همه مردمان رابیك راه روان كند اماحكمت وی مقتضی نشد كه همه رابه اختیار كردن یك راه مجبور گرداند چنانكه ما پیشتر ازین درمواقع متعدد تشریح دادهایم .

هُوا لَّذِ تَن السّماءِ مَاعً اوست آنكه فرود آورد اذ آسمان آب دا اوست آنكه شرا ب و مِنْهُ شَجَرُ لَكُمْ مِنْنَهُ شَرًا بِ و مِنْهُ شَجَرُ برای شما ازآن آشامیدنیاست و ازآنآب درختاناست فیلی نسینهون آ

تفسير : آب را شايان نوشيدن كردانيد وازآن درخت وكياه رويانيد تا حيوانات شما درآن بچرند .

يُنْكِبُ لَكُمْ بِلِمِ الرَّرْعَ وَ الرَّيْتُونَ رَا مِينَ الرَّيْنُ الْرَبُ الْمُورِدِ اللَّهِ الرَّبِينَ وَ مَنْ كُلِّ وَ النَّخِيلُ وَ الْمُكَابُ وَ مِنْ كُلِّ وَ النَّخِيلُ وَ الْمُكَابُ وَ مِنْ كُلِّ وَ النَّهُ وَ الْمُحَدِدِ النَّعُودِدِ وَ الْمُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ الل

ر قور م سین کی و ک سی الله می مینند

تفسیر: ازآب میوه های گوناگون پدید می آرد که درشکل وصورت ورنگ وبو ومزه و تاثیر از هممتفاوتند که درآن برای غور کنندگان آیت بزرگی از قدرت کامل وصنعت عجیب الهی (ج) ظاهر میشود زیرا بر روی یك زمین درفروغ یك خورشید ازیك آب ویك هوا چه میوههای بوقلمون پدید می آرد.

و سخر کرد النام النا و النام ارد دا و سخر کرد ارد دا و سخر کرد ارد دا و النام و ساد کان و کان

١٤

تفسیر: شبوروز پیوسته ومتوالی پدید می آید تادر کار جهان سبکته پیدا نشود ومردمان راسکون و آرامش دست دهد. ماه وخورشید تحت یک نظام معین طالع میشود و افول می نماید بسااز فواید برای انسانها از قبیل آمدو شد شب وروز به طلوع وغروب خورشید وماه مربوط است حتی اگر نیك غور شود بدون آن زندگانی انسان محال استخدای قدیر توانا شمس وقمر وهمه اختران راچون مزدوران زبون بیکار ما کماشته که مجال ندارند کوچکترین اهمال وغیره ورزند – از آنجا که با خورشید وماه علایت صریح داریم و با سایر ستارگان ارتباط فواید ومصالح ما چنان واضح نیست شاید ازین جهت است که آنهارا جدا ذکر وبه عنوان دیگر بیان کرد – واشاعلم .

إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَاتِ لِقَوْمِ مِ (هرآنينه) در اين نشانه هاست مرحموه مي را يعقِلُون ﴿ وَمَا لَيْ رَا لَكُمْ فِي الْأَرْضِ يعقِلُون ﴿ وَمَا لَيْ رَا لَكُمْ فِي الْأَرْضِ كه در ميابند ومسغر كرد آنچه آفريد براى شما در زمين

مجتلفًا ألوانه طمحتلفًا المرابعة المرا

تفسیر: آن ذات بزرک وعالی که اجرام سماوی را به خدمت شما کماشت درزمین نیز برای منفعت شما مخلوقات متنوع بیافرید که درماهیت رنگ ، بو ، منافع ، خواص از هم متمایزند \_ حیوانات ، جمادات نباتات ، بسایط ومرکبات هم درآن داخل است .

اِن فی ذالک لایا گورم (هرآئینه) در این نشانهاست مرمروهیدا یکن گرون ش و هو الذی سنجر یکن گرون ش و هو الذی سنجرکرد عدرآن تعقل می منند (بندمی پذیرند) واوست آنکه مسخر مرد تفسیر: دریاهای خروشان ومواج راکه انسان ناتوان در قبال آن به چیزی شمرده نمیشود به خدمت شما مقرر نمود تابدون رنج به صید ماهی پردازید و کوشت کوارا و نازه حاصل نمائیید واز بعض دریا ها مروارید ومرجان که ازآن زیور وآلات قیمتدار ساخته میشود بدست آرید در امواج بحار نظرکنید که کشتی های بزرگ تیز رفتار بر روی آن محقر می نماید معذالك آن کشتی کوچك آن موجها را شگافته عبور میکند این یك نمونه قدرت خداست که آدمی را خرد داد و چنان صنعت بوی آموخت که بدان وسیله دریاهای پهناور راطی می کند .

و لِتُنْتُغُوا مِنْ فَضَلِه و لَعَلَّكُمْ وَالْعَلَّكُمْ وَالْعَلِيكُمْ وَالْعَلَّكُمْ وَالْعَلِيكُمْ وَالْعَلِيكُمْ وَالْعَلِيكُمْ وَالْعَلِيمُ اللَّهِ وَالْعَلِيمُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

یر فر و ن آ شکر نمنید) احسان بپذیرید

تفسیر: متاع بازرگانی رابجهاز وکشتی بار کنید از دیاری به دیاری واز قارهٔ بهقارهٔ برسانید واز فضل الهی (ج) روزی فراخ بدست آرید سپس احسان خدارا بپذیرید وشکر انعام اورا بجا آرید .

و افعند در آن تبینک بیکم

برای احتراز (ازآنکه بجنباند شمارا) مباداخم کند شمار اهمر اهخود

تفسیر: خدا (ج) برزمین کوههای گران را گذاشته تا بحرکت اضطرابی خود باشما یکجا فرو نرود از روایات وآثار برمیآید که زمین را در آغاز خلقت مضطربانه لرزش وجنبشی بود ـ خداوند (ج) کوههارا پدید آورد تا لرزشوی فرو نشیند در روزگارمانیز ساینس جدید اعتراف می نماید که تایك اندازهٔ بزرگ و جود کوهها کثرت زلازل راباز میدارد بهرحال در مسئلهٔ حرکت وسکون زمین که حکما درآن اختلاف دارند این آیت نفیاً واثباتاً تعلقی ندارد زیرا آنچه بوسیلهٔ کوهها مسدود شده حرکت دائمی زمین نیست که درآن اختلاف می باشد .

(تبصره از طرف هیئت مترجمین ازاردو بهفارسی) :(اگر چه حضرت مولینا شبیراحمد صاحب فرمودهاند کهدرحرکت وسکون زمیناینآیات رانغیا واثباتا دخلی نیست مگر تفسیر کبیر همین آیت کریمه را دلیل نفی حرکت مستد پره زمین گرفته است ) .

و آ درهو ا و آفرید جویها

تفسیس: اکر چه سرچشمهٔ رودها ودریاها درکوههاست امامیدان هاو کوههارا بریده به حکم الهی (ج) هزاران کیلومتر مسافه راطی میکنند. تادر مناطقی میرسند که خداوند (ج) رزق ساکنان آنرا ازآن آب مقرر داشته .

و داهها تابود که شما داه یابشوید

تفسیر : از یك سرزمین بزمین دیگر رفته بتوانید .

و عللت و تورید نشانها

1 2

تفسیر: کوه ، دریا، درخت ، پشتهها ، ریگ غیرض چندین علامات مختلف را استوار فرموده تا مسافران به آن وسیله راه صحیح را یافته بتوانند من بعضی از بادیه نشینان رادیدم که خاكرا بوئیده راه را پیدا میکردند .

## وَ بِالنَّجْمِهُمْ يَهُتَدُ وْنَ

بستارگان ایشان راهمی یابند

تفسیر: شباهنگام در سفرهای خشکه ودریا برهنمونی ستارگان تران راه یافت قطبنما کهوسیلهٔ رهنمائی میگردد آن نیبز به ستارگان ارتباطی دارد.

# 

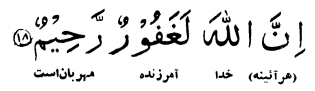
## ا فلا تَذَ كُرُونَ ٠

(آیاپندنمی گیرید) آیاشمانمی سنجید

تفسیو: دقت باید کرد چقدر حماقت است که چیزهائی را که قدرت آفریدن بال مکسی و پای پشهٔ ودانه جوی و ذرهٔ ریگی را ندارند معبود ومستعان قرار دهند و باخدای قدوس بر ابرشمرند که آفریننده مخلوقات شکفت انگیزی بوده نظام محکم کائنات راقایم میدارد قدرت خدای را بخاطر بیاورید و کستاخی انسان را مشاهده کنید . انسان در حقیقت سخت ناسیاس است .

# و إن تعدّ و انعه الله لا تحصوها الله و اعمد بشماريد العمد الما الماله ال

تفسیر : نعمت هائی که دربالا ذکر شد از قبیل مشت نمونه از خروار بود درحقیقت نعمتهای وی خارج از حد حساب شماست .



تفسیر: که تواند شکر نعمت های بی شمار اورا کماهوحقه اداء کند لهذا اگر درادای شکر قصور رود خدا (ج) از تقصیر بندگان در میگذرد وبر شکر اندك اجر بزرگ بخشایش می کند یا هر که پس از کفران نعمت توبه و شکر گذارد خدای کریم تقصیرات گذشتهٔ وی را می بخشد و آینده بروی رحمت می کند بل درحال ناشکری نیز بنده را سراسر از رحمت واسع خویش بی نصیب نمیکند و دراین جهان بهزاران نعمتش سر فراز می کند .

# وَاللّٰهُ يَعْلَمُ مَا نُسِوُّونَ وَمَا نَعْلِنُونَ ۞

تفسیو: خدا (ج) براحوال ظاهر وباطن همکان بصیراست نیك میداند که کدام کس تاکدام حد برنعمتهای او ازدل شکر میگوید و کدام کس از جوارح سپاس میگذارد و کدام کس ظاهر وباطن وی از ادای حق نعمت یکسر تهیست ویا دلایل و نعمتهای مذکور فوق را شنیده ازدل ایمان میآرد و کدام کس از دلایل بکلی عاجز شده بازهم حق را نمی پذیرد خدای تعانی موافق حال هرکس چنانکه درعلماوست معامله میکند.

# وَ الَّذِينَ يَكُ عُونَ مِنْ كُونِ اللَّهِ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُ الله

## لَا يَخْلُقُونَ شَيْعًا وَ هُمْ يَخْلُقُونَ أَنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُلْم

تفسیر: خدا(ج) آنست که انعام بزرگ بی شماروی دربالاذکر شد اکنون بی خردی مشرکان ملاحظه شود که درمقابل آفریدگار و دانای کل چیزی را انباز قرار دادند که از آفرینش پرکاهی نا توانست بلکه هستی خود شان نیز آفریدهٔ خداست .

#### آمُواتُ عَدْرُ آحَياً اللهُ عَدْرُ الْحَيالَةِ عُ مرد کانند (نهزند کان) جان ندارند

تفسیر: هرچه را جز خدا (ج) می پرستند همه مرده (وبیجانست) خواه بیجان دائمی باشد مثل بت وخواه بیجان موقتی مشل بزرگان رحلت کرده ازدنیا یابه اعتبار انجام ومآل از مردگانند چون مسیح دروح القدس

فرشتگان \_ که بعض آنهارا می پرستند بل بعضی از ممسوخ الفطرتان جُن وشیطان رانیز عبادت میکنند <sub>ب</sub> وقتی برهمه مرگ آمدنی است پس آنكه ديكرى بروى هستى بخشيده باشد وهنگاميكه خواهد باز ستـاند میتوان وی را خدا نامید ؟ ویا شایان پوستش شمرد ؟ .

#### وَ مَا يَشَعُرُ وَ نَ لَا يَا نَ يَبْعَثُو نَ ٣ که کی برانگیخته خواهندشد

تفسيو : اينان چه خدايان شگفتند نميدانند رستاخيز كيبريا ميشدود چه وقت خود شان یا عابدین شان برای حساب و کتاب بر میخیزندچنین هستی های مردهٔ بیخبر را خدا خواندن کمال بیخردیست .

(ناشناساست) همه پذیرندهنیست وایشان (سرکشند)مغروراند

تفسیو: دلایل وشواهدی که دربالاذکرشد بقدری صریح وآشکار است که بهاندك غور درآن ميتوان برتوحيد متيقن شد اما جستجو وغور دراين حقایق کسی میکند که دراندیشهٔ عاقبت خویش باشد ــ آنانکه بهزندگانی بعدالموت يقين ندارند ودرتدقيق انجام خويش نمي باشند بـــه دلايل كوهى نسى نهند وبه عاقبت زشت كفر وزيبائي ايمان التفاتي نمي نمايند اعتراف بةتوحيد واحترام به پيغمبران درقلوب آينها از كجا پديد آيد .

لَا جَرَمُ أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ بر شبهه است (هرآئينه) خدا ميداند آنچه پنهانميدارند

و ما يعلنون إله لا يحب و و ما يعلنون هرآئينهاو دوست نميدارد

## المستكبرين المستكبرين

تفسیر: کبر وغرور چیزی پسندیده وخوب نیست انسان به وبالعاقبت آن گرفتار میشود \_ انکار از توحید که در قلوب شماست واظهار غرور و خودستائی که از رفتار وکردار شما آشکار است همه در علمالهی(ج) موجوداست واوست که شمارا به کیفر گناهان پوشیده و پسیدای تان میرساند.

#### 

قَا لُوْ ا أَسَا طِيْرُ الْآوَ لِنُنَ ﴿

تفسیر: اکر بیخبران بغرض تحقیق ویا دانایان برای آزمودن از ایسن مکذبین بپرسند یا مکذبان به تمسخر واستهزاء از یکدیگر سوال کنند «پر وردگار شما چه فرستاده؟» یعنی قرآن که پیغمبر آن را نازل کردهٔ خدا معرفی میکند بزعم شما چیست ومحمد (ص) دراین دعوی تا چه اندازه صادقست آنها (معاذالله) بجواب چنین گویند که جز سخنان کهنه وداستانهای فرسوده ونا مستنه ازمللقدیم (مانند توحید و نبوت و جنت ودوزخ وغیره) چیزی درقرآن ذکرنشده .

لِيَحْمِلُو ٓ الْوُزَارُهُمُ كَامِلُهُ الْمُلُولِ الْمُلُولِ الْمُلْكُامِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

ريما

١٤

يُوم القيمة و مِن أوزار الذين ين الموزار الذين ين الموزار الذين الموزار الذين الموزار الذين الموزار الذين الموزار الم

المايزرون الله

باری که برمیدارند

تفسیر: غرض آنها ازاین گفتار آناست که (معاذالله) قرآن کریم را در نظر مردم بی اهمیت قرار دهند وسایرین رانیز باخود کمراه گردانند و برعلاوهٔ بارضلال و کفر که ازخوددارند بسبب اضلال و اغوا از دیسگران چیزی بطور سرباری بر پشت خود تحمیل کنند ببینید چه بدبار است که بردوش خود میگذارند در حدیث است (ومندعا الی ضلاله کان علیه منالاثم مثل آثام من اتبعه لاینقص ذلك من آثام من اتبعه لاینقص ذلك من آثام من اتبعه لاینقص ذلك من آثام من اتبعه لاینقص دلک من آثام من این الله تعالی «ولیحملن اثقالهم واثقالهم اثقالهم» (عنکبوت رکوع ۱)

و أنظم العذاب من حيث و أنجا

### لا يَشْعُرُ وُ نَ 🕫

نميدانستند

تفسيو: تدابيرى كه بغرض كمراهى مردم وبى اهميت نشان دادن پيغام حق اتخاذ نموده بودند امروز جارى است پيش ازين ساير ملل نيز در قبال انبياء عليهمالسلام چنين كرده بودند و كاخ بزرگورفيعى از مكرو تلبيس برافراشته بودند چون فرمان خدا (ج) فرا رسيد بنياد هاى آن متزلزل شد \_ بيك تكان عذاب الهى (ج) چيزى را كه استوار كرده بودند برآنها فرود آمد و همه درزير خاك توده هاى آن شدند مطلب اين است كه تدابير شان معكوس شده بضرر شان تمام شد ووسايلى كه بسراى غلبه وحفاظت خويش داشتند سبب فنا وهلاك شان كرديد بلكه عمارات بعضى بصورت حسى نيز واژونه شد .

أَيْمَ يُومَ الْقِيمَا فِي يُخْزِيهِمْ وَ يَقُولُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

## مِياً قُو نَ فِيهِمُ أَ

خلاف میکردید(باپیغمبرومومنان) درشان ایشان

تفسیو: امروز آن انبازان که در حمایت آنان با پیغمبران ما همیشه ستیزه میکردید کجایند که به نصرت شما نمی آیند «هل ینصرونکم او ینتصرون » (شعراء رکوعه)«فماله من قوة ولا ناصر» (طارق رکوع ۱) این گفتار برای رسوا کردن آنهاست یا مراد از رسوا کردن در جهنم درآوردن و برده مکر آنها را دریدنست «انک من تدخل النارفقد اخدیته » (آل عمران رکوع ۲۰).

بمـا منزل سوم النحل

قال الذين أو تواالعلم إن الخزى عويند آنانكه داده شده اند علم هرائينه دسوائي النوم و السوع على الكفرين في النوم و السوع على الكفرين في النود و بدى يعنى عذاب بر عافران است

تفسیو: آنها چه جواب داده توانند ؟البته درآن وقت پیغمبران ودیسگر کارآگهان به این مکاران دغاباز گویند آنچه ما میگفتیم دیدید که امروز هربدی ورسوائی مخصوص منکران حقاست .

الله ين تتوفهم الهالوكة أنانكه قبض ادواح ايشان ميكردند فرشتگان

ظَالِمِی اَنْفُسِمِمْ "

حالانكهستمگاربودند برخويش

تفسیر: شرك وكفر را اختیار وبنفس خود بدمیكردند عاقبت دراینحالت فرشتگان برای اخراج روح آنها آمدند خلاصه خاتمه آنها بشرك وكفر شد العیاذبالله .

فَا لَقُواالسَّلَمُ مَا كُنَّا نَعُمَلُ مِنْ سُوعٍ

تفسیو: درآن هنگام فخر وغرور شان زایل میشود ، از هرگونه بدی وسرکشی که در دنیا کرده بودند انکار میورزند وبه اظهار اطاعتووفا میپردازند وگویند هرگز کار بد از ما سر نزده وجاودانه نیکو کردار بودیم «یومیبعشهم الله جمیعاً فیحلفون لهکمایحلفون لکم و یحسبونانهم علی شیء الاانهم همالکذبون» ، (مجادله رکوع۳) .

بَلِّي إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ 'بِهَا كُنتُمْ

تَعْمَلُوْ نَ 🕾

تفسیر: میخواهید خدارا فریب دهید هو عمل شما درعلم اوست امروز مکر و دروغ ، شمارا از سرزای خدا (ج) نجات داده نمیتواند اکنونهنگام آن فرارسید که به کیفر کردار خود رسید .

فَا ذُ خُلُو ا بُوابِ جَهَنّا خَلِا يُنَ وَانِ جُهَنّا خَلِا يُنَ وَانِهِ مَنْ وَى الْهُنّاكَتِرِ يُنَ ﴿ وَيُهَا فَلَبِئُسَ مَثُوى الْهُنّاكَتِرِ يُنَ ﴿ وَيُهَا فَلَبِئُسَ مَثُوى الْهُنّاكِتِرِ يُنَ ﴿ وَيَهَا فَلَا يَنَ النّقُوا مَا ذُا انْزَلَ وَمَعْته شد متقيانوا خيستآنچه فروفرستاد و معنه شد متقيانوا خَيْرًا اللّهِ يُنَ الْجُهُمُ اللّهِ يُنَ النّانواكِه يُرودوكار شما معنند فرودآوردهاست بهترين سغنوا مر آنانواكِه لَا حُسَنُو الْحَيْرُ اللّهُ نَيَا حُسَنَا اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

تفسیو :اینجا درمقابل خود پسندان احوال پرهیزگاران بیان میشود چون دربارهٔ قرآن از آنها پرسیده شود که پروردگار شما چه فروفرستاده باکمال عقیده وادب گویند «سخن نیکی کهسراپا خیر وبرکت است ، این گروه باید بدانند که هر که دراین جهان نیکوکاری می کند درآن جهان به ثمر خوشگوار آن نایل میشود دربارگاه الهی (ج) کوچکترین رنجها ونیکوئی آن مردم ضایع نمیگردد .

و لك ا رُ اللّا خِرَ قِ خَيْرٌ اللهِ و هوآئينه) سراى آخرت بهتراست و لنعم كُ ا رُ اللّه تَقِيْنُ ﴿ وَ هُوآئينه) نيكو سراى متقيان است (آخرت)

تفسیو : محاسن و نعمت های آخرت دربیان نگنجد هر نعمتی کهدردنیا ومافیها است درمقابل کوچکترین نعمت جنت هیچ است .

جُنْتُ عُدُنِ يَّدُ خُلُوْنَهَا تَجُرِيُ بُوسَانهاي هميشه ماندن درآيند آنجا ميرود

مِنْ يَحْتِهُ الْآنْهُ وَ لَهُمْ فِيهُا مَا يَشَاءُونَ اللهُمْ فِيهُامَا يَشَاءُونَ اللهُمْ فِيهُا مَا يَشَا ءُونَ اللهُمْ فِيهُا مَا يَشَانُ دَاسِتَ آنَجًا مَرْجِهُ خَوَاهِنَد

تفسیر: بهشتیان از راحت های جسمانی و مسرت های روحانی هرچه بخواهند بدان نایل گردند «وفیها ماتشتهیه الانفس وتلدالاعین وانتم فیها خلدون» (زخرف رکوع۷).

كُذَ لِكَ يَجُزِى اللّٰمُ الْمُتَّقِيْنَ ﴿ كَذَا لِكَ يَجُزِ ى اللّٰمُ الْمُتَّقِيْنَ ﴿ اللّٰمُ الْمُتَّقِيْنَ

تفسیر : همه کسانی که از کفر وشرك وفسق وعصیان پرهیز می کنند به پاداش نیك رسند .

## الَّذِينَ تَتُوفُّهُمُ الْهَلَّئِكَةُ طَيِّبِينَ لَا

آنانكه قبض ارواحايشان ميكنند فرشتكان درحاليكه آنها پاك باشنداز شوائب شرك

تفسیر: تاهنگام مرک روانهای شان از نجاست کفر وشرك وازآلایش فسق وفجور پاك ودراثر معرفت ومحبت صحیح حق تعالی به كمال رضائیت وانشراح قلب بلکه به ذوق واشتیاق تمام جان خود را به جان آفرین مرسیونه .

## يَقُولُونَ سَلَمٌ عَلَيْكُمٌ الْ خُلُواالْجَنَّةُ

مویندفرشتگان سلام برشماباد درآئید بهبهشت تفسیر: انسان پساز مردن بطور روحانی به جنت یادوزخ داخل میشود اما بحیثیت جسمانی بعد از حشر بطور کامل داخل می گردد شایددرین بشارت اشارت بهر دونوع دخول باشد.

## بِهَا كُنتُمْ تَعْمَلُوْ نَ

هل ینظر ون الآآن تأتیهم انتظار نمیکشند کافران می آنکه بیایند بایشان الهلاع کا او یا تنی آمر رسکی ط فرشتگان یا بیاید فرمان پرورد می تو

تفسیر: پس ازبیان محاسن وبرتری وامتیاز بهشت بغافلان تنبیه میشود آنانکه برحشمت دنیا مغرور شده آخرت رافراموش کرده اند ودرصدد اصلاح عاقبت خود نیستند آیااین ها منتظر اندکه چون فرشتگان بغرض قبض ارواح فرود آیند یادرآن هنگام که روز رستاخیز موافق فسرمان خدا(ج) برپاشود یافرمان کیفر گنهگاران فرا رسد وآن احوال رابچشم سر مشاهده کنند درآن هنگام ایمان میآرند و حالت خود را اصلاح می نمایند درآن وقت ایمان یارجوع و توبه سودی ندهد \_ زنهار پیش از آنکه موت فرا رسد برای حیات بعدالموت آمادگی باید کرد وقبل ازآنکه عذاب فرود آید تدبیر تجات ازآن باید اتخاذ نمود

كُذَا لِكَ فَعَلَ الَّذِ يُنَ مِنْ قَبْلِهِمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُل وَ مَا ظَلَمَهُمُ اللَّهُ وَ لَكِنْ كَا نُو ٓ ا وستم نکرد بر ایشان خدا و لیکن بودند آ بور ور مراور ن فا صابهم سیات ر نفسهای خود سترمیکردند پسرسیدبایشان جزای آن بدیها مَا عَمِلُوْا وَ حَا قَ بِهِمُ مَّا كَا نُوُا فرودآمدبايشان آنجه ت به یستهز ۶ون ۱ استهزاء ميكردند

تفسیو: معاندان پیشین نیز چنین درنشهٔ غرور وغفلت مستغرق بودند ودر پرستش باطل مداومت میکردند هنگام توبه ، توبه ننمودند تا آخر حال به مخالفت و تکذیب پیغمبران پرداختند و برگفتار ایشان استهزاء کردند عاقبت مجازات کردار های شان پیش شان آمد وعذاب الهی (ج) راکه برآن سخریه میکردند به چشمدیدند واستهزاء برخودشانبازگشت راه گریز و نجات نماند جزای شرارت خودرا دیدند ، هرچه کشتند درویدند خدا (ج) باآنها دشمنی نداشت در حضرتاو تعدی و ظلم درویدند بهای خود تیشه زدنددیگران را چهزیان به خود زیان رسانیدند.

و قال الذين أشركوا كوشاء و عفتند آنانكه شرك آوردند الرخواستي

---

الله ماعبد نامن كونه من شي الله عبد الله من شي الله عبد الله من شي الله عبد الله عب

مِنْ کُ وُ نِهٖ مِنْ شَیْ اُ به غیر فرمان وی هیچ چیزی دا

تفسیر: پس ازاین جاتردید دلایل باطل لاطایلی که مشرکان بسرای استحسان وجواز شرك واعمال مشرکانه خویش پیش می کردند آغاز می شود خلاصه اگر غیراللهرا عبادت نمودن وبعضی حیوانات را مانند بحیره وسایبه وغیره حرام کردانیدن بد وامربی سندمیبود وخدا (ج) آنرانمی پسندید مارا چسان به تعمیل آن میکذاشت اگر بر خلاف مرضای وی کاری میکردیم ازآن مارا باز میداشت واگر باز نمی آمدیم سزاء میداد درصورتی که چنین نشد دلیل برآنست که کارهای ما دربارگاه الهی (ج) ناپسندیده نیست درپارهٔ هشتم در ربع دوم درآیت «سیقول الذین اشرکوالوشآءالله» جواب این شبهه مشرکان رابه تفصیل داده ایم ملاحظه شود.

تفسیر: این گفتار مشرکان که گویند از طرف خدا (ج) ممنوع قرارداده نشده غلط است خداوند از آغاز آفرینش تاامروز پیغمبران را حسب مصلحت وضرورت فرستاده آنها مأمور بودند که مردم را از شرایواعمال آنباز دارند واعلان نمایند که کدام کار دربارگاه احدیت مقبول و که حرا کار نابسنداست وعاقبت هربك را توضیح دهند امااین امر که چرا

17

خداوند مردم را بطور تکوینی مجبور به عدم تعمیل سیئات نگردانید که کار بدرا کرده نمیتوانستند منافی حکمت وی بود وما قبلا چند جا دراین موضوع بحث كردهايم . ماند امرديگر كه گفته اند وآن امر اين است که هرگه کنتار پیغمبران را تعمیل نمی کرد باید همان دم بسزا میرسید این است بسا اقوامیکه دردنیا به سزای عبرتانگیز رسیده اند چنانکه در آیت آینده مذکور است البته هیچ ضرورت ندارد نه عقلاً ونه نقــلا که بهمجرد ارتکاب کناه سنزا داده شُود وکنهگار را اندك مهلتی نبــوده برای اصلاح و تو به موقع نباشه ـ حضرت شاه (رح) می نگارد آین سخن بی خردان است که کویند اگر خدا (ج) این کار را نه پسندیدی توفیق به ارتکاب ندادی ـ البته نزد هرفرقه کار بدی موجوداست که از آنها بظهور می آید بس چکونه خدا(ج) آنهارا بهارتکاب آن میگذارد (آیاخدا از منع آنها عاجز بود) دراینجآ جواب اجمالی داده شده یعنی پیغمبران همیشه مردم را از سیئات باز داشتهاند هرکرا نصیب بود هدایت یافت كسب واختيار داده وآزاد ميكذارد چون خشت وسنگ مجبور يا بسان حیوانات عملشررا محدود نمیکندبلکهوی رابه سعی وافزونی موقعمیدهد.

#### و لقد بعثنا فی کل ا مج رسولا و (هرآنینه) فرستادیم در هر مروهی پیغامبری دا

تفسیر: هریك پیغمبر را بروزكار خودش ـ ودرآخر پیغمبر عربی را (ص) رسول الثقلین مبعوث كردانید این آیت مستلزم آن نیست كه درهر قوم وفریه بلاواسطه بیغمبری فرستاده شود شاید پیغمبری درقومی فرود آید و نائبان وی كه میتوان آنهارا هادی و نذیر نامید دراقوام دیگر فرستاده شدن همان پیغمبر است والله اعلم .

# آنِ أَعْبُدُوا للّٰهُ وَاجْتَذِبُو الطَّاعُوتَ عَلَيْهِ الطَّاعُوتَ عَلَيْهِ الطَّاعُوتَ عَلَيْهِ الطَّاعُوتَ ع

ت**فسمیر :** حضرت شاه صاحب می نکارد هرخودستائیکه بناحق و بدون سند لاف سرداری وکلان کاری میزند طاغرت کفته میشودبت ،شیطان ستمکار وغیره مفسدین همه درآن داخل است .

فَوْنُهُمْ مِّنَ هُلُ ى اللّٰهُ وَ مِنْهُمْ بِسِ اذایشان کسی بودکه داه نمودش خدا و اذایشان

مَّنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلْلَةُ وَ فَسِيْرُ وُ السَّلِلَةُ وَالصَّلِلَةُ وَالصَّلِلَةُ وَالصَّلِلَةُ وَالصَّلِلَةُ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِلَةُ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلِيَةِ وَالصَّلْقُ الصَّلْقُ وَالصَّلْقُ الصَّلْقُ وَالصَّلْقُ الصَّلْقُ وَالصَّلْقُ الصَّلْقُ وَالصَّلْقُ الصَّلْقُ وَالصَّلْقُ وَالصَّلْقُ الصَّلْقُ الصَّلْقُ الصَّلْقُ وَالصَّلْقُ الصَّلْقُ وَالصَّلْقُ الصَّلْقُ الصَلْقُ الصَّلْقُ الصَلْقُ الصَّلْقُ الصَلْقُ الصَلْقُ الصَّلْقُ الصَلْقُ الصَّلْقُ الصَّلْقُ الصَّلْقُ الصَّلْقُ الصَلْقُ الْعَلَيْلِيْفُ الصَلْقُ الْعَلَيْلِيْفُ الْعَلَيْلِيْفُ الْعَلَيْفُ الْعَلَيْفُ الْعَلَيْفِي الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَيْفُ الْعَلْمُ الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَ

فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُّ وُ اكْنُفُ كَانٌ

عَاقِبَةُ الْهُكُذِّ بِيْنَ ﴿ إِنْ تَحْرِفُ الْمُحَادِ مَاد عَاد عَاد عَاد عَاد اللهِ الْمُع (كوشش) عنو

على هُلْ رَهُمْ فَإِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِي كُلُوكُ عَلَى هُدَا لَا يَهْدِي كُلُوكُ اللَّهُ لَا يَهْدِي كُ

تفسیر: آنکه را خدا (ج) بنابر قصور استعداد و سوء اختیار خودش کمراه کند (کس نتواند که براه آورد) و از سزای خدائی نجات دهد حرص تو برهنمونی آنها سودی نبخشد چراخود را درغم آنها هلول میداری ؟ .

ت**فسیر :** کفار قسممیخوردند کهپساز مرکندیگر زندگی نباشد ترساز عذاب برای چیست این همه ساخته کاریست .

#### 

تفسیر: از انکار وسوکندشما پیمان استوار خدا (ج) راتزلزلی وارد نشود پیمان وی ایفا شدنی است انکار ازین حقائق ثابت در حقیقت اثبات جهل خود شماست کسانیکه از علم محیط خدا (ج) از شئون حکمت (قدرت) ، از راز تکوینی وغرض وغایت آن آگاهند هرگز نمیتوانند از بعث بعدالموت انکار کنند چه قدر بجاست(الناس اعداء هاجهلوا) .

اليبين كهم الذي يختلفون فيه در آن المهم الذي يختلفون فيه در آن المهم الذي ين يختلفون فيه در آن المهم الذي ين كفر قر المهم و الميعند والميعند والميعن المين الميعن المين الميعن المين الميعن المين الميعن المين ال

تفسیر: معاد (آمدن قیامت وغیره) عین حکمتاست اگر پس ازمرگ زندگی دیگر نباشد نتائج کامل وروشن اعمال واحوال مختلف گیتی چسان هویدا کردداختلافات اینجهاندرآنجهان بطور قطعی فیصله میشودآنگاه منکران راروشن شود که راست بود آنچه ازآن انسکار می کسردند وسوکند میخوردند ونیز این قسم خواران دروغمیگفتند . حضرت شاه (رح) مینکارد : بسا از امور دراین جهان مشتبه ماند یعنی کسانی خدارا پذیرفتند و کسانی انکار ورزیدند پس لازم است جهانی دیگر برپاشود تاختلافات تحقیق وراست از دروغ جدا شود ومطیعان ومنکران را جزای کردار شان پیش آید .»

إِنْهَا قُو لُنَا لِشَحِيَّ إِنَّ الْرَكْ نَهُ جزاين نيست كه قولما چيزىدا چون خواهيم آفريدن اورا

اَنْ نَقُول لَهُ كُنْ فَيُكُو كُنْ فَيُكُو كُنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

تفسیر : مردگانرا دوباره زنده کردنچه دشوار است . تنبیه : مبحث کن فیکون در رکوع چهاردهم سورهٔ بقره در آیت «وقالت الیهود الایه » ملاحظه شود . مقصد این است که مراد خدا (ج) به قدر یك طرفة العین ازارادهٔ او تخلف نمیشود خلاصهٔ آیت اینست کسه پس از ارادهٔ الهی (ج) مراد با کمال آسانی و شستاب واقع میشود و هیسچ مانعی وعایقی به آن ـ مزاحمت نمیتواند کرد .

و الذين ها جروا في الله من بعد و آنانكه تروديادخود كردند براى خدا بعداذ ما ظلمو النبو كنهم في الله بيا ما ظلمو النبو كنهم في الله بيا آنكه ستم كرده شديرايشان البته جاى دهيم ايشانوا دد دنيا

حسنة و رهرآئينه، مزد آخرة اكبرم الأخرة اكبرم المدن نيكو و رهرآئينه، مزد آخرت بزرعتراست لوكا أوكا أو المحلمة أوكا أو المحلمة أوكا أو المحلمة المحدد المعدانستند

تفسیر: برای سلسلهٔ مجازات وبرای اینکه نتیجهٔ طاعت ومعصیت، کامل ظاهر کردد بعث بعدالموت ضروری است . بسابندگان باوفای خدا (ج) که رنج وسختی اینجهانرا تحمل کردهدنیارا پدرودگفته اند آیاقربانیهای

٤١٣

١٤

آنان ضایع میشود ؟ هر کزنی ! هر که در حمایت حق و طلب رضای الهسی (ج) رنج ستمکاران را تحمل نموده وایذاهای کونا کون دیدند حتی مجبور شده دار و دیار ، خویش واقارب ، عزت و آسایش و تمام چیز هسارا در راه خدا (ج) نثار کردند یقینا به صلفرنج و و فای خویش نایل میشوند \_ ازاین جمله کسانی که زنده میمانند اندك ثمرهٔ قربانی های خود را اول در این جهان می چشند یعنی به آنانکه و طن شان را ترك داده اند آرام کاه خوبتر داده میشود \_ منزلی بهتر، برادرانی همدردتر ، رزقی فراختر ، عزتی بیشتر خواه مخواه می یابند بل بر آنانکه ایشان را از و طن خارج کرده بودند فیروز گردند و حکمران جهان و پیشوای پر هیز گاران شوند و پس از این آنهمه مقامات و مدارج رفیعی که در آخرت بدان و اصل میشوند بر تر از قیاس است و دیگران هم که از سعادت هجرت محرومند اگر به اجر و ثواب آنجهان متیقن شوند دارو دیار را ترک گفته یکسر در راه خدا (ج) هجرت خواهند متیقن شوند دارو دیار را ترک گفته یکسر در راه خدا (ج) هجرت خواهند

تنبیه: این بیان ما مبنی برعموم الفاظ آیت است (وهومنقول فی دوح المعانی عن بعضهم) نزد عامهٔ مفسران این آیت دربارهٔ آن هشتاد تن اصحاب است که دراوائل از جورکفارمکه بستوه آمده به حبشه هجرت کردند زیرانزد اکثر این آیت مکی وقبل از هجرت به مدینه مکرمه فرود آمده است عاقبت به این مهاجران قرار کاه نیکو درمدینه عنایت فرمود رضی الله عنهم ورضواعنه.

اللّٰ یُن صَبُرُ وُا وَ عَلَی رَبُّهُمُ اللّٰ یُن صَبُرُ وُا وَ عَلَی رَبُّهُمُ

يتو گلو ن ٠٠ نـوعـل مـينماينـد

تفسیو: ازهیچکونه ستم ومحنت نترسیدند \_ بدوری وطن محبوب وهجر یاران و نزدیکان متاثر نشدند از راه رضای خدا هرکز نلغزیدند از همه سو جدا و بخدای یکانه پیوستند برامداد ووعده های خداوند تعالی که حق است اعتماد کردند \_ و درمقام یقین بجائی رسیدند که فهمیدند که هرکه از خدا (ج) شود خدا از و میشود .

و مَا آرُ سَلْنَامِنُ قَبُلِكَ إِلاَّ رِجَالًا و تفرستادهایم پیش اذ تو مگر مردانی دا

بما.

النحل ۲٦

لِلنَّاسِ مَا نُزِّ لَ اللَّهِمُ

برای مردمان آنچه فرستاده شده است بسوی ایشان

تفسیر: مراد از یادداشت قرآن کریم است که محافظ ضروریات احوال وشرائع امم پیشین وجامع علوم انبیای سابق است یاد دهندهٔ جاودانی احکام خدائی وطرق فلاح دارین وبیدار کننده از خواب غفلت است مقصد آن است که چنانکه پیش ازین پیغمبران فرستاده شدند و کتب نازل گردید اکنون نیز ترا ای محمد (ص) فرستاده و کتابی دادیم که خلاصه تمام کتب پیشین و تذکره مکمل علوم پیغمبران سابقه است تراست که مضامین این کتاب را به کافهٔ ساکنان گیتی آشکار کنی و دشواری آنرا آسان گردانی و مجملاتش را تفصیل دهی ازین آیات برمی آید که از قرآن همان مطلب معتبر است که مطابق حدیث پیغمبر باشد صلی اش علیه وسلم .

و تابود که ایشان تفکر کون ا

تفسیو: پیغمبرراست (ص) که مضامین قرآنرا توضیح کند و مردم راست که درآن غور و تأمل کنند .

تفسیو: آیا کافران مکه پس ازشنیدن احوال پیغمبران پیشین واقوام آنها و تذکار مکمل قرآن حق مقابله رادارند ؟ آیا ممکن نیست که او تعالی آنهارا مانند قارون درزمین فرو برد یاازجائی آفتی بفرستد که دروهم و گمان آنها نبوده باشد چنانکه درغزوهٔ بدر قوه وجمعیت خود وقلت و ناتوانی مسلمانان رابچشم سرمیدیدند و باوجود آن بسست غازیان چنان به کیفر کردار خود رسیدند که در تصورشان نمی آمد.

ا و یا خُل هم فی تقلیم فها هم یا بغیرد ایشانرا د دفتوآمدایشان پسنیستند ایشان به عجز یک س

تفسیو: هیچ ضرور نیست که ازپیش اهتمامی بعمل آمده یا سپاهی برای مقابله فرستاده شود خدا (ج) میتواند درهنگام آمد ورفت شما کارشما راتمام کندیا آنگاه که دربالین به پهلو میگردید ناگهان گرفتار و عاجز و ناتوان گرداند اوتعالی قادراست که شمارا ناتوان گرداند اما شما نمیتوانید وی را خسته کنید .

آوُ يَأْ خُذُ هُمْ عَلَى تَخُوفِ فِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلْ

تفسیو: یعنی ناگهان نگیردبلکه بعدازاینکه آگاه نماید ومبادی عندابرا بفرستد درحالتی بگیرد که مردم اطلاع یافته وآثار عذاب رادیده طبعاً هراسان باشند ویامردم اطراف خودرا درآفات سماویه مبتلا دیده ترسان شوند ولیکن این خوف از رهگذر توبه وندامت نیست که دافع عذاب شود بعض مفسرین «تخوف»را بمعنی «تنقص» (تدریجاً کم کردن) گرفته اند یعنی این هم ممکن است که دفعتاً هلاك نكند ومتدرجاً شمارا محو كند وپست نماید.

فَا تَّ رُحِيم ﴿ فَا تَ مِنْ مُ لَكُومُ وَ فَى رُحِيم ﴿ وَمِنْ الْمِنْ الْمِلْمِلْمِلْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِلْمِلْ الْمِنْ ال

تفسیر: خدای تعالی باجرای هرکار مقتدر است مگر لطف ومهربانی اومانع ازآن است کهمجرمین رابعذاب فوری گرفتار کند رافت ورحمت

١٤

وی چنان مقتضی است که به مجرمین موقع مهلت واصلاح داده شود یا این جمله فقط به «یاخلهمعلی تخوف» مربوط است درصور تیکه «تخوف» بمعنی تنقص گرفته شود پس مطلب این است که تدریجاً محو کردن و دفعتاً هلاك ننمودن ازباعث مرحمت وشفقت اوست و زنه در آن و احد محو و نابود شان میکرد .

سُجّدًا لِلّٰهِ وَ هُمُ كَا خِرُو نَ ﴿

سجده کنان برای خدا و حال آنکه ایشان (خوارند) عاجزاند

تفسیو: وقتیکه بطور تکوینی هرچیز پیش خدا (ج)عاجز ومطیع ومنقاد است حتی سایهٔ چیزهای سایه دار همبروفق حکم وقانون او کموزیاد میشود این طرف وآنطرف زوال می پذیرد کدام قوت میتواند کهخدای مقتدر و توانا را ازفرستادن عذاب باز دارد باید آدم به اختیار و خوشی خود پیش احکام تشریعیه او گردن بماند حضرت شاه (رح) می نویسد که «هر چیز که به وقت چاشت عمود آ ایستاده باشد سایهٔ آن هم عمودی میباشد و چون آفتاب زوال پذیرد سایه هم خمشده خمشده تاشام بر زمیس می افتد ، مثلیکه در نماز ازقیام بر کوع و از رکوع به سجده میروند ممین طور هر چیز خودش ایستاده است بذریعهٔ سایه خود نماز اداء میکند در بعض ممالك و در بعض فصول سایه به طرف راست و در بعضی عالی میشود .

و بلام یسَجُدُ ما فی السّلو ت و خدایرا سجده میکند آنچه در آسمانها و ما فی الزرض مِنْ کا بایج و آنچه در زمیناست از (جنبنده) جان دار

# والملائِكة وهم لايستكبرون ا

تفسیو : سجدهٔ اشیای ایستاده ئی که سایه دار باشند قبلاً بیان شده بود درين جا سجدة جانداران عموماً بالخصوص از فرشتكان را بيان وتنبيه فرهود كه چنين ذوات مقربه ومعززه هم بحضور خداوند سر بسجودنـــد وهیچ غرور وتکبر ندارند که آنها رااز سجده بحضور مالك شان باز دارد ٔ حضرت شاه (رح)مینویسدکه برای اشخاص مغرورومتکبرمشکل است که سرنیاز خودرا برزمین بگذارند ــ اما نمیدانند که رفعتوشرف بنده در همین است «**من تواضع لله رفعه الله» .** 

يَخَافُونَ رَبُّهُمْ مِّنَ فَوْ قِهِمُ وَيَفْعَلُونَ میترسند ازپرورد کارخود از بالای ایشان و میکنند ماییو مرون ش

َ آنچه فرموده <sup>م</sup>یشوند

تفسير: يعنى فرشتگان باآنكه اينقدر قرب ومنزلت دارند ازسطوت وجلال رب خود همیشه درخوف میباشند وحکمی که بایشـان میـرسـد فوراً بجا مي آورند . در موضح القرآن است كه «هـر بنـده بـدل ميداند که خدا (ج)فوق مناست و خود را تحت می فهمد اینگونه سجده درفرشتگان وغیر فرشتگان میباشد ، .

وَقَالَ اللَّهُ لَا تُتَّخِذُ وَالِلْهَيْنِ تُنَيْنِ و منت خدا معيريد مَعيريد ومنت خدا معيريد الله و ال جزاین نیست که وی معبود یانه است پس از من بترسید

تفسیر : هنگامیکه تمام مخلوق زمینی وآسمانی پیش یك خدا سربسجود بوده عاجز ومقهور است ، پس درعبادت شریك وانباز دیگری راهندارد باید تنبها کسی عبادت کرده شود کهمالك ومطاع کل کاثنات است ومحض ازاو باید ترسی**د** . و كه ما في السّهوت و الرّرض ومراوداست آنچه در آسمانها و زميناست

## وَ لَهُ اللِّهِ يُنُ وَاصِبًا ال

مراوراست عبادت همیشه (لازمشله)

تفسیر: بطور تکوینی هر چیز خالصاً بعبادت واطاعت او مجبول است «افغیر دینالله یبغون وله اسلم منفی السموات والارضی طوعاً و کرها والیه یرجعون » (آل عمران رکوع۹) ویا مطلب این است که دائماً تنها عبادت او لازم است «الالله الدین الخالص» (زمر درکوع۱) و بعضی «دین» را بمعنی «جزاء» گرفته اند یعنی معاوضه جاودانی نیك و بد تنها از طرف خدای یگانه داده میشود والله اعلم .

اً فَعُدُر اللّٰهِ تَتَقُو نَ ﴿ وَ مَا بِكُمْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللللّٰمِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِ

تفسیر: جمیع خیرها و نعمتها فقط از طرف خداوند است و رفع نمودن هربدی و سختی به قبضه قدرت اوست \_ چنانچه وقتیکه هرقدرمصیبت شدید بر متعصب ترین مشرك هم وارد شود درآن وقت تمام پناهگاهها را گذاشته خدا (ج) را میخواهد \_ گویا فطرت انسانی شهادت میدهد که بهجز ذات خداوند کسی دیگر معایب و شداید را از بندگان رفیع نمیتواند کرد بعلاوه چه کسی میتواند بالوهیت خداوندی سمیم و شریك شود در حالیکه تمام نعمت ها و نفع و ضرر ها در قبضه قدرت اوست و چه کسی غیراز ذات خداوندی لیاقت آنرا دارد که انسان ازاو خوف کند ویا امید وارباشد .

يم إذا كَشَفَ الضَّرُ عَنْكُمْ إِنَّا فَرِيقَ باذ چون بردارد سختردا انشما نامهان فريقي

مِّنْ مَنْ مِلْ بِلَوْدُ مُرْدُ مُورُ مِنْ الْمُلْكُونُ ﴿ لِيكُفُرُوا اللَّهُ اللّ

بِهَا الْ يَلْنَائِهُمْ فَتَكُنَّعُمُ الْفَ فَسُو فَ فَيَالُو فَ اللَّهُ فَسُو فَ فَسُو فَ اللَّهُ فَسُو فَ فَ به آنچه دادیم ایشانرا پسهرهمند شوید پس دود

تعلمو ن ٠٠

خواهید دانست

تفسیر: بمجردیکه سختی رفیع گردید منعم حقیقی را فراموش کردند وبه کمال بیحیائی به تجزیه وتقسیم خدائی آغاز نمودند شرم نیکردند وفکر ننمودند کهاندکی پیشتر عاجز ودرماند، بیودند نه احسان محسن حقیقی را پذیرفتند و نه از سزای ناسپاسی ترسیدند ویا اقلا متذکر نشدند که کفران نعمت موجب سلب نعمت میکردد \_ گویا آنها انعامی را که خدای وحده الاشریك له بایشان عطا فرموده بود انکار کردندخوب است چند روز بایشان مهلت داده میشود تااز عیش وعشرت دنیابهره بردارند \_ بالاخر بایشان معلوم میشود که درمقابل کفران نعمت چه سنا مربایند.

و يَجْعُلُونَ لِهَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيْبًا وَ يَجْعُلُونَ نَصِيْبًا

همگا ر ز فنهم از آنچه دادیم ایشانرا

١٤

تفسیو: این خطاب بافرادی است که در زراعت ، حاصلات ، مواشسی و تجارت وغیره برای غیر از خداوند (ج) نذرونیاز معینمیکنند ( موضح القرآن )دستور مشرکین عرب بود که بیان آن در رکوع سوم پاره هستم گذشت از «لمالایعلمون» مراد آن اصنام وغیسه اسست که آنهارا مشرکین از جهالت و حماقت خود «معبود» و یامالك نفع و ضرر میپنداشتند حالانکه هیچ دلیل و یاسند نداشتند و آن شرکاء بت هائی بودند از سنگ و عاری از علم و شعور انها لشیء عجاب .

# تَا لِلْهِ لَتُسْتُلُكُ عَمَّا كُنْتُمْ تَفُتَّرُ وَ نَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اله

تفسیر: بهروز قیامت راجع باین افتراها ازشما بازخواست میشود که شماچه حق داشتید که درمال موهوبهٔ خدا دیگران را شریك وسهیم بسازید (باقی بکسی ثواب رسانیدن مسئلهایست جداگانه که تحت این آیت داخل نیست).

تفسیر: خداوند ازاینکه برای او نسبت فرزندداده اندبری و پاك است بالخاصه دختران تعجب اینست که این مردم درباب ذات باری تعالی چگونه به چنین نسبت جرئت می نمایند درین آیت عقیده «بنوخزاعه» رد شده که فرشتگان رادختران خدا میخواندند (العیاذبالله) .

## وَ لَهُمْ مَّا يَشْتَهُونَ ۞

ومقرر ميكنند براىخويش آنچه رغبت نمايند

تفسيو : خود شان رضانيستند كهبه آنها دختر داده شود هر وقتيكه بطلبند فقط پسر خواهند طلبيد .

و إن ا بشر ا حد هم با لأنشى ظل و جون مزده داده شود يمي اذايشاندا بتولددختر مردد

تفسیر :اگر به هر فردی از آنها خبرداده شود که «درخانهٔ تو دختسری تولد شده است» از فسرطنفرت وغمچین بسرجبینش ظاهر شود و تمام روز از غصه و رنج چهره اش مغموم و دلش منقبض باشد که این مصیبت ناگهانی از کجا برمن و ارد شد .

یتو اری من القو م من سوء پنهان شود اذ قوم اذ بدی ما بشر به ط آنچه اودامژده داده شده

تفسیو: یعنی اگر دختر زنده ماند خواهی نخواهی یك مردراداماد خود خواهد ساخت واین را بسرای خود عار وننگ مسی پنسداشتند بنا برین نمیخواهد خود را به مردم نشان دهد بلکه خودرا بیك گوشهٔ پنهان مینماید.

آیکسی گه علی هو ن آم یک شه آی نگاه دارد آن مولود را بر خوادی یا بیوشداورا فی النام در خاله

تفسیو: شب وروز درهمین فکراست که عار دنیا را پذیرفته دختر را زنده بماند ویا درزمین گورش کند وبکشد مثلیکه در زمانهٔ جاهلیت بسیاری از سنگدلان دختر های خودرا به قتل میرسانیدند ویا زنده در زمین دفن میکردند اسلام این رسم قبیح را چنان معو وقلع نمود که بعد از اسلام بطور مثال همچنین یك بیرحمی در جهان دیده نشد بعضی آیت «أیمسکه علی هون» را به این معنی گرفته اند: « دختر را بازمیدارد در حالیکه آن بیچاره خوار و دلیل است » یعنی اگر دختر زنده بماند باوی به طرز دلت و خواری رفتار مینمایند به قسمیکه گویاآن دختر فرزند او نیست بلکه اصلا انسان هم نمی باشد .

## ألا سَاءَ مَا يَحْكُمُوْ نَ ٥

آگاه شوید بداست آنچه حکممیکنند

تفسیر: بدتر ازفیصلهٔ ظالمانهٔ که درباب دختران می نمودند نسبت کردن اولاد بود به خداوند آنهم اناث در حالیکه خود شان ازآن متنفر بودند گویا چیز خوب را برای خود و چیز ناقص را به خداوند نسبت میدادند (العیاذبالله) .

# لِلْذِ يَنَ لَا يُؤْ مِنُونَ بِإِ لَا خِرَةِ مِنْوَنَ بِإِ لَا خِرَةِ مِنْوَنَ بِإِ لَا خِرَةِ مِرْآوِنَ مِنْوند بِهَ الْحِرَةِ مِنْوند بِهَ الْحِرَة مِنْوند مِنْوند مِنْوند مِنْوند مِنْد مُثَلِّلًا الْمِثْلُ الْأَعْلَى الْمُثَلُ الْأَعْلَى الْمُثَلُ الْمُثَلُ الْأَعْلَى الْمُثَلُ الْمُثَلِّ الْمُثَلُ الْمُثَلِّ الْمُثَلُ اللّهُ الْمُثَلُ الْمُثَلُ الْمُثَلُ اللّهُ الْمُثَلُ اللّهُ الْمُثَلُ الْمُثَلُ الْمُثَلُ اللّهُ الْمُثَلُ الْمُثَلُ اللّهُ اللّهُ الْمُثُلُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُثَلُ اللّهُ اللللّهُ

تفسیر: مثال بد ویا صفت وحالت بد فقط از مشرکین است که بانجام ظلم وگستاخی های خود یقین ندارند محتاج باولاد خود شار خستند زیرا در رنج واندوه وپیری وضعیفی وغیره باید به پسران خود اله کاند نمایند هلاك كردن دختران برای دفع عار ویاخوف افلاس وغیره ونسبت نقص وعیب فقط متوجه آنهاست ، نسبت دادن صفاتی كه خاصه مخلوق است بخداوند از قبیل داشتن پسر ویادختر معاذالله وسائر نسبتهای پست باشان اعظم وارفع ذات پروردگار منافات دارد ، برای خداوند بزرگ فقط مثالها وصفاتی را میتوان نسبت داد كه از هر چیز بهتر وبلندتر باشد .

## رة و هو العزيز الحسكيم المورية المحكم المعلمة العزيز المحكمة المعلمة المعلمة المحكمة المحكمة

تفسیر : آنقدر مقتدر است که میتواندسزای گستاخیهای شمار ابلافاصله بدهد لیکن مجازات فوری مناسب حکمت اونیست بنابران مهلت داده میشوند که خطاکاران از خطا باز آیند وروش خود را درست سازند .

و كو يُوَاخِذُ الله النَّاسَ بِظُلْمِهِمُ و انر مرفتاد عند خدا مردمانوا بسببستهايشان

مّا ترك عليها مِنْ كَآبَاءِ وَلَاكِنَ نعدادد برزمين ميچ جنبنده و كيين هي بين مرال الحال مسهي غاذا جآء يو خر هم الى الجل مسهى فاذا جآء مهلت دهد ايشان دا تا وقتى مقرد بسجون برسد

اَ جُلْهُمْ لَا يَسْتَأْ خِرُ وَ نَ سَاعَةً وَدُو وَ نَ سَاعَةً وَعَدَهُ مَرَرايشان

و لا يَسْتَقُدُ مُوْنَ اللهُ

تفسیر: اگر خدای تعالی بارتکاب گستاخی وبی انصافی آنهارا فسوراً سرا بدهد این آبادانی زمین ساعتی هم دوام نمیکند زیرا قسمت بزر ک اهل دنیا از ظالمان وبدکاران است وشاید کسی از خطا وقصور بزرگ ویا خورد خالی نباشد (کلکم خطابون) اگر ظالمان وبدکاران فورآهلاك كرده شوند پس برای فرستادن انبیای معصوم بزمین ضرورتی نمانده باید ایشان باملائکه معصوم زیست نماینددرین صبورت چون انسانان نیك وبد هردو بزمین نخواهند ماند موجودیت حیوانات دیگر همدرروی زمین فائده ندارد زیرا همهٔ آنها برای منافع بنی آدم آفریده شدهاند بالفرض اگر خدای تعالی بواسطهٔ ظلم وعدوان انسان باران را باز دارد وقصور جزئی وکلی مواخذه کند وفورآ سزا بدهد تمام دنیا دریك لمحه تباه وفناه گردد مگر خداوند تعالی بواسطهٔ حلم ومقتضای حکمت خود چنین نمی کند بلکه مجرمین را موقع اصلاح و توبه و تاوقت موعود آنها را مهلت میدهد و چون موقع موعود در رسد یك ثانیه هم پس و پیش نمیشود.

تنبیه: بعض مفسرین از «ماترك علیهامن: آبة» خاص «دابهٔ ظالمه» یعنی کفار را مرادگرفته اند ـ اگراین صحیح باشد مطلب به کلی واضع است واللهاعلم .

## وَ يَجْعَلُوْ نَ لِلَّهِ مَا يَكُرُ هُو نَ

و مقرر میکنند برای خدا آنچه را کهناپسند میدارند

تفسیو: چیزهائی راکه بددانسته برای خود نمی پسندند مثلاً دختران ویادرملك خود شرکت شخص اجنبی ویاروش استهزاء واستخفاف، آنرا برای خداوند قدوس نسبت میدهند.

و تصف السنتهم الكن ب و بيان ميكند نبانهاى ايشان ددوغدا اكن كهم الحسنى اكن كهم الحسنى

تفسير: باوجود اين كستاخي ها دعوى دروغ دارند كه ما دردنيا لايق چيزهاى خوب هستيم واكر قصه هاى آخرت همراست باشد در آنجاهم بخوبى عيش خواهيم كرد «ولئن اذقناه رحمة منامن بعد ضراء هسته ليقولن هذالى ومااظن الساعة قائمة ولئن رجعت الى ربى انلى عنده للحسنى» (حمالسجده حركوع ٦) .

تفسیر: اکرچه آنها آرزوهائی دارند اما کستاخی ها وخطاهای آنها دلیل است که برای آنها هیچ خیر وخوبی میسر نمیشود البته دوزخ آماده است که بسوی آن سوق ودرآنجا بکلی فراموش میشوند یعنی ابدأ نظر مهربانی بطرف آنها نمیشود حضرت شاه (رح) مینویسد این کلمات به کسانی گفته شده که چیزهای بیکاره رابنام خدا (ج) بدهند ویقین کنند که درعوض آن بهشت رانایل خواهیم شد حال آنکه آنها روز بروز بطرف دوزخ می شتابند.

تا للّٰمِ لَقَلُ أَرُ سَلْنَا اللّٰمِ لَكُلُ أَمْمِ المَّانَى اللّٰمِ الْمَانَى اللّٰمِ الْمَانَى اللّٰمِ اللّٰمُ الل

عَذَابٌ ٱلِيمُ ﴿

عــذاب دردناك

تفسیر: خدای تعالی گستاخی ها و دعاوی لغو و بیهوده گفار مکه را ذکر میکند و پیغمبر علیه الصلوة والسلام را تسلی میدهد تا از حرکت ناهنجار آنها رنجیده وافسرده نشود ، پیش از تو هم به طرف امتهای مختلفه پیغمبرانی فرستاده ایم لیکن دائماً شیطان لعین اعمال مکذبین را برای شان زیبا وخوش نما نشان میداد و آنها بلا انقطاع بشرارت خود افزوده میرفتند امروز همهٔ آنها درشکنجهٔ عذاب الهی هستند و شیطان که رفیتی شان است هیچ به کار شان نمی آید و نه به فریاد آنها رسیده میتواند انجام مکذبین تو نیز همین طور است . بعضی جمله «فهوولیهم» راباین معنی گرفته اند که همان شیطانی که سابقین را گمراه ساخت بود ، امروز رفیق این کفار (کفار مکه) شده است لهذا حشر کیفار سابقه واینها یك نوع است .

وما آنز لناعلیک الکتب لا لئبین و فرونیاوردیم بر تو ستابرا ممربسبه تعهبیان عنی کوم الّذِی اختلفو ارفیلی برای شان آنچه اختلاف عردند درآن

تفسیر: قرآن کریم فقط از سببی فرستاده شده است که تو همهٔ آن اصول صحیحه را که این مردم در آن اختلاف میکنند ومجادله هابرپا مي نمايند (مثلاً توحيد ومعاد واحكام حلال وحرام وغيره ) به تــو ضيح وتحقیق بیان نمائی که هیچ اشکال واخفا باقی نماند ، گویا نبی کریسم صلیاله علیه وسلم تمام نزاعهارا بذریعهٔقرآنقطعوفیصلهنمیاید و بسر بندكان حجت حِدا راقايم كند \_ سپس پذيرفتن ونپذيرفتن كار مخاطبين است البته كسى راكه خداى تعالى توفيق داده باشد مىپذيردنبايد اندوهگىن باشىي

#### وَهُدًى وَ رَحْمَةً لِقُومٍ يُؤُ مِنُونَ ﴿ ایمان می آورند وبراى راهنمودن و بخشايش مرقوميراكه

تفسیر : یعنی قرآن کریم فیصله وبیان برای همه است لیکن انتقاع از هدایت آن وبه آغوش رحمت الهیه در آمدن نصیب کسانی است که آن فیصله را بصدق دل قبول میکنند وبه طوع و رغبت ایمان میآورند .

تقسس ب زمین خشك را بذریعهٔ باران آسمانی سوسبز و شاداب ساخت گویا خشك شدن عسبارت ازمس گذرمین وسرسبز و شاداب شدنمراذاز حمات آن است .

#### إِنَّ فِي ذَٰ لِكَ لَا يَهُ لِلْقَوْ مِ يُسَمَعُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عُونَ اللَّهُ نشانه است گروهی را که میشنوند (هرآلينه )در

تفسيو : به همين طور بذريعهٔ قرآن جاهلان راعالم ومرده دلان را زنده خواهد ساخت به شرطیکه به توجه قلبی وانصاف بشنوند .

تفسیر: علفی را که حیوانات میخورند در شکم آنها به سه چیز مستحیل میشود الله بل به بلا در قسمت داخلی جسم این حیوانات ماشینی نصب کرده است که یك حصه اجزای آن را تحلیل نموده به فضله (سرگین) تبدیل می نماید و چیزی اجزاء راخون ساخته در عروق انتشار میدمد که سبب حیات و بقای آنها میشود واز همان ماده ایکه بعض اجزای آن به سرگین و بعضی به خون تبدیل میشود حصه سومش شیر است که بسیار باك ، خوش کوار وخوش مزه می باشد .

# سَا بِعُا لِلشَّرِ بِينَ الْأَسْرِ بِينَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّالِمُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ الللْمُواللَّالِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللَّالِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْ

تفسیر: بنا بهمناسبت فرستادن کتاب تنزیل آب اولا ذکر شده است درین آیات انواع دیگر مشروبات راتذکر فرمود از قبیل ، شیر،شراب و نبینوشهد \_ درموقع دیگریکه در آنجا نهر های جنت ذکر شده همین چهار قسم مشروبات نامبرده شده است «فیها انهاد منها غیرآسن وانهاد منابن لمیتغیرطعمه وانهاد منخمرللة للشادبین و انهاد مین عسل مصفی» (محمد رکوع۲) درینجا از تذکار این چیزها مقصوداینست که آنهمه نعمت های بزرگی که درخیال مردم میآید پیدا کردهٔ حدای متعال است پس تعجب است که آدمی احسانات منعم حقیقی رافراموش نموده وغلامی غیرآنرا اختیار میکند . کویا بهطرف رد شرك اشاره شده واین را هم افاده میکند که همانطوریکه برای زندگانی جسمانی شماخدای تعالی وسایل کوناگون وذرائع مناسب مهیاکرده است ضروراست کهوسایل زندگانی روحانی وذرایع ترقی باطنی را هم بهمقدار کافسی فراهم آورده باشد .

و مِنْ تَهُوْ تِ النَّحِيْلِ وَ الْأَعْنَابِ وَ الْمُعْنَا الْعُورِ الْمُعْنَا فِي الْمُعْنِي وَ الْمُعْنَا الْمُعْنَابِ وَ الْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنَابِ وَ الْمُعْنَابِ وَ الْمُعْنَابِ وَالْمُعْنِي وَالْمُعْرِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَلِي الْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْرِيمُ وَالْمِنْ فِي مِنْ الْمُعْنِي وَلَامِنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَلَّامِ وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمِنْ وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمِنْ وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعِلَّامِ وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْنِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَلْمُعِلِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْمِي وَلْمِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمِي وَالْمُعِلِي وَلَامِنَا لِمُعْلِمُ فَالْمُعِلِي وَلِمُعْلِي وَ

#### 

تفسیر: یعنی ازین میوه ها شرابی راکه باعث نشه ونشاط میشبود میکشید و چیزهای نفیس دیگر را برای خوردن و نوشیدن (مشلاً شربت نبید ، سرکه و خرمای خشك و یا کشمش وغیره) ازآن حاصل میکنید . تنبیه : این آیت مکی است ـ شراب درمکه حرام نشده بود و باده نوشان تاآنوقت آزادانه و بی تکلیف مینوشیدند ، بعد از هجرت حرام گشت سپس هیچ مسلمان آنرا ننوشید ، باز هم درین آیتمکی «ورزقاحسنا» را بعد از «سکرا» آورده تنبیه فرمود که برآن چیزیکه آینده حرام قراد داده میشود اطلاق «رزقحسن» مناسب نیست .

## اِنَّ فِي ذَ لِكَ لَا يَكَ لَلْهُ لِقُو مِ يَعُقِلُو نَ ﴿ مِنْ فَي لَا يَكَ لَا يَكَ لِلْكَ لَا يَكَ اللَّهُ لَ

تفسیر: درینجا کلمهٔ «یعقلون» که از عقل مشتق است باتذکر «سکراً» مناسبت خاص دارد زیرا که نشه عقلرا زایل میکند بنابرآناشارهفرمود که دانستن آیات کار دانشمندان است نهاز مینوشان .

تفسیو: یعنی بغرض بالا کردن شاخهٔ تاك که چیله هارا بسته میكنند ویا عماراتیکه مردم تیار میکنند. از حکم دادن به مگسس شهد مطلب اینست که فطرتش را چنان ساخت که باآنکه حیوانی است ادنی مگر به

١٤

کمال کاریگری و صنعت باریك خانهٔ عسل را در کوه ها ، درختان ، خانه ها تیار میکند ، تمام مگسهازیر دست یك مگس کلان بوده به فرمان برداری کامل کار میکنند ، سردار آنها «یعسوب» گفته میشود که با آنجماعه مگسها میرود ، هنگامیکه دریك جای خانه میسازدخانه های آنها به شکل «مسدس متساوی الاضلاع» است در حالیکه مسطر و پر کار و سایر آلات ندارند ساختن همه آشیانه ها بهیك شکل منتظم موجب حیرت است ، حکماء میگویند که اگر از مسدس کدام شکل دیگر اختیار میشد دربین خواه مخواه یك مقدار جای خالی میماند ، خداوند آنهارا فطرتاً بطرف شکلی رهنمائی فرموده که یك فرجهٔ جزئی هم

# الله على مِنْ كُلِّ النَّهُ وَ تِ

تفسیو: «کلی» و «فاسلکی» همه اوامر تکوینیه است یعنی باو هدایت داده شده که فطرتاً مطابق خواهش و استعداد مزاج خود غذای خودرا از اقسام میوه ها بدست آورد چنانچه مگسها از آشیانهٔ خود بر آماده ومیوه ها وگلهای رنگارنگ را که از آنها شهد وموم و غیره بدست میآید می مکند.

# فَا سُلُکِی سُبُلُ کُی وردد کارخویش رامشده

تفسیر : یعنی چون برای بدست آوردن غذا بهر طرف پرواز میکنند درحین مراجعت راه را کم نکرده و مستقیماً به آشیانه خود بر میکردند بعضی «فاسلکی سبلربكذلا» را بدین مطلبگرفته اند که برآنراه های فطری که قدرت برای عمل وتصرف تومقرر کرده است مطیع ومنقاد بوده روان باش مثلاً کلومیوه را مکید، و به ذریعهٔ قواء و تصرفات فسطری خود شهد را آهاده کن .

تفسیر: یعنی، شبهد دارای رنگهای مختلفه سفید، سسرخزرد است میگویند رنگها در اثر اختلاف موسم، غذا وعمر مکس وغیسره تفاوت میکند والله اعلم. منزل سوم

النحل

ربما

#### فِيْهِ شِفًا ءٌ لِلنَّا سِ

درآنآشامیدنیشفاست مردمانرا

**تغسیر :** یعنی در بسیاری امراض شمهد خالص ویا با دوای دیگرمخلوط شده به مریض داده میشود و بقدرت خداوند (ج) شفا می یابد ، در حدیث صحیح است که شخصی به مرض اسهال مبتلا بود ، بر ادرش از **آنحضرت** صلى الله عليه وسلم معالجه خواست ، آنحضرت صلى الله عليه وسلم فرمود که شهد بنوشد ، بعد از نوشیدن شهد اسهال زیاده تر گشت او بساز حاضر شده عرض کرد که یارسولالله(ص)اسهال زیاده تر شده است آنحضرت (ص) فرمود «صدقالله وكلب بطن اخيك» (خدا صادق وشكم برادرت کاذب است ) باز بنــوشــان ، از دوباره نــوشانــدن همــان كيفيت ظاهر شد ، آنحضرت (ص) كلمات خود را تكرار فرمودـبالاخربه نوشانیدن نوبت سوم اسهال بند شد و طبیعت صاف گردید اطباءبروفق اصول خود گفته اند که بعض اوقات درشکم «کیموس» فاسد میشسود که هر غذا ویا دوائیکه در شکم میرسد بذریعهٔ مادهٔ مذکور فاسدمیگردد لهذا استهال واقع ميشود ــ معالجهاش فقط همين اسبت كه مستهل داده شود تا آن «کیموس فاسد» به کلی خارج گردد ـدر مسهل بودن شهد هیچکس شك و شبهه ندارد وامر آنحضرت (ص) به همین اصول طبی مبتنی بوده ، درعهد مامونالرشید وقتیکه ثمامه عبسی به اینگونه مرض مبتلا شد طبیب شاهی آنعصر بنام «یزید بنیوحنا» بذریعهٔ مسهل اورا علاج کرد ، اطبای امروزی استعمال شهد را برای علاج استطلاق بطن نهایت مفید میدانند .

#### اِتَّ فِي ذَالِكَ لَا يَا الْكُولِ مِ يَّنَفُكُرُ وُنَ ۞ که تفکر میکنند این مقدمه نشانه است گروهیرا (هر آئينه)در

تفسیر : حضرت شاه صاحب(رح)میفرماید که حقتعالی در آیاتفوق نشان داد که سهچیز خوب از بین سه چیز بد پیدا میشود مثلا شیس وخون که در شکم حیوان است از ماده سرگینوروزی پاك ازمادهٔ مسکرات وشهد از مگس شهد ،درهرسه چیز اشاره رفته براینکه خداوند کریم بواسطهٔ هدایات قرآن عظیمالشان از جاهلان علما، بوجود می آورد، در عصر سمادت **آنحضرت صلعم** دیده شد که از کافران عارفانکامل بوجود

رِ نَّى اللَّهُ عَلَيْمٌ قَلِ يُرُّ ﴿ اللَّهُ عَلَيْمٌ قَلِ يُرُّ ﴿ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ع

تفسیر: عدهٔ زیادی آیات آفاقی قدرت را بیان فرموده ، انسان را متنبه میسازد که خودش به حالات داخلی خود غور کند که او هیچ چیز نبود خدای تعالی باو وجود عطا فرمود سپس دراثر موت حیات را پسمیگیرد وانسان درمقابل آن هیچکاری نمی تواند و بعضی را پیش از موت به چین درجهٔ پیری و ضعیفی میرساند که هوش وحواس خودرا از دست میدهد وقوتی بدست و پا نمی ماند طوریکه بکلی بیکار وعاطل میکردد ، نهسخنی را می فهمد و نه درحافظه چیزی را نگداشته میتواندازیس نابت شد که علم وقدرت فقط به خزانه همان خالق ومالك است که هروقت و بهرقدریکه بخواهد پس بگیرد. و بهرقدریکه بخواهد پس بگیرد. نزد حضرت شاه (رح) درین آیت اشارتی است که اول درین امت ناشخاص کاملی پیدا میشوند سپس ناقصان بوجود می آیند والله اعلم ،

و الله فضل بعضكم على بعض و عدا برترى داد بعضى شمارا بر بعضى فى الرّ زُوِّق فَهَا الّذِينَ فُضِّلُوْ ا در روزى بسنيستند آنانكه افزونى داده شده

آیکا نجم فهم فیلی سو آع ا فرنعمان دستهای ایشان پس باشندولات وموالی در مالدادی یکسان آیا به نعمت

اللّٰمِ يَجُحُدُ وَ نَ ﴿

تفسیر : یعنی روزی وبخشش خداوندی برای همه برابر نیست،ازنقطهٔ نظر تفاوت استعداد واحوال اوتعالى بهحكمت بالغة خود بعضى رابس بعضى فضيلت داد وكسيرا دولتمند وبا اقتدار ساخت كه صاحب خدمه وملازمان بوده وآنهارا بذريعهٔ او روزی ميدهد واز خود چيزی ندارند وهمیشه منتظر امر وفرمان بادار خود میباشند ـ آیا در دنیا بـاداری راضی میشود که غلامان ونوکران او که بهرحال مثل او انسان هستند دردولّت ، عزت وتعلقات او شریك ومساوی شوند ؟ حكم غلام شــرعــاً این است که درحالت غلامی نمیتواند مالك کدام چیــزی شــود بلـکه مافي البداوملك بادار اوست مكر اينكه غلام آزاد شود آنكاه مي تواند هر چیز را برایخود تملك نماید ومساویا نه همراه بادار خود سمهیم وشریك شود ، بهر حال غلامی ومساوات قابل جمع نیست هنگامیکه بین دوانسان همجنس ومتحدالنوع در حاليكه مالك ومملوك باشند شركت ومساوات قابل جَمع نباشد حِسان ممكن است كه خالق ومخلوق در معبوديتوغيره یک برابر وهمیای شوند \_ وآنچیزهائیکه خود مشرکین هم اقسرار ميكردند كه آنها يقينا مملوك خدا مي باشند (الاشريكا هوك تمكه وماملك ) بامالك حقيقي چگونه سميم و شريك قرآرداده شوند، شكران نعمت های منعم حقیقی این نیست که هرچیزی راکه خودشان ازپذیرفتن آن نفرت وكراهيت دارند قبيحتر وشنيعتر آنرا بهخداوند بزرك نسبت دهند . همانقسمیکه در روزی وغیسره حقتعالی بعضی را بس بعضی فضيلت داده وهمه را دريك درجه مساويانه قرار نداده است اگر درعلم وعرفان وكمالات نبوت شخصى را برديگران تفوق بخشد البته انكار ازین نعمت خدای تعالی غیراز لجاجت چیز دیگری نیست .

تفسیر: از نوع شما برای شما همسر وجفت بیافرید تابطور دائم بانس والفت زندگانی کنید وحکمت تخلیق بظهورآید «ومنآیاته ان فالکم من انفسکم ازواجا لتسکنوا الیها وجعل بینکم مودة ورحمة» (الروم حرکوع۳).

و جعل لکے من آزو اجکہ من ان نان شما ان نان شما بندن و کفک ہ

تفسیر : ذریعه بقای نوع شمامی باشد .

و روز قَكْم مِّن الطَّيْباتِ السَّلَمِيْنِهُ السَّلِيْبِ السَّلِينِهُ السَّلِينِ السَلْمِينِ السَّلِينِ السَلْمِينِ السَّلِينِ السَّلِينِيِّ السَّلِينِ السَّلِينِيِيْنِ السَّلِينِ السَّلِينِ السَّلِيِيِيْنِ السَّلِينِ السَّلِينِيِيْنِ السَلِينِيِيِيِيِيِيْنِي السَّلِينِيِيِيِيِيِيِيْنِي ال

تفسير : كه سبب بقاء شخصى است .

اً فَإِلْبَا طِلِ يُوْمِنُونَ وَ بِنِعُهُتِ اللَّهِ آيا بباطل معتقد من شوند و بنعمت خدا

و و روز و و ک و هم یک فور و ک این استان ناسیاسی مینمایند

تفسیو: یعنی ازبت منتمیکشند به تصور اینکه از مصرض صحت داده یاپسر عطاء نمود و یا روزی بخشید حالانکه این تصور ها دروغ است وشکر گذار ذاتی نیستند که حقیقتاً وبراستی آن نعمت هارا مرحمت می فرماید کذا فی الموضح وشاید باینهماشاره باشد که اسباب بقای حیات فانی را قبول میکنند اما بزرگترین نعمت خدا (ج) و هدایت پیغمبر علیه السلام راکه ذریعهٔ بقای ابدی و حیات جاودانی است نمی پذیرند «الاکل شیء ماخلالت باطل ».

و یعبد و ن مِن کُو نِ اللّٰهِ مَا لاً و یعبد و نیمالاً ما لا ما لا میروستند بجز خدا عسردا میروستند بجز کا میرونی السّلو ت میروند برای شان چیزی دونی دادن از آسمانها

و الأرض شيئًا

تفسیو: یعنی نه اختیار خدائی دارند که از آسمان باران فرود آرندوهم نمیتوانند که از زمین غله برویانند پس در معبودیت چطور میتوانند شریك قادر مطلق شوند .

> و کی کیستطیعو ن ج و قادر نمی شوند

ت**فسیر :** نه فعلاً بهآنها اختیار حاصلاست ونه در آینده قدرت دارندکه رزق را بدست آرند .

فَلَا تَضُرِ بُو اللّٰهِ الْآمُثَالَ اللّٰمِ اللّٰمُثَالَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الله منالها

تفسیر : مشرکین می گفتند که مالك البته الله است مگر این مردم از نزد خداوند (ج) مختار می باشند کارما با همین افراد واشیاء ازآن است که

بدربار بزرگان نمی توان بی واسطه ومستقیماً رسید این مثال غلط است و دربارگاه احدیت قابل تطبیق نیست ، خداوند (ج) همه امور را خواه بالواسطه یابلاواسطهخودشاجراء می فرماید و بکسی کاری را چنان تفویض نمی فرماید که ارادهٔ ذات او سلب شود مانند سلاطین که اختیارات رابه حکام و عمال تفویض میکنند وزیر دستان به اجرای هدایات مختارومستقل اند و پادشاه از صدور فیصله های قاضی و یاحاکم مطلقا خبر ندارد و نه بطور جزئی مشیت واراده پادشاه را در اصدار فیصله کدام دخلی است اما اراده و مشیت خداوند بزرگ به کلیهٔ واقعات خورد و کلان و جزئی و کلی خواه بواسطهٔ اسباب و یا بلاواسطه باشد مدخلیت دارد بنابران لازم می آید که انسان خداوند تعالی را بهر واقعه موثر حقیقی بنابران لازم می آید که انسان خداوند تعالی را بهر واقعه موثر حقیقی تنبیه همان ذات را معبود و مستعان بداند .

تنبیه : ابن عباس وسلف دیگر آیهٔ کریمه «فلاتفر بواله الامثال» را چنین تفسیر کرده اند که هیچکسی را مماثل خدا قرار مدهید .

إِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ وَ ٱنْتُمْ لَا تَعْلَمُوْ نَ سَ

آئینه خدا میداند و شما نمیدانید تورده تفسیر: شما نمیدانید که برای خدای متعال چگونه مشالی باید آورده شمود که اصل مطلب را افاده نماید وبا حقیقت مطابق و مناسب باشد ودر عین حال با عظمت و بزرگواری و نزاهت ذات خداوند متعال شبههٔ پیدا نشود ، اینك در ذیل دومثال صحیح آورده میشود ولازم است به آن دو مثال دقت به عمل آید تاغرض تمثیل فهمیده شود .

النحل

تفسیر: یکی شخصی است که آزادنبوده غلامومملوك كسی دیگر است وهيچنوع قدرت واختيار ندارد ودر هر كار وتصرفي باجازه مالك احتياج دارد وبدون اجازه تصرفات او معتبر شمرده نمیشود ـ دیکر شخصــی آزاد وبااختیار است که خدای قادر بهفضل خود اورا تمکن و روزی زیاد عطاء فرموده که شبوروز پوشیده وآشکارا ازآن بیدریغ خرج می نماید وهیچکس نمی تواند دست اورا بگیرد ـ آیا این دونفر مساویست؟همین طور بدانید که حق تعالی مالك حقیقی هر چیز است همه خوبی هاوقوتها در تصرف اوست بهركه بخواهد عطاء كند هيچكسي نميتواند مانع او شود بر هرذره اختیار کلی وتصرف کامل دارد ـ چقدر ظلم است کــه یك بت سننكی كه هیچ چیزی را ما لك نیست باوی برابر شود بلكهخود او مال دیگری است ، درصورتیکه مالك ومملوك مجازی باهم برابرشده نميتوانند پس مملوك محض چطور ميتواند شريك وبرابر با مالكحقيقي باشد ؟ ازین مثال باید بدانید که شخصی که خدای واحد را پرستش میکند وخدا (ج) باونعمت علم وایمان عطاء فرموده واو واسطه شده ک آن نعمت های روحانی را شب و روز بین مردم تقسیم کند و شخص دیگری که مشرك پلید ومملوك بت وغلام اهوا واوهام بوده دست او از اعمال مقبوله خالیست آیا این شخص مشرك را میتوان برابر آن مؤمن موحد قرار داد ؟ كلاوحاشا . أ

تفسیو : یعنی نهخودش چیزی گفته میتواند و نه از دیکری چیزی شنیده میتواند چه کسیکه کنگ است حتماً کر نیز میباشد .

لا يُقْدِ رُ عَلَى شَيْ

ربما

تفسیر : زیرا حواس ندارد درعین حال از عقل عاری و نیز شل ومعیوب است که قادر براه رفتن نیست .

و هُو كُلُّ عَلَى مُو لَكُ الْهُ الْيَنْهَا و او بادعراناست بر خواجهٔ خود هر عجا

ور جُرُهُ لا يَأْ تِ بِخَيْرٍ اللهِ يَوْ مِنْ مِنْ يَكُورُ الْهُ اللهِ الْهُ اللهِ اللهُ اللهُ

تفسیس: به مالك خود نفع نمیرساند هر طرفی كه اورا روان كند خیـر وفلاحی ازآن حاصل نمیشود .

وخودش بر راه راستاست

تفسیر: خودش براه راست متوجه بوده و دیگران راهم براه اعتدال وانصافی سوق میدهد ، وقتیکه این دو شخص با هم برابر نیست یك پیکر سنگی که دیگری اورا تراشیده چطور میتوان در جهٔ خدائی راحاصل دارد ویایك مشرك کوروکری کهخوداو رزقآفسریدهٔ خداوند (ج) را میخورد چگونه میتواند کهباآن مؤمن موحد شاکر همسری نمایند در حالیکه مؤمن موحد بطریق مستقیم میرود ودیگران را نیز به راه راست رهبری میکند . حضرت شاه (رح) میفرماید معنی آیت این است که دو مخلوق خدا (ج) یکی بت سنگی بی حرکت است که مثال غیلام کنک میباشد ودیگری رسول که راه حق را بهزاران کس نشان میدهد وخودش نیز به بندگی استوار است آیا تابعیت کدام یك را عقل ترجیح میدهد .

## وَ لِلّٰهِ غَيْبُ السَّمَٰوُ تِ وَالْأَرْضُ وَ مِن وَالْأَرْضُ وَ مِن وَالْمَانِ وَ مِن

تفسيو: يعنى تمام مخلوق يكسان نيست احوال و كيفيت يك انسان از ديگرى اختلاف بى انتها دارد ـ همه چيزها بيك سطح مستوى ايستاده نشده ـ راز اين واقعه واستعداد و حالات پوشيده هـ كس در علم خداست چنانچه اوتعالى مطابق علم محيط خود در قيامت با هر كسى معامله جدا گانه خواهد كرد ، ودر اثر احوال مختلفه نتايج مختلفه را مرتب خواهد فرمود .

#### اً و هو اً فر ب بلکه نزدیك تو است

تفسیر: وقوع قیامت را مستبعد ندانید نزد خدا (ج) هیچ چیزی مشکل نیست هروقتیکه خواست تمام مردم را دوباره پیدا کند ، میژهبرهیم زدن هم درآن تاخیر واقع نخواهد شد \_ بهمجردیکه ارادهٔ الهی شبود در یك چشم زدن تمام دنیا دوباره موجود میشود .

تنبیه: مقصود از (کلمحالبصر اوهواقرب) آنست که طبق ضرب المثل معروف بین عموم سرعت آن را میتوان با مژه بر هم زدن تعبیر نمود لیکن حقیقتاً درمدت کمتر ازاین هم قیامت قیام می نماید زیرا (لمع بصر) یک امر زمانی است و موجود شدن امری به ارادهٔ خداوندی آنی بوده ومقید بزمان نیست .

تفسیو : چون تمام راز های آسمانها وزمین بیش او آشکار است وقدرت کامله وعلماو برهر ذرهٔ کائنات محیط می باشد لذا هیچ کسی را یا رای همسری با او نیست . ربه النعل المركز الله المركز الله النعل المركز الله المركز المركز الله المركز الله المركز الله المركز الله المركز المركز

تفسیر: یعنی در وقت پیدایش خود چیزی را نمیدانستید ـ خدایتعالی برای شما ذرایع علم ودل دانا بخشید که هر یك بهذات خود نعمت بزرگ ووسایل تمتع شما از نعمتهای بیشمار اوتعالی است اگر چشم گوش ، عقل وهوش وغیره نباشد دروازهٔ تمام ترقیات مسدود گردد ـ هر قدریکه فرزند انسان بزرگ تر میشود نیروی علمی و عملی او به تدریج قوی تر میگردد ـ سیاسگذاری انسان این است که قوای خود را در اطاعت اوتعالی صرف نماید ودر حق شناسی از عقل وهوش کار بگیرد نه اینکه در عوض پذیرفتن احسان معکوسا به بغاوت کمر بندد ومنع حقیقی دا گذاشته به پرستش سنگ و خشت بپردازد.

اً كم يَر و الله الكي الطير مسخّر تِ

تبا نديدند بسوى مرغان دام شده

فِی جُوِّ السَّماءِ مَا يُمُسِكُمُ نَّ اللَّالَالُمُ طُّ وَيُسِكُمُ نَّ اللَّالَالُمُ طُّ دَوَ هُوَ السَّمان والمُعَوِّ اللَّالَالُمُ طُ

١٤ تفسير : مثليكه انسانرا مناسب خودش قواي مختلفه عبطاء فسرمبود به پر ندگان نیز مطابق احوال آنها قوت هـای فطری بخشید و هــر یك از پرندگان در پروا زخود تابع قانون قدرت واحکام تکوینی خــدای تعالی می باشند ، درهیچ مدرسه ، پریدن را باو تعلیم نمی دهند \_ ساختمان بال وبازو ودم وغیرهٔ آن را قدرت طوری آفریده است که به بسیار آسانی در فضای آسمانی پرواز میکنند و جسم ثقیل آنها هـوایلطیف را بی اختیار نمی شکافد که به زمین بیفتندو نیز قوهٔ جاذبهٔ زمین آنهارا به طرف خود جذب نکرده واز پرواز باز نمیدارد ، بدون خدا (ج)دیگری نیست که آنها را درفضای آسمان نکه دارد .

#### إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَاتٍ لِقُوْمٍ يُؤْمِنُونَ ١٠٠ نشانهاست مرکروهی داکه ایمان می آدند (هـرآئينه) در

**تفسیو :** حضرت شاه (رح)می*نویسد یعنی بعضیمردم*بواسطهٔ کــه فــکر شان تنها مصروف به امور معاش میباشد از تفکر در امور معاد صرف نظر نموده در ایمان آوردن متردد میشوند پس می فرماید که هیپکس از شکم مادر چیزی همراه خود نمیآرد بلکه اسباب ووسایل منا فسع که گوش ، چشم ، دل ودستو پا وغیره می باشد محض عطای خداوند است و جانوران پرنده در جو آسمان به ذات خالق خود اعتماد ونوكل

لَكُمْ مِّنْ بِيُو تِكُمْ سَكَنًا ساخت برایشما از خانهایشما جای سکونت

تفسيو ؛ يعنى خانه هاى خشت وسنك وچوب وغيره .

وَّ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ جُلُوْ دِالْأَنْعَامِ ساخت برایشما از افامت تان یعنی نزول شیمادر منزل

٤.

الله يور بود النقال فاللاذال فاللاذال فالله للنقى درسال العلل و المسلا مهكل مهكل بيست بهذا ساحتن خيمه هاى حرمى و پنسى وعيره را به است آموخت تا به آسانى درسفر وحضس نفسل داده هسرجانيسه بخواهند نصب كنيد و هر وفتيكه بخواهند بيجانياه بردارند ، بعضى از « بوم ظعنكم ويوم افامتكم » جنين مقصد گرفته اند كه در حين كرچ كشى براى برداشتن سبك ودر وفت افامت موقتى در جائى براى نصب اردن مهل م ياسد .

و ماخده بشم در نوسانه و المسهای تُسَو

تقلمعيني الرابان إرابالسير كونسطاء واشتن ا

وَاشْعَا مِمَّا آتَاتًا وَمَنَا عَالِلَى حِنْ فِي اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ فِي اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فِي اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّا عِلْ

سوبهری بن اسمباده با به بهرده نادی تا وقت مغور تفسیر : این جورها که رسایل زندگی و آسایش را آماده می سازد تاری وقت معبن ر یامد، عرال کار سیدهد ... گر حدای تعالی گرش و چشده ودن و دمانیک باند: افرقی است عطاه دسی فرمود این و معایی حسمبه در دیس تمی شده .

وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ فِمَّا خَلَقَ ظِلْلًا

خدا پیداساخت برای شده از آنچه بیافرید سایها تفسیر : مثلاً ابر ، درخت ، حانه و کوه وغیره مطابق قانون قدرت برای آسایش مخلون خداوند بر زمین سایه می افکند .

و جعل لَكُمْ مِنْ الْجِبَالِ أَكْنَانًا

فهسیو : شدها در زیر آن وسایل از ناران دیرت و آفتاب آسوده بسوده واز دشمین و نیم، بهای محافظت خود سرآن جاها پناه میسوید .

وَّجَعَلَ لَكُمْ سُرَ ابِيْلَ دَقِيْكُمُ الْحِيْلِ

ساخت برای شمهٔ (جامه)بیراهن که گهدارد شمان آن گرسی تفسیر : حصرت شاه (رج) می نویسند بذریعهٔ خراعنها لیکه از گسرمی حفاظت میشود از سردی هم میتران محفوظ شد چون درآن مملکت گرمی زیادتن بود لذا گرمی را بخصوص ذکر فرمود و سر ابیل تقیگم با سکم

تفسیر : یعنی زره کهدرجنگ از جراحت نگه میدارد .

كَنَا لِكَ يَتِهُ نِعُمْتُهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مَعْنَد نَعْمَتُ خُودُوا برشما

اَعَلَٰکُمْ نَسْلِمُو نَ (۱) تابود که اسلام آدید

تفسیر: یعنی بنگرید که انواع ضروریات شما را چطور به فضل خود تهیه نمود وچه قوت های علمی و عملی به شما مرحمت فرمود که آنهارا انسان به کار انداخته و تصرفات عجیب و غریب نماید . پس آیاممکن است که ذاتیکه اینقدر احسانهای مادی و جسمانی نموده در سلسلهٔ ریبت و تکمیل ذرایع روحانی احسان خود را برای ما کامل ننماید و شک نیست که تکمیل نمود «الیوم اکملت لکم دینکم واتممت علیکم نعمتی شک نیست که تکمیل نمود «الیوم اکملت لکم دینکم واتممت علیکم نعمتی ورضیت لکم الاسلام دینا» (مائده رکوع۱) پس ضرور است که همهمردم در مقابل احسان اوتعالی سر تعظیم وتشکر فرود آورند و مطیع آن منعم حقیقی و منقاد آن احسان کننده بزرگ بوده باشند .

فَا نُهُ عَلَيْكَ ال پس امحر اعراض محنند پسجزاین نیست محترتو البلغ الهبین ۱۹۰۵ پیغام دسانیدن آشکار است

تفسیر : یعنی اگر اینقدر احسانات را می بینند و باز هم بحضور خدای تعالی سرنیاز فرود نمی آورند هیچ متاثر مشو ! توفوض خود را ادا کردی و تمام سخنان ضروری را به تفصیل و توضیح گفتی پس معاملهٔ آنهارا به خدا (ج) بسیار !

يَعُرِ فُو نَ نِعَهَ اللّٰهِ ثُمَّ يُنْكِرُو نَهَا مَنْ اللّهِ ثُمَّ يُنْكِرُو نَهَا مَنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الل

تفسیر: بیشك بعضی بندگان شکر گذار هم هستند «وقلیل من عبادی الشکور» (السبا رکوع ۲)لیکن حال اکثر آنها این است که انعا مسات اشتعالی را می بینند واحسانات او را می فهمند مگر در موقع شکرگذاری واظهار اطاعت همه چیز هارا فراموش میکنند گویا قلبا می فهمند ولی عملاً انکار میکنند.

و يو م بنعث مِن كُلِّ المَّا يَ شَهِيلًا ا و آنروذ كه برانگيزيم اذ هو موهی مواهی يُم لايو في ن للن ين كُوْلُو ا باذ (دستوری داده نشود) حم و لا هم يستعتبون ن ﴿

تفسیر: از اینجا انجام کفر وناشکری را خاطر نشان میکند یعنی یاد داشته باشید که روزی آمدنی است که جمیع امت های گذشته وآینده در آخرین عدالت احکم الحاکمین ایستاده میشوند و پیغمبر هر امست بطور گواه آورده میشود تا درباب نیك وبد و مطیع و عاصی امت خود شهادت بدهد که با پیغام حق وپیغمبر چطور معامله کرده اند آن و قت به منکرین اجازه داده نمیشود که لب خود را به سخنی بکشایند و یا درآن وقت توبه کرده از سزا خلاصی یابند وبه هیچ دلیل نمیتوانند سخن بگویند زیرا به آنها کاملا منکشف خواهد شد که مجرمهستند و هیچ قسم عذری از آنها پذیرفته نمیشود همچنین خواهند دانست که این «دارجزا» است «دارعمل» نیست که حالا توبه کرده معافیخواهند.

وَ إِذَا رَا الَّذِينَ ظُلَمُ وِ الْعَذَابِ الْعَذَابِ وَ الْعَذَابِ عَنِيد صَمَّادان عَدَابِ دَا اضطرابِ عَنِيد

فَلَا يُخْفَفُ عَنْهُمْ وَلَا هُمْ يُنْظُو وُنَ ۞

نفسیں: یعنی نه درسختی عذاب تخفیف میشود ونه دربین عذاب کدام وقفهٔ میآید که اندکی مهلت حاصل شود بعضی از «ولاهمینظرون» چنان مراد گرفته اند که بعدازدیدن جهنم لمحهٔ هم به ایشان میهلت داده نمیشود ، جهنم مجرمین را چنان فورا بر میدارد که پرنده دانه را بیکدم می بلعد . گویا اشاره است در سرعت داخل شدن آنها .

وَ إِنَّ ارَالَانِ يُنَ الشَّرِكُو الشُّرِكَاءَهُمْ و چون ببينند مشركان شريكان خود را

قَالُوْ الرَّبْنَا هُوْ لَا ءِ شُرْكَا وَ نَا مَا يَا الْمُوْ لَا ءِ شُرَكَا وَ نَا مَا يَا اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ ا

تفسیر: ما از باعث شیطنت اینها مورد مجازات واقع شده ایم ، شاید مقصود آنها این باشد که ما شخصاً بیگناه هستیم و یا اینکه به آنهاکه سبب گمراهی ما شده اند سزای دو چند داده شود .

فَا لَقُو اللّهِمُ الْقُولُ لِ النَّكُمُ الْقُولُ لِ النَّكُمُ مِي الْقُولُ لِ النَّكُمُ مِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### لَكٰذِ بُونَ۞

دروغ محويانيد

تفسیو: شما دروغ کوئید که مارا شریك خدا کردانیدید ماکی به شماگفته بودیم که مارا پرستش کنید، در حقیقت شما محض اوهام و خیالات خودرا می پرستیدید که هیچ اساس و حقیقت نداشت و یا آنها اجنه و شیاطین را می پرستیدند مکر در آنجا شیطان هم این را گفته جدامیشود «و ها کان أی علیکم من سلطان الا ان دعوتکم فاستجبته ای فلا تلومونی ولوموا انفسکم « (ابراهیم رکوع ٤) خلاصه همه چیزهانی که مشرکین آنها را معبود خود کردانیده بودند بعضی براستی و برخی بدروغ اظهار بیزاری و تنفر خواهند کرد بین سنگی از اول تا آخر هیچ آگهی نداشتند ، ملائیکه وانبیاء و صالحین همیشه از شرك اظهار نفرت و بیزاری شدید نصوده بندگی خالص خدارا میکردند \_ اما شیاطیل اگر چه اظهار نفرت آنها دروغ می باشد بازهم دروغ شان سبب کلی ما یوسی مشرکین میگردد دروغ می باشد بازهم دروغ شان سبب کلی ما یوسی مشرکین میگردد

وَ الْقُو اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الل

تفسیو : یعنی همه طمطراق وافترا، پردازی ها درآن روز مفقود میشود و همه عاجز ومقهورشده بحضور خدا اطاعت وانقیاد خود را اظهار خواهند کرد«اسمع بهم وابصر یوم یاتوننا» (مریم-رکوع۲).

اَلَّنِ يَنَ كَفَرُوا وَصَلَّ وَاعَنَ سَبِيَكِ آنانك عافرشدند وباذداشتندمردهانوا اذ داه اللّٰمِ زِكَ نَاهُمُ عَذَا ابًا فَوْ قَ الْعَذَا بِ خدا افزوندهیم ایشانوا عدابی بالای عدابی

ربما

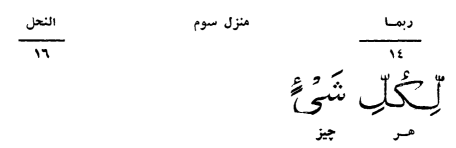
١٤

### بِهَا كَا بُو ا يُفْسِدُ وْنَ ١٠ سبب آنعه فسادميعردند

تفسیر: یك عذاب از باعث انكار حق و عذاب دیگر برای اینكه دیگرانرا از راه خدا (ج) باز داشتند و یایك عذاب بر صدور جرم و دیگری به سبب عادی شدن برآن بهرحال از آیت معلوم شد همانطوریكه در جنت برای اهل جنت منازل و مدارج آنها متفاوت می باشد عذاب اهل جهنم هم كما و كیفا و نوعا متفاوت می باشد .

تفسیر: یعنی آن روز هولناك قابل یاد داشتناست وقتیکه هر پیغمبر معاملات امتخودرابه بارگاه احدیت بیان کند. آنحضرت صلی الشعلیه و سلم نیز حالت امت خودرا بیان خواهند کرد بلکه بروفق قول بعضی مفسرین آنحضوت صلی الله علیه و سلم برای تزکیهٔ شهادت تمام آن شهدا شهادت میدهد که بیشك آنها وظیفهٔ خودرا ادا کردند. در حدیث آمده است که اعمال امت هر روز به حضور آنحضرت (ص) پیش میشود آنحضرت (ص) چون اعمال خیررا می بینند شکر خدارا ادا می فرمایند و چون اعمال بدآنها را می بینند برای شان طلب مغفرت می کنند.

و نز لنا عليك الكتب تليانًا و فرودآورديم برتو كتاب دا براى واضح بيان كردن



تفسير: يعنى قرآن كريم براى تمام علوم واصول دين وفلاح دارين ، هدايت كافى بوده وبراى تمام امور ومواد ضروريه رهنماى كامل است واقعات قيامت نيز درقرآن كريم ذكر شده است كه فوقاً بيان شد بنابران مسئوليت پيغمبريكه بروى همچه كتاب جامع فرستاده شده نيز بسيار سنگين خواهد بود ازينجاست كه «ونزلنا عليك الكتاب تبيانا لكل شيء» را بعد از جمله «شمهيدا عملى هولاء »ذكر وبمرتبه عظيم تنحضرت وبهمناسبت همين رتبه بزرگ به مسئوليت آن حضرت مماشاره لطيف فرموده «فلنسئلن الذين ارسل اليمهم ولنسئلنالمرسلين» اشاره لطيف فرموده «فلنسئلن الذين ارسل اليمهم ولنسئلنالمرسلين» (اعراف ركوع ۱) ابن كثير اين موضوع را قدرى مفصل بيان كردهاست.

و برای داه نمودن و بغشایش و مژدهدادن و بغشایش و مژدهدادن للم سلمانان دا

تفسیر : یعنی این کتاب برای تمام جهان سرتا پا هدایت و رحمت است وبرای بندگان فرمان بردار مژدهٔ بهشت میدهد .

ا ن الله يأمر بالعدل ل و الرحسان (هرآئينه) خدا ميفرهايد بانصاف و نيكو كادي و التحديد القر بلي و التحديد على و التحديد التحريد التحريد التحريد التحديد التحديد

تفسیر: قرآن را «تبیاناًلکلشی-الآیه»فرمود اینآیت نمونهٔآناست، ابن مسعود (رض) میفرماید کهخدای تعالی بیانهرخیروشر را دراین آیتجمع کرده است گویا عقیده ، اخلاق ، نیت ، عمل ومعامله خوب وبد را

امرأونهمیا شامل میباشد ، بعضی علماء نوشته اند که اگر در قرآن آیت دیگر نمی بود تنها همین آیت برای اثبات مضمون «**تبیاناً لکلشم**ی»کافی بود ،شاید از همین سبب خلیفهٔ راشد حضرت عمر بن عبدالعزیز درآخر خطبهٔ جمعه آنرا تزئید نموده و برای مؤمنین طریقهٔ حسنه را قایم کرده اگر بخواهیم جامعیت این آیت را بفهمانیم به تصنیف کـتاب مستـقل محتاج می شویم باز هم ممکن است که یك اندازهٔ کمی تذکر دهیم که دراین آیت سه چیز را امر فرموده است (۱) عدل (۲) احسمان (۳) ایتا ذی القربی \_ مطلب عدل اینست که تمام عقاید . اعمال ، اخلاق معاملات و جذبات در ترازوی اعتدال و انصاف باید وزن شود ، در اثر افراط و تفریط نباید هیچیك پله پائین و یا بلند شود ــ اگر كسی بـــأ سخت ترین دشمن هممعامله کند باید دامن عدل وانصمافرا به هیچ صورت از دست ندهد ـ ظاهر وباطن او یك سان باشد ، هر چه برای خود پسند نکند برای برادر خودهم نپسندد و معنی «احسان» این است که انسان مصدر هر گونه نیکی و خوبی گردیده خیر خواه دیگرانباشد از مقام عدل وانصاف قدری بلند ترشده به فضل و عفی و تلطفوترحم متخلق شود ـ بعد از ادای فرض به طرف تطـوع و تــبرع قــدم پیش<sup>.</sup> بگذارد ، مروت را به انصاف یك جا نماید و یقین داشته بأشد كهاعمال نیك او را خدای تعالی میی بیند ودر عیوض آن حتماً نیکی میدهد «الاحسان ان تعبدالله كانكتراه فانلم تكنتراه فانه يراك (صحيح البخاري ) «هل جزاء الاحسان ١ لاالاحسان» (اأرحمن ركوع٣) اين هو دو خصلت یعنی عدل واحسان یا به عبارهٔ دیکر انصاف ومروت با نفس خود و با هریك از خود و بیكانه و دوست و دشمن تعلق دارد نیكن حق اقارب نسبت بهاجانب زیاده تر است . باید از علاقهٔ قرابت که قدرت مقرر کرده است صرف نظر نشود بلکه باید دلسوزی و همدردی و احسان و مروت با اقارب نسبت با جانب زیادہ تر باشد ـ صلهٔ رحم یك نیــكی مستقل است که در حق اقارب وذوی الارحام باید درجه بدرجه بعمل آید گویا بعد از «احسان» ذویالقربی رابالتخصیص ذکر نموده تنبیه فرمود که عدل وانصاف اگر چه برای همه یکسان است لیکن در و قت مروت واحسان در بعضى مواقع نسبت به بعضى بايد بيشتر اهتما م بعُمل آید و هرگاه فرق مراتب احسان و مروت که قانون قدرت و ضعً نموده فراموش شود به آن قوانین مخالفت میشود . شخص دانشمند فيصله كرده مي تواند كه اين سه كلمه جامعه جامع جميع امور خيريه و رفتار و کردار نیك است وهیچ خیر ونیکی در دنیاً نیست کهازین سه اصول فطرى خارج باشد ولله الحمدوالمنة .

# وَيَنْهِى عَنِ الْفَحْسَاءِ وَالْهَنْكُرِ وَالْبَغْيِ وَ يَعْنَى وَ الْبَغْيِ وَ عَدَى الْفَحْسَاءِ وَ الْهَنْكُرِ وَالْبَغْيِ وَ عَدَى الْمُنْكُرِ وَالْبَغْيِ وَ عَدَى الْمُنْكُرِ وَالْبَغْيِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

تفسیر: ممانعت هم ازسهچیز کرده \_ فحشاء، منکر ، بغی \_ زیرا که در وجود انسان سه قوت است که از استعمال بیموقع وغلط آنها جمیع خرابیها و بدیها پیدا میشود ، (۱) قوهٔ بهیمیه شهوانیه (۲)قوهٔوهمیهٔ شیطانیه (۳) قوهٔ غضبیهٔ سبعیه . غالباً از «فحشاء» آن سخنان بیحیائی

12

مراد است که نتیجهٔ آنها به افراط شهوت و بهیمیت مرتب شود-«منکر» ضد معروف است یعنی کار های نا معقولیکه فطرت سلیمه و عقلصحیح ازآن انکار نماید واز غلبهٔ قوهٔ وهمیهٔ شیطانیه ، قوهٔ عقلیهٔ ملکیه مغلوب میگردد ، سوم «بغی» است یعنی سرکشی نموده از حد تجاوز کر دن ومانند حملهٔ درندگان برای اذیت جان وربودن مال و ریختن آبروی مردم کمر بستن وبهناحق دست درازی کردن ، اینکونه حرکات ازاستعمال بیجای «قوهٔ غضبیهٔ سبعیه » پیدامیشود الحاصل درین آیه تنبیهفرمودکه تازمانیکه انسان این سه قوه را زیرتسلط واقتدار خودنیارد و «قوهٔ عقلیهٔ ملکیه» را بر همهٔ این ها حاکم نسازد انسان باك و مهذب نمیتواند شد .

## يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكُرُ وَنَ ﴿

تفسیر: اکثم بن صیفی این آیت کریمه را شنیده به قوم خود گفت که «من میبینم کهاین پیغمبر(ص)اجرای تمام اخلاق پسندیده و برگزیده را امر واز اخلاق و اعمال رذیله منع میکند ، باید شما به پذیرفتن او مبادرت کنید (فکونوافی هذا الامرروسا ولاتکونوافیها (یعنی شما درین کار سر شوید ودم نگردید) ، حضرت عثمان بن مظعون میفرماید که از شنیدن این آیت ایمان دردل من راسخ ومحبت محمد صلی الله علیه وسلم جاگزین گردید .

تفسیر : درآیت پیشتر حکم شده بود که بعضی چیز هارا اجرا وبعضی را ترك كنند اكنون بعضي آفراد آن را بالتخصيص بيان ميكند يعني تاكيد ایفای عهد وممانعت از غدر وبدعهدی که این چیزاگر چه فی نفسهمهتم بالشان است مگر برای مخاطبین آن عصر بسیار زیاد مناسب حال بود که تاثیر آن به کامیابی مستقبل و عروج و ترقی قوم مسلم به درجـهٔ نهائی وارد شدنی بود بنا برآن حکم داد که وقتیکه نام خدا (ج)راگرفته وقسمها خورده معاهده میکنید حرمت نام پاك خدا (ج) را نگهداریدباید باقوم و یا شخصیکه معاهده شود (به شرطیکه خلاف شرع نباشــد ) به مسلمان فرض است که آنرا ایفا کند ولو درایفای آن با مشکلات و صعوبات زیاد دچار شود «قولمردان جاندارد» خصوصاً وقتیکه نام خدا(ج) را گرفته و سوگند خورده معاهده کند باید فهمید که قسم خوردن گویا خدارا برای آن معامله گواه ویا ضامن ساختن است و خداوند (ج) میداند وقتیکه شما اورا گواه می سازید و نیز خبر داردکه تا کدام حدرعایت این گواهی را میکنید اگر خیانت و بدعهدی کردید خداوند قرار علم محیط خود شمارا سزای کامل خواهد داد زیراهیچیك فریب کاری آشکّارا و پوشیدهٔ شما درنزد خداوند (ج)مخفی نمیماند .

تفسیو: یعنی عهد بستن و سپس آنرا شکستن مانند حماقت زنی است که تمام روز نخ بتابد بعد ازآن نخ تابیده را وقت شام بگسلاند و تارتار نماید چنانچه در مکه یك زن دیوانه همین طور میکرد مطلب اینست که معاهدات را محض مانند تارخام تصور نمودن و (طوری که هروقت خواستید آنرا تابیدید وهر وقتیکه خواستید باندك حرکت انگشتان خود به آسانی بگسلانیدید ) سخت نا عاقبتاندیشی و دیوانگی است - اگر اعتبار قول نماند نظام دنیا برهم میخورد ، تنها به ذریعهٔ پابندی عهد و بر پا داشتن میزان عدل برقرار میماند اقوامیکه از قانون عدل وانصاف منحرف شده محض اغراض و خواهشات خود را میپرستند عهد بستن شان برای شکستن است به مجردیکه قوم دیگر را از خود کمزور تر دیدند تمام عهدنامهها رادرسبد کاغذهای باطله می اندازند .

تَ خِدُونَ آیکا نکم کے خلا ایک کم میرید سومند مای خوددا بهانه درمیانخود

آن تَکُوْ نَ اُ مَّهُ مِی اَرْبِی مِنْ اُمْهِا بهسبب آنکه باشند مروهی ایشان زیاده از مروهی

تفسیر: معاهدات و قسمهارا آلهٔ فریب وبازی دادن ، مکاری وحیله سازی مگردانید مثلیکه اهل جا هلیت عادت داشتند که چون قوم وقبیلهٔ را از خود قویتر می دیدند با آنها معاهده می بستند و چون قوم وقبیلهٔ قوی تری از آنهارا می دیدند معاهدهٔ سابقه رانقض کرده باایت قوم نو عهد و پیمان میکردند - چند روز بعد هنگامیکه موقع مییافتند که این حلفاء را کمزور بسازند و خودرا قوی تر نمایند فوراً معاهدات را شکستانده تمام عهد و قسمهارا بر طاق نسیان می گذاشتند - چنانکه دراین ایام میان اقوام اروپائی رواج دارد .

تفسیر: یعنی اختلاف اقرام در قوه و ضعف و ترقی وتنزل بسر ای آزمایش شما مقرر شده است و حکم ایفای عهد هم امتحان شما سبت تا معلوم شود که کدام کس ثابت قدم میماند یعنی درتکمیل وایفای عهد خود قوت و یا ضعف حلفاء را نباید مؤثر دانست اقبال وادبار و عروج و زوال را هیچکس تغییر داده نمیتواند ، اقبال به جای ادبار وقوت درعوض ضعف فقط بهارادهٔ خدا (ج) وارد میشود بلی خطور بدعهدی در ذهن علامت ادبار وسقوط است .

وَلَيْكِيْنَ لَكُمْ يُوْمَ الْقِيْمَةِ مَا كُنْتُمْ وَلَيْكِينَ مَا كُنْتُمْ وَوَالْبِنِهِ مَا كُنْتُمْ وَوَالْبِنِهِ بِيانِ عَند براى شما روز قيامت آنچه

فِيُّهُ تَخْتَلِفُوْ نَ ﴿

تفسير : اينجا امتحان است و نتيجهٔ امتحان به روز قيامت ظاهرميشود زيرا درآن وقت جميع خصومات ضعف و قوت فيصله ميشود .

و لو شكاء الله لجعلكم أمّة واحِدة و الرو نواستى خدا (هرآئينه) ساختى شمارا يكروه

تفسیو: او تعالی قدرت داشت که اختلاف را به کلی محو می کرد مگر حکمت او تقاضای آنرا نکرد و راجع باین موضوع درچندین موقع بحث کرده ایم .

وَ لَتُسْتَلُنَّ عَمَّا كُنْتُمْ نَعْمَلُوْ نَ ﴿
و(البته) پرسیدهخواهیدشد ازآنچه می کردید

تفسیو: حضرت شاه (رح) می نویسد که ازین برمی آید که باکافر هم غدر و بدعهدی نباید کرد ، کفر به ذریعهٔ این چیز ها گم نمیشود ووبال آن به شخص به عهد عائد می کردد .

و كتيخِذُ وَ ا أيها نَكُمْ كَ خَلاً و معيريد عهد وپيمانخودرا فريب المين فودرا فريب المين فودرا فريب المين فود بس بلغزد قدم بعد استوادي آن و تكر و قو ا السو عوب بها صك كي تيم و تكر و بيسيد عقوبت دا بسبب بازداشتن تان و بيشيد مينيل اللهم و ككم و ككم النه و شمارا باشد

ربسما

١٤

## عَنُ ا بُ عَظِيمٌ ﴿

تفسیر: نقض عهد وسوکند مکنید و بد عهدی را رواج مدهید و قدوم مسلمان را بدنام مسازید مبادا کسانیکه خیال ایمان آوردن را دارند از مشاهدهٔ اخلاق خراب و پست شما مشتبه ومذبذب شوند واز داخل شدن به دایرهٔ اسلام تذبذب نمایند و گناه آن بر ذمهٔ شما بیفتد و به سزای سخت کرفتار آئید .

اِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْ نَ۞ ائر دانسته اید

تفسیر: اولادرباب نقض معاهدات بیان کردید – اکنون ذکر عسهد با خداست یعنی برای طمع مال حکم خلاف شرع مدهید زیرا انجاماینگونه مال وبال است – شایسته آناست کهمالمطابق اصول شرع بهست آید (موضع القرآن) ویا مراد از ایافای عهد اجری است که از نزدخدای تعالی بدست میآیدوآن از ثمن قلیل بهمراتب بهتراست شمنآقلیلا» ازین جهه کفته شده کهاگر تمام دنیا یکجاشود بازهم به مقابل آخرت قلیل و حقیر است.

### مَاعِنْدَ كُمْ يَنْفَدُو مَاعِنْدَاللَّهِ بَاقٍ "

آنچه نزد شماست تمام (فانی) شودو آنچه نـزد خداستپایندهاست

تفسیر : اختیار نمودن چیز زائل وفانی و کذاشتن دائم وباقی از عقل دور است .

وَ لَنَجُزِ يَنَ الَّذِينَ صَبُرُو ۗ الْجُرَهُمُ

بِأَحْسَنِ مَا كَا نُوْا يَعْمَلُوْنَ ﴿

تفسير: كسانيكه بهعهدخدا(ج) ثابتقدماندوبهمقابل تماممشكلات وصعوبات صبر و تحمل مي نمايند اجرشان ضائع نمي شود وعوض اعمال صالحة آنها از بارگاه احديت داده ميشود .

من عمل صالحًا مِن ذَكْرِ آوُ أُنْتَى مَن عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكَرِ آوُ أُنْتَى مَردالله يا ذن مردالله يا ذن و و هو مؤمِن فَلنَّحْرِينَهُ حَيْوةٌ طَيِبَاتًا عَلَيْهِ وَهُو مِنْ فَلنَّحْرِينَهُ حَيْوةٌ طَيِبَاتًا عَلَيْهِ وَهُو مِنْ فَلنَّحْرِينَهُ حَيْوةٌ طَيِبَاتًا عَلَيْهِ وَهُو مِنْ فَلنَّحْرِينَهُ مِيدهم ذند مُانَى يَاكُ

تغسیر: در آیهٔ مذکور فوق ذکر اجر صابران وایفا کنندکان عهد بسود درین موقع درباب تمام اعمال صالحه اصول و ضابطهٔ عمومی را بیا ن میفرماید ، خلاصه اینست که مر مرد ویا زنیکه کار های نیك را به عمل می آورد بشرطیکه آن کارها محض صورتاً نباشد بلکه حقیقتاً نیك با شد یعنی با روح ایمان ومعرفت صحیحه آراسته باشد در پاداش آن زندگی آسوده و پاکی باومرحمت میشود مثلا دردنیا روزی حلال ، قناعتوغنای قلبی سکون وطمانیت ، لذت ذکرالله ، مزهٔ حب الهی (ج) ،خوشی عبودیت ادای فرض و تصور کامیابی مستقبل و حلاوت تعلق معالله که ذایقهٔ آنرا عارفی چشیده به این کلمات بیان کرده است .

چون چترسنجری رخ بختم سیاه باد \* در دل اگر بود هوس ملك سنجرم زانگه که یافتم خبر از ملك نیم شب \* من ملك نیم روز بیك جو نمیخرم راست است ، (اهمل الیل فسی لیله ماللسمن اهل الله وفی لهمو هم ) بنابران یك مرد بزرگ فرموده که اگر سلاطین از آن له نه و سسرور ودولتیکه وقت شب برای کسانیکه تمام شب به عبادت خدا (ج) بیدار می باشند حاصل میشود آگاه شوند طوریکه برای گرفتن مملکتی لشکر کشی و مساعی بکار می برند برای بدست آوردن آن لذایذ نیز از هرگونه سعی و کوشش مضایقه نخواهند کرد ، بهرحال حیات باك و نشاط آور

1 &

مؤمن قانت ازهمینجا شروع میشود و چون به قبر میرسد رنگ آ ن زیاده تر روشن گردیده بالـآخر به آن حیات طیبه منتهی میشود کهدر باب آن گفته شده «حیاة بالاموت وغنی بالافقر وصحة بالاسقم وملك بالاهلك وسعادة بالاشقاوة» رزقنا الله تعالی بفضله ومنه ایاها .

تنبیه : أین آیت وانمود کرده که درنظر قرآن نیکی و کامیابی زن و مسرد همین یك قاعده دارد یعنی زن ومرد بلا امتیاز برطبق احوال وو ضعیت خویش نیکی را بعمل آورده و میتوانند زندگی پاك بدست آرند .

و بدهيم آنجماعه را مردايشان بهنيكوترين آنچه يغملون كانو الله في المحسن ما كانو الله في المحسن ما كانو الله في المحلون القر النه الله ميغواني قرآن (خواهي قرآن خواند) فا من يعمدند بس وقتيكه ميغواني قرآن (خواهي قرآن خواند) فاستعن بالله من الشيطن السرجيم السيناه طلب عن بهخدا اذ شيطان دانده شده

تفسیر: در حدیث است «خیر کم من تعلم القرآن وعلمه» بهترین شمسا شخصی است که قرآن را یاد بگیرد و دیگران را بیاموزاند ازین معلوم شد که برای مؤمن تعلم و تعلیم قرآن بهترین کار است و در آیاتماقبل در دو موضع ذکرشده است که درعوض کارهای نیك اجر داده میشود لهذا درین موقع بعض آداب قرائت قرآن را تعلیم می فرمایند تا شخص از بی احتیاطی اجر این بهترین کاررا ضائع نکند هیطان دائماً کوشش میکند که مردم را از کارهای نیك باز دارد خصوصاً کاری مثل قرائت قرآن که سر چشمهٔ تمام نیکی هاست بر شیطان گوارا نمی آید یقیناً به این کوشش است که مؤمن را ازآن باز بدارد واگر درین مقصد کامیاب نشود اورا به چنان آفاتی مبتلا سازد که از استحصال فائدهٔ حقیقی قرائت قرآن مانیع آید از تیمام این تدابیر اغوا کارانه و خرابی هائیکه پیش میشود طریقهٔ حفاظت همین است که چون مؤمن به قرائت قرآن اراده کند اولا از صدق دل به حق تعالی توکل نماید واز قرائت مردود گریخته به لطف خداوند (ج) پناه گیرد و پناه گرفتن امر قلبی است مکر برای اینکه زبان ودل موافق شود مشروع شده که امر قلبی است مکر برای اینکه زبان ودل موافق شود مشروع شده که در آغاز قرائت به زبان هم «اعو ذبان ودل موافق شود مشروع شده که در آغاز قرائت به زبان هم «اعو ذبان ودل موافق شود مشروع شده که در آغاز قرائت به زبان هم «اعو ذبان ودل موافق شود مشروع شده که در آغاز قرائت به زبان هم «اعو خباله من الشیطن الرجیم» بخواند .

اِ نَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلَطَنَّ عَلَى الَّذِ يُنَ اللَّهِ يَنَ اللَّهِ يَنَ اللَّهِ يَنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

. .

# المنو ا و على ربيم يتو كلون ا المنود ا و على ربيم المنودند و به پرورد كارخود توكل ميكنند

تفسیر: کسیکه به خداوند (ج) تو کل نماید و به ذات او پناه جوید شیطان نمیتواند براو استیلا نماید اکر چنین شخص بکدام موقع به مقتضای بشریت اندکی به فریب شیطان گرفتار شود بازهم شیطان تسلط خودرا نمیتواند بروی ادامه دهد زیرا به زودی مؤمن متوکل متنبه و چشمص باز شده غفلت او امتداد نمی یابد «ان الذین اتقوا اذا مسهم طائف من الشیطان تذکروا فاذاهم مبصرون واخوانهم یمدونهم فی الغی شم لایقصرون » تذکروا فاذاهم مبصرون واخوانهم یمدونهم فی الغی شم لایقصرون » (الاعراف – رکوع ۲۶).

ر نها سلطنه على الذين يتو لو نه النوين يتو لو نه المناسبة على النوين نيست عه غلبه او بر آنانست عهدوستداري اوميكنند

رِ الْآنِ يُنَ هُمْ بِهُ مُشْرِكُونَ اللهِ المَا المِلْمُ المِلْمُ المَا المِلْمُ المَا المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا المُلْمُ المُلْمُ المَالمُلِي المُلْمُ المَا المُلْمُ المَا المُلْمُلِي المُ

تفسیر: کسانیکه به اختیارخود شیطان را رفیق خود می سازندوبجای اینکه برخدای یگانه (ج) توکل کنند شیطان رامورد توکل قرارمیدهند کویا اوراشریكخداوند(ج) میگردانند ویابندریعهٔ اغوای او چیز های دیگر را شریك خدا مقرر میكنند شیطان بر آنها تسلط و استیالای کامل پیدا نموده و قرار آرزوی خود آنهارا میرقصاند .

وَ إِذَا بِكَ لَنَا اللَّهُ مُكَا نَ اللَّهُ اللَّهُ مُكَا نَ اللَّهُ لا وَ لَا يَاكُمُ لا

و خدا داننده تراست به آنچه فرود می آدد مویند (جزاین نیست)

#### إِ بِلُ ٱكْثَرُهُمُ لا يُعْلَمُونَ که تو افتراکنندهٔ بلکه

نفسیو : اول حکم فرمود که هنگام قرائت قرآن از کید شیطان رجیـم بهخدآوند (ج)پناهبردهشود کهمباداشمارا از اشتغال اعمال خیرتان مانع شود ، درین موقع بعضی وسوسه های شیطان را که درباب قرآن پیدا ميكند تـذكـار مـىفـرمايـد ، حـقيقت اينســـت كــه تمــام قــرآن به یك مرتبه نازل نشّده است بلكه موقع بـه موقـع آیـات نــاز ل گردیده است لذا بعض احکام موقتی وبه مقتضای امر مخصوصی بوده سپس هنگامیکه حالات تبدیل می شد حکم دوم نازل کردیده است به مثلاً در ابتداء قتال ممنوع بود که مسلمانان از آن پرهیز کنند بعد از مرور زمان اجازهٔ قتال داده شد و یادر ابتداء حکم بود «**قمالیل ا لاقلیــلا**ً نصفه الایه (مزمل رکوع۱) بعد از انقضای یك مدت قلیل آیات دیل درمکه

«علمان لن تحصوه فتاب عليكم فاقرءوا ماتيسر منالقرآن» (الخ) (مزمل ركوع ٢) » كَفَار چنين چيزهارا شنيده اعتراض ميكردندكه اينچگونه كـــلام خدا شده می تواند ؟ آیا خدای تعالی (معاذالله) اول از بی خبری برای یك چیز حکم دآده بود و بعد ازآنواقف شده حکم ثانی نازل فرمود از آین مُعلَّوم اسْت که این کلامرا خود پیغمبر می سازد ورنه ممکن نیستکه احکام خدا (ج) در یك موضوع یكروز چیزی و روز دیگر چیز دیگرباشد ممکن بود که شیطان همچه شبهات ووساوس را دردلهای بعض مسلمانان القا کند پس در جواب خاطر نشان می نماید که این اعتراض شما محض از جهالت است اگر به حقیقت نسخ آگاه می بودید گاهی چنین کلمات را بر زبان نمی آوردید \_ مقصد از نسخ محض همین قدر است ک چون میعاد حکم موقتی منقضی گردد حکم دیگر فرستاده شود ـ ۱ گــر طبیبی ده ، بیست روز منضح را برای مریض دوام داده سپس مسهل را تجویز کند آیا بر کم علمی و یا بیخبری طبیب می توان آنرا حمل نمود اظهار كننده اين كلمات جاهل و بيخبر است حق تعالى خوب ميداند كه هر وقت هر حکمی که فرستاده شد یعنی هر غذا و یا دوای روحانی که تجویز فرمود تا کدام اندازهبه مزاج واحوال مریضان موافقومناسب

لْقُدُ سِ رُ وُ حُ فرودآوردهاستاورا

> مِنْ رَّ بِّكَ بِالْحَقِّ ازجانب پروردگار تو براستی

٤

تفسير: يعنى اين كلام را نه من ونه شخص ديگر ساخته \_ بلكه ا ين كلاميست كه رب من بدون شبهه به ذريعة روحالقدس ( فرشتة پاك يعنى جبرئيل امين) بروفق حكمت و مصلحت براى من فرستاده ــگويا به اظهار «منوبك» متنبه فرمود كه نازل كننده آن ذاتى است كه خود محمد (ص) را باچنين اخلاق محيرالعقول واعلى واكمل تربيت فرمود كه خود شما آنرا مى بينيد واينكه فرموده ذريعه (روحالقدس) فرستا ده شده شايد بدين مقصود اشاره باشد كه شخصيكه حامل اين كلام است داراى پيكر روحانيت و پاكيزگى و خصائل ملكوتى است پس كلاميكه داراى پيكر روحانيت و پاكيزگى و خصائل ملكوتى است پس كلاميكه آن روح القدس باشد ثابت شد كه هيچ كلام ديگر باين او صاف وشان و كمال زير آسمان به نظر نميرسد .

لِیْنَتِتَ الَّذِینَ الْمَنْوُ اوَ هُلًا ی تا مستقیم سازد و برای داه نمودن

و بشر ی لِلْهُسُلُولِینَ الله و مؤده دادن مسلماناندا

تفسی : هنگامیکه مؤمنان نزول احکام و آیات را تدریجاً وموقع بهموقع می بینند دلهای آنها قوی واعتقاد آنها راسخ میشود واظهار میکنند که پروردگار مابه هرحال ما وهریك دورهٔ زندگی ما به کلی باخبر است وبه کمال حکمت مارا تربیه میفرماید ، مطابق حالات واوضاعیکه پیش بیاید مارا هدایت ورهنمائی میکند و درباب هر کار به مناسبت آنمارا مژده میرساند .

وَ لَقُلُ نَعُلُمُ أَنْهُمْ يَقُو لُو نَ إِنْهَا وَ هُو نَ إِنْهَا وَ وَهُو نَ إِنْهَا وَ وَهُو نَ إِنْهَا وَ وَهُو نَا إِنْهُمْ يَقُو لُو نَ إِنْهَا وَ وَهُو نَا إِنْهُمْ يَعُونِنُهُ مَا مِيدَانِيم كَهُ كَافِرانُ مَعْوِينُدُ جَزِ ايننيست

يعلِّمُهُ بَشُرٌ ا

که می آموزداین پیغامبر را آدمی

تفسیو: یعنی آنها میگویند که قرآن شریف کلام خدا (ج) نیست ورنه درآن نسخ واقع نمی شد و نه کلام خود پیغمبر (ص) است زیرا که امی بودن آنحفرت (ص)به همه مردم معلوم ومسلم است مرد امی که هیچیك

١٤

کتاب را گاهی دست نزده باشد و نه قلم رابدست کرفته بــاشـدبلــکه باوجودیکه از جملهٔ بهترین افراد قریشی بود تا چهل سال یكشعر هم نگفتهباشد حالانکه دختران خورد سال عرب به شعر کوئی سلیقه وملکهٔ فطری دارند ، چطور می توان کمان کرد که بدون تعلیم و تعلم دفعتا كتابي وضع وتاليف نمايد كه به علوم وحكم عجيب وغريب وهدايات مؤثر مشتمل وداراى چنان احكام و قوانين باشىد كه اخلاق وروحراتبديل نماید \_ ضرور باید پرسید که شخص دومیکه این سخنان را به آنحضرت صلیالله علیهوسلم آموخت واینگونه کیلام بی نظیر را ساخته باو داد چه کسی بود که دراثر قابلیت بی نهایت او کتابی مانند قرآن بوجود آمد ـ درنام این آدم موهوم اختلاف بود نام های چند نفر غـلام عجمی رابرده اند از قبیل (جبر ، یسار ، عایش ، یعیش، وغیره) کهدر آنها کسی یهود و کسی نصرانی بود بلکه در باب بعض افراد کفته شده که آنها نصرانیت را ترکی گفته دین اسلام را قبول کرده بودند\_میگویندکه آنحضرت صلى الله عليه وسلم نزديكي ازين ها كاه كاهي رفت وآمد داست وباوى مصاحبت ميفرمود ويا أو به خدمت آنحضرت صلى الهعليه وسلم کاہ کاھی حاضر میشند ۔ اما محل بسی تعجب است کہ تاریخ اسمای چنین انسانهای قابل و فاصل رابا تیقن و تعین کامل ضبط آنه نموده وحال اینکه دنیا شخصی را که از نزد افراد مذکور یاد گرفته ومحض نقل میکرد بکمال انقیاد پذیرفتند حتی کسآنیکه نبوت او را هم قبول نکردند جز این چاره ندیدند که او را بزرکترین مصلح و کا ملترین انسان دنیا قبول نمایند \_ بهر حال ازین اعتراض سفیهانهٔ مشرکین ضرور به اثبات رسید که امی بودن آنحضرت (ص)قبل از دعوی بعثت نزد آنها چنان مسلم بود که علوم و معارف قرآنسی را باامیت مسلمــهٔ آنحضرت (ص) نمی توانستند تطبیق دهند بنآبران مجبور بودند که بكويند كه شنخص ديكر اين سخنان را به آنحضرت (ص) تعليم ميدهد در تعلیم یافتگی آنحضرت (ص) شك و شبهه نیست لیكن معلم ایشان بشر نبوده بلكه مربى ومعلم اورب قدير بود كه فرمود «الرحمن علم القرآن» (الرحمن ركوع ١) .

لِسَا نُ الَّذِي يُلْحِدُ وُنَ النَّهِ الْحَجِمِيُّ وَنَ النَّهِ الْحَجِمِيُّ الْمُعَادِ عَجْمَاسَة

و هذا لسان عربی مبدن السان عربی مبدن السان عربی مبدن السان عربی مبدنان السان عربی المبدنان المبدن

1 2

تفسیر: اگر شماعلوم خارقهٔ قرآن واسباب دیگر اعجاز آنرا از سبب غباوت خود نمی توانید بفهمید لیکن فصاحت و بلاغت معجیزانهٔ آن را ضرور ادراك می توانید که راجع به آن چندین بار دعوت و اعلان شده که تمام جنوانس یکجا شده مانند این کلام را آورده نمی توانند پس آنگاه که تمام فصحاء وبلغای عرب بدون استثنای احدی از آوردن مثل آن بکلی عاجز ودرمانده باشند ، ازیك غلام گمنام عجمی بازاری چسان میتوان امید نمود که همچه کلام معجز نظام راتهیه و بدنیا تقدیم نماید اگر شخصی از بین تمام عرب فرضا اینکونه کلام را ساخته میتوانست اوخود آنحضرت صلی الله علیه وسلم می بود حمگر غیرازقرآن ، ذخیرهٔ کلام خود آنحضرت موجوداست که بر موضوعات قرآن بحث می کند وآن اگر چه فصاحت وبلاغت انتهائی دارد لیکن با کوچکترین سیورهٔ قرآنی نمیتواند همسری کند .

إِنَّ الَّذِي يُنَ لَا يُوْ مِنُوْ نَ بِالْيَالِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ المِلْمُلْمُ

لا يَهْدِ يَهُمُ اللَّهُ وَ لَهُمْ عَذَا اللَّهُ اللَّهُ وَ لَهُمْ عَذَا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تفسیر: یعنی باوجود دلایل روشن شخصیکه تصمیم بگیرد که گاهی یقین نخواهم کرد که قرآن کلام خداوند است خداوند (ج) هم او را تو فیق رسیدن به منزل مقصود عطا نمی فرماید که هر چه کوشش درفهم آن کند نمی فهمد شخص بدعقیده از هدایت محروم مانده بالاخر مستحق سزای شدید میگردد .

11

تفسیو: ترامیگویند «انماانتمفتر» حالانکه امانتوراستکاری و از پیشتر مسلمواز هر وضع ورویهٔ تو عیان بود آیا کسانیکه دروغها میتراشند چهره واوضاع آنها مانند تبو میباشید ؟ دروغ تراشیدن شیوهٔ آناشقیاء است که با آنکه سخنان خدارا بشنوند وعلائم کبریائی او را ببینند نیز یقین نمیکنند به ازین بزرگتر دروغ چه میباشد که سخنان خدا را دروغ بدانند.

مَنْ كَفَرَ بِاللّٰهِ مِنْ ابْعُدِ إِيْهَا نِهَا وَهُ هُرَهُ كُودُ اللّٰهِ مِنْ ابْعُدِ إِيْهَا فِهَ هُرَهُ كُودُ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ عَلَا اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰلّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ

تفسیر : یکی مجرمی است که با وجود شنیدن صدها دلایل و آیاتهم ایمان نمیآورد وبالاتر ازآن مجـرمیاســت کــهبعد از یقین و قبــول از شبهات ووساوس شیطانی متاثرشده از دل منکر شود مانند عبدالله بن ابی سرح که بعدازایمان آوردن مرتد گردید (العیاذبالله) مجازاتاینمردم را در آینده میفرماید اما در بین «**الامناکره**» حالات ضروریه را استثناً فرموده یعنی اگر مسلمانی به صدق و خلوص کامل ایمان دارد ویك لمحه هم روشنی ایمانی و طمانیت قلبی ازوجدا نمیشود درینصورت اگرمحض در یك حالت مخصوص در اثر فشار واكراه مجبور گردد كه برای نجات خود از خوف لساناً انكار كند يعنى كدام لفظ خلاف اسلام ازو صا در شود مجاز است بشر طیکه در آنوقت هم راجع به صحت عقیده درقلب ترددی نداشته باشد واز آنچه بر زبانش رفته سخت کراهیت ونفرت داشته باشد البته چنينشخص مرتد نيست بلكه مسلماندانسته ميشود اما مقام بلندتر آنست که مرگ را قبول کند و چنان کلمه را نیز اظهار ننماید چنانکه واقعات حضرت بلال و حضرت سمیه و یا سر و حضرت حبیب بنزید انصاری و حضرت عبدالله بن حذافه وغیرهرضی الله عنهم که درتواریخ موجود است ــ از نقطهٔ نظر اختصار نمی توان آنهارا درین جا درج نموّد کسانیکه میل دارند در ابن کثیر مطالعه نمایند .

و لکن من شرکے بالکفرصدرا

فَعَلَيْهِمْ عَضَبٌ مِّنَ اللّٰهِ وَ لَهُمْ اللّٰهِ وَ لَهُمْ اللّٰهِ وَ لَهُمْ اللّٰهِ وَ السّان داست

عَدُ ا بُ عَظِيمٌ ﴿ ذَ لِكَ بِا نَهُمْ عَظِيمٌ ﴿ وَالْكُ بِا نَهُمْ عَظِيمٌ ﴿ وَالْكُ بِا نَهُمْ عَظِيمٌ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

الْاخِرَةِ لا وَآنَ اللَّهُ لَا يُهْدِي ى آخرت و (بسبب آناست که) خدا داه نمی نماید

الْقُوْمُ الْكَفِرِ يَنَ اللهِ الْعُودِ مِن اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِلمُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُ

تفسیر: منکرانی که حیات دنیا را کعبهٔ مقصود خود گردانیده اند راه کامیابی را نایل نمی شوند حضرت شاه (رح) می نویسد: کسسی که زیر تاثیر دنیا آمده یااز خوف جان و یا از خاطر خویشاوندی و برادری و یا بطمع پول دنیارا عزیز دانسته از ایمان منحرف گردد برای او در آخرت نصیبی از رحمت نیست واکر از خوف جان کلمات ناجائز را اظهار کرده باید پس از رفع خوف و علل اکراه و جبر تو به و استغفار نماید.

أو لَـ عِلَى الّذِ يَنَ طَبَعَ اللّٰهُ عَلَى اللهُ عَلَى ال

دلهای ایشان و برعوش ایشان و بردیده های ایشان و أو لآعِلَی هم الغفِلُون ن

تفسیر: درعشق دنیا طلبی وهواپرستی طوری مست ومدهوش میباشند که امید بهوش آمدن شان نیست ازقوتهائیکه خداوند (ج) در دسترس آنهاقرار داده بود استفاده نکرده و آنرا معطل گذاشتند ، در نتیجه توفیق از آنها سلب شد و ندای حق به گوش آنها تأثیر ننمود و علائم و آیات را نتوانستند که ببینند تا در اطراف آنها تفکر نمایند مطلب (مهور کردن) درسورهٔ بقره و غیره به تفصیل گذشته است .

لَا جَرَمُ اَنْكُمْ فِي الْآخِرَ وَ اللهُ خَرَ وَ اللهُ خَرَ وَ اللهُ خَرَ وَ اللهُ خَرَ وَ اللهُ الل

تفسیو : کسانیکه در اثر بی اعتدالی ها و غلط کاری های خود قـوا ی موهوبهٔ خدا(ج)را ضائع میکنند ودنیا را قبلهٔ مقصود میسازند انجام شان از هر کس بدتر و کار های آنهاخرابتر میشود .

مِنْ بَعْدِ مَا فَتِنْوُ اثْمَّ جَا هَدُ وَا بعدازة نكه (عقوبت كرده شدندایشان) مصیبت کشیدندباذ جهاد كردند

و صبر نمودند مرآئینه پرورد محادتو بعداذین می این کالی می این می می این می این

آمرزگار مهرباناست

تفسير: بعض مردمان اهل مكه درائر ظلم و فستنة كفار لغزيدند و يسا محض لسانا لفظ كفر را كفتند \_ مگر بعد ازآن كه هجرت كردند درراه خدا (ج) جهاد نموده و خلوصيت و پابندى خودرا بدين اسلام دوام دادند و آنقدر در اجراى وظائف اسلاميه خدمت نمودند كه تقصير شان بخشيده ودر بارهٔ آنها لطف و كرم خدا (ج) مبذول شد شخص بزركى ازاصحاب كرام (عمار) نام كه پدرش «ياسر» ومادرش «سميه» نام داشت و هردو نفر اخيرالذكر از ظلم و تعدى كفار مردند اما لفظ كفر را بهزبان نياوردند \_ اين اولين خون مسلمانان بود كه در راه خدا (ج) ريخت بيسر آنها (عمار) از خوف جان لفظ كفررا بهزبان گفت ، سپس كريان و فرياد كنان به خدمت آنحفرت (ص) آمد \_ درين موقع اين آيه مباركه نازل شد .

يُو مَ نَا يَى كُلُّ نَفْسِ نَجَا لِ لُ آنروذيكه بيايد مر شخصي جدال كند عَنْ نَفْسِهُمَا اذ طرف ذات خود

تفسیو: یعنی هیچکس از طرف شخص دیگر مجال حرف زدن را نخواهد داشت هادر ، پدر ، برادر ، خواهر ، زن، اولاد، احباب واقارب هر کدام بهحال خود کرفتار بوده بدیگری کمك نمیتوانند و هر کس باین فکر است که چگونه از عذاب نجان یابد انواع واقسام عذر های دروغ و راست را برای برائت خود می تراشد وجواب وسوال برای رستگاری خود میکند .

و نو فی گاک نفس ماعملت و بتمام داده شود هر مخصی جزای آنچه کرده است

> و هم کرده نشوند و ایشان ستم عرده نشوند

تفسیر : یعنی ثواب نیکی کم و سمنزای بدی زیاده از استحقاق داده نمیشود .

وَ ضَرَ بَ اللَّهُ مَثَلًا قُرْ يَكُ كَا نَتُ وَ يَكُ كَا نَتُ وَ يَكُ كُا نَتُ وَ يَكُ عُود وَ يَانَ مُرد خدا مثال قرية كه بود

ا مِنَهُ مُطْمَعِتُهُ اللهِ

تفسیر : نه از خارج اندیشهٔ دشمنی ونه ازداخل کدام فکر وتشویشی بود وزندگی به امن و آرامی تمام میگذشت .

یا آبیهار زُقْهارغگا مِن گلمکان من آید به آن دون او بکشادی ان هر جانی

تفسیر : یعنی برای خوردن آنها غله ومیوه وغیره پیهم واردمیشد هر چیزی فراوان بوده ودرخانه نشسته نعمتهای دنیا برای شان میرسید.

فَكُفُر تُ بِأَنْعُ اللّٰهِ فَأَنَّ ا قَهَا اللّٰهُ فِي كُفُر تُ بِأَنْعُ اللّٰهِ فَأَنَّ ا قَهَا اللّٰهُ إِن اللهُ الله

لِبَاسَ الْجُوْعِ وَالْخُوْفِ بِهَا كَا نُوْ ا

یصنعو ن 🕾 می عودند

و ایشان ستمگاربودند

تفسیر: ساکنین آن قریه قدر انعامات خدا (ج) را نشناختند درلذاید دنیا گرفتار شده آنقدر غافل وبدمست شدند که منعم حقیقی رابهخیال نیاوردند بلکه در مقابل خداوند(ج) برای سرکشی تصمیم گرفتند بالاخر خدای تعالی مزهٔ ناشکری و کفران نعمت را به آنها چشانید یعنی بهجای امن و آسایش خوف وهراس بر آنها استیلا نمود ودر عوض روزی فراخ مصائب قحط و گرسنگی آنها را فرا گرفت مانند لباس که بدن را می پوشاند گرسنگی وخوف یك لمحه هم از آنها جدا نعی شد.

تفسیو: علاوه بر نعمتهای ظاهری مذکور یك نعمت باطنی بسیاربزرگ هم به آنها عطا شده بود وآن این بود که خداوند (ج) رسول خود را از قوم خود آنها بر گزیدکه اگر متابعت اورامیکردند مقام خیلی بلندی را در نزد خداوند (ج) حاصل می نمودند مگر آنها در عوض متا بعت و تصدیق به تکذیب و مخالفت او کمر بستند و بدین وسیله به حضیض مذلت افتادند بالاخر بر طبق سنت قدیم الهی (ج) ظالمان و گنهگاران

١-

12

را چنان عذاب فراگرفت که چارهٔ آنوا نتوانستند . بعض مفسرین میگویند که دراین آیات کدام قریهٔ معین نشده ـ بلکه محض بطورتمثیل یک قریهٔ تباه شده را بدون تعیین ذکر کرده ویابوجود چنین قریهٔ فسرض شده ، کفار مکهراتنبیه فرموده است که اگر شماهم چنین عمل کردید باشما نيز همان قسيم معامله خواهد شد ، از سنزای کفران نعمت و تکذیب وعداوت رسول نباید غافل شوید در نزد بعض علما درین مشال مراد از قریه ، شمهر مکهٔ معظمهٔ است که در آنجا هر گونه امس و امسان حكمفرما بود وبا وجود وادى غيرذى زرع بودنش انواع واقسام ميوهها درآن وارد میشند «اولم نمكن لهم حرماً آمناً یجبی الیه ثمرات كل شیء» (القصص ــركوع٦) اهل مكه قدر آين نعمت هارا قطعاً نشناختند ودر شرك و عصيان وارتكاب بي حيائي واوهام پرستي منهمك شدند سپس خدای تعالی بزرگترین نعمت را به وجود **معمد (ص)** فرستاد مگر آنها در انکار و تکذیب وی هیچگاه کوتاهی نکردند «الم ترالیالذین بدلوا نعمة الشكفرة واحلوا قومهم دارالبواد» (ابراهيم ركوع ٥) بألاخس خدای تعالی خوف مجاهدین مسلمانان را به جای امنیت وآطمینان\_وقحط هفت سال را در عوض روزی فراخبر آنها مسلط نمود که در آن کار بجائی رسید که سگها و مردار ها را خوردند سپس در معرکهٔ (بدر) از دست غازیان اسلام برآنها عذاب خدا (ج) نازل شد \_ یك طرف این واقعات به وقوع پیوست واز طرف دیگر کسانیکه از جورو ستم ایسن ظالمان بتنگ آمده به ترك وطن مجبور شده بودند از طرف خدا (ج)مامن ومسکن بهتری را یافتند و آنها از خوفدشمنان به کلی مامون ومصبون شدند، خدای تعالی دروازه های روزی رابرای آنهاباز فرمود وبردشمنان قوى فاتح وآنهارا حكمرانان ممالك وامام متقيان كردانيد ،شأيدازهمين سبب درهمین آیات احوال اهل مکه را بیان کرده ، در آیـت ما بـعد «فكلوا ممارزقكمالهالایه» مسلمآنان را خطاب كرده كه شما بایدازاینگونه حركت بداجتناب نمائيد كه در اثر آن ، اهل مكه مورد مصا ئب وا قسع

فَكُلُو المَّارِزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَلًا طَيْبًا "
پس بغورید اذآنچه روزی دادشمارا خدا حلال باعیزه
و این محرو و اینجهت اللّه ان کُنتهٔ
و شعر تنید برنعمت خدا اعمد شما

اِ يَّا هُ يَعْبِكُ وُ نَ سَ اودا ميرستيد النحل

تفسیو: کسیکه دعوی پرستش خدا(ج) را دارد به او مناسب استکه از روزی حلال طیبی که خدابهاوارزانی داشته تمتع نماید واحسان او تعالی را پذیرفته بنده شکر گذار گردد ـ حلال را حرام نداند ووقتیکه از نعمت ها استفاده نماید منعم حقیقی را فراموش نکند بلکه بر او و بــر پیغمبران او ایمان بیاورد واحکام وهدایات اوتعالی را پیروی کند .

إِنَّهَا حَرَّ مَ عَلَيْكُمْ الْمُينَةُ وَ اللَّهُ مَ اللَّهِ اللَّهُ مَا للَّهُ مَا للَّهُ مَا للَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل وَكُمْ الْخِنْزِيْرِ وَ مَا ٓ أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ وَمُواللَّهِ اللَّهِ وَمُوسَت خُوسُوا وَآنَجِه وَمُرَرُوهُ مُسَدّ نَامِغِيرٌ خَدَا به فكن اضطر عَيْر بَاغٍ وَلا عَالِ بردُبع آن بسوركه بيچاره شد نهستم كرده ونه ازحد كلشته فَإِنَّ اللَّهُ غَفُو رُّ رَّحِيمٌ ١٠ پس(هرآئینه) خدا آمرزگار مهرباناست

تفسیر : تفسیر این آیت کریمه در سورهٔ بقره وانعام و غیره گذشت. در آنجا ملاحظه شود ، دراینجامطلب این است که چون در آیت ماقبل اشاره شده بود که حلال را بر خود حرام مگردانید درین آیست تنبسیه فرموده است که چیزهای حرام را هم حلال مگردانید ـ خلاصه اینست که چیزی را حلال یا حرام نمودن حق ذاتیست که این چیز ها راآفریده

است چنانچه در آیات آینده به کمال وضاحت بیان میشود .

الْكُذِ بَهٰذَ احَلَلُ وَهٰذَ احْراهُمْ الْحَرَاهُمْ الْحَرَامُ الْحَرَامُ اللّهِ اللّهِ الْكَذِ بَ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّه

تفسیر: بدون سند شرعی چیزی را حلال یا حرام گفتن نهایت جسارت وکذب وافتراست ، حلال وحرام آنست که خدای تعالی آنراحرام ویاحلال قرار داده است اگر شخصی محض به عقیدهٔ خود چیزی را حلال ویا حرام میگرداند و آنرا به خداوند نسبت میدهد (مثلیکه مشرکین مکه عادت داشتند و ذکر آن در سورهٔ انعام گذشته ) در حقیقت بر خدا (ج) بهتان می بندد به مسلمانان هدایت داده شده که این رویه را گاهی اختیار منمائید ، چیزی را که خدا (ج) حلال گردانیده آنرا حلال وچیزی را که خدا (ج) حلال گردانیده آنرا حلال وچیزی را که خدا (ج) حرام نموده حرام بدانید و بدون مأخذ شرعی حکم حل وحرمت را به چیزی مکنید .

فَلِيْكُ مِنْ مِنْ لَكُومُ عَلَى الْبُ الْبِيمُ اللهُ اللهُ عَذَابُ اللهُ عَذَابُ دردناك دردناك

تفسیر: مشرکین مکه که آنحضرت صلعم را (معاذالله)مفتری می گفتند باید بدانند که خود آنها مفتری هستند چه آنها از راه کنب وافترا چیزی را که می خواهند حلال یا حرام گفته به خدا (ج) منسوب میکنند به زودی برای آنها ظاهر خواهد شد که به اختیار کردن این رویه بکدام نیکی نمیرسند ، چند روزی از لذاید و تعیش موقتی دنیا بهره ور میشوند سپس به زندان دائمی گرفتار میگردند .

يَظْلِمُو نَ شَ ستم مي عردند

تفسیر: در رکوع ۱۸سورهٔ انعام فواند کریمه «وعلی الدین هادوا حر مناکل فی ظفر ومن البقر والغنم حر منا علیهم شحو مهما الایه» بیان شده ملاحظه شود ، دراینجا مقصد اینست که چیزی را که خدای تعالی برای همه انسانها ویابرای یك قوم خاص تا وقت معین حرام گردانیده عین حکمت است هیچیك بشر حق آن را ندارد که در آن تصرف کرده حرام را حلال و یا حلال را حرام گرداند .

فَيْ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِ يَنَ عَمِلُوا باذ (هرآئينه) برورد مارتو آنانرا مه مردند السُّوَ ءَ بِجُهَا لَةٍ عادبد بنادانی

١٤

تفسیر: خداوند حرام نمودن حلال ویاحلال کردانیدن حرام را از طرف بندگان به جهالت ایشان تعبیر نموده است خواه صدور آن فعل از روی جهالت به حکم آن باشد یا حکم را دانسته قصدآ خلاف رفتاری کرده باشد پس در هر صورت که باشد نتیجهٔ نادانی است و متصود اینست که اگر اندکی انسان از عقل کار بکیرد و نتایج بد کناه را بتصورخود بیاورد هرگز اقدام بهمعصیت نمیکند.درینباره تحتآیت «انماالتوبةعلیالله للذین یعملون السوء بجهالة الایه» در رکوع۳سورةالنساء تفصیلاتی بیان شده مراجعه فرمائید.

ثُمَّ مَا بُو امِنَ بَعْدِنَ لِكَ وَأَصْلَحُو الْأَلِي وَأَصْلَحُو الْأَلْتُ وَالْمَلِينَ الْمُعْدِنَدِ اللَّه

تفسیر: اگر شخصی از کفریات بر گردیده ومؤمن شود وبرای آینده رویهٔ مشروع اختیار نماید ، حق تعالی تمام گناهان گذشتهٔ اورا معاف میفرماید اگر چه کناهان او نهایت سنگین باشد . بازآ هرآنچه هستی بازآ \* گر کافرو گبروبت پرستی بازآ این درگهٔ مادرگهٔ نومیدی نیست \* صدبار اگر توبه شکستی بازآ این درگهٔ مادرگهٔ نومیدی نیست \* صدبار اگر توبه شکستی بازآ

إِنَّ إِنْ هِيْمَ كَانَ أُمَّاةً قَا نِتًا لِلْهِ (هُرَائينه) ابراهيم بود الله فرمانبرداد مرخدا دا كَنْ يُنْ الْمُشْرِ كِيْنَ الْمُشْرِ كِيْنَ الْمُشْرِ كِيْنَ الْمُشْرِ كِيْنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّاللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّاللَّاللَّا اللَّا الل

تفسیو: دراین مورد خداوند (ج) برای تردید شرك مشركین عربطریقهٔ امام الموحدین ابوالانبیاء حضرت ابراهیسم خلیل الله علمی نبینا و علمیه الصلوة والسلام را یاد آوری میكند زیرا مردم عرب از نسل او بودند كه دعوی پیروی دین ابراهیمی را می نمودند حال آنكه اعمال ایشان به ملت ابراهیمی نسبت بعیدی هم نداشت ، خداوند به آنها تذكر داد كه ابراهیم (ع) امام موحدین و معلم نیكی بود و تن تنها مثل یك امت بزرك

در مقابل همه مشرکین مجاهده فرمود ، خداوند (ج) تمام صفات و کمالات مجموعه افراد راتنها بوجود حضرت ابراهیم (ع) جمع فرموده بود لیس علیات بمستنکر ان بجمع العالم فی واحد ابراهیم (ع) بنده مطیع خدا (ج) لیس علیات بمستنکر ان بجمع العالم فی واحد ابراهیم (ع) بنده مطیع خدا (ج) وفرمانبردار کامل بود از هرچیز منصرف وبه خداوند (ج) پیوسته بود ممکن نبود که بدون حکم الهی (ج) چیزی را از طرف خود حلالویا حرام نمی دید که با جماعت مشرکین دریك قریه زیست نماید پس کسانیکه خودرا «حنیف» ومتدین بدیانت ابراهیم میدانند ، باید ازین افتراآت شرم آور بپرهیزند و حلال را حرام و حرام را حلال ندانند و درحمایت شرك و کفر با فرستادگان خدا بغاوت نکنند زیرا اینگونه افعال لائت شان شخص (حنیف ابراهیمی) نیست باید دانست که اساس حلال و حرام همان است که در ملت ابراهیمی بود (محمد وسول الله صلعم) برای اقامه و اشاعه و بسط و تفصیل همان ملت مبعوث شد اگر می خواهید متدین بدین اصلی ابراهیم (ع) باشید طریقهٔ آنحضرت صلعمر ااختیار متدین بدین اصلی ابراهیم (ع) باشید طریقهٔ آنحضرت صلعمر ااختیار

#### شا کر الرکنجه ا سیاس عداد نعمتهای خدادا

تفسیو: یعنی ابراهیم بندهٔ شکر گذار خدا (ج) بود لیکن شما سخت ناسپاس هستید و کفران نعمت می کنید چنانکه در فواید «ضرب الله مثلا قریة کانت آمنه الایه» تحریر شده است پس شما به راه وطریقهٔ ابراهیم (ع) روان نیستید .

الجُتَلْمَةُ وَهُلَامَةُ اللَّى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ اللَّهِ عَرَيْدِ اللَّهِ مُسْتَقِيمٍ اللَّهِ عَزيد ش

تفسيو : يعنى براه راست توحيد كامل وتسليم ورضاء روان فرمود.

و النينه في الله نيا كسنة الله و داديم اورا در دنيا نيكوني

تفسیر: یعنی نبوت ، روزی فراخ ، اولاد،وجاهتو مقبولیت عامه چنانچه تمام آهل ادیان بالاتفاق به تعظیم و احترام او میپردازند وهرفرقه میخواهد کهسلسلهٔ خودرا باابراهیم (ع) مربوط نماید .

ورانك في الأخرة لهن الصلحين السلحين المورة المنه او در آخرة المن السلحين

تفسیو: دعائیراکه درحق خود کرده بود «والحقنی بالصالحین» قبول، کشت بیشك درآخرت او بطبقهٔ اعلای صالحین کهطبقهٔ انبیاء (ع) است شامل میشود .

تفسيس : بيان اينموضوع را درآيت «ديناقيماملة ابراهيم حنيفا وماكئن منالمشركين» سورةانعام ركوع ٢٠ ملاحظه كنيد مقصد اين است كهحلال وحرام وسخنان دين محمدى (ص) مبنى برهمان اضليست كه درملت ابراهيم بود ودرعين زمان بهيهود ونصارى برطبق احوال واوضاع شان بعض احكام مخصوص داده شد بالاخر آنحضرت (ص) راخاتمالانبياء گردانيده مبعوث فرمود تااساس آئين ابراهيمى را كه از غفلت وتحريف وتعمرف بيجا ضايع شده بود سر از نو زنده و روشن نمايد تمام ركهاى شرك راببرد در حديث است (بعثت بالسمحة الحنيفيةالبيضاء) حضرت ما ولى الله (رج) در (حجةالله البالغه) اين حديث شريف را شرح و تفصيل داده وقابل مطالعه مى باشد .

يَخْتَلْفُونَ نَ اللهُ المُعْرِدُنَد .

تفسیر: دراصل ملت ابراهیمی حکم تعظیم شنبه نبود و براین امت هم نافذنیست البته دربین این مدت چون یهود از ارشاد وهدایات پیغمبر خود (موسی علیه السلام) که تعظیم روز جمعه بود تخلف نموده آنروزرا بهروز شنبه تبدیل کردند حکمصادر شد که «خوب» همین روز را تعظیم کنید مگردر آنروز ماهی شکار مکنید ، این حکم را اکثر نفری قبول نکردند کسانیکه انکار کردند در دنیا به صورت میمون و خنزیر مسخ شدند وجزای آخرت شان جداگانه است ، حضرت ابراهیم را کسی یهود میگفت و کسی نصرانی میخواند حالانکه حق تعالی آگاه ساخت که یهود میگفت و کسی نصرانی میخواند حالانکه حق تعالی آگاه ساخت که یه و رخیف مسلم) بودبه سرحال در آخرت تام اختلافات بدرستی فیصله میشود و هر شخص به چشم خود خواهد دید که چه کسی برخطاء و چه کسی برخطاء و چه کسی برخطاء و به کسی به داره راست میرفت .

أَنْ عُ إِلَى سَيْبِلِ رَبِّكَ بِالْحِرِكُمَةِ مَوْدَةُ عُلِيلًا لَحِرَكُمَةِ مِوْدَةُ عُلِيلًا لَحِرَادُ خُويش بدانش وَ الْمُو عِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَارِلُهُمْ بِالنَّتِي وَ الْمُو عِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَارِلُهُمْ بِالنَّتِي وَ الْمُو عِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَارِلُهُمْ بِالنَّانِي وَ مِناظِرهُ مِنْ بِالنَّسَانُ بِطُرِيقَى وَ مِناظِرهُ مِنْ بِالنَّسَانُ بِطُرِيقَى وَ مِناظِرهُ مِنْ بِالنَّسَانُ بَطُرِيقَى وَ مِناظِرهُ مِنْ بِالنَّسَانُ بَطُرِيقَى وَمِناظِرهُ مِنْ بِالنَّسَانُ بَطُرِيقَى وَمِناظِرهُ مِنْ بِالنَّسَانُ بَطُرِيقَى اللَّهُ وَمُناظِرهُ مِنْ بِالنَّسَانُ اللَّهُ مِنْ النَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

هی آ حسن ط که وی نیك است

تفسیو: درآیات فوق مقصود اینست که مخاطبین را آگاه فرماید که این پیغمبر اصل ملت ابراهیمی را آورده است اگر میخواهید کامیاب شوید ودردعوی حنیف بودن خود را ست هستید بههمین راه روانشوید از «ادعالی سبیلربك الایه» به پیغمبر (ع) امر وهدایت می فرماید که مردمان را بکدام طریق خوب راهنمائی نماید چنانچه سهطریق رانشان داده است (۱) حکمت (۲) موعظه حسنه (۳) جدال بالتی هی احسن. از حکمت مراد اینست که دلائل روشن و براهین محکم و حکیمانه آورده شود تاطبقه که فهم و ادراك و ذوق علمی دارند سر تسلیم خود را خم کنند و فلسفه های خیالی دنیا را درمقابل آن ترك کنند و هیچنوع ترقیات علمی و دماغی اشخاص یك جزء کوچك حقایق و حی الهی (ج) را تبدیل نتوا ند «موعظه حسنه» عبارت است از نصائح مؤثر و رقت آور که با حقیقت نرم خوئی و دلسوزی مملوباشد، نصیحتیکه از روی همدردی ، شفقت و حسن خوئی و دلهای مرده رازنده میکند ، یك قوم مأیوس و پژمرده راحرکت میگرداند و دلهای مرده رازنده میکند ، یك قوم مأیوس و پژمرده راحرکت

١٤

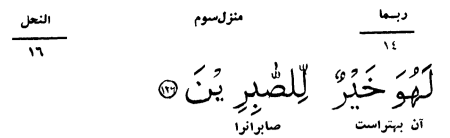
داده وبها ایستاده میکند واز شنیدن مضامین ترغیبی وترهیبی آن بطرف منزل مقصود مي شتابند بالخصوص افراديكه الحكرطلب حق در سینهٔ خود دارند اگر چه چندان دانشمند وذکی و فهیم هم نباشند به ذريعة پندوموعظتمو ثرچنانبرق عملراميتوان دربدنآنهاداخل نمودكه بذريعة تحقیقات و تبلیغات فلسفیانهٔ بلند ممکن نیست-آری از قدیمالایام دردنیا جماعتی وجود دارد که کارآنها دائماًاین است که در هو چیزمداخلت نموده ودرهر سنخنی حجت ها آورده وموشگافی ها و کج بحثی ها میکنند ـ اینگونه مردم نه سخنان حکمت را میپذیرند و نهموعظهٔ نصیحت را گوش میکنند بلکه میخواهند در هو مسئله محفل بحث ومناظره گرم شود بعض اوقات اهلفتهم وانصاف وطّالبين حق راهم شببهات فراّميگيرد وبدون بحث قناعت آنها حاصل نميشود بنابران به آية كريمة «**وجادلهم** ب**التی هی احسن**» امـر فرمود که اگر چنین موقع پیش آیــد با بهتـرین طريقة اصول تهذيب و شايستكي ، حق شناسي وانصاف را مــد نظــر داشته بحث کنید ـ حریف ومقابل خودرا با بهترین اسلوبملزم گردانید در هر حال سخنان دل آزار و جگر خراش از زبان مکشید تا نزاعواقع نشود وحصول مقصد بهتعويق نيفتد وبايد مقصمود از بحث ، تفهميه واحقاق حق باشد از خشونت ، بد اخلاقی ، وانانیت هیچنتیجه بدست.

اِتَ رَبِّكَ هُو آعْلَمُ بِبَنْ ضَلَّ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ

سَيْلِهُ قُفْ وَهُو الْعُلَمْ بِالْهُ هُتَالِي يَنَ اللهُ ا

تفسیر: در طریق دعوت و تبلیغ باید به همان راهی بروید که خداوند نشان داده است و هیچ احتیاج باین اندیشه نیست که چه کسی پذیرفت و که ازآن انکار ورزید نتیجه را به خدا (ج) بسپارید ، همان ذات حالات افرادی را که براه می آیند و نمی آیند بهتر میداند ، هر طوریکه مناسب باشد با آنها معامله میکند .

و الر عاقبتم فعاقبو ا بوثل و الر عنوبت تنيد بسعقوبت تنيد بمثل ما عُو قِبْتُم به و لَكِنْ صَدَر به ما ما معامله ترده شد و الر صبر تنيد



تفسیو: اگر در راه دعوت بشما رنج واندوه رسانیده شود ، دروقت استحصال قدرت اجازه دارید که انتقام مساویانه بگیرید لیکن مقامصبر ازآن بلندتراست واگر صبر کردید نتیجهٔ آن در حق خود شما و نیز در حق تماشائیان بلکه خود تعدی کنندگان بهتر می باشد .

تفسیر: یعنی به مظالم و شدائد صبر کردن کار آسان نیست مگردر صورتیکه خدا (ج) مدد فرماید البته انسان متحمل ظلمشدهواف نمیگوید.

تفسیو: هر قدر که انسان از خدا ترسیده تقوی وورع و نیکی کند همانقدر امداد واعانت خداوند (ج) بااو می باشد پس برای اینگونه مردم غمکین و تنگدل شدن از مکر و فریب کفار وجهی ندارد . (جزء پانزدهـــم) د مکاتامه مائتام دوره مثالت

بِسُمِ اللّٰمِ الرَّحُلْنِ الرَّحِيْمِ ٥

آغازميكنم بنام خدائيكه بهاندازه مهربان نهايت بادحم است

تغسیر: ذات اوتعالی از هر گونه نقص وقصور واز هر نوع عجزوضعف پاک است چیزیکه به خیال مابی نهایت عجیب معلوم شود و عقول ناقص ما آنرا خارق العاده ومستبعد بداند در پیش قدرت ومشیت خدای توانا قطعاً اشکالی ندارد .

الذِ تَ اسْر ى بِعَبْدِ وَلَيْلًا مِّنَ اللهِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

تفسیر: محض در یك قسمت محدود شب مخصوص ترین و مقربترین بندهٔ خود (محمد رسول القصلی الله علیه وسلم) رااز حرم مکه تابیت المقدس برد: درآیهٔ «لنریه من آیاتنا» به غرض و مقصداین سفر اشاره شده است خلاصه مطلب اینست که منظور خداوند (ج) چنان بود که دراین سفر ویا از بیت المقدس به مقامات بعیدهٔ علویه بندهٔ برگزیدهٔ خود را آیات بزرک قدرت و نمونه های عجیب و غریب انتظامات حکیمانه را به او نشان بدهد \_ درسورهٔ نجم چیزی ازین آیات تذکار یافته است از آن برمی آید که آنحضرت (ص) تا به سدرة المنتهی تشریف برد و آیات نمهایت عظیم السان را مشاهده فرمود «ولقدر آه نزلة اخری عند سدرة المنتهی نمایت منا الماوی اذ یغشی السدرة ما یغشی ما زاغ البصر و ما طغی عنده سفری عنده سفری عنده سفری عنده سفری مناوتی من المناوی افری بسفری (النجم رکوع۱) دراصطلاح علماء سفری

١0

را که از مکه تا بیتالمقدس واقع شده «اسراء» گویند واز آنجا سیاحت تابه «سدرةالمنتهی» را به معراج تعبیر می کنند و بسا اوقات مجمو ع هردو سفر رااسراء یا معراج میگوینداحادیثمعراج تقریباً از سی صحابه منقول است ودرآن واقعات معراج واسراء به بسط و تفصيل بيان شـــده است ، جمهور سلف و خلف عقیده دارند که آنحضرت صلی اله علیه وسلم درحالت بیداری باجسدمبارك معراج را نائل شد ، فقطازدوسه صحاب وتابعینمنقول است که آنها واقعهٔ اسراء ومعراج را در حالت منام(خواب) به طور یك خواب عجیب وغریب قبول می کردند و به تائید ادعای خویش به آية «وماجعلنا الرءيا التي ارينكالايه»استدلال مي نمايند وهيجيك ارسلف نمیگوید که معراج در حاّلت بیداری محض بطور روحانی شده استچنانکه مذاق حکماء ومتصوفین آنرا تجویزمی نماید در روحالمعانی است «ولیس معنىالاسراء بالروح الذهاب يقظة كالا نسلاخ الذي ذهباليه الصوقية والحكماء فأنه وان كان خارقا للعادة ومحلا للتعجب ايضما الاانه امر لاتعرفه العرب و لم يذهب اليه احد منالسلف، شكى نيست كهابن قيم در «زادالمعاد» مسلك عايشه صديقه و معاويه و حسن بصرى (رض) را اینگونه توجیه کرده است لیکن هیچ نقل بر آن ارائه نکرده بلکه محض از ظن وتخمین کار گرفته است . آبن اسحق و غیره در کلمات منقولهٔ این بزرکان حالت بیداری رادرهیچ جای تصریح ننموده اند بهر حال قرآن کریم با هتمام تمام وبه عنوان ممتاز و درخشانی واقعهٔ « اسراء»را ذكر فرموده است و مخالفين در مقابل با جديت تمام ازين واقعه انكار کردند و در مقام تکذیب و معارضه برآمدند ، بحدی که قدمهای بعضی موافقين هم درين راه لغزيد اينهمه واقعات دليل برآن است كه واقعه معراج تنبها عبارت ازیك سیر روحانی ویا خواب عجیب و غریب نبـوده است دعاوی آنحفس (ص) که در طریق سیر وانکشافات روحانی از آبتدای بعثت بوده است دعوی اسراء نسبت به آنها چیز تعجب آور و حیرت انگیزتر نبوده که بطورخصوصی آنرا مورد تکذیب و تردید و تمسخر خود قرار میدادند ومردم را دعوت میکردند که «بیائید امروز یك سخن عجیبمدعی نبوت را بشنوید» برعلاوه برای **آنحضرت (ص)** ضرورتی نبود که خاص بااظهار این واقعه آنقدر متفکر و مشوش میشد چنانکه در بعضیروایات صحیحه مذکور شده ونیز در بعضی احادیث کلمات واضح آمده « ثـم اصبحت بمكة» ويا« ثماتيت مكة» (يعنى سيس وقت صبح به مكه رسيدم) اگر معراج محض یك كیفیت روحانی میبود **آنحضرت (ص)** از مكه كجا غایب میشد و بهوفق روایت شداد بن اوس وغیره این استفساربعض صحابه چه معنی دارد که به وقت شب در قیام گاه پیغمبر (ص) جستجو کردیم «آنحضرت کجا تشریف برده بود!» به فکر ما «اسری بعبده» رابه آین معنی گرفتن که «خدا بندهٔ خود را در خواب ویا در عالمروحانی از مکه به بیتالمقدس برد » مشابه آنست که شخصی «فاسر بعبادی» رابه این معنی بگیرد که «ای موسی! بندگان مرا (بنی اسرائیل را) در خواب و یا محض در عالم روحانی از مصر بکشید، ویادر سورهٔ کهف که حضرت موسمي (ع) براي ملاقات حضرت خضر (ع) رفت و به همراهاو كرد كه براي آن درچندين جاكلمه «فانطلقا» آمده است مطلب آن چنین گرفته شود که این همه حرکت محضدر خواب و یا سیر روحانی به وقوع پیوسته است باقی راجع به کلمهٔ «رؤیا» که در قرآن حکیمآمده أبن عباس (رض) فرموده است «رَوْياعين اريهارسول الله ص» مفسرين از كلام

10

عرب شواهد آورده اند که کلمهٔ «رؤیاه گاه گاهی به معنی مطلق رو یت چشم استعمال مي شود لهذا اگر ازآن همين واقعه اسراء مراد باشد باید معنی مطلق نظاره گرفته شود که بردیدهٔ ظاهری بعمل آمده است تا باظواهر نصوص و عقیدهٔ جمهور امت مخالفت واقع نشود ـ اگر چه در روایت «شریك» بعض الفاظ آمده که ازآن معلوم میشود که و قوع «اسراء» به حالت خواب بوده است حمكر محدثين اتفاق دارند كمه قوة حافظه «شریك» مختل شده بود ، هم ازینجا بوده است که حفاظ محدثین وبزرگان علم حديث مطلب روايت اورا قابل استناد ندانسته اند وحافظ ابن حجر در آخر فتحالباری اغلاط روایات شریك را در حدیث شماركرده است واین را هم وانمود کرده است که میتوان مطلب روایت او راچنین گرفت که مخالفت حدیث عام نباشد تفصیل آنرا نمی توان دراین موقع درج نمود . این مباحث در شرح صحیح مسلم مفصلاً درج شده وما در اینجا صرف این مطلب را میخوآهیم وآضح نمائیم که مذهب راجعهمین است که واقعهٔ معراج ۱۹ و «اسراء» در حالت بیداری آنعضرت (ص) باجسد مبارك به وقوع پيوستبلي اگر پيشتر و يا بعد ازآن ، در خواب همچنين واقعات بر حضرت رسالت مآب نشان داده شده باشد جای انکارنیست گفته خواهد شد که در ظرف یکشب چنین مسافهٔ بعیده زمین و آسمان راچگونه طی کرده باشد ویا از کرهٔ نیار وزمهریر چیطور گیذشته است و يَا قَرَارَ خَيَالَ اهْلُ ارْوَپُ كَهُ بِهُ عَقَيْدُهُ آنَهَا آسَمَانُهَا هَيْجٍ وَجُودُ نَدَارُدُ حطور میتوان تصدیق کرد که او (ص) (طوریکه در روایات مذکور است) از یك آسمان به آسمان دیگر واز دوم به آسمان سوم با آن همه شان و كيفيت مخصوص تشريف برد ليكن تا به امروز دليلي اقامه نشده که آسمان فیالواقع وجود ندارد اگر بفرض محال این دعوی آنها تسلیم شود که این چیز نیلگون که به نظر ما میرسد فیالحقیقت آسمان نیست باز هم نزد آنها ثبوتی موجود نیست که در ماورای این رنگ نیلی وجود آسمانها أمكان پذير نباشد ، باقى ميماند اين اعتراض كه اين سفرطويل دریك شب چگونه پیموده شد ، درباب آن تمام حكماء تسلیم مى كىنند که برای سرعت حرکت حدی نیست \_ صد سال پیش هیچکس باور کرده نمیتوانست که در آینده موتری تیار خواهد شد که در یك ساعت مثلاً سه صد میل بهراه رفتار نمآید ویا طیاره به ارتفاع ده هزار فتوزیاده ازآن پرواز کند ، کار های محیرالعقول «بخار» و «قوهٔ کهربائیــه» را کهدیده بود ، کرهٔ ناردراین ایام یک کلمهٔ بی معنی است \_ اگرطیارات به ارتفاع زیاد برسند آلاتی را درآن نصب کردهاند که با برودت شدید فوقانی مقابله میکند ونفری طیارات را از زمهریر محافظه مینماید. این بود کیفیت ماشین هائی که بدست و فکر مخلوق ساخته شده است یس اگر ما از عالم ماده بهعالم معنی مراجعه کنیم وبهماشینهای خسالق كائنات كه بلاواسطه بيدا كرده شده بامعان نظر مشاهده نمائيم عقل انسانی از درك حقایق آن دنگ و مبهوت میگردد ، مثلاً تصور كنیدكه آفتاب در ظرف بیستو چهار ساعت چقدرمسافه را طی میکند روشنی ویا برق در یك ثانیه چقدر راه را می پیماید ، برقی كه از ابر در مشرق میدرخشد نور آن در مغرب انعکاس می کند واگر در راه این سرعت سیر و سفر هزاران کوه هم پیش آید اهمیت پر کاه را هم ندارد، خدائیکه این چیزهارا آفریده آیا نمی توانست که براق حبیب خود (ص) را باآلات برق رفتار مجهز ودر آن سامان حفاظت و آسایش اورا مسهیا کند تا به ذریعهٔ آن آنحفسرت (ص)به راحت و تکریمزیاد بر یكمشره

زدن از یك مقام به مقام دیكر منتقل شود ـ شاید خداوند كریم ازهمین سبب بیان واقعه «اسراء» را بلفظ «سبحانالنی» شروع فرمود تاكسانیكه از كوتاهنظری و خیال ناقص و محدود خود قدرت نامتناهـی حتی تعالی رامیخواهند در احاطهٔ محدود و هم و تخمین خویش محصـور كـننداز كستاخی خود خجل وشرمنده كردند .

ن هرجای مـرکب توان تاخـتن \* که جاها سپر باید انداختن

# النِّ ى بْرَكْنَا حُوْلُهُ لِنُرِيهُ مِنْ الْيَتِنَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

تفسير: درملكيكه (بيت المقدس) مسجد اقصى واقع است الله تعلى بركات ظاهرى وباطنى زيادى نهاده است \_ از حيثيت مادى: چشمه ها نهرها \_ غلهها و ميره هاى فراوان را حايز است وباعتبار روحانى مسكن ومدفن چندين انبياء ورسل و سر چشمه فيوض وانوار آنهاست ، شايد در بردن رسول كريم (ص) به آنجا نيـز اشارهٔ به آن باشد كه كمالاتيكه به انبياء بنى اسرائيل و غيره تقسيم شده بود همه آن در ذات مقدس أنحضرت صلعم جمع است ، نعمت هائى كه به بنى اسرائيل ارزانى شده بود اكنون به بنى اسمعيل داده ميشود و تنها يك امـت محمـدى مظهر انوار و بركات هردو مقام «كعبه وبيت المقدس» واقع ميشود، در احاديث معراج تصريح است كه در «بيت المقدس» تمام انبياء عليهم السلام به امامت آنحضرت (ص) نماز خواندند كويا اين يك نمونه حسى امـامت وسيادت حضرت ختمى مرتبت بر سائر پيغمبران بودوحضرت الهى (ج) علو مقام محبوب و برگزيده خودرا به تمام مقربان بارگاه احديت نشانداد.

## إِنَّهُ هُو السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ () (هرآئينه) اوست شنوا بينا

تفسیر: شنونده وبینندهٔ حقیقی خداست بهر کسیکه بخواهد آثار قدرت خود را نشان میدهد ، اوتعالی مناجات حبیب خود معمد(ص) را شنید ومنزلت رفیع اورا دیده در «معراج شریف» باچشم «بی پیمس» همان آیات بزرک را باونشان داد که مناسب استعداد کامل و شانرفیع آنعضوت (ص) بود .

#### هُلًا ی لِبُنِی اِسُر آءِ يُلُ داه نماينده مرفرزندان يعقوب را

تفسیر: فضل و شرفرسول کریم (ص) بیان شد و سلسلهٔ کلامبذکر حضرت موسی (ع) منتقل گردید چون در ذیل «اسراء» رفتن تا مسجد اقصی (یعنی بیتالمقدس) مذکور شده بود ، درآیت آینده برای عبرت مسلمانان و نصیحت بنی اسرائیل ادوار مختلفهٔ را که بر « مسجد اقصی» ومتولیان قدیم آن (بنی اسرائیل) گذشته بیان کرده میشوداین آیت تمهید همین مطلب است ، در واقعهٔ «اسراء» اشاره بود که درآینده امت پیغمبر حجازی آن امانت الهی (ج) را که در سرزمین مبارك شامبه ودیعت گذاشته شده بود مالك و حامل میشود درین آیة میخواهد بنی اسرائیل را تنبیه نماید کهاگر خیرخودرا خواهان اند اکسنون باید پیغمبر عربی (ص)را پیروی کنند تاحق تعالی بحال آنها لطف و کرم کند ورنه مانند گذشته به سرای بی اطاعتی خود میسرسند واز متولی بودن «مسجد اقصی» محروم میشوند .

## الله تَلْتَخِذُ وَا مِنْ كُونِي وَكِيلًا ﴿ اللهَ تَلْتَخِذُ وَا مِنْ كُونِي وَكِيلًا ﴿ اللهَ اللهُ ال

تفسیر: درتورات هدایت داده شده بود که خاص بتوحید الهی (ج)قائم باشند وبدون اوتعالی دیگری را کار ساز خود ندانند ودائماً بر اواعتماد و توکل کنند.

تفسیر: شما اولاد کسانی هستید که با نوج به کشتی سوار شدند واز عذاب الهی (ج) نجات یافتند ، احسانی را که به اسلاف شما شده گاهی فراموش مکنید ، نوح (ع) را که شما از اولاد اوئید ببینید چقدر بندهٔ احسان شناس و شکر گذار بود ، بر شما نیز لازم است که در طریق بندگی براه او بروید .

مر نین و کتعلی علو ا کبدر ای دوباد دوباد والبته طغیان خواهید عرد بسری بردی

تفسیر: در توراه و یا کتاب دیگر آسمانی پیشگوئی شده بود که این قوم (بنی اسرائیل )دومر تبه درزمین فساد وخرابی برپا خواهند کردوشیوهٔ ظلم و تکبر پیش گرفته از اطاعت خدا (ج)سرکشی مینمایند ـ چنانچه همین طور شد ـ و بهر مرتبه خدای تعالی آنهارا سزای دردناك داد که ذکرآن در آینده می آید .

تفسیر : یعنی ما برای سزای شما کسانی را مسلط کرده بودیم .

أُو لِي بَأْسِ شَكِ يُكِ فَجَا سُو ا

سبحنالدي

عیاسرانیر ۱۷

# خِلْلُ الدِّيَا رِ وَكَانَ وَعُدًّا مِّفُعُو لَا هَ مِن عَالَا اللَّهِ مَا رَا وَكَانَ وَعُدًّا مِّفُعُو لَا هَ

تفسیو : دربلاد وامصار به خانه های شما درآمده خون ریزی زیادوچور و چپاول کردند خدای تعالی قرار وعدهٔ خود بدین طریق به شماسزای کامل داد .

### شُمَّ رُک کُ نَا لَکُمُ الْکُرِّ ةَ الْکُرِّ قَالِمُ الْکُرِ قَالِمُ الْکُرِّ قَالِمُ الْکُرِّ قَالِمُ الْکُرِّ قَالِمُ الْکُرِّ قَالِمُ الْکُرْ قَالِمُ الْکُرْ قَالِمُ الْکُرْ قَالِمُ الْکُرِّ قَالِمُ الْکُرْ الْکُمْ الْکُرْ الْکُلْمُ الْکُورُ الْکُرْ الْکُرْ الْکُرْ الْکُرْ الْکُرْ الْکُرْ الْکُلْمُ لِلْکُورُ الْکُلْمُ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمِ الْمُلْمُ لِلْمُلْمِ الْمُلْمُ لِلْمُلْمِ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمِ لِلْمُلْمِ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِل

تفسیر : وقتیکه شما بهطرف ما رجوع نمودید وراه توبه وانابـت را گرفتیدـ ما بار دوم شمارا بردشمنان غالب گردانیدیم .

عَلَيْهِمْ وَ أَمْلُ كَيْ نَاكُمْ بِأَمُو اللهِ الموال الم

و بنین و جعلنگم آگنر نفذر ا و فردندان و عردانیدیم شمارا بیشتر باعتبارلشکر

اِنْ اَحْسَنْتُمْ اَحْسَنْتُمْ لِا نَفْسِكُمْ فَفُ الْحُسَنَتُمْ لِا نَفْسِكُمْ فَفُ الْحُسَنَتُمْ لِا نَفْسِكُمْ فَفُ الْحُرَدُهُ بِاشْيِدَ بِرَايْخُودُ الْحُرَدُهُ بِاشْيِدَ بِرَايْخُودُ

و إن أسأتم فكها ط

تفسیر : در پاداش نیکی وبدی تان نفع ونقص آن محیض بخود شها میرسد چنانچه مکافات و مجازات خودرا دیدید .

فَإِذَا جَآءً وَعُدُ الْأَخِرَةِ لِيَسُوِّءًا بيايد وعدة ديار باز بفرستيم بنداكان خودرا تاناخوش سازند

وُ جُو هَكُمْ وَ لِيَلُ خُلُوا الْهُسْجِلَ دوى شمارا و تادرآيند بهمسجد كَمَا كَ خَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّ وَوَلِيُنَبِّرُ وَا

مَا عَلَوْ ا تَتْبِيْرًا ۞ آنچەغالبشوندبرآنھلاككردني

تفسیو : روهای شمارا بضرب لتوکوب بدرنگ ساختند ودر مسلجد اقصتی» (بیت المقدس) در آمده مثل سابق تباهی و بربادی وارد کرده هیکل وغیره را خراب کردند بدین وسیله قوت «بنی اسرائیل» بسرای همیشه

عَسٰی رَبُّکُمْ اَنْ یَرْحَمُکُمْ اَنْ

و وَإِنْ عُدُ تُمْ عُدُنَامِوَ جَعَلْنَا جَهَنَّمَ عُدُنَامِوَ جَعَلْنَا جَهَنَّمَ ا
 و اگر رجوع کنید بنافرمانی مارجوع کنیم بعقوبت وساختیم دوذخ دا

> لِلْكُافِرِيْنَ حَصِيْرًا ۞ بسرای کافران زندانی

> > 113

بنىاسرائيل

0

تفسیر : حضرت شاه صاحب (رح) مینویسد که او تعالی در تورا ت خبر داده بود کهبنی اسرائیل دوبآر فساد وشرارت میکنند ـ ودرپاداش آن دشمنان شان به ملك آنها غالب میشوند چنانچه همین طورشد،یك بار جالوتغالب شد سپسحق تعالى بذريعهٔ داؤد او را هلاك نمود ازآن پس بنی اسرائیلرا در دوران سلطنت حضرت سلیمان (ع) قوت مزید بخشید \_ بار دوم بخت نصر به فلسطین آستیلایافت ازآن زمان ببعد سلطنت آنها هیچ قوت نگرفت ــ اکنون فرمود که خدا (ج) میخواهد شمارا مورد نوازش خود قرار دهه ــ اگر پیرو این پیغمبر شوید همان شکوه و بادشاهی را باز بهشما ارزانی میفرماید واگر شرارت و فساد را تکرار کنید ، مجازات مناسب بهشماً خواهد داد چنانکه در اثر شرارت شان مسلمانان را برآنها غالب ساخت ودر آخرت گرفتار عداب دوزخ خواهند شد ، بعض علماء از وعدة اول حملة بخت نصر را ( كه ۸۷٥ سال پیش از ولادت مسیم) واز وعدهٔ دوم هجوم «طیطوس رومی» را که هفتاد سال بعد از رفع مسيح به وقوع پيوسته بود مراد گرفته اند زيرا که دراین هردو حمله بر یهود تباهی کا مل وارد شند و «هیکل مقدس» برباد رفت والله اعلم .

> آجُرًا كَبِيْرًا ۞ مزد بزرى

تفسیر: بدون شك «تورات» برای بنی اسرائیل هادی راه بود چنانکه پیشتر فرمود «هدی لبنی اسرائیل» لیکن قرآن مجید به تمام دنیاراهـی نشان میدهد که از هر حیث مستقیم و محکم و مرجع فلاح و نجات است جمیع «راه های قویم» در تحت لفظ «اقوم» مندرج شده است ـ بنا بران

اگر کامیابی و نجات را خواستکارید ،باید به پیروی خاتم الانبیا، بر همین جادهٔ مستقیم روان شوید به مردمانیکه باقلب واعضا، یعنی به ایمانو عمل صالح برین شاهراه حقیقت روان شوند ، قرآن به او شان مژدهٔ حیا ت طیبهٔ دنیوی و بشارت نجات آخروی را میدهد به وکسانیکه به انجام کار خود فکر نمی کنند و کور کورانه غرق لذات و شهوات دنیا می باشند و فکر آخرت را در خاطر راه نمی دهند سرانجام کار آنها در جملهٔ ما بعد بیان میشود .

و آن الذين لايئو مِنُون بِالْاخِرَةِ وَخَرَى بِالْلَاخِرَةِ وَخَرَمِيدهُ لَا الْمُرْعُ مِنُونَ بِالْلَاخِرَةِ اللهِ النَّالِيمُ اللَّهُمْ عَذَا بًا الْمِيمُ عَذَا بًا الْمُيمُ عَذَا بًا الْمُيمُ عَذَا بًا اللَّهُمْ عَذَا بًا اللَّهُمْ عَذَا بًا اللَّهُمُ عَذَا بًا اللَّهُمُ عَذَا بُونِي وَ وَعَامِيكُنَدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ عَذَا اللَّهُمُ عَذَا اللَّهُمُ عَذَا اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَيْهُ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

تفسیو: قرآن مردم را بسوی بزرگترین نیکوئی دعوت میدهد ومژدهٔ اجر زیاد را به آنان میرساند و از خطرات بدی آگاه میسازد لیکن حال حضرت انسان اینست که با اینکه همه سخنان نیکو را میشنود به آرزوی تمام ،بدیرا برای خود طلب میکند چنانکه کسی درطلب نیسکی باشد ویا عوض اینکه طلب نیکی کند چشمهای خود را بسته به سرعت زیاد بسوی گناه ها و بدیها می شتابد بلکه بعض بدبختان یالفاظ واضح و آشکار میگویند :«واذقالوا اللهمان کان هداهوالحق منعند و فامل علینا و آشکار میگویند :«واذقالوا اللهمان کان هداهوالحق منعند و فامل حجارة من السمة، اوائتنا بعداب الیم» (الانفال – رکوع ٤)(خدایا! اگر حجارة من السمة، اوائتنا بعداب الیم» (الانفال – رکوع ٤)(خدایا! اگر حجارة من السمة، نازل کن ) بعضی بیخردانی که مغلوب قهر و غضب ویا عذاب سخت نازل کن ) بعضی بیخردانی که مغلوب قهر و غضب میشوند دربارهٔ خود ویا اولاد خود و غیره دعای بد میکنند و گروهی میشوند دربارهٔ خود ویا اولاد خود و غیره دعای بد میکنند و گروهی میشتابند و نمی دانند که در زیر این گیاه سبز و خرم مار و گردم پنهان است که بالاخره آنهارا به مغال تباهی و هلاکت خواهند انداخت حقیقت است که بالاخره آنهارا به مغال تباهی و هلاکت خواهند انداخت حقیقت

این است که بنی آدم از ناعاقبت اندیشی همیشه بهجلوه وزینت ظاهری اشیا فریب می خورد لیکن بر نتایج وانجام نهائی وبدی وضرر آن دقت نمی کند وهر سخنیکه دردل او خطور کند بر زبان می آرد ویا فررآ آنرا عملی میکند وبهر طرفیکه رهسپار شود بدون فکر واندیشه رفتار خودرا دوام میدهد واگر در عوض این از متانت و تدبر و عاقبت اندیشی کار بگیرد گاهی به اینگونه ضررها روبرو نخواهد شد .

و جَعَلْنَا الْيُلُ وَ النَّهَا رَ ايَتَيُنِ

تفسیو: گاهی تاریکی شب وهنگامی روشنی روز ، دراز و کوتاهمیگردد وقتی در هنگام شب ماه نورانی و فرح افزا پدیدار میگردد ومتدرجاروبه ازدیاد ونقصان میگذارد و همچنین در روزها روشنی تیز و گرم آفتاب تفاوت میکند ، اینهمه نمونهٔ قدرت کاملهٔ خداوند قدوس است \_ و هر یکی از آنها نظام مستقل جداگانهٔ دارد که برآن صدها فواید و مصالح وابسته است و نظام مجموعی تمام آنها علیحده بوده از ابتداء تابهامروز تحت قوانین نیکو و پایدار جریان دارد .

### فَهُكُو نَآ اليَّةَ النَّيْلِ

تفسیل : علامت شب (ماه) تاریك و محوشده میباشد یعنی روشنی ماه نسبت به آفتاب كم و خیره است بلكه قرص قمر هم در نظر بینندگان داغدار معلوم میشود .

فَضَالًا مِّنْ رُ بِنِكُمْ دوذی از برورد محادخود

تفسیو : دراثنای روز در روشنی آفتاب هر چیز درنظرها روشن ترجلوه میکند ، مردم تازهدم به تلاش روزی می برآیند ودرکاروبار مختلف متنوع مشغول میگردند ، خلاصه شعاعهای آفتاب آن همه چیز هارا که در پردهٔ تاریکی مستور بود ظاهر میگرداند . ومردمان از خواب گران بیدارشده بهجهات مختلفه گشت وگذار می نمایند .

# و لِتَعْلَمُو اعْدَى السِّنِيْنَ وَ الْحِسَابَ السِّنِيْنَ وَ الْحِسَابَ السِّنِيْدَ وَ الْحِسَابَ وَ الْمِدَانِيدَ حَسَابُ وَالْحِسَابُ وَ الْمِدَانِيدَ حَسَابُ وَا

تفسیر : در رفتوآمد لیل ونهار وطلوع و غروب شمس و قمر شمار ماهها وسالها و حسابات خورد و بزرگ مختلفه مربوط است .

تفسير : بايد دانست كه تشويش و تعجيل شما ، هيچ فائده مؤثري نمی بخشه \_ در نزد خدا (ج) برای هر چیز خواه خیر باشد یا شر وقت واندازه مقرر است ــطوریکهدر اثرتعجیل کسی شب یا روزکوتاه ویا دراز نمیشود ودراوقات مقررهٔ صبح و شام اخلالی پدید نمی آید همانطور نظام آمد و رفت خیر و شر بعد از یکدیگر تحت یك قساعدهٔ معین است که هیچ قدرتی آنرا تغییر داده نمی تواند ، حیات مکدر و دلگیر این دنیا را به منزلهٔ شب تاریك بدانید که در ظلمت آن نتاییج خیر وشر را چنانکه باید و شاید انسان واضح وصاف دیده نم*ی توان*د آری حق تعالی انبیاءو مرسلین را فرستاد که در تاریکی شب دنیامخلوق را موافق درجات شان براه صحيح هدايت وديدة بينش آنهارا روشنى وبینائی بخشند تا حقیقت خیر وشر و نتایج آن برمردمان منکشف گردد . ـ لیکن انکشاف صریح وبدیهی که هیچ فرد بشر را مجال\انکار یا شبهه باقی نماند ، وقتی به عمل میآید که شب زندگانی آن سپری گردد وروز فردای محشر پدید آید ، در آن دم کردار های نا پسندیدهٔ که در دائرهٔ زندگانی دنیا طوق گردنش بود و بهسبب تاریکی غفلت و جهالت و غيره بطور واضح بهنظرش نميآمد وقت طلوع صبح قيا مت آشکار میشود و نامهٔ اعمال کشوده پیشروی انسان خواهد آمد و هــر شخص آنرا در روشنی آن روز روشین بی تکلف خوانده می تـوانـد. «فكشفناعنكغطاءك فبصرك اليوم حديد» ﴿ وَقَ لِـرَكُوعَ ٢) حِونَ انسان در آنوقت تمام اعمال خورد و بزرگ خودرا برنگ اصلی آن می بیند به آواز بلند ميكويد . «يويلتنا مال هذا الكتاب لايغا درصغيرة ولا كبيرة **الااحصاها** » (كهف ـركوع ٦ ) .

تفسیر: بد قسمتی و زشتی اعمالش طوق گردن اوست ، همراهقسمت بدعمل بد است کهازآن جدانمیشود ودر قیامت پیش رویش می آید .

اِقُرُا كِتْبَكَ الْكُوْمَ بِنَفْسِكَ الْيُوْمَ الْيُومَ الْيُومَ الْيُومَ الْيُومَ الْمُودَ الْمُؤْدَ الْمُؤْدَ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُدُ الْمُؤْدُدُ الْمُؤْدُدُ الْمُؤْدُدُ الْمُؤْدُدُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُدُ الْمُؤْدُدُ الْمُؤْدُدُ الْمُؤْدُ الْمُودُ الْمُؤْدُ ل

عَلَيْكَ حَسِيبًا اللهُ اللهُ

تفسیر: نامهٔ کردارش بدستش داده میشود تاخودش خوانده فیصله کند که کارهائی را که درطول عمر خود کرده بود بی کم وزیاد درآن ثبت است ، عرکس در آن وقت یقین خواهد کردکه ذرهٔ از عمل او باقی نمانده و درآن موجود است ، درآیات ماقبل از نزول کتاب مقدس (قرآن) و حسابی که به آفتاب و مهتاب و غیره تعلق دارد بحث شد اینك در این آیات حساب و کتاب قیامت را ذکر فرمود تابه همان حساب و کتاب سابقه بطور نتیجه مرتب شود .

مَنِ اهْتَدُى فَا نَهَا يَهْتَدِى كَ لِنَفْسِهُ عَمَى اهْتَدُى لِنَفْسِهُ مَى الْمَنْفِي خُود مراه الله منه الله منه الله منه مراه شد پسجزاین نیست که ممراه میشود بر ضرد خود و هر که ممراه شد پسجزاین نیست که ممراه میشود بر ضرد خود

#### و لا تَزِ رُو ازِرَةً وِزْرَ الْحُلَ يَا و برندارد هيچبردارنده باد ديمري دا

تفسیر: خدای تعالی راه راست رابههمه نشان داد اکنون اختیار دارند که بهاین راه میروند یا نمیروند ، آنهاباید خیر وشر خودرا خودبسنجند زیرا نفع ونقص کارها و طریق عمل هر کس تنها بهخود او عائد است وبار گناهان یکی بردوش دیگری نهاده نمیشود .

# ومَاكُنَّامُعُكُنَّ بِيْنَ حَتَّى نَبُعَثُ رَسُولًا ﴿ وَمَاكُنَّامُعُكُمْ بِيغَامِبِرِي وَمَاكُولًا ﴿ وَالْحَالَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُلَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّال

تفسیر: سر انجام کارهای بد بدون شبهه سزا و عذاب است لیکن حق تعالی تا حقایق آنرا بر بندگان خود نیاموزاند ایشانرا مواخده نمیکند – ازهمین سبب است که پیغمبران را میفرستد تا مردمان را از بی خبری و غفلت برهانند وازنیك وبد بطور کلی آگاه سازند خدای تعالی از ابتدای آفرینش سلسله وحی ورسالت را ازین سبب جاری داشت تا سخنانیراکه انسان تنها برهنمائی عقل و فطرت ادراك میکند مشلاً وجودباری و یاتوحید ، بهوسیلهٔ بیان پیغمبران بیشتر شرح گردد و محل اعتماد قرار گیردودر ادراك چیزهائی که قوهٔ عقل به تنهائی کودد و محل اعتماد قرار گیردودر ادراك چیزهائی که قوهٔ عقل به تنهائی خلاصه پر تو انوار و فیوض انبیاء علیهمالسلام فضای دنیارا چنان نور بخسید که اقوامیکه در دنیاویا آخرت معذب به عذاب الهی (ج) شوند بخشید که اقوامیکه در دنیاویا آخرت معذب به عذاب الهی (ج) شوند بخداوندی و بیخبری خویش چنان عذریکه سبب رستگاری ایشان ازعذاب خداوندی شود تقدیم کرده نتوانند .

تنبیه: مفسرین درین موقع تعذیب «اصحاب فطرت» واطفال صغیر را زیر بحث گرفته اند ـ از خوف تطویل ازآن صرف نظر نمودیم .

عَلَيْهَا الْقُولُ فَكُ مَّرُ نَاهَا تَكُ مِيْرًا اللهِ اللهُ مِيْرًا اللهُ مِيْرًا اللهُ مِيْرًا اللهُ الله

تفسیر: وقتیکه میخواهیم قریهٔ را بواسطهٔ اعمال زشتمردمش تباه کنیم آنها را ناگهان نمی گیریم و هلاك نمیکنیم بلکه بعد از اتمام حجت بایشان سزاداده میشود یعنی نخست احکام الهی (ج) ذریعهٔ پیغمبران ویانائبان ایشان به باشندگان دیاری اعلان ورسانده میشود خصوصا باشخاص رسوخ وامرای آنمقام که اثر قبول و عدم قبول امر خدا (ج) از طرف آنها بر جمهور مردمان می افتد هنگامیکه اشخاص مقتدر و متکبرین آنها پیغام خدا (ج)را دیده ودانسته رد کنند و علانیه نا فرمانی نموده فضای تمام قریه را مسموم ومکدر سازند اهل آن قریه خودرا مجرم علنی ثابت کرده مستحق عذاب الهی (ج) میگردند (نعوذبالله من شرور انفسنا) . کرده مستحق عذاب الهی (ج) میگردند (نعوذبالله من شرور انفسنا) . قدری بالفسق وقوله تعالی «امرنامترفیها»امر تکوینی قدری بالفسق وقوله تعالی «انالله پامرالتشریعی قدری بالفسق وقوله تعالی «انالله پامرالتشریعی فلامنافاق فافهم .

و كم أَ هُلَكُنَا مِنَ الْقُرُ وُنِ و بسا كس دا كه هلاك كرديم اذ طبقات مردمان

مِنْ 'بَعْلِ نُوْ جِ اللهِ

تفسیر: در قرونی که بینآدم ونوح گذشت همه مسلمان بودند، شرك وبت پرستی بعدازآن پیدا شد ونوح (ع) برای اصلاح آنها مبعوث گشت و صد ها سال احکام الهی (ج) را به آنها تبلیغ نمود ر ایس آنها نپذیرفتند بالاخر همه هلاك گردیدند \_ وبعدازآن چندین قوم دیگر (عاد و ثمودو غیرهما) به این گناه تباه کشتند . والحاصل سلسله هلاك نمودن قومها بعد از بعثت نوح (ع) شروع شد .

و کفلی بر باک بات مورد مادتو بعناه بند مانخود

ئى اسرائيل ------

خَبِيْرًا 'بَصِيْرًا ﴿

تفسیو : کسی را بیقصور نمیگیرد و سزای نامناسب نمیدهد بلکه گناهان هریك رادیده واوضاع واطوار اورا سنجیده مطابق عملش بااو سلوك میكند .

مَنْ كَانَ يُرِيْدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ مَنْ كَانَ يُرِيْدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ هُرَ كَهُ عَجَلْنَا لَهُ هُرَ كَهُ عَجَلَنَا لَهُ هُرَ كَهُ خُواستُه باشد(آسودمی) این جهانوا بشتابدهیموی دا

فِيها مَا نَشَآءُ لِهَنَ نَّرِ يَكُ تُمَّ دراينجا هرچهخواهيم هركرا خواهيم باذ جُعَلْنَا لَهُ جُهُنَّم عَيْصَلَهُا مَنْ مُو مَّا مقرر عردهايمبراى او دونخ درآيدبه آن نكوهيده

مُّلُ حُوْرًا ١

تفسیر: ضروری نیست که هر عاشق دنیا فوراً هلاك شود نه چنین است بلکه از مردمانیکه فقط برای متاع دنیا سرگردانند به هر كسیکه بخواهیم وهر قدر كه اراده كنیم به وفق حکمت و مصلحت خود متاع دنیا را ارزانی خواهیم داشت تابه ثمرهٔ فنا پذیر نیکی های فانی وجدو جهد خود برسند واگر سعادت اخروی نصیب آنها نیست ، پیمانهٔ شقاوت آنها تماماً لبریز شده با نهایت خواری ورسوائی به محبس دوزخ انداخته شوند .

و مَنْ أَرُاكِ الْآخِرَةُ وَسَعَى لَهَا وَ مَنْ الْرَاخِرَةُ وَسَعَى لَهَا وَ مَنْ براياو

سُعِیمًا وَهُو مُوْ مِنْ فَأُولَا عِلَى كَانَ سعی که (لائق اوست )واو مسلمان باشد پس آنجماعه هست

سَعْيَهُم مُشْكُو رَّ الاَ

تفسیر: در دل کسیکه ایمان ویقین موجود باشد و به نیت نیك بغرض حصول خوشنودی خدا و ثواب اخروی در راهی که پیغمبر نشان داده است جدوجهد عملی نماید کوشش او هر گز ضایع نمی شودو یقیناً دربار گاه احدیت به حسن قبول سر فراز خواهد شد.

مَ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

عَطَآءِ رُبِّكُ اللهُ عَطَآءُ عَطَآءُ عَطَآءُ عَطَآءُ اللهُ عَطَآءُ اللهُ عَطَآءُ اللهُ عَطَآءُ اللهُ اللهُ

رُ بِّلِكَ مُخَطُّوُ رُّا ﴿

پروردگارتو باز داشته شده

تفسیر: حق تعالی بر طبق حکمت ومصلحت خود بعض طالبین دنیا را دنیا میدهد و تمام طالبین آخرت را آخرت عطاء میفرماید دد عطای او تعالی هیچکس مانع و مزاحم شده نمیتواند و ویا مطلب این است که طالب دنیا باشد و یا طالب آخرت از امداد دنیوی هردو را حسب مصلحت حصه میرسد و محض از باعث کفر و عصیان دروازه های بخشش دنیوی برو بسته نمیشود.

تفسیو: در حین زندگی دنیوی به اعتبار مال ، دولت ، عرت ، حکومت واولاد وغیره یکی را بردیگری تایک اندازه فضیلت میدهد ، به همین امر قیاس کنید که در آخرت از لحاظ تفاوت اعمال واحوال چقدر فرق مراتب می باشد چنانچه از نصوص ثا بت است که در درجات جنت و درکات جهنم تفاوت زیادی موجود است . در حدیث آمده است که بین دودرجه جنت تفاوت بین زمین و آسمان میباشد \_ انسانهائی که دریك درجه قرار دارند مردمان درجه دیگر را چنان خواهند دید که ما بزمین درجه قرار دارند مردمان درجه دیگر را چنان خواهند دید که ما بزمین درجات جنت همان اشخاص نائل میشوند که برای آخرت جد وجهد کامله به عمل میآرند . در آیات مابعد مفصلاً طریقهٔ سعی آخرت تلقین شده است که اگر انسان بران رفتار نماید باین مقامات بلند میرسد.قول ابن عباس است که حق تعالی تمام تعلیم اخلاقی «تورات» را در پانزده ایت سورهٔ «بنی اسرائیل » در ج کرده است \_ وآن پانزده آیت ا ز

لَا تَجْعَلُ مَعَ اللّٰهِ اللّٰهِ الْهَا الْخُرُ فَتَقُعُلَ مَقرد مَعَن با خدا معبود دیمری دا پس بنشینی مَنْ مُو مًا هِجُنْ و لَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَنْ مُو مًا هُجُنْ و لَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

تفسیر: شرك چنان یك چیز ظاهرالبطلانی است كه بهارتكاب آن نزد الله عالی و فرشتگان او بلكه پیش هر خرد مند دنیا مذموم وملزم قرار داده میشوید چنانچه امروز به چشم سر می بینیم كه مذاهبی كه شرك صریح از جمله تعلیمات شان بود پیروان آنها نیز برای اینكه در زمرهٔ دانشمندان به شمار روند باصلاح آن پرداخته آهسته آهسته به طرف توحید قدم میبردارند هر عاقل حس كردم است كه برای انسان كه اشرف المخلوقات است پیروی شرك موجب ذلت و باعث ننگ و عار اشرف المخلوقات است پیروی شرك موجب ذلت و باعث ننگ و عار بوده و خیلی فضیحت آور است كه آدم درپیش مخلوقی كه از خود او پست تر وعاجز تر می باشد سر بسجود نهد خصوصاً، پیش آن چیزهائی دست سوال دراز كند كه تراشیدهٔ خود اوست. كسیكه خدارا گذاشته پیش غیراله قد نیاز خم میكند ، خدای بی نیاز دروازهٔ نصرت و بر كت حقیقی را بروی او بسته و اورا در حالت ناتوانی و بیكسی میگذاردچنانچه در وقت احتیاج شدید كه بهاعانت وامداد ضرورت پیدا كند هیچ یار ومدد گار نخواهد یافت «ضعف الطالب والمطلوب» .

#### و قضى رَبِّكَ أَلَّا تَعْبُدُ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ و حكم عرد پرورد محارتو عه عبادت مكنيد و با لو الله ين الحسانًا الله و بكنيد بابدومادد نيكوماري

تفسيو: خداوند است كهبراى يك طفل بصورت حقيقى وجود ميبخشد والدين تنها وسيلة ظاهرى وجود اويند ازينجاست كهدرچندين آيات بهمراه حقوق خداى تعالى حقوق والدين يكجا ذكر شده است در حديث است كه آنشخص به خاك برابر شد كه او والدين خود را يافت ليكن به خدمت آنها نيرداخت و جنت را بدست نياورد پيغمبر (ص)در حديثى فرمود كهجنت تحت قدمهاى مادر است . نيكى اولاد با والدين ايناست كه در زندگى آنهارا بهجان ومال خدمت نمايد واز دل تعظيم و محبست كند ، بعد ازمردن آنها جسنازه آنها رابخواند ، بسراى آنها دعاكند وطلب آمرزش نمايد \_ عهد ووصاياى آنهارا حتى المقدور انجام دهد بادوستان آنها به تعظيم و حسن سلوك وبااقارب آنها از راه صله رحم پيش بيايد و غيرذلك .

اِمّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَ لَى الْكِبْرِ آحَدُ هُمَّا الْمِ الْمِيكَةِ عِنْدَ اللهِ اللهِ عَلَانُ سَالَى يَعَادُ الشَانَ اللهِ يَعَادُ الشَانَ اللهِ اللهِ عَلَانُ سَالَى يَعَادُ الشَانَ

اً و كلهما فلا تقل لهما الهما الهما الهما الهما الهما الهما و الهما الهما و ا

تفسیو: درحین پیری احتیاج خدمت زیاده تر است که بعض اوقات اهل وعیال هم ازآن پهلو تهی میکنند ، در روز گار پیری هوش وحواس هم آنقدر بجا نمسی ماند \_ منتها سعبادتمند کسی است که در آنوقت از خدمت گذاری و فرمانبرداری والدین رو نتابد قرآن تنبیه نمود که درمقابل والدین حتی (اف) هم مکشید تاچه رسد به اینکه آنهارا زجر دهید وبرایشان عتاب کنید بلکه با آنها در حین سخن گفتن ادبوتعظیم کامل را ملحوظ دارید \_ ابن مسیب فرموده که بحضور والدین چنان سخن گوئید که یک غلام خطا کار با آقای تند مزاج خویش سخن میزند.

و اخفض کهما جنا کے النّ لّل و پست من برایشان باذوی تواضع دا من السّ کمکنی و قبل رّ ب از کمکهما از جهتمهربانی و بنو ای پرورد ماد من به بغشا بر ایشان کمکا کر بینائی صغیر الله کمکا کر بینائی صغیر الله کمکها کر بینائی صغیر الله کمکا کر بینائی صغیر الله کانچه پرودش مردند مرا در خورد سالی

تفسیو: وقتیکه من بکلی ناتوان و حقیر بودم، آنها در تربیه و پرورش من از هیچ گونه سعی وزحمت دریغ نکردند ، هر یكاز ایشان مطابق میلخود برای راحت و خوشی من سعی کردند و کوشش داشتند کهمرا از هزارها آفات وحوادث نگه کنند ـ بارها برای من حیات خود را به

ملاکت افگندند \_ آمروز که وقت پیری و ناتوانی آنها فرا رسیده چیزیکه در قدمت و تعظیم آنها بجا می آرم و نمیتوانم از عهدهٔ حق آنها برآیم بنابران از تو (خدایا) مسئلت مینمایم که در این روز گار پیری و نیز بعد از مردن برایشان نظر رحمت مبذول فرمائی .

ر بنگر آ علم بنها فی نفو سکم

إِنْ تَكُوْ نُو اصْلِحِيْنَ فَإِنَّهُ كَانَ الر باشيد شايستة (بسهرآئينه)وي هست

لِلاَ وَ ابِيْنَ غَفُورًا ﴿ اللهِ عَند مَا أَوْا اللهِ اللهِ عَند مَا أَوْا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

تفسیر: تعظیم والدین وبحضور آنها تواضع و فروتنی باید از صمیم دل باشد خدای تعالی میداند که چه کس و چه طور از دل خدمت والدین را میکند. اگر فیالواقع شما پاك و سعادت مند باشید و به طرف خدا (ج) رجوع نموده به اخلاص و حق شناسی تمام به خدمت آنها بپردازید خداوند (ج) از کوتاهی ها و خطاهای شماخواهد گذشت فرض کنید که اگر کدام وقتی باوجود نیك نیتی شما دراثر دلتنگی ویا بی حوصلگی از نزد شما فرو گذاشتی نسبت به آنان سر زند و شما ازآن کارپشیمان شده توبه وانابت کنید خداوند (ج) آمرزگار است.

تنبیه : اطاعت والدین در کدام چیزهاست ودر کدام چیزها نیست تفصیل آنرا در کتب فقه وغیره باید دید که در روح المعانی هم برآن بحث مبسوط و مفید شده است \_ فلیراجع .

وَ الْتِ ذَا الْقُرْ بَلَى حُقَّهُ وَ الْمِسْكِيْنَ وَ الْمُسْكِيْنَ وَ الْمِسْكِيْنَ وَ الْمِسْكِيْنَ وَ الْمِسْكِيْنَ وَ الْمُسْكِيْنَ وَ الْمِسْكِيْنَ وَ الْمُسْكِيْنَ وَالْمِسْكِيْنَ وَ الْمِسْكِيْنَ وَالْمُسْكِيْنَ وَالْمِسْكِيْنَ وَلَّهُ وَالْمُسْكِيْنَ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتُولِ اللَّهِ الْمُسْتَعِلَيْنَ وَلَيْنَ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتُولُ وَالْمُسْتُولِ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتِيْنِ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتُلِيْنِ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتِيْنِ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتُولِ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتُلِيْنِ الْمُسْتُعِلِيْنِ وَالْمُسْتُونِ وَالْمُسْتُعِلَيْنِ وَالْمُسْتِيْنِ وَالْمُسْتُعِيْنِ وَالْمُسْتُعِلِيْنِ الْمُسْتُعِلِيْنِ الْمُسْتُعِلِيْنِ وَالْمُسْتُعِلِيْنِ وَالْمُسْتُعِلِيْنِ وَالْمُلْمُونِ وَالْمُسْتُعِلِيْنِ الْمُسْتِعِلِيْنِ الْمُسْتُعِيْنِ وَلْمُسْتُعِلْمُ وَالْمُسْتُعِلِيْنِ وَالْمُسْتُعِلِيْنِ وَالْمُسْتِيْنِ وَالْمُسْتُعِلِيْنِ الْمُسْتِعِلِيْنِ الْمُسْتِعِلِيْنِ الْمُسْتِعِلِيْنِ الْمُسْتُعِلِيْنِ الْمُسْتِعِلِيْنِ الْمُسْتِعِيْنِ الْمُسْتِعِلِيْنِ الْمُسْتِعِلِيْنِ الْمُسْتِعِلِيْنِ الْمُلْمُلِلْمِلْمِيْنِ الْمُسْتِعِلِيْنِ الْمُسْتِعِلِيْنِ الْمُسْتِي

و ابن السيال و لا تبكر رُ تبكر ير اص

تفسیو: هر نوع حقوق مالی و اخلاقی خویش و اقارب را اداء کنید ا ز محتاجان و مسافران خبر بگیرید و مالی را که خدا (ج) به شما عطا کرده بیهوده و بیموقع ضایع مکنید اسراف این است که مال در راه های معاصی و بیهوده خرج شود یادر کار های مباح بدون غور و فکر آنقدر مصرف شود که بالاخر حقوق فوت گردد و باعث ارتکاب حرام شود.

تفسیو: مال نعمت بزرگ خداست و بواسطهٔ این نعمت در عبادت خاطر جمعی حاصل و برای انسان موقع بدست میآید که در راه اسلام و کار های پسندیده ، خدمات زیاد انجام دهد پس آنرا بیجا صرف کر دن ناسپاسی است و این ناسپاسی به تحریك و اغوای شیطان به وقوع میآید، کسیکه مرتکب چنین ناشکری شودگویا همرنگ شیطان است ، همانطوریکه شیطان قوتهای خدا دادرا در عصیان و گمراهی خرج نمود، همانگونه این انسان هم نعمت موهوبهٔ حق تعالی را در نافرمانی برباد داد .

و الم العور ضَ عَنْهُم البَيْعَاء رَحْمَاتِهِ و الم روبعردانی اذین جماعه بانتظار مهربانی ( دذ قی) م ن رسیلی شر جو ها فقل لهم از پرودد محاد خود محامیدواد آن باشی پسبعو ایشانوا

قُوُ لَا مُنْسُو رًا ﴿ سِغْنَى مَلِيْمِ

تفسیو: کسیکه همیشه به جود وسخاوتعادت دارد اگر وقتی چیزی ندارد چون محروم رفتن امید واررا الله تعالی نعی پسندد بنابر آن دروقت تهیدستی ، بهطریق نرم وشیرین معذرت بخواه مثلاً اظهار شود که «هرگاه خدا مراداد ، انشاءالله از خدمت شما دریغ نخواهد شد» و ب سختی و ترش روئی جواب مدهید که مبادا خیرات گذشتهٔ شما ضایع شود .

وَ لاَ يَجْعَلُ يَكُلُ مُغَلُّو لَكُ ۚ اللَّهِ عُنْقِكَ وَ لَكَ اللَّهِ عُنْقِكَ وَ لَكَ اللَّهِ عَنْقِكَ وَ مَن دُود مِن خُود اللَّهِ اللَّهُ عَنْقِكَ اللَّهُ عَنْقِكُ وَ مَن دُود اللَّهِ اللَّهُ عَنْقِكُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْقِلُكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْقِلُكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْقِلُكُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْقِلُكُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

و لا تَدْسُطُهَاكُ لَ الْكُسُطِ فَتَقَعُلَ وَلَا تَدُسُطُ فَتَقَعُلَ وَلَا تَدُسُطُ فَتَقَعُلَ وَلَا تَعْلَمُ الْمُسْلِينَ وَمِنشِينَ

مُلُو مًا مُحْسُورً الآ ملامت عرده شده درمانده

تفسیر: یعنی همه بگویند که نهایت خسیس و بخیل است و یا اینکه چرا اینقدر خیرات نمود که خودش تهیدست و محتاج گست ـ غرض بایددر هر معامله اقتصاد واعتدال را مرعی داشت ، نباید دست راآنقدر بند کند که به گردن بچسپد و نه آنقدر کشاده دستی نماید که درنتیجه خودش تهیدست و گدا گردد ـ ابن کثیر می نویسد« فتعطی فوق طاقتك و تخرج اکثر من دخلك» یعنی فوق تر از طاقت و یا بیش از عایدات خرج کردن هم تحت «ولاتبسطها کلابسط» می آید ، در حدیث است «ماعال کردن هم تحت «ولاتبسطها کلابسط» می آید ، در حدیث است «ماعال من اقتصد » (کسیکه میانه روی کرد ، محتاج و تنگدست نشد ).

رِ سَّى رَبِّكَ يَدُمُ عَلَمُ الرِّزْقَ لِهُنْ يَّكُسُكُمُ الرِّزْقَ لِهُنْ يَكُسُلُمُ وَهُ الرِّزْقَ لِهُنْ يَكُسُلُمُ وَهُ الرِّزْقَ لِهُنْ يَكُسُلُمُ وَهُ عَلَمَا الرِّزْقَ لِهُنْ يَكُسُلُمُ وَهُ عَلَمَا الرِّزْقَ لِهُنْ يَكُسُلُمُ وَهُ عَلَمَا الرِّزْقُ لِهُنْ يَكُسُلُمُ وَهُ عَلَمَا الرَّزِقُ لِهُنْ يَكُسُلُمُ وَهُ عَلَمَا الرَّزِقُ لِهُنْ يَكُسُلُمُ وَهُ عَلَمَا الرَّزِقُ لِهُنْ يَكُسُلُمُ وَالْمُعُوالِمِنْ يَكُسُلُمُ الرَّفِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّ

وَ يَقُلِ رُ<sup>ط</sup> و تنگ مى بئىاسرائيل

قفسیو : اگودست خودرا باز دارید ، شما غنی و شخص دیگر فقیر نمیشود و نه از سخاوت شما او غنی و شما فقیر میگردید ، فقیر و غنی ساختن بندگان و روزی ایشان را کم وبیش کردن محض به تصرف و آختیار خداست ــ قطعاً جای پریشانی و تشویش نیست کــه بگــوئید «متاسفانه امروز پول ندارم واین فقیریکه امید کرده پیش من آمده بود چه خواهد گفت ، وضعیت های مختلف تنگدستی و توانگری در قبضهٔ اقتدار آن مالكعلى الا طلاق است ووظيفة شما ميانه روى وامتثال حكم خداست ، حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد یعنی محتاج را دیده اظهار بیتابی و پریشانی زیاد مکن ، حاجت روائی او به ذمه تو نیست بلکه به ذمهٔ خداست ـ لیکن این سخنان به پیغمبر (ع) فرموده شده که بی انتہا سخی بودہ است \_ باقی کسیکه مال آز دلش نمی بر آید او رآ به اعطاء پآبند نموده است ـطبیب هم مطابق مزاج و تشخیص بهمریض دوا میدهد .

#### رِّ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَبِيْرً ا بَصِيْرً ا ﴿ (هرآلینه) اوهست به (مصالح) بندگان خود دانا

تفسیو : یعنی باحوال و مصالح ظاهری و باطنی هر بنده خبردار بوده بروفقآن معامله میکند ، در حدیث قدسی آمده که بعض بندگان من چنان اند که خوبی حال آنها در فقیر بودن آنها ست اگر آنها را غنی میساختم دین آنہا تباہ میشــد \_ برعــکس آن بعض بندگــان را غــنـی ساختم که اگر تهیدست و فقیر میبودند بردین قایم نمی ماندند \_علاوه برآن غنای ظاهری در حق بعض اشقیاء محض به طور امهال واستد راج ویا فقر وتنگدستی از راه عقوبت و سزا میباشد (عیا**ذآبالله منهذاوهذا**) پیشتر چندین بار درین موضوع بحث شده است .

وَ لَا تَقْتُلُو ٓ ا أُولَاكَ كُمْ خُشْيَةً إِمْلَاقٍ مكشبيد اولاد خودرا أزترس نَحُنُ نُرُ زُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ " روزی میدهیم ایشانرا و

تفسیو: بعض کفار به این خیال اولاد خود را میکشتند که دخرج آنهارا از کجاکنیم» تفصیل این مطلب در سورهٔ «انعام» مطالعه شود .

سب**حنالذ**ي ----

٥ (

### اِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْاً كَبِيْرًا اللهِ مَن مِنْ اللهُ الله

تفسیر: زیراکه این حرکت ظالمانه و بیرحمانه موجب قطع نسل انسانی است و نیز ظاهر میشود که مرتکب این فعل به رزاقی خدای تعالی اعتماد ندارد.

#### و لا تَقُرُ بُوا الزِّ نَكَى و نزديك مشويد بزنا

تفسیر: زنا یك چیزیست نهایت زشت و قبیع به آن نزدیك مشوید گویا در «ولاتقربوا الزنی» هدایت كرده شده كه از مبادی زنا هم پرهین كنید مثلاً بطرف زن اجنبی بدون عذر شرعی نظر كردن ویا بااو بوس و كنار وغیره.

# اِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةٌ و سَاءً سَلِيلًا اللهِ (هرآئينه) آناست عمل ذشت و بد راهی است

تفسير : زيراكه دراثر زنا درانساب اختلال واقع ميگردد وانواع واقسام جنگ وجدل و مخاصمهها برپا گردیده وبرای مردم یك راه بـــد پــیدا میشود حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد «یعنی اگر این راه بازشود که مردی بهزن مرددیگر نظر کند حتماً شخص دیگر زن اورا خواهددید» در مسند امام احمد (رح)مسطور است که شخصی به خدمت **رسولالله صلعم** عرض کرد که(مرا اجازهٔزنا بدهید) حاضرین اورا زجر نمودند که (بعضور پیغمبر حدا چنین گستاخی مینمائی) واز اظهاراین کلمات منعش کردند ــ آنحضرت (صلعم ) باو فرمود که نزدیك من بیا نامبرده قریب پیغمبر بنشست آنحضرت فرمود «آیا تو این حرکت را نسبت بهمادر ، دختر ، خواهر ، عمه وياخاله وغيره اقاربت باشخص دیکری پسند میکنی !» نامبرده جواب داد که «یارسولالله (ص) قربانیت شرومهر گزنی» پیغمبر (ص) فرموددیگرمردمهم برای مادرها، دخترها ،خواهرها عمهما وخاله های خود این فعل را نمی پسندند ، سپس آنحضرت دعا فرمود که (البهی (ج) گناه این شخصرا معاف فرما ودل اورا پاك وشرمگاه اورا محفوظ دار!» ابوامامه ميفرمايد كهبعدازين دعاحال آن شخص اينطور شد كه به طرف هيچ زن اجنبي نظر نميكرد . اللهم صل على سيدنا محمد وباركوسلم عليه .

## وَ لاَ تَقْتُلُوا النَّفُسُ الْتِي حَرَّا مَ اللَّهُ

إلاّ بِالْحَقِّ

تفسیر : در صحیحین آمده که خون هیچ مسامان حلال نیست مگر بهسه صورت ، جان درعوض جان یازانی محصن ربا شخصیکه دین را ترك داده از جماعت مسلمانان جدا شود .

وَ مَنْ قُتِلَ مُظُلُّو مًا فَقَدُ جَعَلْنَا لِوَ لِيَّهِ وَمَنْ قُتِلَ مُظُلُّو مًا فَقَدُ جَعَلْنَا لِوَ لِيَّهِ وَادْ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَيْنَا لِوَ لِيَّهِ وَادْ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ ا سُلُطْنًا فَلَا يُسُرِفُ فِي الْقَتُلِ الْمُتَالِلُ الْمُعَالِلُهُ الْمُعَالِلُ الْمُعَالِلُ الْمُعَالِلُ

پس باید کهزیادتی نکند

تفسیر : اولیای مقتول اختیار دارند که بهحکومت عرض کرده عوض خون رابگیرند لیکن در حین اخذ معاوضه نباید از حدبگذرند مثلاً بجای قاتل غیر قاتل را مورد سنرا قرار دهند یاهمراه قاتل دیگر بی گناهان راشامل كَنْنُد ويا بيني وكوش وغيره اعضاء قاتلَرا ببرُّند وآورا مثله نمايند .

#### إِنَّهُ كَانَ مُنْصُورٌ ا

(هرآئینه) و یاست یاری داده شده

تغسیر : یعنی خدا (ج) بهاو امداد کردکه حق معاوضه و قصاص زا بهاو داد وَیّا به حکّام امر فرمود کهدر حق ستانی او کوتاهی نکنند بلّکه برهر کس لازم است که در گرفتن قصاص امداد نماید نه اینکه برعکس به حمایت قاتل پردازد و نیز وارث را باید که در عوض یك نفر دو نفر را نکشد واگر قاتل بدست نیامد پسر و برادر قاتل را به قتل نرساند چنانچه این کار در روز گار جاهلیت رواج داشت .

و لا تقر بو امال البتيم الآبالتي و لا بالتي و المال البتيم مر بطريق و نزديك مشويد بمال يتيم متر بطريق و هي المحكم المثل و على المثل و المثل و المثل المثل و الم

تفسیر : یعنی بهمال یتیم دست مزنید آری اکر حفاظت و نگهداری وخیر خواهی او مقصود باشد البته مضایقه نیست ولی وقتیکه جوان وبالغشود وبه نفع ونقص خود بداند مالش را باوبسپارید .

وَ أَوْفُو ا بِالْعَهْدِ وَاتَ الْعَهْدَ و وفا تنيد بعهد هرآئينه عهد كَانَ مُسْتُو لا ﴿

تفسیر: تمام عهدها دراین امر داخل است ، خواه با خداوند کرده شود ویا با بندگان خدا (ج) بشرطیکه غیر مشروع نباشد ـ حضوت شماه (رح) می نویسد کهچون به کسی قول و قرار داد صلحداده شود و سپس بدعهدی بعمل آید وبال آن حتما واقع شدنی است .

وَ اَوْفُوا الْكَيْلُ إِنَّ ا كِلْتُمْ وَزِنْوُ ا و تمام عنيد بيمانه دا جون بيمائيد و وذن عنيد بِالْقِسُطُا سِ الْمُسْتَقِيْمِ ط به تراذوی داست

تفسیر : یعنی دندی مزنید \_ اگر در پیمانه ومیزان نقص به عمل آورده شود . نظام معاملات مختل میگردد \_ قصهٔ هلاکت قوم شعیب پیشتر

**منزلچهارم** 

بنىاسرائيل

درچندینجا بیانشدهاست، اینکار از گناهان بزرگ ونمایانآنهابودــدر روایت وارد است که اگر شخصی بهحرام قدرت یافت و محض از خوف خدا (ج) از اجرای آن خود داری کند خدای تعالی پیش از آخرتدرهمین دنيا بهاو نعمالبدل عطا خواهد فرمود .

#### ذَ لِكَ خَيْرٌ وَ ٱحۡسَنُ تَأْوِيلًا ۞ بهتر و نیکوتراست

تفسیر : فریب ودغا بازی اکر در ابتدا-چندی چلش کند ولی زمـانی که مردم برآن آگاه شدند دوباره باوی معامله نمیکنند و شخصیکه حق مردم را پوره دهد همه کسان اورا خوش دارند والله تعالی تجارت او را رونق ورواج میدهد .

ولاتقف مالنس لك به علم السّه عوش و مروبي چيزيمه نيست ترا دانش آن هرائينه موش و البَصر و الفو ال كلل اول على كان و البيا باشد و دل هريمي ادينها باشد عَنْهُ مَسْئُو لُا ۞

ازنفسخود پرسیدهشده

**تفسیر** : بی تحقیق و سنجش سخن مکو و آنرا پیروی مکن ــ انسان را لازم است که گوش و چشم ودل ودماغ را بهکار انداخته خوب غور کند وآنگہی سنخن گوید ویا بعمل پردازد ــ برآنچه شنیده است بدونغور وفكر حكم قطعي ندهد ونه آغاز بهعمل نمايد. شمهادت دروغ دادن، بــه مردمان تهمت کردن و به واسطهٔ شنیدن چیزهای بی حقیقت در پی آزار کسی برآمدن ، ویابغض و عداوت گرفتن ، ودر تقلید آباء واجداد و یا درپابندی رسم و رواج بخلاف شرع قیام کردن ، ازسخنان، ا حق حمایت نمودن وچیزهای نادیده وناشنیده را دیده وشنیده انگاشتن ودر باب اشیای غیر معلوم دعوی نمودن (که من میدانم) این همه صورتهادرتحت این آیت میآیند ، باید دانست کهبروز قیامت راجع به تمام قوا سوال میشود که آنرا در کجا و چه کاری استعمال کرده ایــد ـــوآیا آن را بيموقع خرج نكرديد .

#### وَلا تَهُشِ فِي الْأَرْضِ مُرْحًا لَا لَكُ لَنَ لَنَ و مرو در زمین خرامان (هرآئینه)تونخواهی

## تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغُ الْجِبَالَ طُو لَا اللهُ الْجِبَالَ طُو لَا اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

تفسیر: رفتار متکبران شایان شان انسان نیست زیرا اگر به قوهٔ تسام برزمین پانهند زمین را شگافته نمی توانند و به ذریعهٔ بلند کردن گردن و کشیدن سینه ، خودرا آنقدر دراز ساخته نمی توانند که برابر کوه ها شوند بنابران و قتیکه اینقدر ضعیف و عاجز باشند چه سود که اینقدر بلند بالائی کنند .

تفسیر : پروردگار تو از کردن کارهای ممنوع و نکردن کار های امرکرده شده نیزار است .

تفسيو: اين نصائح مفيد قيمتدار سخناني است از علم و حكمتوتهذيب اخلاق كه عقل سليم آنوا قبول ميكند و آندرضمن وحي بهطرف نبيامي (ص) مستقيماً وبه طرف امت اميه بهتوسط آنحضرت (ص)فرستادهشد.

ولا تجعل معالم الله الخرفتلقلي ولا تجعل معادي الله الخرفتلقلي ولا تجعل معادي الله الخرفتلقلي والما الخرفتلقلي في مقرد معن بالمحدد معادي مكوره الله مكوره الله مكوره الله مكوره الله مده وانده الله والله المده

تفسیر : بیان نصائح فوق از توحید شروع شده بود«لاتجعل معالله الخر قتقعد مذه و مامخدولا»(رکوع۲)درخاتمه هم درباب توحیدیاد آوری شده تاخواننده بداند که آغاز و انجام حسنات و ابسته به توحید است .

لَّ لَتَقُو لُو نَ قُولًا عَظِيمًا ﴿ كَالَّهُ وَ لَكُ عَظِيمًا ﴾ مرويد

تفسیر: نهایت گستاخی است که برای خدا اولاد تجویز کنید ،وعلاوه برآن دختران را که خود شما آنهارابنظر حقارت ونفرت زیاد می بینید باو تعالی نسبت دهید .

و لقل صر فنا في هذا القر ان وبدرستيكه عردانيديم برائت خودراا ذو اين قرآن

#### لِيَذَ كُرُ وَالْوَمَا يَزِيْكُ هُمُ لِلاَ نَفُوْرًا ا و نمی افز اید در حق ایشان کمگر رمیدن را تاپند پذیر شوند

تفسير : قرآن كريم با عناوين مختلفه ودلائل وشواهد گوناگون به ابن مشركين تلقين ميفرمايد ليكن به جاي اينكه نصيحت حاصل كنند ، اين بدبختان نفرت زیاد میکنند وازآن رم میخورند وؤحشت می کنند .

#### قُلُلُو كَانَ مَعَهُ اللَّهُ كُمَايَقُو لُوْنَ

باخدا معبودان ديكر جنانجه ميكويند

تفسيو : يعنى اصنام و غيره كه آنها شريك خدائي و سلهـيم الوهـيت وانمود كرده ميشوند .

### إِذَّ الاَّ بْتَغُو اللِي ذِي الْعُرْشِ سَبِيلاً

بسوي

آنگاه طلب کردندی

راهمنازعترا خداوندعرش

تفسير : هركز پسند نداشتند كه محكوم غير شوند بلكه مي خواستند همه یکجا و متحدشده تختسلطنت خدا (ج)راواژگون سازند اگرباوشان گفته شود که چون درمقابل مالك عرشنمام زور واقتدار آنها بی سود است لهذا به عبادت یك مخلوقعاجز وناتوان پرداختن منتهای بیخردی است واکر برای تقرب مالك عرش معبودان موجود باشند چنانچه كفار زعم میکنند البته خود آن معبودان باطله به توحید ورضای آفرینندهٔعرش راضى وخواستار قرب اوتعالىءاند پس براى عابدين آنها هنوز ضرورتر دیده میشود که فکر توحید ورضای خداوند (ج)بزرک را نمایند زیرا خدای توانا به زبان تمام انبیاء وبهوسیلهٔ فطرت انسانی از شرك اظهار بیزاری کامل نموده است ، پس جای تعجب است که آین احمقان بیکونه راهی کور کورانه روان می باشند .

سُبُحْنَة وَ تَعْلَى عَمَّا يَقُو لُوْنَ پاك استوى و بلنداست ازآنچه میگویند

0.9

السَّبُعُ وَالْأَرْضُ وَ مَنْ فِيْهِنَّ اوَ إِنْ و زمین و هر که میان اینهاست و نبست

مِّنْ شَيْ إِلاَّيسَتِحُ بِحَهْدِ ، وَلَاكِنْ هیچ چیز مگر به پاکی یادمیکند به ستایش او و لیکن

> الاَ يَفْقَهُو نَ تُسْبِيُحُهُمُ تسبيح ايشانرا

تفسیو : هریك از مخلوق بزبان قال و یابزبان حال ، پاکی وخوبیهای اورا بیان میکنند لیکن شما آنرا نمی فهمید ، خواه از باعث اینکه فکر وتامل نكرديد ويا از سبب فقدان قوتيكه بهذريعه أن تسبيح قالي بعض مخلوقات شنیده وفهمیده میشود ـ واگر شخص باوجودیکه میفهمدآنرا نپذیرد ویابه مقتضای آن عمل نکند ، این فهمیدن در حکم نفهمیدن است.

> إِنَّهُ كَانَ حَلِيْمًا غَفُو رَّا بردبار آمرزگار هرآئينه ويهست

تفسمیر : تمام مخلوقات پاکی آن ذات متعال را بیان میکنند ولیکن شما برای او شرکاء ، اولاد ، دختران را تجویز مینمائید . این چنان گستاخی بزرگ است که باید فورآ مورد هلاکت قرار داده می شدید لیکن او تعالی بواسطهٔ حلم خود بزودی شمارا سرزنش نمی کند واگـر تـوبه کـنید وَإِنَّا قُرُ أَتَ الْقُرُ انَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَ إِنَّ الْقُرُ انَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَ وَ وَوَنَ مِيعُوانِي وَرَانُوا مِيسادِيم درميان و

وَ بَدِّنَ الَّذِ يُنَ لَا يُؤْمِنُوْ نَ بِالْلَاخِرَةِ و در میان آنانکه باور نمیدارند آخرت را

حِجابًا مُسْتُورًا ﴿

تفسیو: شخصی که آخرت را قبول نکند ودرباب انجام نیك وبد خود هیچ فکر واندیشه ننماید توجه خودرا بطرف نصیحت چگونه مبذول خواهد کرد؟ مادامیکه اوفکر حصول رستگاری ندارد ضرورت نمیداند که در احوال واقوال پیغمبریکه برای او خواهان نجات است غور ودقت نماید و بهبارکاه رسالت برسد \_ پس همین است عدم ایمان به روز رستاخیز وبی فکری درانجام کارخود . یك پرده معنوی است که بین آن شخص ونبی (از حیث نبی بودن) آویزان کرده میشود .

و جَعَلْنَا عَلَى قُلُو بِهِمْ أَكِنَّةُ أَنُ يَّفُقَهُو هُ وَ مَنْهِم بِر دلهاى ايشان پوششها تانفهمندش

تفسیر: اولاً این ذکربود که آنهابه صداقت پیغمبر (ص) اعتقاد ندارند درینجا بیان آن است که آنها به فهم قرآن رسائی حاصل کرده نمیتوانند یعنی این قرآن تاثیر نهایت قوی دارد ، لیکن بر کافران مؤثر نمیشود ازین سبب آنها در عقب پرده می باشند از روشنی آفتاب تمام جهان مستفیض و روشن میشود لیکن اگر شخصی در خانهٔ زیر زمینی بنشیند و تمام دروازه هاودریچهرابسته کندبلکه چشم های خودرا هم پیوشدنظربه این شخص ، روشنی آفتاب هیج جای وجود ندارد .

و فحق الأا نبهم وقوً ال

تفسير : چون نميخواهند بهنيت انتفاع واستفاده بشنوند كويا آنها قطعاً نميشنوند .

تنبیه : حجابها و پرده ها و غیره را که الله تعالی بردلهای آنها انداخته است عبارت ازآن پرده هائیست که وجود آنهارا خود آنها برای خود برضائیت و فخرزیاد ثابت کرده بودند «وقالواقلوبنا فی اکنه هماتدعونا الله وفی آذاننا وقرومن بینناوبین حجاب فاعمل انناعاملون (حمالسجدة رکوع۱) به آخرت ایمان نداشتن ، از انجام بی فکر وبی خوف ماندن ، از ذکر خدای واحد بدبردن و با پیغمبران تمسخر کردن چیزهائی است که صورت حجاب ووقر را اختیار میکند وچون آفرینندهٔ هر چیز فقط خدای تعالی است لهذا نسبت آفرینش آنها نیز به طرف اوتعالی کرده میشود .

#### وَ إِذَا ذَكُرُتَ رَبُّكُ فِي الْقُرُ الْنِ و چون یادی پرورد تارخودرا در قرآن

وَ خُدَهُ وَلُو اعْلَى آكْ بَارِ هِمْ نَفُو رَّا اللهِ تَنها دو مردان شوند بر جانب شتخود رميد شده

تفسیں: از ذکر خدای واحد بدمیبرند ، نفرت میکنند و پشت گستانده میگریزند واگر از معبودان آنها ذکرشود بسیار خوش میشوند«واذا ذکرالله وحده اشمازت قلوبالدین لایؤمنون بالآخرة واذا ذکرالدین من دونه اذاهم یستبشرون (زمر \_ رکوع ه) .

نَحُنُ آعُلَمُ بِهَا يُسْتَمِعُونَ بِهَا ما داناتریم بچیزیکه میشنوند بسببآر

تفسیر: از شنیدن ایشان استفادهٔ مقصود نیست بلکه مقصود آنهامحض استخفاف واستهزاء می باشد ، ذکر آن درآیندهمی آید .

إِنْ يَسْتَمِعُونَ لِلنِّكَ وَ إِنْ هُمُ وَقَتِهَ ايشان وَقَتِهَ ايشان وَقَتِهَ ايشان الطُّلِمُونَ كَ لَيْكَ وَ السَّلِمُونَ كَ الطُّلِمُونَ لَكُويِنَا الطُّلِمُونَ لَيُعْمِينَا الطُّلِمُونَ لَيُعْمِينَا الطُّلِمُونَ لَيْ السَّمْكَادِانَ السَّمْكَادِانَ السَّمْكَادِانَ اللَّهُ اللَّهُ

## اِنْ تَلْبِعُوْ نَ إِلَّا رَجُلًا مُسْحُورًا ا

تفسیر: قرآن وسخنان ترا شنیدند ورفتند، سپس باهم مشوره کردند که درباب محمد صلی الله علیه وسلم چه باید گفت \_ بالاخر گفتند که این شخص «مسحور» معلوم میشود یعنی دراثر سحر «مجنون »شده است ودماغ او مختل است (العیاذبالله العظیم) بعض «مسحور» رادرین •وقع به معنی «ساحر» گرفته اند گویا سخنان او تاثیر جادو دارد.

تنبیه: مطلبیکه از کلمهٔ «مسحور» میگرفتند از نفی آن لازم نمیاید که بر پیغمبر هیچگونه سحر اگر چه جزئی هم باشد بطور عارض هیچگونه تاثیر نمی کند ـ این آیت مکی است واقعهٔ مسحور شدن آنحضرت(ص) در صحاح مذکور است که یهود در مدینه بر آنحضرت (ص) جادو کرده بودند ـ اثرآن تاچند روز صرف همین قدربوده که دربعض کارهای دنیوی به آنحضرت (ص) گاه گاهی ذهول وفراموشی واقع میشد .

## 

فَضُلُّو ا فَلا يَسْتَطِيْعُو نَ سَبِيْلاً ﴿

تفسیو: کاهی شاعر میگویند ، گاهی جادوگر ، گاهی کاهن ، گاهی مسحور ویا مجنون میخوانند \_ غرض ، سخنان یاوه و بی معنی رااظهار میکنند و بر یك سخن قایم نیستند هر وقت چیزیکه به خیال و زبان شان آمد از زبان می بر آرند \_ حقیقت اینست که باوجوداینقدر جدوجهد زیاد ، هیچیك راه طعن و تشنیع را یافته نمیتوانند که آنرا تعقیب نموده در مقصد اغواء واضلال کامیاب شوند .

و قَالُو ا ءَ إِنَّ ا كُنَّا حِظًا مًّا وَ وَا عَفَاى پوسيده و اعفَاى پوسيده

#### ءُ إِنَّا لَهُ بُعُوْ تُو نَ خُلْقًا جُدِ يُدًا ﴿ آيا مَا بِرِانِكِيغَتِهُ وَ بِهِ آفِرِينُسُ بِهِ آفِرِينُسُ

تفسیر: اگرچه تطبیق مثالهای مسحور ومجنون و یا شاعر و کاهن وغیره از طرف آنها برذات تو حقیقتاً بی معنی ، تعجب انگیز بود لیکن نسبت به آن ، دلیل عجیبتر اینست که (معاذالله) برای اثبات مسحور ومجنون بودن تو پیش میکردند خلاصهٔ آن دلیل این بود که مشاهده میکنیم که بعد از موت بدن انسان بکلی شاریده و پوسیده شده استخوان های سفید باقی می ماند ، بعدازیك مدت قلیل ، آنهم پاشیده و ریزه ریزه شده درخاك مخلوط میشود \_ آیا کدام شخص هوشمند باور می کند که این استخوان پوسیده ذرات خاك دوباره به حیات نائل شود و حیات که این استخوان چنین امرناممکن خبر میدهد ، ثابت میشود که (العیاذبالله)صحت دماغی او مختل شده است. خبر میدهد ، ثابت میشود که (العیاذبالله)صحت دماغی او مختل شده است.

#### قُلُ كُو نُو احِجَارَةً أَوْ حَلَّ يُكَانَ بعو مورد سنك با آمن أَوْ خَلْقًا يَهِمَّا يَكُبُرُ فِي صُلُ وُ رِكُمْ يا نوع ديتر شويداز آنچه بزد مئنمايد دد خاطر شما

تفسیر: اینذرات درهر حال ازنامش انسان است که پسیشتر دارای زندگی بوده است ودرخود ذرات خاك اگر آثار حیات پیدا شود ، چندان مستبعد نیست. قدرت کامله حکیم علی الاطلاق به قدری بزرگ است که نمیتوان برای آن حدی تعین نمود - خدائی که انسان را از عدم بوجود می آورد دوباره استخوانهای پوسیدهٔ اورا که شکل و جود درآن باقیست اگر حیات بخشد حیرت آور نیست حتی اگر ذرات وجود شمابه شکل سنک و آهن درآید که ظاهر آاز شکل حیات محروم است بازهم درپیشگاه قدرت الهی زنده کردن و به وجود آوردن آن مشکل نمی باشد و بالاتر از آن اگر به موت و فنای مطلق هم دچار شوید ، خداوند (ج) قدرت دارد که شمارا جان تازه بخشد و به حیات نوین برگرداند.

فَسَيَقُو لُو نَ مُنْ يَعِيدُ نَا قُلِ الَّذِي كُنَا وَلِي الَّذِي كُنَا فِلِ الَّذِي كُنَا اللَّهِ كُنَا اللَّهِ كُنَا اللَّهِ كُنَا اللَّهِ كُنَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ كُنَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَل

## فَطْرُ كُمْ ٱلْوَلَ مَرَّ قَ

تفسیر : ذات توانائیکه اولین بار شمارا ار خالا ویا نطفه پیداکرد وبر جمادلایعقل روح انسانی بخشید آیا قدرت ندارد که ذرات خالا واجزای از هم پاشید منعش را جمع کرده زندگی دوبار عطا نماید ؟ .

فَسَيْنَغِضُونَ إِلَيْكَ رُءُو سَهُمُ پسزودبود که حریت دمند بسوی تو سرهای خوددا و يقو لو ن منی هو ا و يقو لو ن منی هو ا

تفسیر: اکنون لاجواب مانده از راه تمسخ واستهزاء سر های خودرا جنبانده میگویند که بلی! همینطور است ـ مگر ذرات استخوان های پوسیده راکه جان خواهد داد؟ ومردگان از قبور کدام وقت برایحساب حشر خواهند شد؟.

## قُلُ عَسَى آنُ يَّكُونَ قَرِيْبًا ۞ بِعُو سَايِد عَهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ المَا المِلْمُ المَالمُلِيِّ اللهِ اللهِ المُلْمُلِيِّ المِلْمُلِي المُلْم

تفسیو : وقت مقررهٔ قیامت را حق تعالی به هیچکس وانمود نفرموده ولیکن امید وار باشید که درآیندهٔ قریب واقع میشود گویاعمر باقیماندهٔ دنیا کمتر ازآن است که گذشته است .

#### يُوم يَلْعُو كُمْ فَلَسْتَجِيبُونَ بِحَمْلِهِ دوزيكه خدابغواند شمارا پسقبولميكنيد خواندنوى دا

تفسیر: هنگامیکه ازطرف خدای تعالی آواز کرده میشود بیك آوازشدید همه مردگان از زمین میبرایند و درمیدان حشر جمع میشوند و هیچکس مجال سرتابی نخواهد داشت – هرشخص درآن وقت مطیع و منقاد شده و به سیاس و ستایش خدا (ج) مشغولوحاضر میشود با اینکه

سبحنالذي -----

0

به منکران ازحمدوثنای اضطراری آنوقت سودی نخواهدرسید دربعض روایات است که برزبان مؤمنین این کلمات جاری میباشد شنتی الدی ا**ذهب عناالحزن**».

## د و تَطْنُونَ إِنْ لَنِتُتُمْ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ وَ تَطْنُونَ إِنْ لَنِتُتُمْ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ وَالْمُعَالِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّ

تفسیو: اکنون تعجیل دارید اما درآنوقت خواهید پنداشت کهدر دنیا چندان دیر زیست نکرده بودید این موعد پنجاه ویا صد سالعمرانسان در مقابل هزاران سال آن روز اهمیت ندارد (موضحالقرآن) بعضی کفته اند که از شدت هول وخوف آخرت زندگی دنیا بسیار کم معلوم خواهد شد ویا از زمان قلیل مراد زمانی است که دربین «نفخهٔ اولی»و «نفخهٔ ثانی» میباشد چونکه درمیان این دو نفخه عذاب نیستازآنجههٔ آنرا قلیل شمرده خواهند گفت «منبعثنا منموقدنا» (یسرکوع٤).

و قُلُ لِعِبَالِ يُ يَقُونُ لُوا النّبيَ و بعو بند عن مرا كه بعويند عمل عن الشيطان ينز غ هي أحسن إن الشيطان ينز غ عه أن بهتراست (هرآئينه) شيطان نزاع مرافعند بينه م أن الشيطان كان للانسان ميان مردمان (هرآئينه) شيطان هست آدمي دا عمل ق المبينيا الشيطان

تفسیر: شاید هنگامیکه مسلمانی مشغول تلقین امر الهی (ج)وموعظه بوده باشد و به سبب طعن و تمسخر مشرکین تنگدل و آشفته شده درشتی کند بنابران به مسلمان توصیه فرمود که دراثنای مذاکره بی صببر ومشتعل نشده دلازاری نکنند که به عوض فائده ، از آن نقص عائد

میشود و شیطان دیگری را برانگیخته جنگ برپا میکند وبالاخ دردل مخاطب چنان حس دشمنی قایم میگردد که باوجود فهم موعظه به طور تمرد ازآن ابا مینماید .

رُ بُكُمْ الْحَلَمُ بِكُمْ الْحَلَمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

آو ای خواهد عقوبت کندشمادا

تفسير: رحم كند يعنى توفيق ايمان بدهد ـ. وياعذاب كند يعنى بر حالت كــفر بميراند .

و مَا آرسَلْنَك عَلَيْهِم و كَيْلًا ﴿ وَكِيلًا ﴿ وَكِيلًا ﴿ وَكِيلًا ﴿ وَكِيلًا ﴿ وَكِيلًا ﴿ وَكِيلًا ﴿ وَالسَّانَ وَمُعْبِراد (نَكَاهِ بِانَ)

تفسیر: حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد که صاحب حق در اثنای مذاکره آزرده و آشفته میگردد به سبب اینکه دیگری حق صریح را نمی پذیرد بنابران فرمود که تو مسئول هدایت آنها نیستی ،خدا(ج) بهتر میداند و هر کراکه بخواهد براه صواب رهنمائی میکند .

ور بناک أعلم بهن في السّهوت و پرودد تار تو داناتراست بهرکه در تسمانها

والآرض و لقد فضلنا بعض بيغامبرانوا

عَلَى بَعْضِ وَ انْكِنَا كَاوْكَ زَبُوْرًا ١٠

تفسيو: ما بروفق علم محيط خود با هركس معامله ميكنيم . درقطار انسانها هركس راكه مناسب ولايق ديد به پيغمبرى برگزيد، سپس هر پيغمبرى را كه خواست به پيغمبران ديگر فضيلت كلى ويا جزئى داد ـ حضرت شاه صاحب (رح) مى نويسيد «يعنى بعض انبياء بودند كه بالاخر از شرارتهاى بيحد امت خود آزرده و مضطرب شدند ، اما داد ، لهذا ضرورى است كه خوش اخلاقى آنحضرت (ص) بروفق مرتبه عاليش باشد ) واز داؤد (ع) مخصوصاً ذكر نمود زيرا كه او هردو چيزرا عاليش باشد ) واز داؤد (ع) مخصوصاً ذكر نمود زيرا كه او هردو چيزرا وفى الحديث كانلا بفراذلاقى) وآن دو چيز دراينجا هم جمع بود يعنى دارا بود يعنى هم جهاد و هم زبور وزبور بسراى تبليغ وتلقين بود قرآن و جهاد \_ بعضى گفته اندكه درين تذكار زبور درين موقع اشاره است وقرآن و جهاد \_ بعضى گفته اندكه درين تذكار زبور درين موقع اشاره است مضامين زبور نيز مشتمل بر آن است كه آنحضوت صلعمخاتم الانبياء مضامين زبور نيز مشتمل بر آن است كه آنحضوت صلعمخاتم الانبياء ركوع ۷) يعنى محمدصلى الله است وامت او اشرف الامم مى باشند «ولقد كتبنافى الزبور من بعد الكر النبياء ركوع ۷) يعنى محمدصلى الله ان الاره يوره الهرم هى باشند «ولقد كتبنافى الزبور من بعد الكر ان است كه آنحضوت صلعمخاتم الانبياء ركوع ۷) يعنى محمدصلى الله ان الاره هى باشند «ولقد كتبنافى الزبور من بعد الكر النبياء ركوع ۷) يعنى محمدصلى الله اللاره هي وامة المرحومة .

#### قُلِ الْ عُوالَٰ يُنَ زَعَمْتُمْ مِّنْ كُو فِهُ بعو بخوانيد آنانواكه ممانداديدالوهيت دادر حق ايشان بهجنو خدا

فَلَا يَهُلِكُونَ كَشْفَ الضَّرِّ عَنْكُمُ الضَّرِّ عَنْكُمُ الضَّرِّ عَنْكُمُ الضَّرِ عَنْكُمُ الضَّا

و لا تَحْوِ يُللا ض و نهتغييردادن آنرا

تفسیر: خدا (ج) ذات توانائی است که هر کسی را که خواهد عذاب کند وبر شخصیکه بخواهد لطف و کرم فرماید \_ هرکس را بهر اندازهٔ که بخواهد بر دیگران برتری دهد \_ قدرت او کامل و علم او محیطاست اکنون این مشرکین آنانی راکه خدا خوانده وبه معبودیت ایشان اقرار کرده اند ببینند که دربین ایشان آیا یکی هم خواهد بود که اختیار دفع کردن جزئی ترین زحمت شان را داشته باشد ویا مشقت یکی را برداشته بر دیگری بیندازد چون چنین نیست سزاوار نباشد که مخلوق ضعیفی به معبودیت بر گزیده شود .

## أُولَٰ عِنْ يَلْ عُونَ يَلْتَغُونَ يَلْتَغُونَ لَا يَعْوَلُ لَكُونَ كُونَ لَا اللَّهِ اللَّهُ اللّ

#### الى رَسِمُ الْوَسِيلَةَ اللَّهُمَ الْوَسِيلَةِ اللَّهُمَ الْوَسِيلِةِ اللَّهُمَ الْوَسِيلِةِ اللَّهُمَ الْوَسِ بسوى پرورد مار خويش قربرا كه كدام يكاز ايشان نزديك تر باشد

تفسيو: در صحيح بخارى روايت است كه بعض مردم در زمانهٔ جاهليت عبادت جنهارا ميكردند \_ آن جنات مسلمان شدند واين پرستش كنندگان بر جهالت خود باقى ماندند در حق آنها اين آيت نازل شد \_ معضى ميگويند كسانيكه جن ، ملائكه ، مسيح ، عزير ، و غيرهرا مي پرستند درين زمره داخل اند \_ مطلب اينست كه آنانى راكه شما معبود ومستعان دانسته ياد ميكنيد خود آنها محتاج قرب پروردگار اند ومنتهاى سعى به كار ميبرند كه كدام يك از آنها در تحصيل قرب الهى زياده تر اذديگران موفق خواهد شد \_ از جمله افراد مقرب تر آنهازياده تر طالب قرب الهى مى باشند و ميخواهند كه دعاى مقرب ترين بنده خدا تراشيدگي شما در حضور الهى اين است خود شما قضاوت كنيد كه طلب رضاى خداوند (ج) چه اهميت بزرك دارد \_ از پرستش غيرالله خدا رضاى خوش ميشود ونه آن كسانيكه شما ميخواهيد آنهارا خوش نگهداريد. ورق بين «توسل» و «تعبد هناهر است و توسل تاحدى مشروع است كه شريعت اجازه داده باشد .

## وير جون رحمته ويخافون عذا به

## اِنَّ عَذَابَ رَبِكَ كَانَ مَحْذُ وُرُا

هر آئینه هست علل پروردگارتو سزاوارآنکه ازو حدر کنند

تفسیر : باوجود کمال قرب کهباوتعالی دارند توقعات شان محض به مهربانی حق تعالی وابسته است واز عذاب اوتعالی دائماً ترسانولرزانند آنها میدانند که رساندن هرگونه نفع ویا بازداشتن ضرری تنهادراختیار خدای یکانه است .

و إن مِن قر يَجِ إلا نَحْنُ مُهُلِكُو هَا و نيست هيچ قريه مَر آنكهما هلاك كننده آنيم قبل يو م القيامة الو معتقب بو ها يش اندوز قيامت يا عداب كننده و ئيم عذا با شكر يُلُ الط

**تفسیر :** میتوان مطلب این آیت را چ**ندین قسم گرفت . (۱)** هو قریهٔ دنیا در پاداش کناههای بزرک و شدید خویش پیش از قیام قیامت مورد عذاب مستاصل وبيخكن قرار يافته بهكلى تباه وخراب ميگردد ویا اگر گناهان ایشان بدرجهٔ انتهائی نرسیده باشید بدرجهٔ دوم کمتس از عذاب عمومي دچار عذاب خواهند شه البته چنين قريه موجود شده نميتواند كه از آغاز آفرينش تا روز رستاخيــز به كــناه اقــدام نــكند وسنزاوار جرا نگردد . (ب) ضرور است که بیش از قیام قیامت اهل هر قریه بمیرند وآن قریه ویران کردد ویا مبتلای کدام بلای شدید شود كُلُّمة (هـُلاك) در لفظ قرآن و حديث برآن كونه مرك نيز اطلاق ميشود كه از رنگ تعذيب خالّى باشد . «حتى اذاهلك قلتم لن يبعث الله من بعده رسولا» (المؤمن\_ركوع٤) وفي الحديث «كلمـاهلكنْبيجـآءنبي آخـر». (ج)هرقریه درپاداش جرائم سنگین خود یاپیش از قیآمت محو ومعذب میشود ویا دریکی از اوقات (یعنی بیش ویا بعد ازقیامت ) مورد عذاب شدید واقع میکردد . بهر حال هرمعنی که گرفته شود مقصود ازاینآیت تحذیر و تخویف است \_ چون پیشتر «ان عـذابربـك كان محـذورا» فرموده بود دراينجا خبر وقوع آن داده شد .

## كَانَ ذَ لِكَ فِي الْكِتْبِ مُسْطُورً السَّالِ وَ السَّلِي وَ السَّالِ وَ السَّلِي وَالسَّلِي وَ السَّلِي وَ السَّلِي وَ السَّلِي وَ السَّلِي وَ السَّلِي وَالسَّلِي وَ السَّلِي وَالسَّلِي وَالسِّلِي وَالسَّلِي وَالْمِنْ وَالسَّلِي وَالسِّلِي وَالسَّلِي وَالسَّلِي وَالسَّلِي وَالسَّلِي وَالسَّلِي وَالسَّلِي وَالسَّلِي وَالسَّلِي وَالسَ

تفسیر: این فیصله حتمی و قطعی است که درعلم الهی (ج) طی شده و در لوح محفوظ نوشته کردیده است ، هیچ قوت آبرا باز داشته نمی تواند حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد که اهالی هر شهری که یك بزرگ رامیپرستند میگویند که مارعایا و در پناه او هستیم ولی چون مصیبت و بلائی بر آنها نازل شود هیچکس آنهارا نجات داده نمی تواند «لاعاصم الیوم من امراته الامن رحم » .

#### و ما منعناً آن نثر سل بالرابت و بازنداشتمارا ازآنکه بفرستیم نشانها الله آن کن کن بها الرکو لون ا

تفسير: در حديث است كه اهل مكه از آنحضرت صلى الله عليه وسلم معجزاً تبي چند خواستند مثلاً اينكه كوه «صفا» را طلاً ساز وياً كوههاراً از اطراف وجوانبما دور کرده زمین را هموار و قابل زراعتنما و غیر ذلك ، ایشان میگفتند که اگر اینگونه خواهشات مارا بعمل آوردی ترا قبول خواهیم کرد ـ درجواب آنخواهش ، این آیت نازل گسته یعنی «اجرای چنین کارها درمقابل قدرت کاملهٔ خداوندی قطعاً دشوار نیست چنانچه اینگونه آیات مطابق خواهش امم سابقه برای آنها نشان داده شد با اینهم آنها نیذیرفتند و حتی در تمرد و عصیان خود افزودند ، بالاخر بروفق سنتالله انجام آنها چنین شد که بر استیصال وامحای كلى مستاصل شدند پس اڭر تمام خواهشات شمآ تكميل شود چنانگه از وضعیت شما ظاهر آست و خداوند (ج) میداند که شما نیز قبول نمیکنید آنگاه مطابق سنــةالله باید بالـکل هلاك گردید که آن درحــق این امت خلاف مصلحت و حکمت است ارادهٔ خدای تعالی درباب ایسن امت چنین نیست که ماننداقوام وامم گذشته به عذاب تباه کننده بکلی فنا شود ، بهامت های سابقه نشانات خواهشی آنهارا وانمود کرد زیرا تباهی کلی آنها نزد خدا (ج) آنقدر قابل التفات نبود ونیز منظور بود که به امت محمدی (ص)چند نمونه نشان داده شود که سرانجاممردمانیکه نشانات فرمایشی رامی طلبند اینطور میباشد چنانچه درین آیت بطرف همین نظائر تاریخی اشارهٔ اجمالی فرموده که بعد از دیدن نشانات خواهشی اگر تکذیب کردید (ویقیناً خواهید کرد) سر انجام شمامانند اقوام سابق بوقوع خواهد پیوست ـ لیکن حکمت الہی (ج) تقاضاندارد که شما مانند اسلاف مورد تباهی قرار داده شوید بنابران ارسال نشانات فرمایشی شماتعمیل نشد .

وا تَكِنَا تَكُور النَّاقَة مُبْصِر ةً و داديم تمودرا اشترماده تانشانهباشد

فظلمو ابهام

تفسیر: قوم «ثمود» از حضرت صالح (ع) درخواست کرده بودکهازفلان صخره کوه شمتر ماده را بیرون آر! خدای تعالی آن را برآورد \_ مگردر عوض اینکه معجزهٔ خواهشی خود رامشاهده کرده چشمهای شان باز می شد وبصیرت قلبی حاصل میکردند بر عکس برظلم وعداوت کمر بستند \_ چنانچه آن شتر ماده را کشتند ودر قتل حضرت صالح (ع) اراده ها نمودند بالاخر انجام آنها بههمه معلوم است ، ضرورت توضیح آن نیست ، اینست یك نمونهٔ «ان کنب بهاالاولون» .

## 

تفسیر: هدایت بردیدن نشانی ها وابسته نیست از فرستادن نشانات بزرگ مقصود اینست که مردم قدرتقاهره را ببینند واز خدا (ج) بترسند و به طرف خداوند مائل شوند در صورتیکه این مقصود حاصل نشدود و تباه کردن آن قوم نیز مصلحت نباشد تکمیل فرمایشات چه حاصل دارد – اما برای تخویف وانذار آیات ونشانه هائی که درآن مصلحت امت بوده باشد دائما فرستاده میشود.

## وَ إِنْ قُلْنَالِكَ إِنَّ رَبِّكَ ٱ حَاطَ بِالنَّاسِ

#### و یاد کن چون گفتیم ترا که (هرآئینه)پروردگارتو فرا خواهد گرفت مردمانرا

تفسيو: شاید به دعن آنحضرت (ص) خطور کرده باشد که اگر نشانات آرزو کردهٔ کفار به آنها نشان داده نشود ، موقعی میرسد که استهزاء وطعن کنند و بگویند اگر پیغمبر صادق می بود باید قرار طلب مامعجزه نشان میداد \_ لهذابه آنحضرت (ص) اطمینان فرموده که تمام مردم را علم وقدرت پروردگارتو فرا گرفته و هیچکس از علم خداوندی بیرون نیست و نه از احاطهٔ قدرتاو بیرون شده میتواند \_همه در اختیار و نیست و نه از احاطهٔ قدرتاو بیرون شده میتواند \_همه در اختیار و تصرف او می باشند ، از طعن و تشنیع آنها قطعاً اندیشه منها وایشان بتو هیچ گزند رسانده نمیتوانند ، تو کار خودرا ادامه بده وقضایای آنهارا به کلی بما بسپار مامیدانیم که اگر نشانات فرمایشی راهم ببینند سخنان ترا نمی پذیر ند و بعدازین امکان ندارد که آنها از سزای ماخلاص شده به کدام طرف گریخته توانند و نیز میدانیم که کدام افراد ازاین مردم لائق آناند که فورآتباه کرده شوندوابقای کدام مردم قرین مصلحت است لهذا ازین فکر واندیشه صرف نظر بکن همه اینها در محاصرهما هستند ایشان بالاخر مسلمان خواهند شد .

## و مَا جُعَلْنَا الرُّ ءُيَا الْتَّيِّ آرَيْنَكَ وَمَا جُعَلْنَا الرُّ ءُيَا الْتَيِّ آرَيْنَكَ وَمَا جُعَلْنَا الرُّ ءُيَا الْتَيِّ آرَيْنَكَ وَ الْتُحَرِّدُ اللَّهُ عَلَيْنَا الرُّ عَلَيْنَا الرَّ عَلَيْنَا الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعُنَالِقُ عَلَيْنَا الْعُنَالِقُ عَلَيْنَا الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَا الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَا الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَا الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَا الْعَلَيْنَا الْعَلَيْنَا الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَا الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَا الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَا الْعُلِيْنِي الْعَلَيْنَا الْعُلِيْنَاعِلَى الْعَلَيْنَا الْعُلِيْنَالِقُولِي الْعُلِيْنِ الْعُلِيْنَالِي الْعُلِيْنَالِي الْعُلْعُلِيْنَا الْعُلِيْنَالِي الْعُلِيْنَالِي الْعُلْعُلِيْنَالِي الْعُلْعُلِيْنَالِي الْعُلِيْنِ الْعُلِيْنِ الْعُلْعُلِيْنَا الْعُلِيْنَالِي الْعُلِيْنِ الْعُلِيْنِ الْعُلْعُلِيْنَا الْعُلِي الْعُلْعُلِيْنِ الْعُلِيْعُلِي الْعُلْعُل

#### الله فِتُنَافُ لِلنَّاسِ معر امتعانی مردمانرا

تفسیر: مقصد از نمایش نظارهٔ شب معراج است که از بیان آن مردم مورد امتحان و آزمایش شدند ،مؤمنان و صادقان آنرا شنیدند و پذیرفتند وبیخردان آنرا دروغ دانستند.

## وَ الشَّجْرُةُ الْهُلَعُونَ لَهُ فِي الْقُرْ الْنِ الْمُورِ الْنِ الْمُورِ الْنِ الْمُورِ الْنِ الْمُ

تفسیر: یعنی درخت «زقوم» که قرار فرمودهٔ قرآنآنرا دوزخیان خواهند خورد \_ مؤمنین باور کردند اما منکرین گفتند که آیا در آتش دوزخچگونه درخت سبز خواهد بود ، این امر هم آزمایش وامتحان بود \_ ازین دو مثال قیاس کنید که در باب تصدیق وایمان آوردن به خوارق ، طبانع این مردم چه کیفیت دارد ؟ .

و نُحُو فَهُمُ لا فَهَا يَزِيْكُ هُمُ الْأَطْغَيَانًا و ميترسانيم ايشانوا بس نمي افزايد تغويف ايشانوا معر سركشي

كيير ان

تفسیر: دلهای کسانیکه از خوف خداخالی باشد از تخویف نمی ترسند بلکه بر شرارت شان می افزاید ، امید کردن اینکه نشانه ها و علامات در خواستی خودرا دیده ایمان بیاورند وحق راقبول کنند بیجامیباشد .

# و إِنْ قُلْنَا لِلْمَلَّءِ كَاهِ اسْجُلُو الْإِلَى مَ وَرَسْتَعَانُوا سَجِدَهُ عَنِيد آدمِوا وَ يَادَى جُونَ عَفْتِهِ مُرفَرِشْتَعَانُوا سَجِده عنيد آدمُوا فَسَجُلُ وَ اللَّا إِلَّلْيُسَ قَالَءَ السَجْدُ فَلَا اللَّا إِلَّالِيسَ قَالَءَ السَجْدة عنم يسسجده عردند متر ابليس عفت آيا سجده عنم للنا اللَّانُ خَلَقْتَ طِلْنَا اللَّا عَمَاوُريدى اذْ عَل

تفسیر: این قصه درچندین جای آمده دراینجا تنبیه کرده شده است که حکم خداوندی را بیچون و چرا پذیرفتن کار فرشتگان و درآن شبهه پیدا کردن عمل شیطان است که این کفار هم رفتار آن مردود را تعقیب میکنند و در هر مسئله کج بحثی ها می نمایند بایددانست که عاقبت ایشان هم مانند ابلیس لعین خواهد بود .

قال آرء یُتک هذا الّذِی کُرّ مُت عفت ابلیس دیعر باده خبرده مرا که اینرا عرامی عردی علی اللّی یو م القیله علی در کرانی اللّی یو م القیله علی در کرانی اللّی یو م القیله برمن اعر مهلت دهیمرا تا دوز قیامت لاکتینکی کُر یکته اللّی قلیلاً اللّی کُری میلی میرا اللّی قلیلاً الله البته اذ بیخ بر کنم اولاد اورا معر اندی

تفسیر: جمع قلیلی را کذاشته باقی همهرا مسخر خود مینمایم مثلیکه اسپرا لگام نموده تحت تصرف میآورند پسکسیکه در مقابل مناینقدر ناتوان باشد اورا برمن فضیلت دادن چطور جایز و مناسب میباشد.

قال از هب فهن بروی توعند اذایشان پس (هر آئینه)

جَهُنَّمُ جُزْ آؤُكُمْ جُزْ آءً مُّو فُو رَّاسَ وَنَحْ مُرْاءً مُّو فُو رَّاسَ وَنَحْ مُرْاءً مُّو فُو رَّاسَ

تفسیو : یعنی برو هرچه میتوانی بکن برای تو و رفقای تومحبس آماده و تیار است .

و استفزز من استطعت منهم بصوتك

تفسیر: مقصد از صوت و آوازیکه شیطان انسانرا به طرف عصیان خدا طلب میکند وسوسه انداختن اوست و مزامیر (ساز وسرود) همدر آن داخل می باشد.

## و ٱجُلِبْ عَلَيْهِمْ بِخَيْلِكُ وَرَجِلِكَ

بیار(برانگیز) برایشان سوارانخودرا و پیادگان خودرا تفسیر : یعنی تمام قوت خودرا به کار بینداز و به قوت کامل خود لشکر خودرا حرکت بده کسانیکه از جن وانس درمعصیت ونافرمانی او تعالی کوشش می کنند همگی سوار و پیادهٔ شیطان می باشند .

و شاركهم في الأموال والأولاد

تفسیر: هیچ آرزو وارمانی در دلت باقی نماند آنهارا به هر طریقیکه میخواهی برانگیز تا درمال واولاد خود سهم ترا مقرر کنند \_ یعنی این چیزهارا به طریق ناجایز بدست آرند ودرکارهای ناجایز صرف کنند .

و عِدْ هُمْ أو ما يَعِدُ هُمُ الشَّيطُنْ و وعده الشيطان و وعده الشاندا و وعده الشاندا

## الله غروران الله عروران الله

تفسیر: از باغهای رنگارنگی که شیطان نشان میدهد فریب خوردن کار ی کار احمقان است چه همه وعده های او از راه شیطنت وفریب کار ی است \_ چنانچه خودش اقرار میکند «ووعدت کم فاخلفت کم» (ابرامیم رکوع ٤) .

إن عبا د ف كيس لك عكيم

سُلُطْنُ ط و کُفلی بر بیای و کیلان میچحکومت (قدرت) و پستافی است پرورد مارتو کار ساز

تفسیو : کسانیکه برخدا (ج) توکل واعتماد کنند خداوند کار سازی ایشانرا می کشند .

رُبُّكُمُ الَّذِي يُزُجِى لَكُمُ الْفُلْكَ بِرُورِدَّ الْفُلْكَ بِرُورِدَّ الْمُلْكَ الْفُلْكَ بِرُورِدَّ الْمُسْلَكِ الْفُلْكَ بِرُورِدَّ اللهِ الله

في البُحْرِ

تفسیر: این یك نمونه از قدرت و كار سازی خداوندی است كه آن را یك مشرك هم اقرار مینماید كه بدون خدای بزرگ و توانا ، هیچکس كارساز نیست . مصرع: زورهای عارضی كم زورمیباشد تمام .

لِتُلْتَغُو ا مِنْ فَضْلِهِ طَ اللهِ اللهِ عَلَيْدِ الْمَا اللهِ المِلْمُ المِلمُ المِلْمُ المُلْمُ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلِمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلْمُ المُلْمُلِيَ

منزل چهارم

بنىاسرائيل

**تفسیر :** فضل بمعنی زیادتی ودرقرآن اکثر بهمعنی رزق مستعمل شده وطلبُ رزق مقصود بالتبع و مطلب اصلی در عبادت مسلمان حصمول

الِنَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيْمًا ﴿ وَإِنَّا مُسْكُمُ الضُّو فِي الْبُحْرِ ضَلَّ مَنْ سختی در دریا فراموش میشود کسی دا تَدُ عُوْنَ إِلاَّ إِيَّاهُ ۚ فَلَمَّا نَجُّ كُمُ عه ميخوانيد معرفة معرفة المعرفة المعر باز میگردید و هست آدمی كَفُورًا ۞ بسيار ناسپاس

تفسیر : به مجردیکه از مصیبت خلاصی یابد محسن حقیقی ر، فراموش میکند آندکی قبل که گرفتار امواج دریابود خدا (ج) بیادش میآمد اماً بهمجردیکه به ساحل برآمد واز خطر جست بیفکر شده همه رآ فراموش میکند آیا ناسپاسی بیش ازین چه باشد .

اَ فَا مِنْتُمْ اَنْ يَّخْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ الْبَرِّ آیا ایمن شدهاید از آنکه فروبرد شمارا درجانبی از خشکی

تفسیر: درساحل بحر بزمین خشك فرومی برد چنانکه دراثر تکان زلزله زمین شٰق شود ومانند قارون درآن فرو روید . خلاصه اینکه هلاك كردن موقوف بموجهای بحر نیست .

منزل چهارم آو يُرُ سِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ثُمَّ برشما بادتندی که برشماسنگ انداز دباز لا تُجِدُوا لَكُمْ وَكِيلًا ﴿ أَمْ آمِنْتُمْ برایخود هیچ نگهبانی آیا أَنْ يُعِيدُ كُمْ فِنْهِ

بازارداند شمارا دردريا

تفسیر : یعنی ضرورتی ر ابرپا نماید که برای تکمیل آن ناچار به سفر دریایی م**حتاج شوید .** 

تَارَةً ٱخْرَى فَيْرٌ سِلُ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِّنَ الرِّيْحِ فَيُغُرِ قَكُمُ بِمَا كَفَرْ نَمْ لَا يُحْمَلُ لَا نَجِدُ وَالْكُمْ

> عَلَيْنَا بِهِ تَبِيْعًا ۞ برمابه آن (غرق) هیچ بازخو است کننده

تفسیر : کسی از خدا (ج)باز خواست کرده نمی تواند و کسسی قدرت ندارد که خونهای مجرمین هلاك شده را حصول کند .

فى الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرُزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ وَلَا وَرُوزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ وَدُونَ دَادِيمَا يَشَانُوا اذْ چيزهاى پاكيزه

و فَضَلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيْرٍ هُمَّنَ خَلَقْنَا وَ فَضَلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيْرٍ هُمَّنَ خَلَقْنَا وَفَضَلَ داديم ايشانوا بر بسيادى اذآنچه آفريدهايم

تَفْضِيلًا ۞

فضل دادني

تفسیو: انسان را حسن صورت ، نطق ، تدبیر ، عقل و حواس عطا فرمود که به ذریعهٔ آن مضارومنافع دنیوی واخروی رافهمیده ونیك و بد را تفریق کند \_ راه های ترقی بهرطرف برای او بازاست \_ مخلوقات دیگر را باختیار و تصرف خود آورده به کار خود میاندازد در خشکه بر پشت حیوانات (مانند اسپ وغیره و یا دراقسام کادیها) سوار شده سفرمیکند وابحار را ذریعهٔ کشتی ها و جهازات بی تکلف می پیماید \_ از انواع واقسام اطعمهٔ لذیذه ، البسه ،خانها وسامان آسایش دنیوی منتفع میشود اولین پدرنوع انسان یعنی آدم (ع) را خدای تعالی مسجود ملائکه گردانید و آخرین پیغمبرآنهایعنی محمدعلیه الصلوة والسلام راسردار تمام مخلوقات و ویزرگی داده بردیکر مخلوقات خود فضبلت بخشید \_ در رکوع ماقبل مذکور است که شیطان نسبت به آ.م (ع) «هذالذی گرمتعلی»گفت مذکور است که شیطان نسبت به آ.م (ع) «هذالذی گرمتعلی»گفت در بحرها و دریاها مذکور شده بود مضمون این آیت بامضامین مذکور فیق مربوطیت تام دارد .

تنبیه: مفسرین از مفاد این آیت این موضوع را قابل غور دانسته اند که از بین ملائکه و بشر کدام افضل و کدام مفضول است لیکن انصاف این است کهازاین آیت نمیتوان به نتیجهٔ قطعی رسید رای حنفیه را اینطور نقل کرده اند که «رسل بشر» از «رسل ملائکه، افضل می باشند واما رسل ملائکه (به استثنای پیغمبران) بر تمام فرشتگان و آدمیان فضیلت دارند \_ و عامهٔ فرشتگان را بر عوام الناس فضیلت است والهاعلم .

تفسیر: درینجا ازین اعلام مقصود آن است که دردنیا ۱ز حیث فطرت کهبهانسان عزت و فضیلت بخشیده شدهبود آیا انسان آنرا تا کداماندازه محكم واستوار داشته وآيا چقدر مردم خواهد بود كه عز و شرف انساني را پامال نموده بهخاك آميختند خلاصه اينكه درروز قيامت هر فرقه بهمراه چیزی حشر کرده میشود که دردنیا به پیروی واتباع آن می پرداخت،مثلاً مؤمنان باانبياء ، كتابها ورهبران ديني حشر ميشوند وكفار به عمراه رهزنان خود یعنی شیاطین ومعبودان دروغ که در باب آنها فرموده آست «وجعلنا همائمة يدعون الى النار» (القصص ـ ركوع؛) محشور مي كردند ودر حديث است «لتتبع كلاهة ماكانت تعبد» الحديث . دراً نوقت نامة اعمال تمَّام انسانها به آنها داده میشود ـ اعمالنامهٔ کسانی از پیشروی ودر دست راست ایشان واز کسی از قفای وی ودر دست چب او خواهد رسید گویا این یك علامت حسی برای مقبولیت و یا مردودیت شخص پنداشته میشود «اصحاب یمین» (آنانی که نامهٔ اعمال را بر دستراست می گیرند )که در دنیا حقرا پذیرفتند وبدین وسیله شرافت فطری و کرامت انسانی را نگهداشتند ـ ودر دنیا هوشمندی رابه کار برده وبه سنجش و دقت عمل نمودند . در آخرت این احتیاط آنها نتیجهٔ نیك داد درآن روز ایشان درخوشی ومسرت بی انتها بو**ده** و به کمال سرور و انبساط نامه اعمال خودرا خواهند خواند وبديكران خواهند گفت «**هآؤماقرء واكتابيه**» (الحاقهركوع۱) بيائيد كتاب مرابخوانيداحوالدستة دیگر یعنی «اصحاب شمال» را درآیت مابعد بیان فرموده است(بعضی از مفسرین ) از کلمهٔ «امام» نامهٔ اعمال را مراد گرفته اند زیرا مردم به دنبال آن خو اهند رفت .

> وَلا يُطْلَمُون نَ فَتِيلًا اللهِ و ستم عرده نشوند مقدار يكرشته

تفسیر: بقدر تار باریکی که در دانهٔ خرما میباشد در آنجا ظلم و تفاوت نخواهدشد، ثمرهٔ زحمت وعمل هریکی کاملاً بلکهزیاده داده خواهد شد.

و من كان فى هذه أعمى فهو و هرعه باشد در ايندنيا عود بسروى فى اللاخِرةِ أعمى وَا ضَلَّ سَبِيلًا ﴿

تفسیر: چنانکه دراینجا ۱ زراه هدایت کور بود همانطور در آخرت از راه بهشست کور بوده وخیلی دور افتاده خواهد بود (موضحالقرآن) این بود ذکر «اصحاب شمال» در مقابل «اصحاب یمین» بعضی مطلب «واضل سبیلا» را اینطور گرفته اند که در دنیا تلافی مافات امکانداشت در آخرت ازآن خیلی دور افتادند زیرا در آنجا امکان تدارك و تلافی باقی نمیماند.

، و إن كَاكُ و اليَّفْتِنُو نَكَ عَنِ الَّذِي كَ اللَّهِ عَنِ اللَّذِي كَ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَ و(هرآئينه) نزديك بودند كه به فريببازدادندترا اذ آنچه

اً و حيناً إليك لتفتر ى علينا غير ه الله وحى فرستاديم بسوى تو تادروغ بربندى برما غير آندا و النهال الله خير آندا و آنگاه البته فراميرندترا دوست

تفسیس: بعضی از کورها چنان شریر ومفسداند کهنه فقط خود شان براه نمی آیند بلکه میخواهند افراد بصیر و هوشمند را نیز از راه بکشند بیحیائی و جسارت کفار مکه رابنگر که میخواهند ترا گرفتار دام فریب خود نمایند واحکامی راکه خداوند وحی فرستاده یك قسمت آنرا بهخاطر ایشان (معاذالله ) ترك دهی ویاتبدیل نمایی \_ گاهی حکومت ، دولت وزن خوبرو را بتو عرضه میکنند گاهی میگویند وقتی متابعت وپیروی

ترا میکنیم که آن آیات را که ردشرك وبت پرستی است از قرآن بیرون کنی اگر تو (المیاذبالله) بفرض محال چنین ارتکاب میکردی ، بیشك ترا دوست صمیمی خودمی ساختند \_ لیکن جواب آنحضرت صلی التعلیه وسلم این بود که به خدا (ج) قسم است اگرماه را فرود آورده دریك کف دست من و آفتاب را فرود آورده در کف دست دیگرمن بگذارید ، باز هم محمد آن چیزرا تركدادنی نیست که خداوند (ج) ویرا به آن مامور و مؤطف فرموده است تا آنکه کارخود را به تکمیل رساند ویاد راین راه از سربگذرد.

دست از طلب ندارمتاکام منبرآید یا جانرسد بهجانانیاجانزتنبرآید

و لَوْ لَا آنْ تَكْتَنْكَ لَقَدُ كِدُتَّ تَكُو كُنُ

تفسیر: «ترکن» مشتق است ازرکون کهبهمعنی خمیدن جزئی و میسلان خفیف دل است و به آن «شیئا قلیلا» افزوده شد ، درینجا مسراد آن از «ادنی» به «ادنی ترین» میشود پس «لقد کلت» را که فرموده وقوع آن را زیاده تر میکاهد یعنی اگر چنین نبودی که تو پیغمبر معصوم هستی و حق تعالی صیانت عصمت ترا به فضل خاص خود میکند در اثر فریب این اشرار نزدیك بود که اندکی بدان طرف مائل شوی مگر تکفل عصمت انین اشراد نزدیك بود که اندکی بدان طرف مائل شوی مگر تکفل عصمت تو ظهور نکرد در ازین رو اندك میلان خفیف هم از تو ظهور نکرد در ازین برمی آید که در دات پیغمبر اکرم (ص) قوهٔ فطری تقوی چقدر متین و تزلزل ناپذیر بود .

إِنَّ الْآنَ قَنْكَ ضِعْفَ الْحَيْوةِ وَضِعْفَ الْحَيْوةِ وَضِعْفَ آنَاهُ مَرْآئِينَهُ مِي شَانِيدِيمِ تَرا دُوچند عدابِ ذِند عانى و دُوچند

تفسیر: بهذریعهٔ این کلمات هم باشارهٔ نهایت لطیف فضل و شرف آنعضرت (ص) بیان شده است طوریکه انعامات مقربین ، بسیار بزرگ وزیاد می باشد بهمان قرار دراثراندك ترین سهو و کوتاهی عتاب هم

#### چو محرم شدی جانمن هوشدار \* که محرم بیك نقطه مجرمشود

چنانچه به ازواج مطهرات فرمود «یانسآءالنبی منیات منکن بفاحشهبینة یضاعف لها العداب ضعفین» (الاحزاب – رکوع٤)بنابران وانمود کسرد که مرتبهٔ آنحضرت (ص) فوقالعاده بلند است – اگر بفرض محال ادنی ترین سهوی هم ازوی سرزند باید دردنیا و برزخ وآخرت دوچند عذاب بچشد – برهر مؤمن ومسلمان لازم است که درحین تلاوت ایس آیات دوزانو بنشیند و باخوف وخشیت انتهائی درشان جلال و جبروت حق تعالی غور کند و کلمات آنحضرت (ص) را بخواند «اللهملا تکلنی الی نفسی طرفة عین» (خداوندا ایك چشمزدن همرابه نفس خودم باز مكنی محض در حفاظت و کفالت حودت نگهداری فرما .

و رن كا كو الكستفر و نك الكستفر و نك الكستفر و الكستفر

مِنَ الْآرُ ضِ لِيُخْرِ جُوْ كَ مِنْهَا اللهُ مِنْهَا اللهُ مِنْهَا اللهُ الله

وَ إِنَّ اللَّا يَلْبَيُّوُ نَ خِلْفَكَ إِلَّا قَلْمَالًا ﴿ وَلَا قَلْمَالًا ﴿ وَلَا قَلْمَالًا ﴿ وَالْفَالَ ا

تفسیر: میخواهند که ترا دلتنگ و پریشان ساخته از مکه بکشندلیکن آنها باید بدانند که اگر چنین کردند خود شان هم جز اندکی در اینجا زیست نمیتوانند چنانچه همانطور هم شد یعنی ظلم و ستم این مسردم سبب هجرت آنحضرت (ص) کردید بیساز آنکه (رسولالله (ص)ازمکه هجرت فرمود تقریباً یكونیم سال بعد سرداران بزرگ ونامور کفار که از خانهها برای جنگ بیرون شدند درمیدان «بدر» با نهایت ذلست هلاك گردیدند بینج یاشش سال بعد مکه به تصرف اسلام درآمد حکومت و شوکت کفار تباه شد وبالاخر بعد از گذشتن یك مدت کم در مکه وبلکه درتمام جزیرةالعرب یك فردهم مخالف پیغمبر (ص) باقینماند.

10

## مُنْ مَنْ مَنْ قَدُ أَرْسُلْنَا قَبْلُكَ مِنْ رُسُلِنَا وَبُلِكَ مِنْ رُسُلِنَا وَبُلِكَ مِنْ رُسُلِنَا وَاللَّهُ مِنْ رُسُلِنَا وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّلَّ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّلَّالِي مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ ال

د و لا تجد لسنتا تحو یا استور مارا و نخواهی یافت دستور مارا تبدیلی

تفسیو : طریق وروش ما دائماً همین بوده است که هر وقتیکه مردم پیغمبر خدا را نگذاشتند که درقریهٔ امرار حیاة نماید خود اهالی آنقریه باقی نماندند .

#### أَ قِيمِ الصَّلُوةَ بريًا داد نماذ دا

تفسیو: از فریب و تدابیر آنها هیچ فکر واندیشه مکن بسوی مالیك خود متوجه باش و نماز را بدرستی قائم بدار ـ تعلق معالله چیز یست که انسان را بر تمام مشکلات و نوائب غالب میگرداند «واستعینوابالصبر والصلوق» (بقره رکوع ٥) .

لِكُ لُو لِكَ الشَّهُ مِن اللَّي عَسَقِ النَّيلِ اذ وقت ذوال آفتاب تا تاديمي شب

تفسیو: این چهاد نماز را که عبارت است از ظهر ،عصر ، مغربوعشاء شامل است واین عبارت با مسئلهٔ «جمع بینالصلوتین» ربطی نداردواگر ازین آیت استنباط جمع شودنه تنها دو بلکه مشروعیت جمع کردنچهاد وقت نماز از آن خواهد برآمد البته به شرط داشتن ذوق صحیح میتوان استنباط کرد که در ظهر تعجیل ودر عشاء تاخیر مستحب میباشد الالعارض .

#### و فر ان الفجر ط وبغوان قرآن فجردا (نماذ صبحدا)

تفسیر : یعنی درنماز فجر . شاید درتعبیرنماز فجربه «قرآن الفجر» اشاره بتطویل قرائت در نماز صبح باشد .

## اِنَّ قُرُ انَ الْفُجْرِ كَانَ مُشْهُو كًا اِنَّ مُشْهُو كًا اِنَّ مُشْهُو كًا اِنَّ مُشْهُو كًا اِنَّ مُشْهُو

تفسیر: در حدیث است که دروقت صبح و عصر فرشتگان شب و روز تبدیل میشوند لهذا دراین دووقت فرشتگان لیل ونهار یكجا میشو نه قرائت و نمازما در حضور آنها بعمل خواهد آمد که موجب مزیدبرکت وسکینه است \_ آنوقت فرشتگانیکه بالا میروند بحضور خدا (ج)شهادت میدهند که دروقت رفتن بندگان ترا درنماز دیدیم و آنگاه که بر گشتیم هم درآن کار مصروف بودند \_ علاوه برین در وقت صبح حضورقلب و جمعیت خاطر نسبتاً زیاده تر است .

## و مِنَ الْيَلِ فَرَهُ جُدُ بِهِ نَا فِلَةً لَكَ نَا فِلَةً لَكَ نَا فِلَةً لَكَ نَا فِلَةً لَكَ نَا فَ لَكَ نَا فَ لَكَ نَا فِلَةً لَكَ نَا فَ لَا مُعَالِدُهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

تفسیر: حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد یعنی از خواب بیدار شده (در تهجد) قرآن بخوان ـ این حکم بیش از همه برتو کرده ایم چهدر نظر است که برای تو از همه بلندتر مرتبه بدهیم .

## عَسَى أَنْ يَّبُعَثُكُ رَبُّكُ مُقَامًا هُحُمُوكُ ال

نزدیك است که ایستاده کند ترا پرورد آنارتو بهمقام محمود

تفسیر: «مقام محمود» مقام شفاعت عظمی است ـ وقتیکه هیچیك از پیغمبران سخن زده نخواهند توانست آنحضبرت (ص) به حضور خدای تعالی عرض نموده مردم را از رنج وزحمت خلاص خواهد كرد آنوقت برزبان هر كسی توصیف آنحضرت (ص) جاری میشود و خداوند هـم آنحضوت را توصیف میفرماید ، گویا در آنوقت شان محمدیت كاملاً بظهور خواهدرسید ،

تنبیه: تفسیر «مقام محمود» دراحادیث صحیحه آمده است و در بخاری و مسلم ودیگر کتب حدیث بیان شفاعت کبری مفصلاً مرقوم است ، شارحین ده قسم شفاعت را برای آنحضرت (ص) ثابت کرده اند در «فتح الباری» ملاحظه شود .

و آخر جُنی هُخُر جَ صِلْ قِ و بیرون آد مرا بیرون آوردن پسندیده

تفسیر: در جائیکه اراده داری مرا برسانی (مثلاً درمـدینه) به نهایست آبرو وخوبی و طریقهٔ نیکو برسان تا سخن حق بلند گردد واز جـائیکه میخواهی مرا بیرون آری (مثلاً از مکه) آنهم بهآبرو وخوبی ووجهحسن بعمل آید تادشمن ذلیل وخوار ودوستشاد ومسرور گـردد \_ وبهـر صورت باید صدق ، فاتح و غالب ـودروغ، شرمسار وسرنگون شود

به در این این این این این دهنده

تفسير: غلبه وتسلطى عطا كن كه به آن امداد و نصرت تو شامل باشد تاحق برترى و تمكين يابد ومعاندين ذليل ويست شوند. هر قانونيكه در دنياباشد خواه سماوى يا ارضى براى تنفيذ آن لازم است كه تااندازه امداد حكومت شامل حال باشد ، كسانيكه دلائل و براهين را ميشنوند و حق مانند آفتات بر اوشان واضح ميشود اما بازهم بر ضد و عناد خود قائم باشند ، ضرر و فساد آنهارا تنها امداد حكومت باز داشته ميتواند بنابران در سوره حديد فرمود «لقد ارسلنا رسلنا بالبينات ميهم الكتب والميزان ليقوم الناس بالقسط وانزلنا الحديد فيه اسديدويه باس شديدومنافع للناس » الاية (حديد ركوع ٣) .

تفسیر: این پیشگوئی عظیمالشان در مکه شده که در آنجا ظاهرآهیچگونه سامان غلبهٔ حق موجود نبود یعنی بگو قرآن کریم کهمؤمنین را بشارتها میدهد وباطل را نابودمیکند دررسید پس بدانید که اکنون دین حق غالب گردید و کفر نه تنها از مکه بلکه از تمام عرب گریخت در حدیث است که چون پیغمبر (ع) در مکه فاتحانه داخل شد ، بدور کعبهسه صدو شصت بت گذاشته شده بود ، آنحضرت (ص) با چوبی که در دست مبارکش بود بر سر هر یکی میکوفت و میفرمود «جآءالحق وزهق الباطل انالباطل کانزهوقا حآءالحق وهایبدی الباطل ومایعید» دراثر آن هر یکی سرنکون شده میافتاد بدین گونه یکی از پیشگوئی های قرآن عظیمالشان بظهور رسید وراجع به دوم اعلان شد که کفریکه از کعبه فرار نموده است در آینده میچوقت باز نخواهد آمد والحمدت علی ذلك .

و ننز ل مِن القُر انِ مَا هُو شِفَا عُ و فرو می آدیم اذ قرآن آنچه وی شفاست و رحمه الله فر مندن و لا یزید ورحمت است مسلمانان را و نمیافزاید

الظلمين الآخسارًا السنمعادان دا معر نيان

تفسير: مثليكه به آمدن حق ، باطل مي كريزد همان طور از آيات قرآن كه تدريجاً نازل ميشود امراض روحاني دور ميگردد واز دلها عقايد باطله واخلاق ذميمه و شكوك وشبهات معو ونابود شده صحت باطني حاصل مي گردد بلكه بسااوقات از تاثير مبارك آن صحت بدني هم بدست مي آيد چنانكه در «روح المعاني» و «زادالمعاد» وغيره حكمت و تجربه آن بيان شده است ، بهر حال كسانيكه ايمان بياورند واين نسخه شفاء رااستعمال كنند از تمام امراض قلبي و روحي نجات يافته به رحمت مخصوص خداوندي و نعمت هاي ظاهري و راطني سر افراز خواهند شد البته مريضيكه دشمن جان خود باشد و به طبيب وعلاج دشمني كند ظاهر است هر قدريكه از علاج ودوا نفرت كرده دوري گزيند همانقدر زيان خواهد كرد زيرا به امتداد زمان مرض او مهلك شده ميرود وبالاخرسبب خواهد كرد زيرا به امتداد زمان مرض او مهلك شده ميرود وبالاخرسبب طالم مي باشد كماقال الله تعالى حدواها الذين في قلوبهم مرض فراد سموط طالم مي باشد كماقال الله تعالى حدواها الذين في قلوبهم مرض فراد سمول وجسهم وماتواوهم كافرون» (توبه حركوع ۱۲))

و إذاً أنْعَهْنَا عَلَى الْإِنْسَانِ وَ جُونَ انعام عَنيم بر انسان

اً غُرَّ ضَ وَنَا بِجَانِهِ ۚ وَ إِنَّ ا مَسَّهُ وَ اِنَّ ا مَسَّهُ وَ بِعُوداند و بهلوتها عند و چون رسدبوی

الشُّرُّ كَانَ يُوْرُسُّا ﴿

تفسیو: انسان احوال عجیبی دارد که خدای تعالی به فضل و رحمتخود باونعمتها ارزانی میفرماید ولیکن او ناسپاسی میکند هر قدریکه به عیش وآرامی نائل گردد ، همانقدر از منعم حقیقی غفلت واعراض او زیاده میگردد واز فرایض بندگی پهلو تهی کرده میخواهد که بکلی ازاو کناره گیردباز وقتیکه روز بد ومشکلات اندکی برو وارد میشود دفعتا ناامید ومایوس میگردد ، گویا درهردو حالت از خدا(ج) بی تعلق میباشد گاهی بنابر غفلت و گاهی از سبب مایوسی (نعوذبالله من کلالحالین) این مضمون را غالباً از فیل سبب بیان فرمود که بسیاری مردم قدر قرآن راکه بزرگترین نعمت این سبب بیان فرمود که بسیاری مردم قدر قرآن راکه بزرگترین نعمت خداوندیست نمی شناسند بلکه از پذیرفتن آن اعراض نموده و پهلوتهی میکنند باز وقتیکه نتیجهٔ بداین کفران نعمت واعراض وانکار پیشروی شان میکنند باز وقت بکلی مایوس گردیده از هیچ طرف شعاع امیدی بنظر شان نخواهد رسید .

قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَا كِلَتِهُ الْمُ

مَ فَرِ شِكُمْ أَعْلَمْ بِهِنَ هُو اَهْلَا ى سَدِيلًا شَ سِيرورد كارشما داناتراست به آنكه وي يابنده تر بود دامدا

تفسیر: هر کافر ومؤمن ، معرض ومقبل بر طریقه ونیت وطبیعتومذهب خود روان میباشدباید بیاد شان باشد کهازعلم محیط خدای تعالی عمل

هیچکس بیرون شده نمیتواند . خدا (ج) طریق عمل و حرکات و سکنات هریك را دائماً می بیند و خوبی و بدی هر فردرا ذره ذره میداند، بنابران باهریك موافق اعمال وی معامله میکند .

## وَيُسُلُونَكُ عَنِ الرُّوْجِ الْمُ

تفسیر : روح انسان چه چیز است ؟وماهیت و حقیقت آن چیست ؟ این سوال را قرار روایت صحیحین یهود مدینه برای امتحان از آنحضرت (ص) کرده بودند واز روایات سیر معلوم میشود که در مکه قسریش به مشورهٔ یهود این سوال راکردند ـ از همین سبب اختلاف است که این آیتمکی است یامدنی حمکناست نزول آن مکرر بوده باشدواللهاعلم درین جا از درج این سوال مقصود ایـن خواهد بود کهایـن مـردم از چیزهائیکه فهمیدن آن را ضرورت دارند اعراض،ودرمسائل غیر ضروری از روی تعنت وعناد مجادله میکنند ـ و ضرورت این بود که از روحوحی قرآنی زندگی باطنی را بدست میآوردند وازین نسخه شفاء استفاده میکردند «وکذلك اوحینا الیك روحاً منامرنا» (شوری ـرکوعه) « ینزل الملئكة بالروح منامرة على من يشآء منعباده» (نحل ركوع١) مكر آنها از بحث های معاندانه و بیهوده کجا فرصت مییابند که از قرآن استفاده کنند «روح»چیست ؟ جوهر است یا عرض ؟ مآدی است یا مجرد ؟بسیط است یامرکب ؟ نجات انسان به فهمیدن اینگونه مسائل غامض و بی ضرورت موقوف نيست ونه اين مبحث باوظيفة تبليغية انبياءعليهمالسلام تعلق دارد ، حکمای مشمهور و فلاسفهٔ معروف تابه امروز حقیقت ماده را هم دریافت نتوانسته اند حال آنکه روح نسبت به ماده چندین مراتب لطیفتر وخفی تراست پس چه امید است که به حقیقت آن بـرسند كسانيكه جهالت مشركين مكه واسرائيليات يهود مدينه را مطالعه كردهاند میدانند که قومیکه سخنان معمولی و حقائق بسیار واضح رافهمیده نميتوانند آيا بهحقيقت روح بكدام استعداد وقابليت رسيده ميتوانند تو كار زمين را نكو ساختى \* كه بس آسمان نيسزپرداختى

قُلِ الرَّوْ وَ حُمِنَ آمْرِ رَبِّنِي وَمَا أَوْ بَيْنَمَ بعو روح اذ حم پرورد عادمن است و داده نشده اید مِّنَ الْعِلْمِ إِلاَ قُلِيْلاً

10

تفسیر: در موضح القرآن است که یهود بغرض آزمایش آنحضرت(ص) را از روح پرسیدند لیکن خدا (ج) جواب حقیقی آنرا تصریحاً بیان نکرد زیرا لیاقت واهلیت فهمیدن آنرا نداشتندوعلاوتاً پیغمبران هم با پیروان خودچنین نکات ودقایقرا نگفتهاند تنها اینقدر بایددانست که روح چیزی است که چون به حکم خدا (ج)دربدن درآیدبدن زنده میگرددوچون ازبدن برآید میمیرد.

تنبیه : در کلام خداوندی اعجاز عجیب است آنچه درباب روح ایزدتعالی دراينجا فرموده مضمون ظاهرى آنبراى عواموافراد قاصر الفهم ويامعاندين كجرفتار كافي است ليكن دراعماق همين كلمات مختصر كه تعلق به (روح )است چنان حقایق بزرگی نهاده شده است که تحقیق و تتبع آن برای رهنمائی افکار بزرگترین عرفاء ودانشمندان بمنزلهٔ جراغمدایت به شمار میرود سلسلهٔ تحقیقاتیکه ازقدیمالایام راجع به «روح»جریان دارد تا بهامروز ختم نشده است وشاید ختم نشود ـ دعوای رسیدن به کنه و حقیقت اصلی روح چیزیست بسیار مشکل ، زیرا بسی ا ز محسوسات است که ازدانستن حقیقت آن تاکنون علمانسانی عاجز مانده است ـ بااینهمه بنظرمن راجع به روح برین چند نظریهٔ دیل از آیات قرآنیه روشنی صریح می افتد (۱) در وجود انسان غیر ازین جسم مادی چیز دیگری موجود است که آنرا «روح» گویند ، روح چیزیست از «عالمامر» كهدر اثر حكم وارادهٔ السهى (ج) بوجودمي آيد «قل الروحمن امر دبی» «خلقه منتواب ثمقالله كنفيكون» (آل عمران ركوع آ) « تسم انشّانه خلقاآخر» (المومنون ركوع ) «انها قولنالشمّى، اذا اردناه ان نقول له كنفيكون» (نحل ركوع ٥) (٢) صفات روح كه عبارت ازعلمو شعور وغيره است تدريجاً به كمال ميرسد وبه اعتبار حصول كمال بين ارواح تفاوت وفرقزیاد موجوداست حتی دراثر تربیهٔ خداوند (ج) یک روح به چنان مقام بلند میرسدک دیگر ارواح بدانجاقطعاً رسیده نمسی تـواننــد وآن روح ، روح محمــدی (ص) اســت کـه در حــق آن گُفته شده ( بنه مقامیکه رسیدی نرسید هیر نبی) يشيراليه اضافة الامرالي الرب والرب الى ياءالمتكلم المراد آب ههنا محمد صلى الله عليه وسلم وقوله تعالى فيما بعد «قل لئن اجتمعت الانس والجن على أن ياتوا بمثل هذالقرآن لاياتون بمثله» (٣) مكر أينهمه كمالات كمالات ذاتّى روح نيست بلكه از طرف وهاب حقيقي اعطا شده ومحدود است يدل عليه قوله تعالى «ومااوتيتممنالعلم الا قليلا» فانالعلم قداتاهمن مفيض آخر و هوقليل في جنب علم الله تعالى ـ كماقال تعالى «قُلْ لو كانْ البحر مدادالكلمات دبي لنفد البحر قبلان تنفد كلمات دبي (كهف ركوع ١٢) «ولوان مافي الارض منشجرة اقلام والبحر يمده من بعده سبعة ابحر مانفدت كلمات الله» (لقمان سركوع ٣)ويدل على تحديدالقدرة قوله تعالى فيما بعدردالقولهم «لن نومنك حتّى تفجر لنا منالارضينبوعاً الايسة» (بنی اسرائیل دکوع۸) «قسل سبسحان دبی هسل کسنت الا بشسرا رسولا» (بنی اسرائیل رکوع ۱۰).

روح انسانی در علم و قدرت و غیره صفات هرچند ترقی کند واز تمسام همجنسان خود کسوی سبقت بربایسد باز هم صفات آن محدود میماند و مانند صفات باری تعالی غیر محدود نمی گردد . (آریه) که یکی از فرق جدید مذهبی هندوان است روح را قدیم و غیر مخلوق میشمارند ـ این یك دلیل بزرگی است در رد عقاید ایشان، باید دانست که روح کدام هستی قدیم نیست و نمیتوان

٥١

آنرا غيرمخلوق شمرد، چه اكر چنين مي بود بايدصفاتش محدود نميكر ديد. (٤)روح هر چند بسيار كامل باشد ، حتى تعالى قدرت دارد هر وقتيكه بخواهد كمالات آنرا سلب كند ليكن فضل و رحمت اوتعالى تقاضايآنرا ندارد \_ يدل عليه قوله تعالى «ولئن شئنالندهبن بالذى اوحينا اليك تم لاتجدلك به علينا وكيلا الارحمة من ربك ان فضله كان عليك كبيرا» اكر اهل فهم ودانش كمي تامل كنند ، أز نسق آيات ميتوانند بهمان نتيجه برسند که ماآنرا درچند آصل فوق بیان کردیم درینجا محض تشریسح لفظ «عالم امر» ضروري است چهاز فهميدن آن اميد است كه براي حصول معرفت روح امداد کافی بدست آید \_ لفظ «امر» در قرآن کریم در بسا مواقع آمده وعلماء در تعيين معنى آن بحث كافى نموده اند ليكن درين موقع غرض من أنست كهمردم را به آيت سوره اعراف «الاله الخلق والامر» ملتفت كردانم كه هرجا «امر» در مقابل «خلق» آمده است ـ ازآن نكته باین نتیجه میرسیم که نزد خدا (ج) این دو شق بکلی جدا کانه است یکی «خلق»ودیکری «امر» پس فرق آین هر دورا از سیاق آیات به آسانی فهميده ميتوانيم - اول فرمود «ان ربكم القالذي خلق السموات والارض في ستةايام» (أعراف ركوع٧)اين است «حلق» دربين آن «استواء علّى العرش» را تذكار داده كه شان حكمراني را ظاهر ميكند فسرمود «يغَشي الّيل النهار يطلبه حثيثاوالشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره» (اعراف ركوع ٧) اين مخلوقات رابريك نظام معين ومحكم روان نمودهكه آنراً تدبير و تصريف ميكويندايناست «امر» «الله الذي خلق سبع سموات ومن الارض مثلهن يتنزل الامر بينهن» (طلاق ـركوع۲) بايد دنيا را مـشل يافآبريكه بزرك بدانيد كهدرآن انواع واقسام ماشينها نصب و به كار مشغول است ـ یکی رخت میافه دیگری آرد میکند ، آن یکی کتاب چاپ مینماید وآن دیکری به شهر روشنی میرساند ، **وبه ذریعهٔ آل**هٔ دیگر بادپکه روان است وغیردلك ـ عر ماشین دارای چندین پرز**،واج**را، است كه غرض ووظيفة ماشين را مدنظر داشته بيك أندازة معين ساخته شده و بجای مناسب نصب کردیده است ـ سپس همه پرزه هارا بجا های معین پیوست نموده وماشین راتکمیل کردند ، اخیرا از مخزن برق بهطرف هرماشین بذریعهٔ سیمهای جداکانه (جریان برق) رهادادهمیشود درآن واحد ماشين هاي خاموش وساكت مطابق ساختمان خود دور میخورد وبه کارمیافتد \_ وبرق، هرماشین و هر پرزه را بروفقساختمان وغُرض مخصوص آن ميچرخاند حتى كهربائيه قليل ياكثيريكه به چراغها وقنْديلُها ميرسه درآنجا رسيده هيئت و رنگ آنهارا اختيار ميكنه ، ازین مثال واضح میشود که کالبد ماشین را ساختن وتمام پرزه حای آنرا به صورت درست نصب نمودن يك سلسله وظايف واعمالي است که بعد از تکمیل آن برای اینکه ماشین را چالان کنند آور د نجیزدیگری از مخزن آن حتمی و ضروری است ، همین طور بدانید که خداوند(ج) اول تمام ماشینهای آسمان وزمین را خلق نمود (کهآنرا «خلق » گسویند) هريرزهٔ خورد وكلان را به اندازه ومقياسصحيح ساخت (كه آنرادتقدير» خوانند) «قدره تقدیرا» همه پرزههارا باهم پیوست نموده ماشین را بصورت صحیحساخت ( که آنرا«تصویر» گویند) «خلقناکم ثم صورناکم» (اعراف رکوع ۲) تمام این افعال درشق «خلق»می آید پس ضرور بود که هرماشینی کهبرای همانکارساخته و پرداخته شده به کارانداخته شود بالاخر برای جریان یافتن و حرکت دادن ماشین ، برق «امر الهی» رها داده شد \_ شاید تعلق وارتباطآن بااسم «باری » باشد «الخالق الباری المصور»

10

(الحشر ركوع٣) وفي الحديث «فلق الحبة وبرأالنسمة» وفي سورة الحديد «من قبل ان نبر اها » اى النفوس كماهو مروى عن ابن عباس وقتادة والحسن خلاصه ازآن جانب حکم صادر شد که «حرکت کن» فوراً به حرکتورفتار آغاز نمود ـ پس این «امر» رافرمود «انما امرهاذااراد شیئا انیقولله کنفیکون» (یس ـرکوع٥)در جای دیگر با نهایت وضاحت امر «کـن» رابر خلق جسد مرتب كرده ارشاد مىفرمايد «خلقه من تراب ثمقال لــه كن فيكون» (آل عمران ـركوع٦) وبلكه از تتبع ظاهر ميشود كه درقرآن کریم مضمون «کنفیکون» درهر موضع قرآن که وارد شده عموماً بعد از ذكر خلق وابداع آمده است ازين رواستنباط ميشود كه خطاب كلمه وكن، بعد از «خلق» به غرض تدبیر و تصریف و غیره خواهد بود والله اعلم به هرحال میخواهم بکویم که دراین موقع «امر» به معنی «حکم» است وآن حكم همين است كه به كلمه «كن» تعبير شده ـ و «كن ازجنس كلامي است كه صفت قديمهٔ حق تعالى است ، طوريكه ما تمام صفّات خداوندي (مثلاً حيات ، سمع وبصر وغيره) را بلاكيف تسليم ميكنيم همان طور راجع به كلامالله وكَلمةالله هم بايد همين مسلك را داشت ــ خلاصة مطلب اينَ شد که در اکثر موضع درقرآن همراه دروح »کلمهٔ «امر» استعمال شده است مثلاً «قل الروح من امر ربى \_ وكذلك اوحينا اليكروحاً من امرنا يلقى الروح من امره على من يشاء من عباده ـ ينزل الملتّكة بالروح من امره على من شاء و من المره على من يشاء من عباده و بيشتر گذشت كه «امر»عبارت است از كلمة «كُنّ» يعنى آن كلام انشائي كه بدان وسيله تدبير و تصرف مخلوقــا ت به طريقهٔ بهعمل آيدكه بتوآن غرض تكوين وايجاد مرتب باشد \_ لهــذا ثابت شد که مبدأ «روح» صفت کلام الهی است و آن ما تحت صفت علم است \_ شاید از همین سبب در «نفخت فیهمن روحی»آنرا بسوی خود منسوب فرمود \_ نسبت «كلام » و «امر» با متكلم و آمر نسبت «صادر» و «مصدور» می باشد نه نسبت «خالق» و «مخلوق» از همین سبب در «الا لهالخلق والامر» \_ «امر» رادر مقابل «خلق» گذاشت \_ بلی ممکناست که این امر «کن» از باری تعالی شانه صادر شده ودر لباس جوهر مجرد ویا در صورت یك «ملكاكبر» ویا «روحاعظم» به ظهور برسد كه ذكر آن در بعض آثار شده است وما میتوانیم آنرا خزانهٔ «کهربائیهٔروحیه» نّــام گذاریم کویا از همین مقام امواج روح حیات به ذوی الارواح دنیا تقسیم میشود وسیمهای بیشمار «الارواح جنود مجنده» درهمین جا ربط میباید معهذا جریان برقی که بطرف ماشین های بیشمار خورد و کلان رها داده شده ، مطابق استعداد ماشین ، آنوا حرکت میدهد واز ماشین بر وفق ساختمان آن کار می گیرد ، بلکه این برق به چراغها وقندیلهائیکه میرسد مناسب آنها رنگ وهیئت رابهخود میگیرد ـ اما این مسئله را بدین صورت بدانید که تمام عقلاء بـرین متفقاند که اشــکال و صــوریکه مــا در خواب می بینیم بعض اوقات محض خیالات خود ما می باشد که باشکال دريا ، كوه ، شيس و گرك وغيس به نيظر متى آيد ـ اينك محل غمور و دقمت اسمت كه خيالاتيكه اعمراض أنمد وبادماغ قائم مى باشند چكونه جواهر واجسام كشته و چطور درآن لوازم و خواص اجسام پیداشده است تاحدی که بعض اوقات از بسيننده خسواب بعد ازبيدارشدن هسم آثار آن چيسز هاجدا نمى شود فى الحقيقة خداوند متعال براى هر انسان توسط خواب هدایت بسیار بزرگ نصیب فرموده است در قوهٔ مصورهٔ انسا ن آنقدر قوت نهاده است که او مطابق استعداد وقابلیت خود خیالات غیر

10

مجسم را در کالبد جسمی درآورده ودرآن همان خواص و آثار را باذن خدا (ج) پیدا میکند که بعالم بیداری بااجسام وابسته بود باز لطف این است كله آن خيالات از دماغ بينندهٔ خواب يكدقيقه هم جدا نشدهوجود ذهنی آنها به همان حال قائم است پس آیا ازین نمونهٔ حقیر و کوچــك اینقدر فهمیده نمیتوانیم که «امر»بی کیف «کنی» قادرمطلق و مصور برحق جلجلاله باآنكه أو صفت قائمة ذات بارى تعالى است دريك ياچندين صور متعدده جلوه گر شود ؟ آن صورتهارا خواه ارواح ویافرشستگان بگوئیم ویا به کدام نام دیگر بخوانیم آن ارواح و ملائکه و غیره هسمه حادث اند و دامرالهی(ج)، به حالخودقدیم باقی باشد آثار امکانوحدوث واحكام ارواح وغيره محدود است و «امرالهي(ج)» از آنهابو تر و پاكتر است طوریکه هر صورت خیالیه آتش که به حالت خواب به نظرمیآید درآن صورت ناریه تمام آثار احراق ، سوزش و گرمی و غیره محسوس میگردد حالانکه اگر تصور آتش سالهای دراز در دماغها موجود باشد یك ثانیه هماین آثار محسوس نمی شود پس هیچ شك و شبهه نیست که روح انسانی ( خواه جوهر مجرد باشد ویا جسمِلطیف نورانی) مظهر «امرربی» است لیکن حتمی نیست که تمام احکام و آثار مظهر بر ظاهر جاری باشد کماهوالظاهر باید دانست که مقصود ازتحریر فوق و تقدیم مثالها محض این است که زمینه بصورت آسان و سهل و نزدیك بفهم باشد ورنه هيچ مثالي نيست كه برين حقايق غيبيه كماحقه منطبقشود.

ای برون از وهم و قالو قیلمن خاك برفرق من و تمشیل من

اما راجع باین مسئله که روح جوهر مجرد است چنانچه مذهب اکشر حکمای قدیم و صوفیه است ویابه تعبیر جمهور اهل حدیث وغیره کــه آنرا جسم لطیف نورانی گویند درین باره نزد من قول فیصل همان است كه حضرت بقية السلف بحر العلوم عـ لامه سيد انـور شـاه صاحب (رح) فرموده است که قرار کلمات عارف جامی درین موقع سه چیز است (آ) جواهریکه درآن ماده و کمیت هردو باشد چون ابدآن مادیه ما (۲) جواهریکه درآن ماده نیست و تنها کمیت است و صوفیه آنرا «اجسام مثالیه» میکویند (۳) جواهریکه از ماده وکمیت هر دو خالی باشد که صوفیه آنرا«ارواح»ویا حکماء بنام «جواهرمجرده»میخوانندچیزیراکهجمهور اهل شرع «روح» میگویند، نزدیك صوفیه به «بدنمثالی» موسوم است که در بَدّن مادی حلول میکند ومانند بدن مادی ، دارای چشم ، گـوش دست ، پا ، و غیره اعضاء می باشد این روح گاهی از بدن مادی جدا ميشود ودرعين حال آن جدائي هم ميتواند كةيك نوع علاقه مجهول الكيفية بابدن قائم داشته باشد ،وبدينوسيله بربدن حالت موت طارى نميشود کویا بمدلول قول حضرت علی کرمالله وجهه که بغوی در تفسیسر آیسه «الله يتوفى الانفس حين موتها» نقل كرده ، در آن وقت خود روح عليحده میماند مگر شعاع او داخل جسد شده سبب بقای حیات میگردد چنا نکه آفتاب ازمسافة لكهاميل راه بذريعة اشعة خو دزمين راكرم نكهميد اردو يامثليكه تصادفا امروز اخبار تلگرامیرا خواندم که (درین نزدیکی هاشعبهٔ هوِا پیمائسی فرانس طیارات بی پیلوت را پرواز داده تجارب خفیه بعمل آورده انــد که نتایج آن قابل بسیار تعجب است وهم خبر میدهد که درین اواخــر يك طيارة مخصوص بم انداز پرواز داده شده كهدرآن هيچ شخص سوار نبود ليكن بذريعة قوة بي سيم بهمنزل مقصود رسانده شد اين طياره درآن مقام بمها انداخت وباز به مرکز عودت نمود دعوی میکنندکهبذریعهٔ

بیسیم کاری را که طیاره خود بخود انجام داد طوری مکمل بود که گویا بندریعهٔ طیاره ران بعمل میآید ) دراین ایام انجمن هائیکه درباب روح تحقیق میکنند آنها بعضاً چنین مشاهداتی راهم بیان کرده اند که روح از جسم جدا بوده وقتیکه پای روح مورد ضرب قرار داده شد ، تاثیر آن برپای جسم مادی ظاهر شد بهر حال روحی را که اهل شرع ثابت میکنند صوفیه ازآن انکار ندارند بلکه ایشان بالاتر و مافوق آن روح مجرد کدام روح دیگری را نیز قائل اند که در آن هیچ استحاله نیست بلکه اگربرای آن روح مجرد روح دیگر هم باشد و بالیآخر تمام سلسله کثرت جمعشود بروحدت امر ربی منتهی شود پس ضرورت انکار نیست شیخ فرید الدین عطار (رح) در «منطق الطیر» فرموده است :

هم زجمله بیش وهم پیشاز همه جمله از خود دیده و خویش از همه جان نهان در جسم او در جان نهان ای نهان اندر نهان ای جان جان

ازمطالب فوق باین نتیجه میرسیم هر چیزیکه مخاطب «کن»واقع شد دارای روح حیات میشود بدون شك وشبهه من محض همین را میدا نم کههر نوعی از انواع مخلوق مطابق استعداد خودش زندگی قوی و یا ضعیف می یابد یعنی برای هرکاریکه آن شیء آفریده شده حکم «کن» بهآن داده اند پس همین روح حیات اوست تاآن زمان و حدی کهآن چیز غرض ایجاد خودرا تمام کند زنده می باشد \_ وهر قدریکه ازآن دور تر گردیده و معطل شده برود همانقدر به موت نزدیك و یامرده گفته میشود هذا ماعندی وعندالناس ماعندهم والله سبحانه وتعالی هوالملهم للصواب.

·

# رَنَّ فَضُلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كِيرًا ﴿ اللهِ فَضُلُهُ كَانَ عَلَيْكَ كِيرًا ﴿ اللهِ فَضَلُوى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلُولِي المُلْمُلُولِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلُولِي

تفسیر: علم قرآن که بتوداده شده است اگر خدا (ج) بحواهد به اندك زمان از پیش تو می ستاند باز هیچکس آنرا بتوداده نمیتواند \_ لیکن لطف و کرم او بر تو بسیار زیاد است ، ازهمین سبب آین نعمت عظمی رابر تو ارزانی فرمود و هیچ موجبی برای باز کرفتن آن از تو نیست \_ محض اظهار قدرت عظیمه مقصود است واینکه روح هرچه کامل باشد ، تمام کمال آن موهوب و مستعار است نه ذاتی .

قُلُ لَئِنِ الْجَتَهُ عَتِ الْأِنْسُ وَ الْجِنُ بعو المر جمع شوند آدمیان و گرز ان عَلَی اَنْ یَّا تُو ابِهِ تُلِ هٰذَ الْقُرُ ان بر آنکه بیادند مانند این قرآن

لایا آنون بوثله و لوکان بعضهم

لِبُعْضِ ظَهِيْرًا ١

تفسیو: راجع به اعجاز قرآن پیشتر در چندین جا بحث شده است درین خصوص رسالهٔ مطبوعهٔ جداگانهٔ مرا که موسوم به «اعجاز القرآن است مطالعه فرمائید.

الْقُرْ الْنِ مِنْ كُلِّ مَثْلُ نَفَا بَى قرآن اذ هر مثال پسقبول نكرد

اَ كَنْرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُوْرًا ١٠ السَّاسِ وَ اللَّا كُفُورًا ١٠ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الله

تفسیو: برای خیرخواهی وافادهٔ آنها مضامین عجیب و غریب بکرات و مرات در پیرایههای مختلف و عناوین کوناگون درین قرآن بیان می شود لیکن اکثر بیخردان قدرآن رانمی شناسند ، در عسوض اینسکه ممنون شوند ناسیاسی میکنند .

وَ قَالُو النِّ نَبُو مِنَ لَكَ حَتَّى تَفَجُر لَنَا و مَعْتَند هو مُن باورنداريم ترا تاآنكه جاري منيراي ما

مِنَ الْآرْضِ يَنْبُوُ عًا ﴿

تفسمیر: یعنی از سرزمین مکه از اعجاز قرآن عاجاز آمده به چنیان فرمایش های بیهوده و بی معنی میبردازند ا خالاصه مقصاود ایشان استفاده وانتفاع نبوده، محض از تعنت وعنادکار میکیرند.

اً وُ تَكُو نَ لَكَ جَنَّةٌ مِّنَ نَّخِيلِ يا باشد ترا بوستانی اذ خرما و عنب فَتْفَجِّر الْا نَهْر خِللَهَا و انگور پسردوان کنی جویها درمیان آن

بالارفتن ترا

تَفْجِيرُ اللهَ أَوْ تُسْقِطُ السَّهَا ءَكَهَا روان عردني يا بيفعني آسمان وا خنانچه زَعَمْتُ عَلَيْنَا كِسَفًا یارہپارہ

تفسیر : دراینجا اشاره است بطرف موضوعی کهدر جای دیکر ارشاد شده «ان نشأ تخسف بهم الارض اونسقط عليهم كسنفا من السماء » (السبا ـركوع ١) .

آوْ تَأْتِي بِاللَّهِ وَالْهَلَّائِكَةِ قَبِيلًا ﴿ روبروي

تفسیر : (معاذالله) خود خداوند(ج) در نزدما آمده اظهار نمایدوفرشتگان علانیتاً حاضر شده شهادت بدهند که تو صادق وراستگو هستی .

آوُ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِّنَ زُخْرُ فِ ترا **خ**انه ا**ز** 

تفسيو: اكر از زرنباشد كما زكم بايد ازملمع زرباشد .

آوْ تُرْ قلى فِي السَّهَآءِ وَ لَنُ سُّؤُ مِنَ لِرُ قِيِّكَ حَتَّى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتْبًانَّقُرُ وُهُ ا برما کتابی که بخوانیم آنرا فرود آری

تفسير : طوريكه ذكر معراجرا ميكني بهمان صورت پيش روى ما بــه آسمانٌ بالا شُوَّ ، وبازَّ از آنجا يك كتاب مرقومه را بيار كه آنرا ماخوانده و فهمیده بتوانیم .

قُلْ سُبُحَان رُ بِنِی هُلُ گُنْتُ بعو پالداست پرودد محادمن نیستم من مد لر کشر ارسو لا ۱۳

تفسیو: پیغمبرانیکه قبل ازین آمده بودند نیز بشر بودند و هیچ پیغمبری اختیارات خدانی را دارا نمیباشد و نهشایان اواست که به پروردگارخود چنین فرمایشات غیر ضروری کند – وظیفهٔ پیغمبران این است که چیزی را که از جانب او تعالی بایشان برسد به مردم برسانند و همه کار های خود رابه خدای واحد بسپارند – پس من فرض رسالت را ادا میکنم – نشانات فرمایشی را نشان دادن ویا ظاهر نکردن به حکمت بالغه خدای تعالی تعلق دارد و پیشتر هم درهمین سوره بعض حکمت نشان ندادن نشانات فرمایشی بیان شده .

تفسیر: بعد از وصول نور هدایت چشمهای آنها باز نشد وبر همین گفتار اصرار داشتند که چون بشر است چه طور پیغمبر شده میتواند؟ اگر خدا میخواست که پیغمبری را مبعوث کند از آسمان فرشتهٔ رانازل میکرد .

# قُلْ لُوْ كَانَ فِي الْأَرْضِ مَلَّئِكَهُ الْمَانَ فِي الْأَرْضِ مَلَّئِكَهُ اللَّهُ وَمِن مَلْئِكَهُ اللَّهُ وَالرَّمِ مَهِودِنِدَ وَدِهِ وَمِن فَرَسْتَغَانَ لَهُ وَلَيْ الْمَانَ عَلَيْهُمُ لَكُوْ لَنَا عَلَيْهُمُ مَلْمُؤَنِّذُ لَنَا عَلَيْهُمُ مَلِمُ وَلَا اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تفسیر: اکراین زمین بجای مسکن انسان ، ماوای فرشتکان میبود البته بهترو موزون بود که فرشتگان را پیغمبر ساخته مبعوث میکردیم – اگر فرشته به طرف آدمیان به صورت اصلیش فرستاده شود چشم ها ودلها طاقت اورا ندارند تاچه رسد به استفاده نمودن واکر به صورت بشر فرستاده شود باز اشتباه آنها باقی میماند . توضیح این مطلب پیشتر در رکوع اول سورهٔ انعام گذشت .

قُلُ كَفَى بِاللّهِ شَهِيدًا ابَيْنِي وَبَيْنَكُمْ طَالِهِ مَا اللّهِ شَهِيدًا ابَيْنِي وَبَيْنَكُمْ طَالِهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

تفسیر: در جواب قول آنها که میکفتند «اوتاتی بانه والمسلئکة قبیلا» (خدا وفرشتگان حاضر شده تصدیق کنند ، البته قبول میکنیم ) فرمود که حالا هم خداوند (ج) بهقدرت خود مرا تصدیق میکند ـ زیرا خدا(ج) مرامی بیند که من دعوای نبوت میکنم واز احوال ظاهری و باطنی من کاملاً آگاه است ـ باوجود آن خداوند (ج) از دست و زبان من چنان نشانات علمی و عملی پیهم ظاهر میفرماید که نسبت بدیکر خارق العادات وقانون عمومی قدرت بهمراتب بلندتر است وروز بروزمرا کامیاب و دائرهٔ پیشرفت عمومی قدرت بهمراتب بلندتر است و روز بروزمرا کامیاب و دائرهٔ پیشرفت مقاصد تبلیغیه ام را توسعه میدهد و تکذیب کنند کانرا به هرقدم متنبه میفرماید که شما ازین رفتار خود کاهی رستگار نمیشوید آیا این از طرف خدا (ج) شهادت فعلی نیست که من در دعوای خود راست هستم آیا خداوند (ج) همراه مفتری چنین معامله میکند ؟

مِنْ کُ وُ نِهُ الله

تفسیر: محض به توفیق و دستگیری خداوند انسان به راه حق روان شده و به منزل مقصود رسیده میتواند \_ کسیکه خدای تعالی دستگیری او را از باعث بدبختی و تعنت او نکند کیست که اورا به راه راست بیاورد.

و نخشر هُم یو م القیله علی و برانگیزیم ایشاندا دون قیامت بر و جرانگیزیم ایشاندا گریگا و جو می الله و می

تفسیر: در بعضی مواضع قیامت کفار کور و کنک و کر گردانیده شده بر روی رانده خواهند شد در حدیث است که صحابهٔ کرام بحضور آنحضرت(ص) عرض کردندکه (یارسول الله! چطور آنها برروی رفتار خواهند کرد) فرمود «آن ذات آقدس که انسان را به پاروان فرمود قدرت دارد که بذریعهٔ سر روان نماید » و برعلاوه دوزخیان رافر شتگان بر روی می کشند، این بعد از ادخال در دوزخ بعمل می آید «یوم یسحبون فی النارعلی وجوههم» (القمر رکوع ۳) .

سبعنالذی منزل چهادم بنی اسرائیل ۱۷ اسبعنالذی منزل چهادم میزل چهادم میزل چهادم میزل چهادم میزل چهادم میزل چهادم می منزل چهادم می میزل چهادم میزل چهادم

زر دهم سعبر ا الآ بیفزائیمبرایشان آتش دا

تفسیو: نخواهیم کذاشت که عذاب از اندازهٔ معین کمتر گردد - اکر بدن بسوزد و در رنج و مصیبت نقصی پدید شود دوباره پوست نو پوشانده خواهد شد «کلما نضجت جلودهم بدلنا همجلوداغیرها» (نساء رکوع ۸) .

زُ لِكَ جَزَا وُ هُمْ بِالنَّهُمْ كَفُرُ وُ ا اينست جزاى ايشان بهسبب آنكه كافر شدند

بِا یٰتِنَا وَ قَالُوۤ ا ءَ لِنَّ اکْنَا عِظَامًا بِهُ نَشَانِهِ هَایُهَا وَ مُفَتِنَدُ آیَا چُونَ شُویِم استغوانها

تفسیر : در دنیا دلایل اسلام را قبول نکردید اکنون به چشم سر خو د بیبهم ببینید که چطور سوخته میروید و باز سسر از نو تیار و سا خته میشوید .

آ وُ لَمْ يَرُ وُ النَّنَ اللَّهُ الَّذِي مُنَ آيا نديدهاند كه آن خدائي كه

تفسیر: ذاتیکه اجسام بزرگرا بیافرید پیداکردن چیز کوچکی مانند شما در نزداوچهمشکل است «لخلق السموات والارض اکبر منخلق الناس» (مؤمن رکوع ۲) شك نیست که خدای توانا شما ومانند شمارا بی تکلف پیدا کرده می تواند .

## و جعل لهم أجلًا للآريب فيه و ما ومقرد كرده است براى ايشان ميعاديكه هيچ شبهه نيست درآن

تفسیر: شاید بکویند که اینقدر انسانها که مرده اند چرا تاحال مبعوث نشده اند فرمود که برای دوباره زنده کردن مردگان واز قبر بر خاستین شان وقتی مقرر است و آنوقت حتما آمدنی است محض به سبب تاخیر انکار ورزیدن حماقت است «وهانؤخره الالاجل معدود» (هود رکوع ۹).

## فَا بَى الظّٰلِمُونَ إِلاَّ كُفُو رًا ۞ بسقبول نكر دند ستمكران مكر ناشكرى (انكار) دا

ت**فسیر :** باآنکه این کمراهان بی انصاف مضامین ودلایل واضحه را میشنوند بازهم در کفر وضلال و ناسیاسی ترقی نموده و بهقدر <mark>ذرهٔ هم</mark> حیا نمی کنند .

قُلُ لُوْ اَنْتُمْ تَمْلِكُوْ نَ خُزَارِّنَ رَحْمَةِ
بِهُو الْمُرْمِي بوديد شما مالك خزانه هاى بخشش
رُ بِسِي إِنَّا لَا مُسَكِّتُمْ خَشْيَةً الْمِنْ أَنْفَاقُ الْمُسْكُنَّةُ خَشْيَةً الْمُنْفَاقِ الْمُورِدِ عَلَيْهِ الْمُسْتَقِيدِ الْمُرْسِ آنكه همه داخرج تعيد

تفسیر : در رکوع گذشته فرموده بود «الارحمة منربك ان فضله کان عليك كبيرا \_ قللن اجتمعت الانس والجن على ان يأتو بمثل هذا القر أن الایه» (خدای تعالی از رحمت خود بر توفضل بسیار بزرگ فرموده است که ثروت بیمثال خود ، قرآن رابه تو عطاکرده) درین بین تعنت و عناد ومطالبات بيهوده واعراض وتكذيب مخالفان ونتايج آن مذكور شد اكنون باز به همان مضمون سابق رجوع کرده شده است \_ یعنی یك بنده را با چنان رحمت عظیهالشان ودولت عدیم المشال سر فرازفرمودن ، شان همانجواد حقیقی ووهاب مطلق است که دارای خزاین رحمت بی انتهاست و اگر شخص مستحق را ثروت و نعمتزیادی عطاكند ، هيچ خوف تهيدستي خودش ممكن نباشد و نهانديشة باولاحق میشود که مبادا دیگری آزو گرفته مقابل او گردد و یادر آینده اورامغلوب نماید \_ خداوند قدوس پاك و منزه مانند انسان (العیاذبالله) تنگ حوصله نبوده وبخل وامساك ندارد ، فرض كنيد كه اگر انساني مالـك و مختار خزائن رحمت ساخته شود ، باز هم از طبيعت خود بخل وامساك راترك نکند به شخص مستحقی باندیشه آن بذل نمی کند که مبادا تمام دارائی او خرج شود و خودش تهیدست بماند . ویا برشخصیکه امروز بخشش مینماید مبادا فردا همسری او کند وبدین لطایف الحیل از ابذال رحمت باز میماند بهرحال اگر خزاین رحمت الهی (ج) به تصرف شما می بود هرآئینه شما روا دار نمی شدید واز کجا حوصلهٔ آنرا داشتید که غیر از دولتمندان متکبر مکه وطائف این دولت بیش بهای وحی و نبوت رایك دریتیم «بنی هاشم، نائل گردداین فیض خداوندی است که بر طبق استعداد و قابلیت کسی خزائن کمالات وانعامات بروی ارزانی شد ـبه سبب تعنت و تعصب شمّا فضل و رحمت خدا را کسی مانع شده نمیتواند بطفيل وبركت محمد صلى الهعليه وسلم خزايني راكه پيروان و اتباع آنحضرت (ص) نایل میگردند آنحضرت (ص) وپیروان او این دولت را به کمال فراخدلی بر بنی نوع انسان نثار وایثار خواهند نمود و مانند شما تنگدلّی را وانمود آنخواهند کرد .

و لقل اینیامو سلی نِسْع این بُین و و (هرآئینه) دادیم موسی دا نه نشانهٔ دوشن فسئ کی بنرتی اسراء یک از جاءهم پس بیرس اذ بنی اسرائیل چون آمد بایشان

١٥

تفسیر: طوریکه ازفضل ورحمت خود بحضوت محمد (ص) قرآن عظیم راعطا کردیم والطاف و نوازش زیاد را برو مبذول فرمودیم ، همانطور قبلا به موسی (ع) وقتیکه پیغمبر ممدوح آمده بود که بنی اسرائیل را از مظالم فرعون نجات دهد نه نشانات (معجزات) راست و آشکارا را مناسب حال او عطا فرموده بودیم اگر بخواهیداز علمای باخبر و با انصاف بنی اسرائیل بیرسید که این واقعه تاکدام اندازه صحیح است.

تنبيه: آن ٩ معجزه اينست بيد بيضا ، عصا ، سنين ، نقص ثمرا ت طُوفان ، جراد ، قمل ، صفادع ، دم \_ درفواید «فارسلنا علیهمالطوفان» والجراد الایه» درسورهٔ اعراف تفصیل آنرا ملاحظه کنید در یک حدیث مسند احمد و ترمذی وغیره است که یمود راجع به «تسعآیات» از آن حضرت (ص) سوال کردند \_ آنحضرت (ص) فرمود که آن نه آیاتهمین احكام است كه : شرك مياريد ، دزدي مكنيد ، زنا مكنيد ،خون ناحـق مریزانید ، جادو مکنید ، سودمخورید ، بیگناهرا بگیرمدهید که حماکم اورا بهقتل برساند ، برزنهای عفیف تهمت مکنید ، از جهاد مگریزید اینست نه حکم که تماممردمموردخطاب آن واقع شده می توانند (ای پهود) حكم دهم براى شما مخصوص بود تابروز سبت (شنبه) از حد تجاوز مکنید (یعنی شکار ماهی مکنید) یهود آنراشنیده آنحضرت را تصدیق كردند حافظ عمادالدين ابن كثير (رح) مينويســد كــه درين حديث نكارة است كه غالباً أز طرف راوى أن عبدالله بن سهلمه آمده است نظم وسیاق قرآن آنرا هرگز قبول نمیکند که آز «ولقد آتیناموسی تسع **آیات الایه**» این ۹ حکم مراد گرفته شود و مکالمه فرعون و موسی کهآز «**فقالله**» نقل فرمود مقتضى آناست كهاز «آيات»آن نشانات مرآداست كه بطور دلائل و حجج به فرعونيان نشان داده شده بود چنانچه لفظ «بصائر» نیز زیاده تر آبر همین نشانات منطبق میشود ونیز با ذکریکه از پیشتر راجع به تعنت اهل مکه و طلبیدن آیات از طرف آنها جریان دارد به همین قسمت نزدیك و مطابق است كه درین موقع تعنت فرعونیان راجع به آیات کونیه است وانمود شود ـ بهرحال به خیال ابن کـثیر (رح) اینست که پهود شاید درباب «تسع آیات،سوال نیکردند بلیکه راجع به آن ده کلمه استفسار کرده باشند که در شروع تورآت بطور وصآیا نگاشته میشد چنانچه درحدیث همین ده کلمه مذکور است، شاید به راوی حدیث آلتباس و اشتباه واقع شده باشد واو «تسعآیات» را در عوض «كلمات عشر» ذكر نموده است ـ ممكن است كه سوال از « آيات تسعه، شده باشد ولي آنحضرت جواب آنرا على اسلوب الحكيم فرموده کویا تنبیه کرد که معجزات ۹ کانه را معلوم کردن در حق شما چندان مفيد واهم نيست بلكه اين ده حكم را ياد داشتن مهمتر است ــواللهاعلم.

فَقَالَ لَهُ فِرْ عَوْنَ إِنَّى لَا ظُنْكَ پس مُفت اودا فرعون (هرآئینه) من می پندادم ترا یامو سلی مسحو را آن ای موسی جادو عرده شده

تفسیر: کسی ترا جادو کرده است که ازآن (معاذالله) عقال تو خراب کردیده المهذا سخنان یاوه و بیمهوده میگوئی درجای دیگر است «ان رسولکم الذی ارسل الیکم لمجنون» (شعراءرکوع۲) گویااز «مسحور» مجنون مراد است و بعضی «مسحور» رابه معنی ساحر گرفته اندوالله اعلم.

وَإِنِى لَا ظُنُّكَ يَفِرُ عَوْ نُ مُثَّبُو رَّاسَ ورهر آئينه) من ميبندادم ترا أي فرعون هلاك شده

تفسیر: اگرچه به زبان انکار میکنی لیکن دل تو خوب میداند که ایسن نشانات عظیم الشان را همان خدای قادر و توانا که مالك حقیقی آسما ن وزمین است ازین سبب وانمود فرموده که چشمهای توباز شود \_ حالا شخصیکه دیده و دانسته محض از راه ظلمو تکبر از حق انکار کند، دربارهٔ او جز این نمی توان تصور نمود که وقت تباهی وی فرا رسیده \_ازینجا برمی آید که «ایمان» عبارت از دانستن نیست بلکه عبارت از پذیرفتن است « وجعدوابها واستیقنته انفسهم ظلم آوعلوا» (النمل رکوع ۱).

فَا غُر قُنْهُ وَ مَنْ مَعُهُ جَوِيعًا الله عَرَاهُ وَ مَنْ مُعُهُ جَوِيعًا الله عَرَاهُ وَ وَ الله وَ الله عَمراها وبودند معمد عَجا

تفسیر: وقتیکه فرعون دید رسوخ واثر حضرت موسی زیاد شده میرود به خاطر او گذشت که مبادا بنی اسرائیل قوت بگیرند ، بنابران به ایذاء بنی اسرائیل افزود تاآنها در مصر زیر فشار بوده به اطمینان وامن زندگانی نکنند ، عاقبت الامر فرعون را در مصر نگذاشتیم و تمام ظالمان را در بحر قلزم غرق نمودیم .

تفسیر: خدای توانا بیخ وبنیاد ظالم راقطع کرد و شیمارا از غلامی نجات داد اکنون در مصر و شام بهر جائیکه خواسته باشید به آزادی زندگانی کنید آنگاه که قیامت برپا شود بار دیگر شما ودشمنان تباه شده شمارا یكجا جمع میکنیم و دربارهٔ شقی و سعید و هالك و ناجی فیصلهٔ ابدی ودایمی صادر میفرمانیم .

و بالحقق أنز لنه و بالحق نزل و بالحق نزل و براستى فروة مده است

تفسیر: معجزات وغیرهٔ موسی (ع)راتذکار داده روی سخن باز بسوی قرآن کریم منعطف شد یعنی معجزات موسوی به موقع و محل خود بسه ظهور رسید لیکن از تمام معجزات باهره ایکه به محمد عطا کردید بررگترین معجزه علمی این قرآن کریم است که ما بروفق حکمت خو د آنرا بر علم عظیم وصداقت اعلی شامل ساخته نازل کردیم وبا همان صدق و صفا به او رسانیدیم کهادنی ترین تغیرو تبدل هم درآنواقع نشد «فاعلموا انما انزل بعلماتهوان لاالهالاهو» (هود رکوع ۲).

ق و مَآ آرْ سَلْنَكُ إِلا مُبَشِّرُ اوَ نَدِ يُرُ الْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ الله و ترساننده و ترساننده

بنىاسرائيل

تفسير: قبول كنندكان را بشارت بده وانكار كنندكان رااز عذاب الهي

علی مُحَثِ و نَزَ لَنْهُ تَذْرِیلًا الله مُحَدِّد و فرو فرستادیم آنرا

تفسير :مقصود اصلى ا زفرستادن قرآن دانستن آن وعمل كردن برآنست که آنرًا تذکر و تدبر میگویند ــ لیکن نفس الفاظ و حروف آن هم از نور وبركت خالى نيست «كتاب انزلناه اليك مبارك ليدبروا آياته وليت ذكر **اولوالالباپ**» (ص ـ ركوع۴)از همين سبب آيات و سوره هارا جدا جداً نهاد کههٔ بطور اوراد ووظایف تــلاوت آن آسان باشد وهــم در حفـظ كردن و فهم معنى مطلب آن به سامعين بسهولت دست دهـ ونسزول تدریجی کلامالله ازین جهة بوده که مردم بر طبق هرگونه پیش آمد هــا طوری ازآن هدایت حاصل کنندکه مناسب همان احوال باشد تا امتی که در آینده معلم ورهنمای تمام دنیا شدنی است ، موقع ومحل هر آیةوحکم را بخوبی فهمیده و محفوظ دارد تابرای نسلهای آینده هیچ مورد ومحلی باقی نماند که آیتی را بیموقسع به کار ببرند .

قُلُ الْمِنُولِ إِنَّهُ لَا وَلَا يُعْوَلُ مِنُولًا الْمُ إِنَّ الَّذِي يُنَ أُو يُوا الْعِلْمُ مِنْ قَبْلِهُ (هرآئينه) آنانكه داده شده ايشانوا علم پيشانوی إِذَا يُتَلِّي عَلَيْهِمْ يَخِرُّ وْنَ لِلْأَذْ قَانِ چون خوانده میشود برایشان میافتند برذقنها (بررویخود)

سبحناللى

سَجُدًا ﴿ يَقُو لُو نَ سُبُحْنَ رُبِّنَا اللهِ اللهُ اللهُ

تفسير: قبول كنيد يا نكنيد حقانيت قرآن و تصديق رسولاته (ص) را علماى منصف مزاجى ميكنند كه از بشارات كتب سابقه آگاهاند آسها اين كلمه را شاينده به زنخهاى خود بسجده مىافتند كه «سبحاناته» اين چه كلام عجيب و لطيف است بيشك وعده خداوندى كامل شدنى بود چنانچه به زبان موسى (ع) در (كتاب استثنا) تو ر ات اين عبارت جارى شده بود (اى بنى اسرائيل) من ازبين برادران شما (بنى اسمعيل) پيغمبرى را مبعوث خواهم كرد ودر دهن وى كلام خود را خواهم انداخت بدون شك وشبهه آن همين كلام است كه بهدهن مبارك خواهم انداخته شد هنكاميكه اهل علمرا از تصديق قرآن چاره نماند اكنون انكار ازآن كار جاهلان است .

تفسیو: قرآن راشنیده برایشان رقت طاری میشود ، وقتیکه سجده میکنند به عجز وانکسار آنها میافزاید در لفظ «اذقان» (زنخها) شاید بدینطرف اشاره باشد که در سجود مبالغه زیاد می نمایند گویا زنخهای خودرا نیز با زمین پیوست میکنند و یامحض از سجود علی الوجه کنایه باشد دوالله اعلم .

#### ا يًّا مَّا تَكُ عُو افْلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى

هر کدامکهبخوانید«خوبباشد»پسخدایراست نامهای نیکو

تفسيو : به مناسبت سجود و خشوع وغيره درين موقع ذكر دعا (خدارا نداکردن ) وبه مناسبت دعا درآیت آیند، ذکر صلوة کرده شد ـ واقعـه اینست که از جمله نامهای خداوند (ج) مشرکـین عرب اسم دالله، را بیشتر استعمال می کردند و با اسم «**رحمن**» چندان مانوس نبودند. اما نزد یمهود اسم «رحمن»به کثرت استعمال می شد ـ در عبرانی هم تلفظ این نام مانند کلمهٔ عربی بود واز طرف دیگر مسیلمهٔ کذاب لقب خودرا (رحمن اليمامه)قرار داده بود \_ غرض اينست كه مشركين از اطلاق اسم رحمن برحق تعالى متوحش شده رم ميخوردند چنانچه هر وقتيكه از زبان آنحضرت (ص) لفظ «رحمن»رامیشنیدند اظهار می کردند که محمد مارا ازین منع میکند که دوخدارا بخوانیم و خودش غیر ازالله خدای دیگر یعنی «رحمن»را می خواند » یهسود شکایت داشتند که «**محمد (ص)**مانند ما ذکر رحمن را چرا به کثرت نمیکند» جواب هر دو دراین آیت داده شد که «الله» و «رحمن» دونامی است مخصوص یك ذات منبع الكمالات واز تعدد صفات واسماء تعدد ذات لأزم نمي آيد وايسن منافّی توحید دانسته نمیشود ـ ولی این سخن که چرا ذکر یك اســم خاص به کثرت نمی شود ـ پس بدانید که از جملهٔ اسمای حسنی کهالله دارد هر کدام را یاد نموده و نداکنید ، مقصد یکی است ـ از تنــوع عنوانات معنون تبديل نميشود . البته اين ضرور آست كه «هر سختن جائبی وهر نکته مکانی دارد» .

(عبا راتناشتي و حسنك واحد \* وكل الى ذاك الجمال يشير)

و لا تُجَهَّرُ بِصَلَاتِكَ وَ لَا تُخَافِتُ بِهَا و به آواذ بلند مغوان نماذخودرا وپست مغوان آنرا و ابْتَغ بَیْنَ فَا لِكَ سَبِیلًا الله و بجوی میان آن داهی

تفسیر: درنماز جهر (وهمیت طور در دعیا وغیره) نه فریاد و فغان زیاد و بلندلازم است و نه آواز بسیار پست و خفی – اعتدال و میانه روی امر پسندیده است (موضع القرآن) دراحادیث است که اوقاتی که درمکه قرائت به زور خوانده می شدمشرکین آنرا شنیده در شان قرآن وفرستنده و آورندهٔ آن بد زبانی میکردند بنابران آنحضرت (ص) قرائت بسیار آهسته را شروع کرد بس این آیت نازل شدیعنی نه آنچنان به آواز بلند بخوان که مشرکین در مجالس خود بشنوند (وقت تبلیغ مستثنی است زیراکه درآن موقع مقصود همین است که به استماع رسانده شود) و نه چنان آهسته و به آواز پست تلاوت شود که رفقای خود شماهیم آن را

نشنیده وبی استفاده مانند \_افراط وتفریط را گذاشته میانه روی بعمل آورید \_ که به قلب تاثیر میکند و تشویش حاصل نمیگردد .

و بعو (ستایش) خوبی هاخدایراست که هیچ نگرفته است فرزند و بعو (ستایش) خوبی هاخدایراست که هیچ نگرفته است فرزند و بعو (ستایش) خوبی المهالی و نیست اورا هیچ شریعی در سلطنت و لکم یک ن لکه و لی وسی مین الناس ل

و کلوه کی کیدر اس

**تفسیر:** بعد از نماز توحید خالص را ذکر فرموده سورت را ختم کــرد یعنی تمام خوبی ها و ستایش ها برای خداوند (ج) است که در هرصفت و کمال خود یگانه است واز هرنوع عیب و قصور ، نقص و فتور بهکلی منزه ومبرآست در ذات او هیچگونه فتور وناتوآنی نیست که برای تلافی واستمداد بدیگری حاجت بیفتد \_ در امداد گرفتن از دیگران احتمالسه نکته متصور است ـ از خوردتر کمك خواستن چنانکه پـدر از اولاد میگیرد ـ ویا از مساوی چنانکه از یك شریك به شریك دیگر مددمیزسد ویّاازّیک بزرگ مثلیکه آدم کمزور و کمطاقت دروقت ذلّت ومصیبت از اشّخاص بزرگ مدد میگیرد درین آیه نفی این هرسه احتمال رانمود گویا در «لميتخلولدا» تقى احتمال اول ودر «لميكن لهشر يكفى الملك» نفى احتمال دوم ودر «لم یکنله ولی منالدل» نفی احتمال سوم کرده شد بعد ازآن در «کبره تکبیراً» به طرف عظمت و کبریانی اوتعالی متوجه فرمود ــ یعنی آنسان را باید که بهزبان و دل اقرار بهعظمت حـق تعـالی کند و اوتعالي را از هرنوع ضعف رفيع و برتر بداند \_ولطف اينست كه در «لم یتخد ولدا» رد نصاری و در «لم یکن له شریك فی الملك» رد مشر کین ودر «**لمیکنله ولیمناللل** » رد یهود بعمل آمد که بعقیدهٔ آنها خدای تعالی در پهلوانی در مقابل یعقبوب (ع) تاب و مقاومیت آورده نتوانسیت (العياذبالله) حضرت شاه (رح) مي نويسد «دروقت ذلت ، احتياج بـ مددگاری ندارد \_یعنی ذلت گاهی براو عائد نمیشود که مددگار را طالب شود ـ در قرب پادشاهان امراءاقتدار پیدا میکنند زیرا دروقت بد ، بــه حمایت ورفاقت پادشاهان میپردازند لیکن درحضور آن خیدای توانیا اينكونه چيزها قطعاً وجودندارد، تمت سورة الاسراء بعونالله و حسن توقيقه فلله الحمدو المنه والصلوة والسلام علىصاحبالاسراء وعلى له وصحبه.

#### بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

اَلْحَالُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ كَى اَنْزُ لَ عَلَى عَبْدِيهِ و همه ستايش آنخداى داست كه فرو فرستاد بر بنده خود

الُّكِتْبَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عِوَجًا الْكَالِيَّةِ عَلَى اللهِ عَوْجًا اللهِ عَوْجًا اللهِ عَوْجًا اللهِ عَد

تفسیو: مستحق ستایش اعلی و مستوجب بهترین شکر تنها خدائی است که برمقرب ترین بندهٔ خود (محمد رسول الله (ص) کتاب مقدس و اکملی را فرو فرستاد و بدین و سیله مردمان زمین را با بزرگترین نعمت مشرف و ممتاز فرمود ، بیشك هیچ سخن کچ درین کتاب موجود نیست، عبارات آن منتها در جه سلیس و فصیح ، اسلوب بیان آن نهایت موثر و بلیخ تعلیم آن خیلی معتدل و مناسب هر عصر و هر طبیعت و مطابق عقل سلیم و خالی از افراط و تفریط است .

## قَيِّمًا لِيُنْذِر بَأْسًا شَكِ يَكًا مِّنَ لَّكُ نَهُ فَي الْمَا لَكُ لَكُ الْمَا لَكُ لَكُ الْمُ لَكُ الْمُ

تفسیر: ازآن آفت سختی که دردنیا ویاآخرت از طرف خداوند قهار (ج) به تکذیب کنندگان آمدنی است این کتاب آگاهی میدهد.

تنبیه: بعضی «قیماً» را به معنی «مستقیم» گرفته و آنرا تاکید مضمون سابق قرار داده اند \_ یعنی هر چند غور ودقت کنید ، بقدر موئی هم درآن کجی نخواهید یافت اما (فراء)این کلمهراقرار ذیل معنی کرده است «قیما علیسائر الکتبالسماویة» یعنی مهر کننده بر صحت و تصدیق تمام کتب سماویه و نگهدارندهٔ تعلیمات اصولی آنها دردنیا وابو مسلم گفته «قیماً بمصالح العباد» یعنی متکفل تمام مصالح بند گان ودرست کنندهٔ معاش ومعاد آنهاست \_ بهر حالهر معنی که ازآن گرفته شود در صداقت آن شبههٔ نیست .

و يُبُشِّرُ الْهُ فَي مِندِّنَ الَّذِي يَن يَعْمَلُو نَ و تامؤده دهد مسلماناندا که الشّلِحٰتِ آتِ لَهُمْ آجُرًا حَسنًا ﴿ الشّلِحٰتِ آتِ لَهُمْ آجُرًا حَسنًا ﴿ عادهای شایسته باینکهایشانداست هزد نیك

مَّا كِتِينَ فِيْهِ أَبِدًا ﴿

تفسیر : ظاهرآمراد از آن معاوضهٔ آخرت یعنی جنت است کـهدرآنجا مؤمنین قانتین را خوشی دائمی وراحت ابدی نصیب میشود .

وَ يُنْذِ رُ الَّذِ يَنَ قَالُوا اتَّحَدَ اللَّهُ وَ يَنْذِ رُ الَّذِ يَنَ قَالُوا اتَّحَدَ اللَّهُ وَ اللهُ وَ اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَيْهِ اللهُ اللهُ

تفسیر: در تجویز کردن اولاد برای خدای سبحان نسبت به همه کفار نصاری زیاده تر مقدم و مشهور می باشند و چنانکه از احادیث شریفه ظاهر میشود تابعین قرآن با ملل نصرانی تا روز قیامت به مجادله و مخاصمه پیش می آیند بازهم کلمات عمومی این آیت شامل بعض فرقه های دیگری هم میشود مثل یه ود که عزیر (ع) را پسر خدا گفتند و یا بعض مشرکین که ملائکة الله را دختران خدا خواندند ـ گویا در این آیه مشرکانی را که برای خدا (ج) گمان اولاد میکنند عموماً و نصاری را خصوصاً اخطار و تنبیه می فرماید .

كَبُّرُ تُ كَلِّمَاةً تَخْرُ جُ مِنُ أَفُو اهِمِمُ اللهِ عَجْبُ بِرَدِّ اللهِ الْمُعْمُ اللهُ ا

تفسیو: از هرنوع تحقیق واصول علمی بی بهره اند. آباء واجداد آنها نیز ازآن آکاهی نداشتند واین امر خیلی ناگوار وزشت است کهاینمردم در بقلید پدران خویش کور کورانه چنین حرفهای ناپسندیده رابرزبان میآورند \_ کویا این مردم از مقام قدوسیت و سبوحیت خداوند تعالی اطلاعی ندارند که دربرابر ذات کبریائی او چنین گستاخی ها می کنند وازآن قطعاً نمی شرمند بجای آنکه به جستجوی دلایل و براهین افتند دنبال سخنهای دروغ ظاهرالبطلان میگردند و چون در ثبوت پندار شان از آنها دلیلی خواسته شود کویند که این یك راز مذهب است و عقل انسان آنرا ادراك کرده نمی تواند.

فَلَعُلْكُ بَا خِعُ تُنْفُسُكُ عَلَى النَّارِهِمُ پس مكرتو عشنده ني نفسخوددا بر پيايشان إنْ لَمْ يُوفُ مِنُوا بِهِذَ الْحَلِيْتِ السَّفَّا ﴿ الْحَلِيْتِ السَّفَّا ﴿ الْحَلِيْتِ السَّفَا ﴿ الْحَمِدَانِدُوهُ الْحَلِيْتِ اللَّهِ اللَّهُ الْحَمْدَائِدُوهُ الْحَمْدُ الْجَهْدَائِدُوهُ الْحَمْدُ الْحَمْدَائِدُوهُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَمْدُ اللَّهُ الْحَمْدُ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیو: اکر این کافران اوامر قرآن را فبول نکنند ، تو در غم آنسها خودرا هلاك مساز زیرا وظیفهٔ تبلیغ ودعوت را ادا کردهٔوانجام خواهی داد اکر کسی قبول نکند نباید اینقدر دلئیر و غمکین شوی ومناسب نیست که افسوس نموده کوئی باوجود اینقدر کوشش چرا کامیابی به دست نیامه ؟ زیرا درهرحال تو کامیابی چه کارهائی را کهبرای رهبسری و تبلیغ مردم از رهگذر شفقت وهمدردی بجا می آری وسیلهٔ ترقی مراتب و بلندی مدارج تست اگر اشقیاء قبول نکنند نقصان به خود آنهاست.

إِنَّا جَعَلْنَا مَاعَلَى الْآرُضِ زِينَاةً لَهَا هُوَ الْأَرْضِ زِينَاةً لَهَا هُوَ النَّافِ اللَّهُ اللَّهُ ا

---

## لِنْبُلُو هُمُ اَيْهُمُ اَحْسَنُ عَلَا فَ لَا اللهُ ا

تفسیر: بطرف رونق وزیبائی دنیا می شتابد ویا آنرا گذاشته به آخرت چنگ میزند \_ دربعضی روایات است که ابن عمر سوال کرد «یارسول الله» «احسن عملاً» کدام مردم اند ؟ فرمود «احسنکم عقلاواور عکم عن محارم الله واسر عکم فی طاعته سبحانه» (کسیکه دارای بهترین عقل و دانش باشد واز حرام پرهیز کننده تر ودر طاعت خدای تعالی شتابنده تر باشد .)

#### وَ إِنَّالَجَاعِلُونَ مَاعَلَيْهَاصَعِيْدًاجُرُزَّالَّ

وهرآئینه ماگردانندهایم آنچیزیرا که بروی است میدان هموار بیگیاه

تفسیر: روزی فرارسد کههمه کیاها ، سبزها ودرختان وغیره را از میان برده زمین رایك میدان هموار وبی آبادی خواهیم ساخت کسانیکه دلباختهٔ زیب وزینت آن آند بهخوبی بدانند که این جلوه و رونق دنیاباقی ماندنی نیست ـ اگر تمام وسایل لذاید مادی دنیا دردست تصرف شما قرار داشته باشد واز نقطهٔ نظر ترقیات مادی ، تمام زمین راگلزار نمائید در صورتیکه از هدایت آسمانی ودولت روحانی تهیدست باشید ، باسرور وطمانیت حقیقی و نجات و فلاح ابدی هم آغوش شده نمیتوانید ـ ظفر وکامیابی سرمدی نصیب کسانی است که مسرت فانی وبی ثبات دنیارا قربان خوشنودی مولای حقیقی خود میکنند و در راه حق از هیچ سختی قربان خوشنودی مولای حقیقی خود میکنند و در راه حق از هیچ سختی نمی اندیشند و از تخویف و ترهیب جباران قوی و مقتدران عالم قدم شان نمی نمی مناسبت قصهٔ اصحاب کهف را بیان می فرماید . رسول کریم (ص) را تسلی داد که تودرغم آن بدبختان خود راملول و اندوهگین مکن و به زندگی و عشرت دنیائیکه این مردم به آن مغرور شده

اندوهگین مکن و به زندگی و عشرت دنیائیکه این مردم به آن مغرور شده حق را پایمال میکنند دل مبند زیرا زود باشد که این زندگی فنا پذیرد و این دنیا تماماً به یك میدان هموار و خاره تبدیل گردد و بالاخر باز گشت همه بسوی خداست و آن روز ، روز انجام تمام مخاصمه ها و مجادلهها خواهد بود .

أمْ حُسِنُت أَنَّ أَصُحٰبَ الْكُهُفِ آيا پنداشتى كه هرآئينه اصعاب و الرسوي قيم لا كانو امن ايتنا عجبًا ٩ و الرسويم بودند الإجمله نشانهاى عجيبها

10

تفسير: اكر از نقطهٔ نظر قدرت عظيمهٔ الهي (ج) به قصهٔ اصحاب كهف که بعد ازاین ذکوش میآید غور شود چندان حادثهٔ عجیب وحیرتانگیزی نخواهد بود چهزمین وآسمان ، آفتاب وماهتاب وغیره را خلی نمودن نظام متین آنهارا نکهداشتن ، انسان ضعیفالبنیانرا بس همه فضیلت دادن ، از جمله انسانها انبياء را بركزيدن ، اقوام قليل و غير مجهز را در مقابل اقوام متكبر وبا اقتدار غلبه بخشيدن ، حضرت خاتمالانبياً، و رفیق غار او حضرت ابوبکر صدیق (رض) را از محاصرهٔ دشمنان نجات ودر غار «ثور» سه روز پناه دادن ودشمنان ایشان را با وصف تعاقب ورسیدن به دهن نمار ناکام گردانیدن وبالاخر یكعده مردمان بی خانمان وبی وسیلهٔ اعراب رادرمدت کمی بر تمام جزیرةالعرب وبلکه بر اکش حصص شرق و غرب دنیاغالب ومنصور ساختن از وقائعی است که نسبت به قصه «أصحاب كهف» به مراتب مهم تر ومحيرالعقول تر مي باشد . سبب نزول قصهٔ کهف اینست که یهود به قریش مشوره داده بودند که امتحاناً از **محمد (ص)** سه سوال کنند : اول روح چیست ؟دومقصهٔ اصحاب كهف چه بود؛ سوم سرگذشت ذوالقرنين چة بود ؛ چون قصة اصحاب كهف داراى كيفيات عجيب وواقعات غريب بود آنسها اهميت مخصوصی به آن دادند \_ ازین سبب خاطر نشان شد که آنقدر عجیب نيست كه شما مي پنداريد بلكه نشانات قدرت الهمي (ج) به مراتب عجیب تر وغریب تر ازآن موجود است پس ازآن قصه «اصحاب الکهف» را اول مجملاً و سپس مفصلا بیان فرمود ـ گویند که این چند نو جوان رومی در عهد کدام پادشاه ظالم و جبار زیست میکردند کهنامشررابعضی «دقیانوس» کفتهاند این پادشاه دربت پرستی ذوق فراوان داشت و به جبر واکراه بت پرستی را شیوع میداد ـ مردمان از خوف ایذاء و عذاب او ویا بطمع منافع چند روزه دنیوی مذاهب خود راتركگفته به بت پرستی پرداختند ـ درین حال چندنفر جوانیکه از خـاندان های بزرگ واراکین سلطنت شموده میشدند باین فکر افتادند که به سبب خوشنودی مخلوق رضای خالق را از دست دادن زیبنده نیست پس به سببی که دلهای آنها از نور ایمان وتقوی و ترس خدا (ج) مملو بود و حق تعالی به آنها از دولت صبر وثبات و توكل وانقطاع بهرهٔ وافی داده بود بحضورپادشاه هم نعرهٔ مستانهٔ «**لن ندعوامن دونهالهالقدقلنا اذاشططا**» زدنــد و بدین وسيله مظاهرة جرئت واستقلال عقيده نموده سائرين را مبهوت وحيران ساختند پادشاه ازیك طرف بهجوانی آنها ترحم كرده واز جانب دیگر مشاغل ومصالح مانع آمدكه آنها را دفعتاً بكشد \_ بنابرآن به آنها چند روز مهلت داد تا درکارخود غور و نظر ثانی کنند ــ آنها پس از مشوره فیصله نمودند که بهرحال خطر متوجه ماست که خواه مخواه از جبرو تشدد او عاجز ومغلوب شده قدم ما خواهد لغزید .پس مصلحت ایس است که درنواحی شهر به کدام غار کوه پنهان شویم (وبرایبرگشتن به شهر انتظار موقع مناسب را بكشيم ) بتائيد اقدام خود دعا كردند نه «خداوندا !به رحمت خاص خود با ما کارسازی کن ومارا براه رشد وهدایت رهنمونی فرما وسرآنجام کارمارا درست کردان » بالاخر از شهر بر آمده دریکی ازکوهای قریب شهر پناه گزین شدند واز بینخود يكيرا تعين كردند كه تبديل وضع نموده وقتاً فوقتاً به شهر برود تــا ضروریات شان را خریده احوال وآخبار شهررا باخود بیاورد مشخصتکه از جملهٔ آنها برین کار مامور بود روزی خبر آورد که «امروز در شهر جاسوسان حکومت به تجسس ما میگردند و خویش واقارب مارامحبور

\ A

٥

خواهند کرد که پناهگاه مارا نشان بدهند» درین مذاکره بودند که ناگهان به قدرت الهی (ج) برایشان خواب مستولی گردید . گویند که تعا قب کنندگان هر قدر جستجو کردند سراغ آنهارا نیافتند ، ناامیه شده دست از تعقیب کشیدند و بادشاه امر کردکه بریك لوحهٔ سربی اسمای این جوانان را باحالات و کوایف شان نوشته درخزانه محفوظ دارند تا نسلهای آینده بدانند که تنی چند به طور حیرت انگیزی مفقودالا ثرشده شاید درآینده کدام اثری ازآنها پدید آید ویکان واقعات عجیب منکشف کردد در مذهب آن جوانها اختلاف است و بعضی گفته اند که «نصرانی کردد در مذهب آن جوانها اختلاف است و بعضی گفته اند که «نصرانی یعنی پیروان دین اصلی مسیحی بودند » و اما ابن کثیر از قرائن این فکررا ترجیح داده است که واقعهٔ اصحاب کهف پیش از حضرت مسیح فکررا و قراقه شده والقاعلم و

تنبیه : «رقیم» غار کوه را گویند و بهمعنی «مرقوم» هممی آید یعنی چیزی نوشته شده ــ دریك روایتمسند عبد ابن حــمید كهٔآنرا حــافظ عـــلمی شرط البخاری از ابن عباس نقل کرده چنین است که «اصحاب کهف» و «اصحاب رقيم» دولقب است تنهااز يك جمعيت \_ لقب ايشان باصحاب کهف از باعث آنست که در غار پناه برده بودند و اصحاب رقیم ازسببی است که بر یك تخته اسماء و صفات ودیگر واقعهٔ آنها نگاشتهٔ ومحفوظ داشته شده بود مگر مترجم محقق (رحمهالله) معنی اول را گرفتهاست ودر هو صورت «اصحاب كهف» و«اصحاب رقيم »را محض يك جمعيـت قرار داده است \_ رای بعضی علماء آن است که قصه «اصحاب رقیم» در قرآن مذکور نشده چون بسیار تعجب آور بودلهذا درضمن «اصحاب کهف» به آن اشاره شد وفي الحقيقة «اصحاب رقيم» (پناه گزينان غار) عبارت از آن سه شخصاند که ازشدت باران درغار پناه بردند ودهن غار در آثــر سقوط سنگ بزرگی مسدود شد وبرای نجات ازین حادثه هر کدام آنها مقبول ترین عمل عمر خودرا اظهار وبه حتی تعالی دعا والتجا نمودند،در اثرآن به تدریج دهن غار باز گردید امام بخاری بعداز ترجمهٔ « اصحاب كهف» از «حديث الغار» بحث عليحده نموده ودرآن قصة اين سه شخص را مفصلاً درج کردهو شاید بههمین واقعه اشاره کرده است که«اصحاب رقیم» ایشانند «طبرانی» و «بزار» باستناد حسن از نعمان ابــن بشــیر مرفوعاً روایت کرده اند که چون رسول الله (ص) «رقیم» را ذکر میفرمود قصة اينسه شخص رابيان ميكرد \_ والله اعلم .

إِنْ أَوَى الْفِتْيَاةُ لِلَى الْكَفَهُفِ وَوَنَ آَدَامَ عُرَفَتَنَدُ جُوانَانَ بِهُ الْكَافُ الْكَافُ عَادَ فَقَا لُو الرّبِنَا الّبِنَا مِنْ لَكُ نَكَ رَحْمَاةً سِي مُعْتَنَدُ بِرُورِدَ عَارِهَا بِدِمِهُ إِنّا مِنْ لَكُ نَكَ رَحْمَاةً سِي مُعْتَنَدُ بِرُورِدَ عَارِهَا بِدِمِهُ إِنّا مِنْ لَكُ نَكَ رَحْمَاةً اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَّا لَهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَا اللّهُ عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلَي

و آماده ساذ برای ما در کارمادرستی (داهیابی) فضر بنا و آماده ساذ برای ما در کارمادرستی (داهیابی) پس پرده محداشتیم علی الخانهم فی الکے فی سبنیک بر موش ایشان در غار سالی

> عَــــک گاش جند (سالهای شمرده شده)

تفسیو ؛ ایشان را چنان مست خواب راحت نمود که سالهای درازی در آن غار به خواب رفتند و گوشهای شان ازشنیدن اخبار دنیا فارغ بود .

فَيِّمُ بَعْتَنَافُهُمْ لِنَعْلَمُ أَيُّ الْجِزْ بَيْنِ باذ برانگيغتيم ايشانوا تامعلوم كنيم عداميك اذدو محروه

أخطى لِمَا لَبِثُوْ الْمَدَّا ﴿

یاد داشتهاست مقدارمدتی را کهدرنگ کردهاند

تفسیو: حق تعالی (ج) بعداز سالهای دراز آنهارا بیدار کرد تا واضع کردد که از جملهٔ کسانیکه درمدت خواب آنها اختلاف دارند نظر کدم یك مقرون به صواب است ؟ ظاهر است که چون بعد از چنیر خواب دراز آنها بیدار شدند طبعاً بین خودخفتگان و نیزمیان دیگربینندگان اختلاف بریا میشود کسی راجع به خوابآنان بمدة کم و کسی به عرصه دیارتر نظریه خواهد داخت کسی آنرا اقرار و کسی چنین حادله را عدمنه دانسنه ازآن انکار خواهد ورزید بنابران غرض از بیدار کردن آن ها این بودکه کدام گروه راجع به ایشان به حقیقت صحیح دیرسد واز آن سینله به حقیقت «بعث بعدالهوت» بی میبرند بازیرا این به عدیمی بردکه مردمان آن عصر درآن بازه مناظره ومجادله میکردند .

نَحْنُ نَقُصْ عَلَيْكُ نَبَا هُمْ بِالْحَقِّ الْمُورِ الْمُعَلِينَ اللهُمْ بِالْحَقِّ الْمُورِ الْمِرْمِ وَ وَرَكُ نَاهِمِ السَّلَ اللهُمْ وَيَدِينَهُ الْمُورُ الْمِرْمِ وَوَرَدُ اللهُمْ وَ وَرَكُ نَاهُمُ اللهُ الله

هُلُّ ی ﴿

هدايت

تفسیو: یعنی درجهٔ بلندتر از ایمان برای شان ارزانی فرمود که در جه اولیاء است .

## ور بطنا على قُلُو بهم و بطنا على قُلُو بهم

تفسير : استوار وثابت قدم نگهداشت كه سخن خودرا واضح گفتند .

إِنْ قَامُو افْقَالُو ارْبُنَارُبُ السَّهُو تِي جون ايستادند پستفتند پرورد محارما همين پرورد محار آسمانها

وَ الْأَرْضِ لَنْ نَّنَّلُ عُوَّامِنُ كُوْنِهَ وَ الْأَرْضِ لَنْ نَّنَا لَمُ عُنَيْم الله عَنَيْم الله الله وي

اللها لقد قلنآ إنا شططاس معبودى دا هرآئينه مفته باشيم آنگاه سخن دورازعقل (دروغ)

تفسیر : هنگامیکه «رب» ومعبوداوست دیمکر کس را معبود گردانیدن بیخردی است. «ربوبیت» و «الوهیت» هردومخصوص باری تعالی است.

هَ وُ لاَ عَلَى اللّهِ عَلْهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى

تفسیو: چنانکه موحدین در توحید الهی (ج) دلائل روشن و ثابت دردست دارند اکر مشرکین در دعوی خودراست باشند ، چرادلیل واضح نمی آرند؟ وهر گز دلیلی آورده نمی توانند چراکه دروغ راحقیقت و اساسی نیست دروغی بزرگتر ازین چیست که درمقابل خدا (ج) شریك قرارداده شود؟

و إِذِ اعْتَازُ لَتَهُو هُمْ وَ مَا يَعْبُلُ وَنَ و چون يكسو شويد اى ياران اذآن كافران و يكسو شويد اذ آنچهميپرستندايشان الله الله فأو الله الكه الكهف يذهر لكم بجز خدا پس آرام محيريد به عاد تاوسيم كند برشما ر المحرف المحتلف و يهي المحتلف و يهي المحتلف المحتلف

تفسیر: چون از دین مشرکین خودداری نمودیم باید ظاهرا هم از آنها دوری کنیم ، همانطور که از معبودان باطل آنها کناره جستید ، بابنداز تمام جبات چشم امید بوبندید رتنبا به طرف معبود خود رجوع کنیم رمعض از دامیدوار رحمت و بلصف باشیم به پس از بن مشوره به دار کوه بناه عواله با

10

تفسیو : خدای تعالی بقدرت کاملهٔ حود آنهای به چین جای رهنمونی کرد که مامون ومطمئن بوده راحت کنند ، طوریکه نه تنسگی جای باعث زحمت ایشان شود و نه حرارت افناب مرجب گزند شان گردد . قسمت داخلی غار وسیع و هوا دار برد ـ چیانکه ابن کثیر نگاشته که « چو ن رخ به شمال بود وضع ومو تعیت آن چیان برد که بقدر لزوم از اشعهٔ آفتاب مستفید می شد و حرارت آن موجب زحمت نمیگردید » .

مَنْ يَهْدِ اللّٰهُ فَهُو الْمُهُولَةِ وَمَنْ مَنْ يَهْدِ اللّٰهُ فَهُو الْمُهُولَةِ وَمَنْ هُو مُوا اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَّا اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْكُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ال

تفسیلی مید بعد نامی فاهوان دیدانی به اداری استدار اوست المدانین درازید و دفاردگار به معلوف آمد اهی در با با داشتهای آسف، راجگویه برای سامین درین باید بایم و مستدم یکه داشت و در شاه این آنازیرابطوف عال عجیدی رعشوفی نمود .

و مندو و و المندو و ا

644

بِالْوَصِيْدِ لَوِ لَكُلْعُتَ عَلَيْهِمَ لُو لَيْتَ

الله اظلاج يابي

برعتبه دروازه

## مِنهُمْ فُر ارًا وَلَهُ لِغُتَ مِنْهُمْ وَعُمَا اللهُ اللهُ اللهُ وَعُمَا اللهُ الل

تفسیر: گویند در اثنای خواب چشمهای شان کشاده بود واین خوا ب دراز بروجود آنها اثر ناکوار ننمود چشمان ایشان بهاین سبب بازبود کهاگر کسی این وضعیت رابنگرد پندارد که بیدارند حق تعالی بوجود آنها چنان هیبت وعظمت و درآن غار دهشت گذاشت که تماشاگاه مردم واقع نشوند و نا آرام نگردند – سگی هم داشتند که بایشان مانوس بود و صحبتشان درآن سگ نیزاندگی اثر کرد به قسمیکه صدها سال زنده ماند – اگرچه نگه کردن سک بداست ایکن درمیان هزاران بیدا شد – سعدی میفرماید:

پُسْر نُوْح بَالْلِدَانُ بِنَشْسَت \* خانسَدَانُ نَبُوتَش عُلَم شد سگ اصحاب کهف روزی چند \* پینیکان کرفت ومردمشد

و كذ لك بعثنهم ليتساء لو أبينهم ا

قَالَ قَا رَكُ مِنْهُمْ كُمْ لَبِثْتُمْ طَ قَالُو اللهِ المَا المَا المَا المُ

كَيْنَا يُوْ مًّا آوْ بَعْضَ يُوْ مِ طَ قَالُوْ ا درنك عرديم يك دوز يا باده دوز عمد

رَبُّكُمْ الْمُتَامُ الْمِثْلُمُ فِي الْمِثْلُمُ الْمِثْلُمُ الْمُثَلِّمُ الْمُثَلِّمُ الْمُثَلِّمُ الْمُثَلِّمُ الْمُثَلِّمُ الْمُثَلِّمُ اللَّهُ الْمُثَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِي اللللِّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُواللَّالِمُ الللْمُواللَّالِي الْمُعْلِمُ اللللْمُواللِي الللللْمُولِ الللِلْمُولِ اللللْمُولِ اللللْمُولِي الللللْمُول

أَحُدُكُمْ بِوُرِقِكُمْ هٰذِهَ الْيَالْمُدِينَةِ

یکی را ازمیانخود بااین نقرهٔ (مسکوکه)خود

بسوی شہر

فَلْيَنْظُرُ آيُّهُمَّ آزُكِي طَعَامًا فَلْيَأْتِكُمْ

پس باید که تامل کند کدام یك از اهل مدینه پاکیزه تراست از روی طعام پس بیار د بشما

بر زُ قِ مِنْهُ و لَيْتَلَطَّفُ وَ لَا يُشْعِرُ نَّ وَلَا يُشْعِرُ نَّ عَلَى وَ لَا يُشْعِرُ نَّ عَلَى وَ لَا يُشْعِرُ نَّ وَ فَرِدارِنَكُنَدُ وَ فَبِردارِنَكُنَدُ وَ فَبِردارِنَكُنَدُ وَ فَبِردارِنَكُنَدُ وَ فَبِردارِنَكُنَدُ وَ فَبِردارِنَكُنَدُ وَ فَالْمُ لَا يُسْتَعِمُ لَنَّ الْمُعْمِلُونُ وَلَا يُسْتِعِمُ لَنَّ الْمُعْمِلُونُ وَلَا يُسْتِعِمُ لَنَّ الْمُعْمِلُونُ وَلَا يُسْتَعِمُ لَنَّ الْمُعْمِلُونُ وَلَا يُسْتِعِمُ لَنَّ الْمُعْمِلُونُ وَلَا يُسْتِعِمُ لَنَّ الْمُعْمِلُونُ وَلَا يُسْتِعِمُ لَنَّ الْمُعْمِلُونُ وَلَا يُسْتِعِمُ لَنَّ الْمُعْمِلُونُ وَلَا يُسْتِعُونُ فَي الْمُعْمِلُونُ وَلَا يَسْتُعُونُ وَلَا يَسْتُعُمُ لَنَّ اللَّهُ وَلَا يَسْتِعُونُ لَ

بِكُمْ أَحَدًّا أَنَّ إِنَّهُمْ إِنْ يَظْهُرُ وَا به حال شما هيچكس دا هر آئينه ايشان احمر قدرت يابند

عَلَيْكُمْ يُرْجَمُو كُمْ أَوْيَعِيْلُ وَكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ وَكُمْ اللهِ عَلَيْكُ وَكُمْ اللهِ اللهُ عَلَيْكُ وَكُمْ اللهُ اللهُ

فِی مِلْتِهِمْ وَلَنْ نَفْلِحُوا إِنَّا اَكَا اَ اَلَا اَ اَلَا اَ اَلَا اَ الْحَالَ اَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَلْمُ اللَّهُ الْحَلَّمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

تفسیر: طوریکه به قدرت کاملهٔ خود آنقدر خوابدراز را بر آنها مستولی کرد همان طور بوقت معین آنهارا بیدار نمود – ایشان برخاستند ودربین خود به مذاکره آغاز نمودند که «ماچقدر خوابیده خواهیم بود» بعضی گفت که «یك ویانیم روز» «یعنی بسیار کم» دیگران گفتند که (گفتگو درین باره فایده ندارد) خدا میداند که ماچقدر مدت خوابیده ایم – اکنون بهتر است که کار کنیم – یك نفرما این روپیه راگرفته به شهر برود واز یك دکان طعام حلال و پاك خریده بیاورد – وباید در منتهای هوشمندی وظیفهٔ خودرا انجام دهد وبه نرمی و تدبیر با مردم معامله کند تا هیچیك ازاهالی شهر از پناهگاه ما وقوف نیابند ورنه دچار تکلیف زیاد خواهیم شد،اگر پادشاه ظالم از ماسراغ یافت مارا سنگسار خواهد کرد و یا به جبر و اگراه از دین حق منحرف خواهد نمود . العیاذبالله . اگر چنین چیزی به وقوع پیوست آن کامیابی اعلی وفلاح ابدی راکه خواها نیم هرگز حاصل نخواهد شد زیرا از دین حق برگشتن اگرچه به جبر واکراه باشد کاری نیست که در خور شان مؤمنین اولوالعزم باشد .

تنبیه: نزدمن «یوماً اوبعضیوم» کنایه از تقلیل مدت است زیرا هرقدد مدت طویل که در خواب بگذرد در نظر شخص خوابیده بعد از بیدار شدنش اندك معلوم میشود ازاینجاست که میگویند خوابیده ومردهدرعدم ادراك یکسان است استعمال کلمهٔ (او)را در جملهٔ «یوماً وبعض یوم» چنین بدانید که درسورهٔ مؤمنون است در آیت «قال کم لبنتم فی الارض عدد سنین قالوا لبننا یوماً او بعض یوم فاسئل العادین» (المؤمنون ـ رکوع ۲).

و كذا لك أعتر نا عكيم ليعكمو المعلموا

أَنْ وَعُدَ اللّٰهِ حَقَّى و أَنَّ السَّاعَةَ مَرَائِينَهُ وَعَدُهُ السَّاعَةَ مَرَائِينَهُ وَعَدُهُ فَيَامِتُ وَمِرَائِينَهُ وَعَدُهُ فَيَامِتُ وَمِرَائِينَهُ قَيَامِتُ وَمِرَائِينَهُ قَيَامِتُ وَمِرَائِينَهُ قَيَامِتُ وَعَرَائِينَهُ وَعَدُهُ فَيَامِتُ وَمِرَائِينَهُ وَعَدُهُ وَعَدُوهُ وَعَدُوهُ وَعَنَّا السَّالِحِينَ وَعَلَيْ وَالسَّاعِةُ وَعَدُوهُ وَعَلَيْهُ وَعَدْمُ وَعَلَيْهُ وَعَدُوهُ وَعَدُوهُ وَعَلَيْكُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَاللّٰ عَلَيْ عَلَيْكُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ السَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِةُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ السَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ السَّاعِقُ السَّاعِقُ وَالسَّاعِقُ السَّاعِلَالِي السَّاعِقُ السَّاعِقُ السَّاعِلَا لِلسَّاعِلَا لَاسْعُوا السَّاعِقُ السَّاعِقُ السَّاعِقُ السَّاعِقُ السَّاعِقُ السَّاعِقُ السَّاعِقُ السَّاعِقُ السَّاعِلَةُ السَّاعِلَةُ السَّاعِلَةُ السَّاعِقُ السَّاعِلَةُ السَّاعِ ال

لاريب فيها أن يتنا زعون كالريب فيها المريب وقتيكه وقتيكه المردند مردهان

بينهم أمرهم

در میان خود در امرشان(امردینشان)

تفسیر: یکی از آنها روپیه راگرفته داخل شهرشد اما هرچیز آن شهر را متغیر وجدید دید ـ اهالی شهر چون آن سکه رادیدند حیران شدند که نام کدام پادشاه در آن ضرب شده واز کدام عصر خواهد بود ؟مردم پنداشتند که این شخص از کدام جای دفینه یافته است ، تحقیق درین باره دو ام کداین شخص از کدام جای دفینه یافته است ، تحقیق درین باره دو آن تخنه سابقه را که هویت چند نفر جوانان با تاریخ غیاب آنها بر آن تحریر واز روز گار درازی حفظ شده بود بعضور خود خواست و آغاز به تحقیق نمود و آخرالامر دریافت که این همان گروه مفقود الخبر است، در آن روز گار درشهر راجع به «بعث بعدالموت» مجادله ومنساظره جاری بود بعضی میگفتند بعد از مردن کسی به زندگی بر نمیگردد کسی میگفت بعضی میگفت روحانی و بعضی میگفتند بعد از مردن کسی به زندگی بر نمیگردد کسی میگفت بعت محض روحانی است و جسمانی نیست ـ کسی معاد روحانی و بعث مصدف روحانی است و جسمانی نیست ـ کسی معاد روحانی و بود میخواست کدام نظیری از طرفی در چنین مورد بدست آید که باعث به میمولت فهم گردد واستبعاد عقلی کم شود \_ الله تعالی این نظیر را بر او مسهولت فهم گردد واستبعاد عقلی کم شود \_ الله تعالی این نظیر را بر او فرسناد واین کار سبب شد که منکرین آخرت هم بعدازملاحظه واستماع این ماجرای حیرت انگیز به آمدن روز رستاخیز ایمان آوردند و این فرسناد واین کار سبب شد که منکرین آخرت هم بعدازملاحظه واستماع این ماجرای حیرت انگیز به آمدن روز رستاخیز ایمان آوردند و این

10

منظره مخصوصاً بر طبایع آنها طوری تاثیر افگنده بدانند که حق تعالی ایشانرا تنبیه فرموده واین واقعه هم کمتر از زندگی بعد از مردن نمی باشد .

تنبیه: بعضی مطلب «اذیتنا زعون بینهمامرهم» را چنین تعبیر می نمایند که حق تعالی مردم را از حال اصحاب کهف وقتی آگاه فرمود که درباب «اصحاب کهف» افواهات و مناظرات برپابودیعنی آن چند نوجوانیکه درباب آنها از مدتهای دراز سخنها شنیده میشود و آنها ناگهان غایب شده بودند و باز هیچ درك آنها معلوم نشد که در کجا خواهند بود ؟ ونسل آنها در کجا منتشر شد آیا تصور میتوان کرد که تاحال زنده مانده باشند؟ بلکه به یقین میتوان گفت همه مرده اند و گوشت و پوست شان باخال یکسان شده است درین مسئله کسی یك چیز میگفت و دیگری به اظهار عقیده جداگانه می پرداخت که ناگهان حق تعالی پرده ازروی حقیقت بر داشته جداگانه می پرداخت که ناگهان حق تعالی پرده ازروی حقیقت بر داشته و تمام اینکونه اختلافات را خاتمه داد.

فَقَالُوا اینو اعلیم بنایا ناط را به م پس مفتند بنائید بر (غار) ایشان عمادت پرودد محادایشان اعکم برم ط قال الزین عکبو اعلی داناتر است بحال ایشان مفت آنانکه قدرت یافتند بر امر هم کنت خن عکیم مسجدی امر ایشان البته بسازیم بر (غار) ایشان مسجدی

تفسيو: بطور قطع نميتوان گفت كه بعدازين واقعه آيا «اصحاب كهف» زنده ماندند وياوفات كردند ؟ اگروفات نمودند در كدام وقت بود؟ واگر زنده ماندند چقدر وقت را دربر گرفت ؟ بهر حال مردمان شهر برين حالت حيرت آور آنهاآگاهي يافته نسبت به ايشان اظهار عقيده نمودند و خواستند به يادگار آنها عمارتي درجوار آن غار بناكنند تا اسباب راحت زيارت كنندگان ايشان گرده شايددراين مسئله اختلاف رأي رونماشده باشد كه چه قسم عمارت تعمير شود ؟ تفصيلات اين اختلافات تنها به خدا (ج) معلوم است واين امر هم درعلم اوست كه اين تجويز بعدازموت آنها بهعمل آمد و ياپيشازآن درحالتيكه دوباره به ايشان خوابطاري شد بااينهم اشخاص با رسوخ ومقتدر برين فكر اتفاق كردند كه نزديك غار عبادتگاه تعمير شود درباب «اصحاب كهف» بجز اينكه موحدراست ومتقي بودند نميتوان به يقين گفت كه پيروان شريعت كدام پيغمبر بودند ومتقى بودند نميتوان به يقين گفت كه پيروان شريعت كدام پيغمبر بودند ليكن مردمانيكه معتقد شده درآنجا خانه ساختند نصاري بودند وبوحيان در «بحرالمحيط» براي تعيين مقام اصحاب كهف اقوال متعدده ابوحيان در «بحرالمحيط» براي تعيين مقام اصحاب كهف اقوال متعدده نقل كرده است خوقمندان بدان رجوع كنند.

سَيَقُو ُ لُو نَ نَلْنَاكُ لَا لِعِهُم كَلَّهُمْ كَلَّهُمْ مَ كَلَّهُمْ مَ كَلَّهُمْ مَ كَلِّهُمْ مَ كَلِّهُمْ مَ كَلِيهُمْ مَ كَلِيهُمْ مَ كَلِيهُمْ مَ كَلِيهُمْ مَ كَلِيهُمْ مَ كَالِيهُانَ اسْتُ ايشانَ استَ

و يَقُو لُو نَ خَمْسَةُ سَا لِ سُهُمْ وَيَقُو لُو نَ خَمْسَةً سَا لِ سُهُمْ وَيَعْدِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

كَلْبُهُمْ رَجْمًا كِالْغَيْبِ

سك ايشان است نشانه ناديده سنك انداختن (سنك انداختن نهاني)

تفسیر: سامعین قصهٔ «اصحاب کهف »راشنیده چنانکه عادت عواماست تیر بتاریکی انداخته طائفهٔ میگویند که «آنها سه نفر و چهارم آنهاسک شان بوده جماعتی میگویند که آنها پنج نفر و ششم آنها سک شان است لیکن تمام این سخنان چنان است که شخصی نشانه راندیدهسنگ بیندازد میکن است کهاز اظهار سخنان مختلف علاوه بر جهل خودشان مقصود دیگری نیز داشته باشند شاید میخواهند رسول است یهود قبلا به بیازمایند که درین باب چه میگوید ؟ \_ زیرا احتمال است یهود قبلا به قریش تعداد صحیح هفت نفررا گفته باشند که قرآن در آینده بدان طرف اشاره کرده است .

ويَقُو لُونَ سَبِعَةٌ وَ نَامِنْهُمْ كَلْبُهُمْ اللهُمْ وَيُورُونُ سَبِعَةٌ وَ نَامِنْهُمْ كَلْبُهُمْ اللهُمْ ميتويند كه مفتكساند و هشتمايشان ستخايشاناست

مَا يُعْلَمُ مِعْلَى الْمُعْلَمُ مِعِلَى يَعْلَمُ مُا يَعْلَمُ مُا يَعْلَمُ مُهُمْ بعو پرورد محارمن داناتراست بشمارایشان نمیداند ایشاندا

الله فليك فكل عمار فيهم الأمراء ظاهراً معمد العمام معراندك المسرى معروب المستعوى سرسرى

### و لا تُسْتَفُتِ فِيهِمْ مِّنْهُمْ أَحَدًا ۞ رَ

تحقیق مکن(سوالمکن) درباب ایشان ازکافران هیچکسی را

تفسیر: درباب اینگونه سخنان غیرعادی مجادلهٔ زیاد فایده ندارداگر عدد صحیح شان هم معلوم شود کدام مفصد مهم ازآن بدست نمی آید درینباره علاوه برین آنچه خدای تعالی بیان کرده در پی تحقیق افستادن و یا هر قدریکه خدای تعالی تردید کرده است درزیادت آن مجادله کردن و تردید نمودن بیهوده است . ابن عباس (رض) فرمود که «من از جملهٔ آن مردمان قلیل هستم که از سیاق قرآن معلوم کردند که اصحاب کهف هفت نفر بودند زیرا حق تعالی دوقول اولی را «رجما بالغیب» فرمود و باقول سوم رجماً بالغیب نفرمود علاوه برآن اسلوب بیان هم متغیر است حوجملهٔ اولی «واوعطف» نداشت ـ چون در جملهٔ سوم «وثامنهم کلبهم» عطف آورده شده لهذا این عطف تاکید است که قائل این قول به کمال بصیرت ووثوق به تفصیل واقعه آگهی دارد و نیز در تایید آن بعضی گفته اند که اولا از «قال قائل منهم کم لبشتم» بودن یک قایل واز گفته اند و به تقایل منها بودن سه قایل ، باز آیدهٔ دومی «قالوا ربکم اعلمالایه» برعلاوه آنها بودن سه قایل دیگر را ثابت می سازد بدین طریق باید اقلا هفت نفر باشند \_ وسک برعلاوه آنها بودن .

## مِنْ هٰذَا رُشَدًا ﴿ اللهِ اللهِ

تفسير: فصة اصحاب كهف در كتب تاريخ به ندرت تحرير شده بود ازين جهت هركس برآن اطلاع نداشت ، مشركين در اثر تعليم يهود اين قضيه را از آنحضرت (ص) پرسيدند و مفصد شان آزمايش آنحضرت (ص) بود \_ آنحضرت وعده كرد كه «فردا جواب خواهم كفت» به اعتماد آنكه چون جبرئيل بيايد ازو استعسار كند \_ اتفاقا جبرئيل (ع) تا پانزده روز نيامد وسبب اندوه فراوان آنحضرت كرديد \_ مشركين به تمسخر آغاز كردند بالاخر جبرئيل (ع) اين قصه را آورده و توصيه نمود كه درباب سخن آينده نبايد بدون «انشاءالله» وعده كرد اگر وقتى فراموش شود ، بعدازآن به خاطر آورده «انشاءالله» بگويد وفرمود كه «اميدوار باشى كه الله تعالى درجة ترا هنوز بلندتر خواهد ساخت يعنى ترا كا هى فراموش نخواهد كرد»\_(موضح القرآن) ويابه طريق عجيب تراز «اصحاب فراموش نخواهد كرد»\_(موضح القرآن) ويابه طريق عجيب تراز «اصحاب كهف» ترا حفاظت فرمايد و كامياب نمايد چنانكه در قصة «غارثور» بظهور رسيد ويا شواهد وواقعات عجيب تر از «واقعه كهف» بذريعه زبان تـو رسيد ويا شواهد وواقعات عجيب تر از «واقعه كهف» بذريعه زبان تـو رسيد ويا شواهد وواقعات عجيب تر از «واقعه كهف» بذريعه زبان تـو رسيد ويا شواهد وواقعات عجيب تر از «واقعه كهف» بذريعه زبان تـو رسيد ويا شواهد وواقعات عجيب تر از «واقعه كهف» بذريعه زبان تـو رسيد ويا شواهد وواقعات عجيب تر از «واقعه كهف» بذريعه زبان تـو رسيد ويا شواهد وواقعات عجيب تر از «واقعه كهف» بذريعه زبان تـو رسيد ويا شواهد وواقعات عجيب تر از «واقعه كهف» بذريعه زبان تـو رسيد ويا شواهد وواقعات عجيب تر از «واقعه كهف» بذريه ويا شواهد وواقعات عجيب تر از «واقعه كهف» بذريه ويا شواهد وواقعات عجيب تر از «واقعه كهف» بذريه و توسيد ويا شواهد وواقعات عجيب تر از «واقعه كور الشواد و توسيد ويا شواد ويا شواد و توسيد ويا شواد و توسي

# و كَرِيْهُ وَ لَكِيْهُ ا فِي كَهْفِهِمْ تَلْتَ مِا تَاتِي سِندِنَ وَدِنكُ مِردند وَ عَادِ خَوْدٍ سِهِ صِدِ سِال

## وَ ازْ زَادُ وُ النِّسْعَا الله ويعر

تفسیر: به حساب شمسی سه صدسال کامل درغار بخواب بودندو به حسابقمری ۹ سال زیاده تر میشود (کسورماها وروزها محسوب نشده) ویا بعد از سه صد سال ممکن استقدری از خواب بیدار شده باشند وباز بخواب رفته و تانه سال دیگر خوابیده باشند بعضی علماء رأی دارند که این سه صدو نه سال مدتی است بعد ازبیداری آنها تا به عهد نبوی (ص) یعنی بامردم ملاقات واختلاط نموده باز بخواب رفتند واین کیفیت آنها تا به عصر آنحفرت (ص) مدت مذکور را در بر میکیرد والله اعلم (طیفه) درعصر مادرایالت «زیشوان» شخصی دوصد و پنجاهو دو سال عصر دارد و بیست و چهارمین ازدواج او درین نزدیکی ها بعمل آمده است.

قُلِ اللّٰهُ أَعْلَمُ بِهَالَبِثُو اللّٰهُ لَهُ غَيْبُ الْبُثُو اللّٰهُ اللّٰهُ عَيْبُ الْبُثُو اللّٰهُ اللّٰهُ عَيْبُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَيْبُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَيْبُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَيْبُ اللّٰهُ عَيْبُ عَيْبُ عَيْبُ عَيْبُ عَيْبُ اللّٰهُ عَيْبُ عَلَيْلُكُ عَلَيْهُ عَيْبُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَيْبُ عَيْبُ عَيْبُ عَلَيْلُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلْكُ عَلْكُمْ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلْكُمْ عَلَيْكُ عَلْكُمْ عَ

السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ الْبَصِرُ بِهِ

وَ أَسْمِعُ ط و حقدرشينواست

تفسیر ،مؤرخین مدت خواب را تابه بیداری آنها به چندین طریق بیان میکردند اما اصح آن مدتی است که الله تعالی فرموده زیراتمام راز هـای پوشیدهٔ آسمان وزمین در علم اوتعالی است و هیچ چیز از نظراو پنهان

مَا لَهُمْ مِّنَ كُوْ نِهُ مِنَ وَ لِي وَّلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهُ ٱحَدًا ۞

تفسير : طوريكه علم او بههمه اشياءمحيط است قدرت واختيار او نيزبه همه حاوی است ـ چنانکه دردانستن غیوب آسمانها وزمین او را شریکی نیست درا ختیارات و قدرت هم از هر گونه سهیم وانباز پاك است .

وَاتُكُ مَا ٓ أُوْحِيَ إِلَيْكَ مِنْ كِتَابِ آنچه وحی فرستاده شده بسوی تو از

10

## رَ يِلْكُ طُعَ لَا مُسَكِّلُ لَ لِكُلِلْتِهُ عَنْفُ وَ لَكُ اللَّهِ الْمُعَالِينِهُ عَنْفُ وَ لَكُ مِنْ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللْمُعِلَّا الللْمُلِمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّ

## تَجِكَ مِنَ كُونِهِ مُلْتَحَكَّا ا

تقسیر: اول راجع به قصهٔ اصحاب کهن فرموده بود که «فلا تمار فیهم الامراء ظاهراً ولاتستفت فیهم منهم احداً» مطلب اینست که در مسایل عادی مباحثه و کنجکاوی زیاد قطعاً ضرورت ندارد ، توای محمه صلیالله علیه وسلم در انجام وظیفهٔ خود مشغول باش یعنی کتاب جامع ومانع و کافی و شافی راکه ربتو به تو عنایت فرموده به مردم بخوان سخنان خداوند (ج) ووعده های اورا که اندرین کتاب مندرج است هیچ قوتی نیست که آنرا تبدیل دهد یا معطل کند و یا غلط ثابت نماید اگر شخصی بکوشد که این سخنان الهی (ج) را تغییر دهد ویا در ادای حقوق این کتاب کوتاهی ورزد باید بداند که برای چنین مجرم پناهگاهی نیست درگاه رحمت او وسیع است می تواند که بندگان مطیع را در پناه خویش درگاه رحمت او وسیع است می تواند که بندگان مطیع را در پناه خویش قرار دهد ببینید و دقت نمائید که «اصحاب کهف» چون بر اوامر خدا استوار ماندند از فضل او بچه راحتی نایل گشتند ؟

و أصبر نفسك مع الذين يدعون نواصبر نفسك مع الذين يدعون نواميند و حسن نفسخوددا با آنانكه ياد ميكنند ر ينهم بالغل و و و العشي ير يد و ن بير يدود و العشي ير يدود العسم و شام ميغواهند و شام ميغواهند و شام اودا

تفسیر: در شوق حصول خوشنودی ودیدار اوتعالی به کمال صدق و اخلاص پیوسته مشغول عبادت اند مثلاً ذکر میکنند ـ قرآن میخوانند\_

درنساز ما مداومت می ورزند به بین حلال وحرام تمین میکنند حقوق خالف و مخلوق رامی شناستند بااینکه از رعگذر امور دنیوی قرین عزت و دولت هم نیستند . چون از جملهٔ صحابه در آنوقت عمار ، صمیب ، بلال، ابن مسعود و غیرهم (رصمی الدعنهم) بودنا، چنین موهایسن مخلصین را از صحبت و مجالست خود مستفید نما و بگفتهٔ کسی آنهارا از مجلس خود جدا مکن .

و لا تُعَدُّ عَيْنَكَ عَنْهُمْ مَ تُويْدُ زِينَكُ زِينَكُ زِينَكُ وَاللَّهُ مَا تَعْدُدُ جَسُمُ هَالَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ

الحيوة الله نيات دندتاني دنيادا

تفسیو : کسانی را که اظهار اخلاص کرده اند هر چند غریبهم باشند ترك مکن و بطرف دنیاداران متکبر به غرض اینکه اگر آنها مسلمانشوند دین اسلام رونق زیاد خواهدبافت التفات منما زیرا ترقی وعزت اصلی اسلام ، وابسته شکوه مادی و کثرت طلاءونقره نیست بلکه به ایمان و تقوی واخلاق نیکو مربوط است . عزت و شوکت دنیای فانی مانند سایه زوال پذیراست ، دولتحقیقی به پابندی در تقوی و تعلق محاشه است که نه شکست مییابدونه زوال ، چنانکه در واقعهٔ داصحاب کهف سرانجام کار دوستان خدا (ج) وطالبان دنیا واضح شد .

و اطاعت مكن آغُفَلْنَا قلْبُهُ عَنْ ذِكْرِ نَا و اطاعت مكن آنراكه غافل ساختيم دل اورا اذ ياد خويش و البيم هو له و كان آمره فوطًا ﴿

تفسیر: دلهای کسانیکه مست نشهٔ دنیا شده اند از یاد خدا (ج) غافل وپیوسته پیرو خوشی و خواهشات نفسانی میباشند شیوه ایس طائفه است که در اطاعت خدا (ج) سست و تنبل ودر پیروی هوا و هوس پیشقدم اند هر چند این گروه دارای عزت ومکنت باشند از سخنان شان اعراض کن در روایات است که بعضی صنادید قریش به آنحضرت (ص) گفتند که (این رذیلان را ازپیش خود دور کن تا رؤسا نزد تو نشسته بتوانند) مسلمانان نادار را رذیل و کافران دولتمند را سردار

سيحنالذي

کفتند ، شاید در دل مبارك **آنعضرت (ص)** خطور کرده باشد که «اکس این غربا برای مدت کمی از من دور شوند چه نقص خواهد دود؟ حهآنیاً مسلمانان راسخ هستندومصلحت كاررا ملحوظ نظر داشته نخواهند رنجيد واین دولتمندان همبدین طریق اسلام خواهند آورد » لذا این آیتنازل شد که گفتهٔ این متکبران را هرکز قبول مکن زیرا از اقسوال بیبهودهٔ آنها معلوم میشود که استعداد آیمان آوردن حقیقی را ندارند و نیزلازم نیست که به فکر فائده موهوم از احترام مخلصین صرف نظر شود زیرا در صورت فرق گذاشتن در بین دولتمندان و غربا احتمال دارد که در قلوب عوام الناس نسبت به پیغمبر (ص) (معاذالله) نفرت و بدگمانی پیدا شود پس ضرر آن نسبت به ضرر ایمان نیاوردن این چند تن متکبر به مراتب بيشتر است .

وَ قُلِ الْحَقُّ مِنْ رَّبِّكُمْ فَ فَهُنْ شَاءً و بگو (این)سخنراستاست از پروردگارشما پسهرکه خواهد

فَلَيْ وَمِنُ لِنُسَوَّ مَنْ شَاءَ فَلَيْكُفُرُ لِ

تفسیو : از طرف خدا (ج) سخنان راست رسانده شد ، خواه کسی آنرا بپذیرد و خواه ازآن انکآر نماید ، اوتعالی را باکی نیست نفع و نقصان همه محض بهخودشما عاید میشود \_ کسآنیکهقبول میکنند وآنانکه قبول نمیکنند ، باید درباب انجام کار خودفکر کنند (کهدرآینده بیانمیشود) اينقدر بدانند كهرونق وزينت دنيافاني وهيج است وفايدهاش وقتي است که ذریعهٔ فلاح آخرت گردد ــ محض تمول دنیا آنجا بهکار نمی آید بلکه بسااز غربای مسلمین در آخرت در عیش و راحت میباشند .

إِنَّا آعْتُدُ نَا لِلظَّلِمِيْنَ نَا رَّا آحَاطَ (هرآئینهما) مهیاکردیم برای ستمگاران آتشم راكه احاطه كند

> بِهِمْ شُرَادٍ قُهَاط ایشان را سراپردههای او

تفسیر: آن سراپرده هانیز ازآتش می باشد.

سبحنالذي

و ای یستغیثو ایغاتو ایماع و ای فریاد تند فریادرسیده شوند به آبی کاله فهل یکنیوی الو جود ه طینس مانند دیم (مس محداخته) بریان تحد دوی هادا به المنشر ای طور سرای تو تو تا مر تفقای

منزلچهارم

تفسیس ؛ وقنبکه از شدت رمی به آنها تشنگی لاحق می شود نعرهٔ العطش العطش میزنند به آبیکه به آنها داده میشود بسان درد تیل ویا ریماست وار بسیاری حرارت خود جهره را می سوزاند .

إِنِّ الَّذِي يَنَ الْمُنْوَ الْوَجِمِنُو اللَّهِ الصَّلِحِيْنِ الْمُنْوَ الْوَجِمِنُو اللَّهِ الصَّلِحِيْنِ مَرَائِينَهُ مَرَّدُ الْمُنْ وَرَدُنَدُ عَارَهَا فِي مَانِينَهُ الْمُحْسَرِينَ عَلَيْمِ لَلْ الْمُنْ الْمُحْسَرِينَ عَلَيْمِ لَلْ الْمُحْسَرِينَ عَلَيْمِ لَلْ الْمُحْسَرِينَ عَلَيْمِ لَلْ الْمُحْسَرِينَ عَلَيْمِ اللَّهِ الْمُحْسَرِينَ عَلَيْمِ لَلْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ق**فسین : ج**زئی ترین نیکی هم ضایع نمیکرده ودربرابر آن اداش کامن دادسی*شود* .

أول بيك كرم جَدَّنَ عَلَى بِ نَعْجِرِ كَ ان جمع ابنمان الله بريدة: على اقلم مرود مِنْ نَكْتُمْ الْآنْ الله بيدة: على اقلم مرود مِنْ نَكْتُمْ الْآنْ الله بيدة الله مُكَنَّوُ مِنَ فِيدِهِمَا ديد آنها ديو ها ديود داده نموند دوانجا

# مِنْ اَسَا وِرَمِنْ ذَ هَبِ

تفسیر: تا خاطر نشان شود که دولتمندان اصلی وابدی کدام مردم اند کیفیت مخصوص اسباب آرایش و زینت و همچنان نعمت های بهشت را دراین دنیا فهمیده نمیتوانیم زیرا در محسوسات ما مثال کامل آ ن وجود ندارد.

م بن و المتنبر في المتنبر في المنتبر في المناف و المناف الذي المناف و المناف ا

تفسیر: شاید روی لباس از ابریشم باریك واستر آن از ابریشم سطبر باشد کمایفهم منقوله تعالی «بطائنها مناستبرق» (رحمن \_ ركوع ۳) ویا هر دو قسم جدا جدا استعمال شود واشاعلم \_ درموضح الفرآن است آنحضرت (ص) فرمود که «زیور طلاء و کالای ابریشمی به مردان درجنت داده میشود \_ پس مردی که این چیزهارا دراین جهان بپوشد در آنجا ازآن محروم می ماند ، .

جزاء است

تفسیو : بر تختما تکیه میکنند ، وبه نهایت عموت وآرامزیست خواهند نمود . و ا ضُرِ بُ لَهُمْ مَنَالًا رَّ جُلَيْنِ وَ الْمُنْ براى ايشان داستان دومرد را

تفسیو : مثال کافر دولتمند و مؤمن فقیررا بیان فرمود ـ ودرضمن این مثال مقصد آگاهی کفار ومؤمن از سرانجام زشت کفر و تکبر و مقبولیت ایمان و تقوی وبی ثباتی دنیاست . درخصوص اینکه این دو شخص که مثال آنها بیان شده آیاواقعا وجود داشتند ویا محض برای تفهیم وایضاح مطلب به طور مثال تذکر داده شده است علماء را دو نظریه است در هر حال فایدهٔ تمثیل در آن حاصل است .

جعلنا لا حدر هما جنتين من داديم به يعى از ايشان دو بوستان از

اَ عُنَابٍ وَ حَفَفْنَهُمَا بِنَخُلٍ وَ جَعَلْنَا وَبِعَلْنَا وَبِعَلْنَا وَبِعَلْنَا وَبِعَلْنَا وَبِعَلْنَا وَدِيمِ (وَدِخَتَانَ خَرِمًا وَبِيدًا حَرَدِيمِ وَرَخْتَانَ خَرِمًا وَبِيدًا حَرَدِيمِ

بینی می از رُعًا ش درمیان این بوستانها زراعت

تقسیو : باغها از درختان خرما احاطه کرده شده وبین هردوناغ زمسین زراعتی بود تاهم از غله و هم ازمیوه باستفاده نمایند .

كِلْتَا الْجَنْتَيْنِ الْتَتَ أَكُلُمَا مُردو بوستان الودد ميوه هاي خودوا ولا تَكُلُمَا ولا الله ميوه هاي خودوا ولم تَنْظَلِمُ مِنْنَاكُ شَيْئًا لا و هيچ عم عرد اذهيو، جيزيوا

الكهف

.

تغسیو : اینطور نبود که یك باغ میوه دار ودبگری بی میره باشدیااینکه درختی کمتر از درخت دیگر ثمر دهد .

## و جاری ساختیم میان هردو جوئی

تفسیر :دربین باغها نهرآب بیك ترتیب جریان داشت تامنظرهٔ آنخوشنما ودلکش باشد واگر باران نشود بازهم باغ وزراعت از كمی آب خــراب نگردد .

### و کا ن له نکر ج د بود اورا میوه

تفسیو :چبزی(ا که خرج کرد ویا زحمت کشبید ثمرهٔ آن را به نبکوئی حاصل کرد ر هر نوع سامان عیش و رفاهیت برایش فراهم شد نسکاح کرد و نتیجهٔ نیك بدست آورد یعنی اولاد زیاد یافت .

# قَقًال لِصَاحِبِهِ وَ هُو يَحُا وِ أَنَّ كُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

# آنًا أَكْثَرُ مِنَاكَ مَا لَا وَ أَعَزُ نَفُرًا ﴿ مَا اللَّهِ مَا لَكُ وَ أَعَزُ نَفُرًا ﴿ مَا اللَّهِ مِا عَبَاد حَسِمِ اذَتُو دَرِمَالُ وَ عَالِبَارُم بِاعْتِبَاد حَسِمِ اذْتُو دَرِمَالُ وَ عَالِبَارُم بِاعْتِبَاد حَسِمِ

تفسیو: من نسبت به تو مآل ودولت و خدام ریادی دارم آثر احتیاراین اعمال مشرکانه باطل می بود. چکونه صاحب این عسمه راحیت و نعمت می شدم ۲ مشرك بودن آن مرد را ازین بیانش می تران دربافت که چون به آفتی دچار شد از عقیده خویش پذیبمان کردید و نعت «یالیتنی نم انسرک بر بی احدا، ازین عبارت جنان برمی آید که رفیق ناتوان او که به یکانگی خداوند (ج) ایمان کامل داشت اظهار کرده باشد که شرك باطن است و به رفیق حود نصیحت میکرد که از شرك بر گسردد مگر آدم درجواب کعت که «من سبت بتو بیششر دارای مال و مکنت هستم چگونه بقین آوانم کرد که من به باطل باشم و جون بوشخص مفلس قلاش حق به جانب باسی ۲».

سبحنالذي

١٥

## و ك خل جنته و هو ظالم لنفسه ج

تفسیر: در شرک مبتلاء بود نشهٔ آنبر وغرور دل ددماغ او دا فرا کرفته بود دیگران راحقیل میدانست ر قدرت و جبروت خدا را در نظر نداشت و به ذهن او هیچ خطور نمیکرد که عاقبت چه خواهد شه فقط همین باغ را جنت خود میدانست و آنرا به خبال خود ایدی می پنداشت.

قَالَ مَا ٓ اَظُنُ آنَ لَيْدِكُ هٰذِهِ ۖ أَ بَكَّا اللهُ الل

و مَلَ أَظُنُّ السَّاعَةَ فَآئِهَةً لا وَكُنْ لَكُنْ السَّاعَةَ فَآئِهَةً لا وَلَكُنْ الْحَدَى اللهُ ا

رُّنِ وَ فَ اللَّي دَيِّقِ الْحِدَ قَ

رسانيده شوم (باز مردانيده شوم) بسوى پروردگار شود هرائيتهخواهمبافت

خَلُو الْمِنْدِيَ مُنْقَلِبًا اللهِ

نفسیون بالفعی به آرای و آسردگی میگذرد وی امور زندگای خود را حنان تنظیم کرده ام که کمان نمیکنم این باشها خراب شود باغی ماندقصه بعدالموت اولا می یقین ندارم که بعد ازمردن ذرات استخوان ها دوباره زنده کردد و به حضور خدارند بیش شوم لبکل اثر چنبن بوقرع پیوست ضرور در آنجا سامان بهبری را نسبت به اینجا می یابم اگر خدای تعالی حرکات مارا مستحسن نمی نسود در دنیا مارا چرا ایمقدر کنسایاس میداد کویا آسوده حالی مادربن جهان علامه آن است که درآن جهان نیز قرین عیش خواهیم بود .

الكهف

١٥

قال لهٔ صاحبهٔ و هُو یکا و رُهُ م

آ گفر ت بالذی خلقک مِنْ تُرابِ

الکتا هو الله ربخی و لا أشرك لی من همین میگویم که الله برورد محادمن است و نمی سازم شربك

بر نیجی آ کداً ا آ ایر ورد کار خود میچسردا

تفسیو : خدائیکه اصل ترا (یعنی آدم علیه السلام را) از خال بیجان آفریت سپس خودت را از خلاصهٔ پیداوار زمینی و یك قطرهٔ نا چیز بوجود آورده زندگی بخشید وقوتهای جسمانی و روحانی عطا كرده یك مرد سسالم وجسیم ساخت آیا با این همه انكار میكنی كه او تعالی بس از مردنت دوباره ترا حیات داده نخواهد توانست و نعمت هائی را كه بستو عظا كرده باز نخواهد ستانید ؟منهركز به این عهیده نیسنم بسلكه یقین دارم كرده باز تنهار باست درخدائی او هیچكس سهیم نیسنم بسلكه یقین دارم كه او تنهار باست درخدائی او هیچكس سهیم نیست و كس نمینواسد در مقابل حكم واختیار او دم زند .

و لو لا افى كاخلت جنتك قلت و دون دونهاى به بوسنان خود جرازهنتي

سرحن الذي

١٥

### مَا شَاءَ اللَّهُ لا قُوَّةَ إلاَّ بِاللَّهِ عَ

آنچه بخواهد خدا چنان شود نيست قوت هيچكس رامگر بخدايتعالى

تفسیر: مال به هر صورت نعمت خداست واگر کسی آنرا مایه فخر و تکبر قرار دهد دچار آفت میشود ، بایستی که در حین دخول در باغ در عوض «مااظن ان تبیدهده ابداً جملهٔ «ماشاءاته لاقوة الابالله» می گفت یعنی خدا (ج) آنچه بخواهد عطا فرماید ، ماهیچ قوت واختیار ندا ریم حصول آن تنها وابسته به امداد واعانت اوست ـ اگراو بخواهدمیتواند به آن واحد بستاند ـ در روایات است که و قتیکه شخص در کاروبارخانه خود آسودگی وفارغالبالی ببیند باید این کلمات را بگوید «ماشاساته لاقوة الا بالله» .

اِنُ تَرُ نِ اَنَا اَقَالَ مِنْكُ مَالًا وَ وَلَدُا اللَّهُ وَلَدُا اللَّهُ وَلَدُا اللَّهُ وَلَدُا اللَّهُ وَ وَرَنَا وَ وَكُلُّا اللَّهُ فَعُسَمَى رَبِّتِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّ

از بوستان تو

تفسیو : در دنیا ویا درآخرت .

و يُرُ سِلَ عَلَيْهَا حُسَبَانًا مِّنَ السَّهَآءِ
و بغرستد بربوستانتو عرمباد (آفت) اذ آسوان
فَتُصْبِحُ صَعِيْدًا زَلَقًا ﴿ اَوْ يُصْبِحُ
بِس عُردد ميدان صاف (زمين بيعياه) يا شود

الكهف ----

# مَا وُهَا غُورًا فَلَنْ تَسْتَطِيْعَ لَهُ طَلَبًا ﴿ مَا وُهُا غُورًا فَلَنْ تَسْتَطِيْعَ لَهُ طَلَبًا ﴿ آبِ او خشك (فرورفته) پس هر من نتوانی آزر جستن

تفسیو: اگر در سزای تکبر توباد سموم بر خیزد ، ویا دیگر آفتسماوی طوری نازل شود که باغ رابه میدان خشك و لشم و بیابان تبدیل دهـــد ویا آب نهر را به کلی بخشکاند که باوجود کوشش زیاد جاری نشود .

و أحيط بِثْهُ و فَأَصْبَح يَقَلُّ مَ كُافُّتِهِ وَ فَأَصْبَح يَقَلُّ مُ كُفِّبُهِ وَ وَأَكْبُهُ مِنْ مَا مُنام بالمداد ماليدودستخود بحسرت

تغسيو : يعني كف افسوس ميماليد .

علی ما آنفق فینها و هی خا و یک او ان افغاده بود عمارت آن و آن افغاده بود عملی عمر و برسها

تفسیم : حضرت شاه صاحب (ارح)می ویسد عافیت بر ناغ او عمسان آفت رسید کنار زبان آن مردلیك برآمده بود ، در النای شب آفت سماری به صورت آنش یدید آمد وعر چیز آارا سوزاند، تودهٔ خاکستر سود و آنهمه صرف بول و زحماییکه برای اسست آوردن نفع کرده بود هـــد. رفته و سرمایه را هم تباه کرد .

آ حُلُ ا ﴿

تفسیس: اکنون افسوس و پشیمانی سودی نمی بخشد زیرا این پشیمانی و ندامت از ترس الهی (ج) نبود بلکه محض ازین سبب بود که ضرر دنیوی به او رسیده بود .

وَ لَهُ تَكُنُ لَكُ فِعُكُ يَنْصُرُ وَ نَكُ مِنْ وَ لَهُ مِنْ وَ لَكُ مِنْ وَ لَهُ مِنْ وَلَا مِنْ وَلِي وَلَا مِنْ وَلَا مِنْ وَلَا مِنْ وَلَا مِنْ وَلِي وَلِّي وَلِي مِنْ وَلِي مِنْ فِي وَلِي مِنْ فِي وَلِي مِنْ مِنْ مِنْ فِي وَالْمِنْ فِي وَلِي مِنْ فِي وَلِي مِنْ فِي مِنْ فِي وَلِي مِنْ فِي مِنْ فِي مِنْ فَلِي مِنْ فِي مِنْ فَلِي مِنْ فَلِي مِنْ فَلِي وَلِي مِنْ فِي مِنْ فِي مِنْ فَلِي مِنْ فَلِي مِنْ فَلِي مِنْ فَلِي مِنْ فَلِي مِنْ مِنْ فَلِي مِنْ فَلِي مِنْ فِي مِنْ فَلِي مِنْ فِي مِنْ فَلِي فَلِي مِنْ فِي مِنْ فَلِي مِنْ فَلِي مِنْ فَلِي مِنْ فِي مِنْ فَل

مُ وَنِ اللّٰهِ وَ مَا كَانَ مُنْتَصِرً اللهِ بجن خدا و نشد او انتقام عيرنده

تفسیر: نه جمعیت واولاد به کارش آمد ونه معبود باطل که آنرا شریك خدا گردانیده بود و نه خودش قوتی داشت که مانع عذاب خدا (ج)میشد ویا انتقام گرفته میتوانست .

هُنَا لِكَ الْوَلَا يَهُ لِلّٰهِ الْحَتِّقِ \* هُو اللّٰهِ الْحَتِّقِ \* هُو اللّٰهِ الْحَتِّقِ \* هُو اللّٰهِ الْحَدِّقِ \* هُو اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ ال

بهتر است ازروی توابدادن وبهتراستازروی جزادادن

تفسیل : هرپاداشیکه در مقابل هرعمل بکسی بدهد . مناسب وموزون است ـ درین جهان و در روز قیامت همه کارها در تحت اختیار اوست هیچکس مجال ندارد که در فیصلهٔ اوتعالی مداخلت نماید .

وَاضْرِبُ لَهُمْ مَثُلُ الْحَيْوةِ اللَّانيَا وَ اللَّانيَا وَ اللَّانيَا وَ اللَّانيَا وَ اللَّانيَا

كَمَا عِلَى أَنْزُ لُنْهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ عوى مانندآبيست عوفرستاديمشاذ آسمان بسودهم پيچيد بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ فَأَصْبَحُ هَشِبِهِ الْأَرْضِ فَأَصْبَحُ هَشِبِهِا الْأَرْضِ فَأَصْبَحُ هَشِبَهِا

#### نَدُّ وُ وَ الرِّ يَاحُحُ طُ كه ميرانينش بادها

تفسیو: بهار عارضی دنیا ورونق وبهجت فانی و سریع الزوال آنمانند زمین خشك ومردهٔ است که چون بر آن باران ببارد فورآ زنده گردیده درختان غلو و نباتات مختلطهٔ مختلفه درآن سبز گردد ، زراعات سبن وخرم در نظر ها مقبول معلوم شود و چون چندروز برآن بگذرد همهزرد گردد و به خشکیدن آغاز نماید \_ بالاخر وقت درو آن فرا رسد سپس آنرا کوبند و بهبادکردن آغاز نهند \_ این حال نمونهٔ رونق وزینتدلربا وابله فریب دنیاست که برای چندروز خوب سبز وخرم به نظر میآید عاقبت به کلی میده شده بباد خواهد رفت ودراثر قطع شدن آن تماما به صحرای خشك تبدیل میشود چنانکه در آتی در «ویوم نسیر الجبالو تویالارض باردة» اشاره کرده است .

هر چهدارد جهان بی بنیاد × مشت خاکیست درقلمروباد

وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَنَّى اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ عَلَى كَلَّ عَلَى كُلَّ عَلَّى كُلَّ عَلَى كُلَّ عَلَى كُلَّ عَلَى كَلَّ عَلَى كُلَّ عَلّى كُلَّ عَلَى كُلَّ عَلَى كُلَّ عَلَّ عَلَّ عَلَّ عَلَّ عَلَّا عَ

تفسیر : هرگاه بخواهد باز زنده کند (موضحالقرآن) و یا اینکه رویانیدن ومیده کردن وبه باد دادن آن به قدرت اوست .

 يَنْ وَالْمُوا وَلِي وَالْمُوا وَلِي وَالْمُوا وَلِي وَالْمُوا وَلِي وَالْمُوا وَلِي وَالْمُوا وَلِي وَالْمُوا وَالْ

ا يووده محارتوا الزدوى أبواب وبهنوا حشائر جهت المعاشدة

تغمسيون بعد الز مردن ، مال واولاد وغييروبه كان نعي أيد ، حييز النا ١٢٠٠. می آید اعمال نیك آست كه اثره باثواب آن در آبنده باشی میماند سدر سیت ابن كلمات يعنى «سبحانات والتحميد واللعالالا والشاكبور والدول ولافوة الابالله، رَا بافيان صافحت فرويد ـ ان معض به كان ١٠١٠ في شند ورنه جميع اعمال حسب دران داخل اسم، بـ در موضيحات إلى البلده كه باقيات الصَّالحات عبارت است از عَنميكه تدريس نَمَاتُ أَلَا إِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ ویا کدام رسم نیگارا زیاج سا ریاستجد ، آجاه ، سشوان هزروعه و قف کند و با بردن ، سامج تربیه کونه بکمارد را داخو ک هاًی نبك كه از جانب ایما (۱۰) بهرین توص به آن داده میسود بدوانسد، میتواند از آن توفعات نیك نماید برخرشنجانی فانی وزایل دنیاهبدهای دراز بستن کار عقلمندان نبست .

قر يو م نسبر الجبال و ترى وريادين دونيوا عددوان تن المجبال و بينى الرزة الأرض بارزة الم ظاهر شده

تفسیر : وقتیکه قیامت برپاشود ، کوعاهم کهدارای جسامت و صلابت است کیز ازجای آن رانده میشود بلکه صخر، عای سنگین و کلان مانند پشیم ندافی شده بهوامیپرد ـ خلاصه اینست که تمام ارتفاعات و نشمیب و فواز زمین ازبین رفته سطح آن کاملاً هموار وآشکارمیگردد .

و جمع سازیم مردمانوا پس نکداریم ازایشان میجکس دا

تفسیر : هیچ شخص از عدالت خدای تعالی بېرون شده نمیتواند .

وَّ عُرِضُوا عَلَى رَبِّكَ صَفَّا لَ لَقَلَ و روبرو آورده شوند بر پروردگارتو صف کشیده (هرآئینه)

جِعْتُهُو نَا كَمَا خُلَقُنْكُمْ ٱوَّلَ مُرَّةٍ وَ مُعَتَّمُو نَا كَمَا خُلَقْنَكُمْ ٱوَّلَ مُرَّةٍ وَ مُعَدِيد بيشها جنانچه آفريده بوديم شمارا اول باد

اَبُكُ زُعْتُمْ النَّ نَجْعَل لَكُمْ مُوعِدًا ﴿ اللهِ مَن نَالْتُعَلَّ لَكُمْ مُوعِدًا ﴿ اللهِ مِن نَالُمُ مُوعِدًا ﴿ اللهِ مِن نِنالُمُ مُعْلَى اللهِ مَنْ نَالُمُ مُوعِدُمُ اللهِ اللهِ مَى يَنالُمُ مُعْلِدُ اللهِ مَا نَعُواهِمِ سَاخَتُ بِرَاى شَمَا وَعَلَمُ عُاهِي

تفسیر : به منکرین بعث بطور توبیخ گوش زد میشود که شما قیا مت و غیره را محض دروغ میدانستید ، امروز تمام جمعیت واثاثهٔ خودرا گذاشته تنهاوبرهنه در کجا رسیدهاید ؟ ودر آیت کریمهٔ (کما خلقنکم اول مرة) این هم داخل است که دربدن هیچ زخمو نقص و غیره باقی نخواهد ماند ـ در حدیث است که در محشر تمام صفوف یکصدوبیست میباشد از آنجمله هشتاد صف از امت محمدیه خواهد بود .

تفسیو: در دست هر کس اعمالنامه اش داده میشود ـ مجرمین فهرست گناهان خودرا درآن خوانده هواسان میشوند که آیا بچه گونه سمزا محکوم میکردند ؟.

و يقو لو ن يو يكتنامال هذا الكتب و ميمويند اي واي برما جه حال است اين نامهرا كه لا يعال و صغيرة ولا كبيرة إلا الله نعداشته است معميت خورد را و نه بزرنميوا مم اَحْصَلَ اَ وَ وَجَلُ وَ اَمَا عَمَلُو اَحَاضِ الْمُ الْوَاحَاضِ الْمُ الْوَاحَاضِ الْمُ الْوَاحِلُ الْمُ الْو

تفسیو : یعنی ذره ذره عمل پیش نظر میآید و هربدی ونیکی را خورد باشد یا کلان در اعمال نامهٔ خود ثبت خواهند یافت .

#### و لا يظلم رياك أحدًا آ و ستم نميعند پرورد مارتو بر هيچس

تفسیو: در بارگاه حق تعالی ظلم باین معنی قطعآامکان ندارد که او تعالی در ملک غیری تصرف بنماید زیرا که تمام مخلوق آفریده وملک خود اوست لیکن چیزیراکه در ظاهر ظلم بنظر آید و کار بیموقع پنداشته شود هم نمیکند و نه کسی را بی قصور میگیرد و نه کوچکترین نیسکی کسی را ضایع میکند بلکه به حکمت بالغهٔ خود تنها خودش هر درخت نیکی وبدی را ببار میآرد که طبیعت نوعیهٔ آن اقتضا کند .

#### ازمكافات عمل غافل مشو \* كندماز كندم برويدجو زجو

خالق الكل در كفر وايمان و طاعت و عصيان چنان خواص و تاثيرات جداگانهٔ نهاده است كه درزهر و ترياق ، اين تمام خواص و آثار خيرو شر علانية در آخرت بظهور ميرسد .

وَ إِنْ قَلْنَا لِلْهَلَّئِكَةِ السَّجُلُ وَ ا و یادین چون عنیم به فرشتگان سجد تنیا لاک م فسجد و آل الآل الملس کان آدمرا بسسجد عردند عمر ابتیس بود مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ اَ مُرِرَ يِّهُ "

جن پس بیرون شد ا**ز فرمان**پروردگار خود

مِنْ دُ وَ نِیْ وَ هُمْ لَکُمْ عَدُ وَ مَا اللّٰهُ عَدُ وَ مَا اللّٰهُ عَدُ وَ مَا اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰ وَ السَّالِ اللّٰهُ لِلْ وَ اللّٰهُ لِلْ وَ اللّٰهُ لِلْ وَ اللّٰهُ لِلْ وَ اللّٰهُ اللّٰلّٰ

شیطان بد عوض است ستمگارانرا

تفسیو: قول صحیح آنست که ابلسیس از نوع جن بود مسگر از کثرت عبادت ترقی نموده در گروه ملائکه شامل شد بنابران در زمرهٔ فرشتگان به سجده مامور گردید ـ درآن وقت طبیعت اصلی او به میدان آمدچنانچه تکبر نمود واز اطاعت خدای تعالی گریخت و سرخم کردن پیش آدم را کسرشان خود دانست اما جای تعجب است که امروز اولاد آدم میخواهد که در عوض رب خود آن دشمن ازلی واولاد واتباع اورا رفیق وخیرخواه ومددگار بسازد آیا برترازاین بی انصافی و ظلم خواهدبود؟ این قصه پیشتر در چندین جای مفصل گذشته است وذکرآن درینموقع تنبیه است براینکه بر رونق و زینت دنیای فانی فریب خورده وازآخرت نبیه است که نمیخواهد مابه عافل شدن همه اثر تحریك وتسویل شیطان است که نمیخواهد مابه وطن اصلی و آبائی خود (جنت) واپس برویم نصبالعین او اینست که به لباس دوستی از ما انتقام دشمنی قدیمی خود را بگیرد ـ انسان را به لباس دوستی از ما انتقام دشمنی قدیمی خود را بگیرد ـ انسان را کنر است که از چنین دشمن چالاك هیچوقت غافل نباشد کسانیکه بر متاع دنیوی مغرور شده خودرا عزیز و ضعفاء را حقیرمیدانند آنها در متاب رو تفاخر به راه شیطان لعین میروند .

تنبیه: ابن کثیر در خصوص بعضی روایات (که درآن ابلیس را اصلاً از جملهٔ ملائکه وانمود میکند) تحریر داشته است که قسمت غالب آن از اسرائیلیات است و نقل آن محض برای تدقیت نظر است چه بعضی چیزهای آن روایات یقیناً دروغ است زیرا که قرآن حکیم آنرا صراحت تکذیب می کنند – ابن کشیر ( رح ) تحریر خودرا دوام داده به کلمات متین راجع به اسرائیلیات چنان بعث قیمتداری نموده است ، که قابل مطالعه و حفظ کردن است .دراینجا محض از خوف تطویل نمیتوان به تحریر آن پرداخت .

مَا اَ شُهُلُ تُهُم خُلْقُ السَّلُو تِ

10

### وَ الْأَرْضِ وَ لَا خَلْقَ ٱ نَّفُسِهِمُ مَّ و نهوقت آفریدن خودشان خودشان

## و مَا كُنْتُ مُتَّخِذَ الْمُضَلِّدُنَ عَضُدًا اللهِ وَلَا كُنْتُ مُتَّخِذًا اللهِ صَلَّدًا اللهِ وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي اللهِ ال

تفسیر: در حین پیداکردن زمین وآسمان ما این شیاطین را دعوت نداده بودیم کهآمده تماشا کینند که درست ساخته شده است و یا در تخلیق چیزی نقص و فتوراست ؟ خلاصه در تکوین وایجاد عالم نه از آنها چیزی مشوره گرفتیم و نه امدادی خواستیم بلکه در وقت آفرینش زمین و آسمان قطعاً وجود هستی هم نداشتند و چون خود آنهارا آفریدیم هم از ایشان نپرسیدیم که شمارا چطور پیداکنیم ؟ ویا دیگر همجنسان شمارا چگونه خلق نمائیم ؟ چگونهمیتوان تصور نمود کهمااین کار را می کردیم واز آنها استمداد می نمودیم زیرا احوال این اشقیای بد فرجام برما معلوم بود نیك میدانستیم که آنها مردم را از راه حق گمراهمیکنند برما معلوم بود نیك میدانستیم که آنها مردم را از راه حق گمراهمیکنند خود را گذاشته آنهارا رفیق و مددگار خود ساختند «سبحانه و تعالی عما یقول الظلمون علوا کبیرا».

### و يوم يقو ل نا كو ا شركاء كاء ك و دوزيكه فرمايد (خداي تعالى) اي مشركان ندائديد شريكان مر ا

تفسیو : کسانی راکه شریك من گردانیده بودید ، صدا کنید تادراین وقت مصیبت به شما امداد کنند .

ا لَّذِ يَنَ زَعَمَّتُمْ فَلَ عَوْ هُمْ فَلَمْ عسانی داکه ذعم میکردید پس نداکنند (آنجماعهدا) پس

يُسْدَجِيبُو النَّهُمُ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمُ مُو بِقًا ﴿ فِي النَّهُمُ مُو بِقًا ﴿ وَكُولَا النَّالُ جَالَ هَلَا مَ الْأَلَى الْخُواهِنَدُ وَالْمُ النَّالُ النَّالُ جَالَ هَلَا مُ الْأَلَى

09 V

0

تفسیں: درآنوقت حقیقت واقعهٔ مکشوف خواهد گشت ومس این گونه دوستی و محبت آشکار خواهد شد ، نزدیك یگدیگر هم رفته نخواهـند توانست دربین هردوطائفه خندق وسیع و عظیم آتش حائل خواهدشد (اعاذنا اللهمنها).

تقسیر: درابتدا شاید چیزی امید معافی داشته باشند لیکن به مجردیکه جهنم را می بینند یقینمیکنند که حتماً درآن میافتند وهیچ راه فرار موجود نسست.

و گفک صر فنا فی هذا الفر ان للناس و هرائینه بادبادفهمانیدیم در این قرآن برای هردمان مرث کیل مثل طوکان الدنسان از مر من و مست آدمی آکشر شکی کیم کیک لای

تفسیو: قرآن کریم بچه عنوانات مختلف وانواع واقسام دلائل وامشله سخنان راست را می فهماند مگر انسان چنان مخاصم واقع شده است که در سخنان واضح وراست هم از کجبحثی منصرف نمیشود ، و قتیکه در مقابل دلائل قوی جواب آورده نمیتواند ، به فرمایشات مهمل و بسی اساس می پردازد که اگرفلان چیزهارا نشان بدهید قبول خواهیم کرد .

و مامنع النَّاسَ آنَ لِيُّوْ مِنْوَ الْخَاعَ هُمْ و باذ نداشت مردماندا اذآنكه ايمان آدند چونبيايد بايشان منزلچهارم

سبحنالذي

10

الْهُلْ ى وَيُسْتَغُفِرُ وَ ارْبُهُمْ إِلَّا آنَ الْهُلْ يَوْدِدُ كُارِ خُودُ مَعْرانتظارة نكه

تَأْتِيهُمُ سُنَّةُ الْأَوْلِيْنَ اَوْ يَأْتِيهُمُ برسد بايشان دوش بيشينيان يا بيايد به ايشان

## الْعَذَابُ قُبُلًا ﴿ وَهُولِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

تفسیر: نظر به عناد آنها میتوان گفت که بعدازاینکه مانند قرآن هدایت عظیم الشان به ایشان رسید اگر ایمان نیاوردند و توبه نکردند ، هیچ عنر معقول ندارند آخر در قبول حق چرا تاخیر میکنند ؟ وچه انتظار دارند ؟ به جز اینکه مانند اقوام سابق خدای تعالی آنهارا به کلی تباه کند ویا اگر تباه کرده نشوند اقلا عذاب الهی (ج) به صورتهای مختلف پیش چشم شان حاضر شود ، هکذا یفهم من تفسیرابن کثیر وغیره حضرت شاه (رح) می نویسد هیچ انتظار دیگر باقی نماند مگر اینکه مثل اقوام سابقه هلاك شوند و یا عذاب قیامت را به چشم سربینند .

و مَا نُرْ سِلُ الْمُرْ سَلِيْنَ إِلاَّ مُبَشِّرِيْنَ وَ مَا نُرْ سِلُ الْمُرْ سَلِيْنَ إِلاَّ مُبَشِّرِيْنَ وَمَنه

و مُنْذِ رِ يُنَ

و ترساننده

تفسیر: پیغمبران اختیار ندارند که هرگاه شما خواهش کنید ویاوقتیکه خودآنها بخواهند عذاب را مسلط نمائیم . و يُجَارِلُ الَّذِينَ كَفُرُ وَا بِالَّبَاطِلِ

لِيْلُ حِضُو ا بِهِ الْحَقَى لِيْلُ حِضُو الْبِهِ الْحَقَى تَا بِلْغُرَانِنَد بِسِبِهِ الْمُعَانِدِ الْمُعَانِد

تفسیر: میخواهند به مجادله های دروغ و کج بحثی ها آواز حق راپست نمایند و بزور آوری قدمهای صداقت را بلغزانند ، ممکن نیست .

وَاتَّخُذُ وَ اللَّهِي وَ مَا الْمُرْوَا هُوْ وَا قَ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

تفسیو :کلام خدارا ریشخند میکنند واز عذابیکه ترسانیده میشو ند آنرا مورد تمسخر خود قرار میدهند .

فَأَعْرَضَ عَنَّهَا وَنَسِى مَاقَدٌ مَتْ يَدَهُ ا

پس رو گردان گشتازآن وفراموش کردآنچه پیش فرستاده است دو دستوی

تفسیر: سرای آن ذخیرهٔ تکذیب حق واستهراءراک پیش میفرستد چنان فراموش نموده که بسهو هم گاهی به خیالش نمیکذرد.

إِنَّا جُعَلْنَا عَلَى قُلُو بِهِمْ ٱكِ نَنَّهُ الْحَعَلَنَا عَلَى قُلُو بِهِمْ ٱكِ نَنَّهُ اللَّهُ الْعَنديم برده ها

أَنْ يَفْقَهُو هُ وَ فِي الْأَانِهِمُ وَ قُرُّ الْمُ

و إنْ تَدُ عُهُمُ إلى الْهُدُ ى فَكُنُ

يَّهُنَدُ وَ الْخَالَ الْبَكَانَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَ

تفسیر: از سبب جدال بالباطل واستهزاء بالحق ایشان بر دلهای شان پرده افکندیم ودرگوشهای شان سنگینی نهادیم اکنون نه حق دا میشنوند و نه آنرا می فهمند، آنهابه کلی مسخ شدهاند پس بسوی حق چطور متوجه شوند وانجام خودرا چگونه خیال کنند قطعاً توقع نباید کرد

و رَبِّكَ الْعَفُو رُ نُ و الرَّحْمَاتِ لُو الرَّحْمَاتِ الْوَ الرَّحْمَاتِ الْوَ وَ الرَّحْمَاتِ الْوَ وَ الرَّحْمَاتِ الْمَوْدِ وَمِدَاسِتَ الْمُو الرَّحْمَاتِ الْمُو الرَّحْمَاتِ الْمُوْدِي اللَّهُ الْمُحْمَلِ الْمُحْمَلِ الْمُحْمَلِ الْمُحْمَلِ الْمُحْمَلِ الْمُحْمَلِ الْمُحْمَلِ الْمُحْمَلِ الْمُحْمَلِ الْمُحْمِدِ السَّالُ الْمُحْمَلِ الْمُحْمَلُ الْمُحْمَلِ الْمُحْمِلُ الْمُحْمَلُ الْمُحْمِلُ الْمُحْمِلْ الْمُحْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُحْمِلُ الْمُحْمِلُ الْمُحْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُحْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُحْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلْمُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ ا

كرم العناب ط برايشان عداب دا

١٥

تفسیو: کردار آنها مقتضی آنست کهبهآمدن عذاب یك لمحه هم تاخیر واقع نشود مگر حلم و کرم حق تعالی مانع است که آنهارا فوراً تباه نماید او تعالی به رحمت عامهٔ خود تایك اندازه در گذر میکند و سختترین مجرم راموقع میدهد که اگر بخواهد از موقع استفاده و به تربه بخشش خطاهای گذشته را حاصل کند وایمان آورده مستحق رحمت عظیم گردد.

بَلْ لَهُمْ مُو عِلْ لَنْ يَجِلُ وُ ا بلكه ايشانوا ميعادي است كه هر من نيابند

مِنْ کُ وُ نِهٖ مُو بِلْا ﴿

تفسیر: این تاخیر عذاب تایك وقت معین است ـ لیكن ممكن نیست كه مجرمی پیش از ورود وعدهٔ عذاب جائی پنهان شود ـ چونوقت رسید همه بسته شده حاضر كرده میشوند .

وَ تِلْكَ الْقُرْ كَ اهْلَكُنْهُمْ لَمَّا ظُلَمُو الْحَاوِلَةِ الْحَاطِلُو الْحَادِيمِ وَنِسْتُم مُردند

مَ وَجَعَلْنَا لِمُهْلِكِمِمْ مُوْعِدًا ﴿ وَ مَقَرَد مُردانيديم براى هلاكايشان ميعادى

تفسیر: قریه جات عادو ثمودرا که واقعات آنها مشهور ومعروف است بنگرید که چون ظلم کردند ، بروقت معین خود چطور تباه و برباد کرده شدند \_ همین طور باید بترسید که بوقت رسیدن عذاب الهی (ج) هیچ جای پناه نخواهند یافت .

وَ إِنْ قَالَ مُوسَى لِفَتْلَهُ لَآ أَبُرُ حُ ریاد من چون مفت موسی جوان خودرا همیشه داه میروم تفسیر : در فوق ذکر شده بود که کافران مغرور ، مسلمانان مفلس را حقير دانسته به آنحضرت (ص) مى كفتند كة نهارا درجمعيت خودجامدهيد تاماً باشمها مصاحبت كنيم \_ آزين جهت مثال دو شخص رابيان كرد .و مد ازآن مثال دنیارا آورد و آنگهی کبر و غرور ابلیس راکه سبب تباهی او میشبود تذکار نمود اکنون قصهٔ موسی وخضر را ذکر میکند که اگرچه عَنَّ اللهُ از همه افضل و بهتر باشند مكَّر خودرا بهتر نميگويند .واكر كلم هم مسوأ از زبان آنها برآيد ، از طرف حق تعالى تاديب و تنبيه میشوند در حدیث است کر رقتی حضرت موسی (ع) به قدوم خدود نصایح مؤثر وقیه تدار میفرود شخصی پرسید «ای موسی! آیابروی زمین شخصی را از خو عالم ترمی بابی!» فرمود «نی» این جواب در حقیقت صحیح رب زیرا موسی (ع) از جملهٔ پیغمبران اولوالعزم می باشد ظاهر است که در عصر ایشان هیچکس علم اسرار شرعیه را بیشتر از و نمیدانست لیکن سخنوی حق تعالی را پسند نیامه \_ اگر چه مقیصد درست بود باز هم از تعمیم جواب ظاهر میشد که بسروی زمین من كل الوجوه خودرا اعلم الناس خيال ميكند \_ رضاى خدا (ج) اين بود که جواب را به علم محیط او تعالی محول میکرد مثلاً اینطور میگفت که بندگان مقرب و مقبول خدا بسیارند که به احوال همهٔ آنها تنها خدا میداند \_ بنابران وحی آمد که در محل اتصال دو دریا یك بندهٔ ما ست که نسبت به تو علم بیشتر دارد از دو دریای مذکور کدام دو دریا مراد است ؟ بعضی گفته اند که بحیرهٔ فارس و بحیرهٔ روم لیکن این دوبحیره با هم اتصال ندارند شاید مراد از اتصال قرب باشد یعنی در موضعیکه کمترین فاصله داشته باشد و بعضی دو دریای افریقه را مراد میگیرند نزد بعض علماء «مجمع البحرين» مقاميست كه دجله وفرات باهم اتصال یافته درخلیج فارس میریزند . (والله اعلم) بهرحال موسی (ع) درخواست کردکه جای اقامت او بمن نشان داده شود ـ تادر آنجا رفته استفاده علمی نمایم ، حکم صادر شد که چون به تلاش آن برآئی یك ماهی را بریان کرده همراه خود بردار \_ جائیکه ماهی کم شود ، بدان که بندهٔما «قيام خضر (ع) » درآنجا موجوداست! چون أزمجمعالبحرين يك قطعه وسیم مراد شده میتوانست لذا برای تعیین ، این علّامت را مقرر نمود موسَّى (ع) مطابق این هدایت سفر کرد وخادم خاص خود حضرت یوشیع (ع) راهمراه گرفت و به یوشع تاکید نمود که مراقب ماهی باش منسفر

0

خودرا ادامه میدهم تا به منزل مقصود برسم واگر سالها (بل قرنها هم) بگذرد ، بدون حصول مقصود برنمیگردم .

تنبیه : مراد از جوان حضرت یوشع (ع) است کهابتداء خادم خاص موسی (ع) بود ـ سپس در حین حیات او پیغمبر وبعد ازو خلیفه شد .

فلها بلغا هجه بين من نسيا حُو تهما پس چون رسيدند بهمعل جمع شدن دودريا فراموش وردند ماهي خودرا فا تَحَدَّدُ سَدِيْلَهُ فِي الْبَحْرِ سَر با سَر با سَو با سَو با سَو با سَو با سَو با سَو با سَد نده بس فرا محرفت ماهي داه خودرا در دريا نقد نده

تفسیر: چوندرآنجا رسیدند حضرت موسی (ع) قریب یک سنگ کلان که زیر آن چشمهٔ آب حیات جریان داشت ، بخواب رفت \_ یوشع (ع) دید که به حکم خدا (ج) ماهی بریان زنده شده از توشه دان برآمد و به طریق عجیب و غریب در دریا نقب زده رفت \_ به قدرت خدای تعالی در مدخل آن در آب یک طاق کشاده باقی ماند \_ یوشع این واقعه را دیده متحیر گردید \_ و در فکر آن بود که چون موسی (ع) بیدار شود به او حکایت کند موسی (ع) بیدار شد و بلافاصله هردوپیش رفتند \_ آیا یوشع (ع) در چه خیال بود که این امر را فراموش کرد \_ در روایات است که موسی (ع) خیال بود که این امر را فراموش کرد \_ در روایات است که موسی (ع) خیال بود که این امر را فراموش کرد \_ در بود که مراقب ماهی باشد ، از خیانش برآمده بود که این کار هیچ مشکل نیست \_ بنابران تنبیه کرده شد زبانش برآمده بود که این کار هیچ مشکل نیست \_ بنابران تنبیه کرده شد که در کوچکترین کارهم نباید آدم بر نفس خود اعتماد کند .

فكَمَّاجًا وزُ اقَالَ لِفَتْمَهُ الْتِنَا عَكَلَاءً نَا فَكُلَّ عَلَا عَلَا عَلَا أَعُنَا فَلَا عَلَا أَعُنَا عُلَا أَعُنَا عُلَّا عُلَا أَعُنَا عُلَا أَعُنَا عُلَا أَعُنَا عُلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ

لَقُلُ لَقِيْنَا مِنُ سَفَرِ نَا هَٰذَا نَصَبًا ۞ هُو (آئينه) يافتيم اذين سفر خود زحمت

١٨

١٥

تفسیو: حضرت موسی (ع) پیشتر مانده نشده بود ـ مگرآنگاه که نزدیك بود مطلب از دست برود وقت رفتار ماندگی و خستگی در خود حس کسرد.

قال آرء یک از آویناآ الی الصخرة معنی منت آیادیدی چون جای محرفتیم به نود آن سنگ فرانی نسیت آیادیدی نسیت الحوت و مآ آنسنیه پس من فراموش مردم ماهی دا وفراموش من نکردانیدآنرا الشیطانی آن آن کر ه می می و کنیمآنرا

تفسیر : مطلب رافراموش کردن ودرحالیکه بایدیادشس می بود، ذهول آن از وسوسه اندازی شیطان بوقوع آمد .

وانتخذ سبيله في البخر نط عجبال و عرفتماهي داه خوددا در دريا بطرزعجب فارتكا في البخر نط في الرقب المؤدمة فارتكا في ما كنا نبغ نط فارتكا عفت موسى ايناست آنچه مي جستيم پسباز ممنتد على اثار هما قصصا في اثار هما في اثار هما قصصا في اثار هما في اثار هما في اثار من المناز الم

سبحنالذی منزلچهارم الکهف -------

١٨

تفسیر : غالباً در آنجا جادهٔ وجود نداشت ، بنابران نقش قدم خود را دیده بر گشتند .

فُو جَدًا عَبُدًا مِنْ عِبَادِ نَا الْكَنْهُ بِهِ يَادِيمَ اورا مِنْ عِبَادِ نَا الْكَنْهُ بِهِ اللهِ اللهُ الله الله الله عَنْدِ نَا وَ عَلَيْنَا لُهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِ نَا وَ عَلَيْنَا لُهُ الله وحمتى اذ نزد خود و آموختيم اورا

مِنُ لَّكُ نَّا عِلْمًا ﴿

ر تفسیو: آن بنده عبارت از حضرت خضر (ع) بودکه حق تعالی اورا از رحمت خصوصى خود نواخته وازعلم اسرار كونيهحصةوافرعطاءفرمودهبود دراین مسئله اختلاف است که حضرت خضر (ع) را رسول قبول کنیم و یا نبی و یا محض ولی دراینجا اینگونه مباحث فیصله نمی توان شد، با اینهمه احقر بدین طرف رجعان دارد که اورا «نبی» بدانند و چنانکه بعض محققین خیال دارند که انبیائیکه شریعت جدید نیاورده باشند بايشان اينقدر تصرف واختيار هم دادهميشود كه بنابرمصالح خصوصيه از شريعت مستقله تخصيصءام و ياتقييدمطلق ويااز ضابطة كليهبعض جزئیات را استثنا کنند همین قسم تصرفات جزئی به حضرت خضر (ع) هم حاصل بود والله اعلم ــ بههرحال موسى (ع) باخضر مــلاقات كــرد بعد از سلام و تحیات خضر (ع) علت تشریف آوری را از موسی (ع) جویاشد حضرت موسی (ع) در جواب علت آمدن خودرا تفصیل داد \_ حضرت خضر (ع) گفت «ای موسی ! بدون شبهه الله تعالی تـراتربیه فرموده لیکن حقیقت این است که علمیکه ( از جزئیات کونیه) از طرف الله بمن ارزانی شده (به آن مقدار) به شما عطاء نشده است و علم (اسرار تشريع) آنقدر فراوان كهبشماداده شده بمن داده نشده. بعداز آن بطرف گنجشكيكه از دریا آب می نوشید اشاره کرده گفت که «علم ماوشما بلکه تمام علم کل مخلوقات از علم الله تعالى مانند قطره آب درياست كه منقار كنجشك بهآن

سبحنالذي

ترشده است » واین مثال محض برای تفهیم است و رنه متناهی را باغیر متناهی نسبت قطرهٔ و دریاهم نیست .

قَالَ لَهُ مُوْسِى هَلُ النَّبِعُكَ عَلَى اَنْ عَلَى اَنْ عَلَى اَنْ عَلَى اَنْ عَلَى اَنْ اللَّهُ مُوْسَى هَلُ النَّبِعُكَ عَلَى اَنْ الله عَلَى الله عَل

نَعَلَّمُنِ هِمَّا عُلِّمُتُ وُ شُكًا الله بياموذانيمرا ازآنچه آموختهشدهنی ازداهيابی

تفسیر: اگر اجازه باشد چند روز در صحبت شما بوده قسمتی از آن علم مخصوص حاصل نمایم .

قَالَ إِنْكَ لَنْ تَسْتَطِيْعُ مَعِى صَبْرً ا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللهُ ا

وكَيْفَ تَصْدِرُ عَلَى مَالَمْ تُحِطُ بِهِ خُدُرًا اللهِ وَكَيْفَ تَصْرِطُ بِهِ خُدُرًا اللهِ وَيَسْت

تفسیر: حضرت خضر (ع) از اوضاع موسسی (ع) فسهمید که با مسن مصاحبه را ادامه داده نمیتواند زیرا خضر (ع) مامور بود که به علم جزئی واقعات کونیه که آگاهی دارد مطابق آن عمل کند و موسی (ع) دا نای علومی بود که به قوانین تشریعی و کلیات تعلق داشت بنابرآن خیضر (ع) به سبب اطلاع به جزئیات و عوارض مخصوصه ظاهرآ چنان عمل خواهد کرد که خلاف ضوابط عامه است و حضرت موسی (ع) نظر به

سيبحنالذي

١٥

معلومات خودیقیناً به این کار اعتراض خواهد کرد و صبر نخواهد توانست و عاقبت الامر کار به مفارقت خواهد کشید .

تفسیر: موسی (ع) درحین وعده دادن غالباً تصور کرده نمیتوانست که از نزد همچو بندهٔ مقرب و مقبول چنین حرکتی به مشاهده میرسد که نه تنها علنا خلاف شریعت خود او بلکه مخالف شرایع واخلاق عامه نین باشد خوب شد که «انشاءالله» گفته بود ورنه خلاف ورزی یك وعده قطعی هر گزشایان شان پیغمبر اولوالعزم نبود.

ى شَى عَلَيْ حَتْنَى أُحْدِ ثَ لَكَ مِنْهُ ذِ كُرِّ ا ﴿ اللَّهِ مِنْهُ ذِ كُرِّ ا ﴿ اللَّهِ مِنْهُ ذِ كُرِّ ا ﴿ اللَّهِ مِنْهُ فِي مَنْهُ ذِ كُرًّا ا ﴿ اللَّهِ مِنْهُ فِوْدَآغَاذِ مَنْمُ بِرَاى تُو اذْأَنْ فَرَى

تفسیر : اگر چیزی ظاهراً خلاف بنظر آید ، فوراً ازمن مپرس تاخودم آنرابیان نکنم .

فَانْطُلْقًا مُنْحُتِّى إِنَّ ارْكِبًا فِي السَّفِيْنَةِ بِسِهِ دورفتند در تشتى بسهر دورفتند در تشتى

خُر قَهَا ط قَالَ ٱ خُر قَتْهَا لِتُغْرِقُ فَالله عَردي آنرا عَلَى تَاعْرة عَنى الله عَردي آنرا تاغرة عنى

اَ هُلَهُا تَ لَقَلُ جِئْتَ شَيْعًا اِمُرًا اللهِ اللهُ اللهُ عَبِيرا اللهُ اللهُ عَبِيرا

تفسیر: وقت سوار شدن در کشتی ، کشتیبانان حضرت خضر(ع) را شناخته ورایگان سوار کردند ، در عوض احسان مذکور این تخریب را دیده به موسی (ع) تعجب و حیرت زیاد تر دست داد ـ لیکن کشتی را وقتی شکست که بالکل نزدیك کناره رسیده بود البته مردم اندیشهٔ غرق شدن نداشتند ـ شکستن محض همین قدربود که یك تخته را کشید گویا آنرا معیوب ساخت .

تفسیر: اگر بر سهو هم مرامواخذه کنی البته همراهی من با شما مشکل میشود ، استفسار اول ازطرف حضرت موسی (ع) سهوآبه عمل آمد ودومین برای اقرار و سومین برای رخصت شدن .

فَا نُطَلَقًا مِنْ حُتِّمَى إِنَّ الَقِيَا عُلَمًا سُمُ الْعَلِمَا عُلَمًا اللهِ مُرْدُو رَفِيْنَا الْعَلْمُ اللهِ مُرْدُو رَفِيْنَا اللهِ اللهُ مُلْقَى شَدِيْدَ اللهِ اللهُ اللهُ مُلْقَى شَدِيْدُ اللهِ اللهُ ا

فَقَتَلُهُ لا

تفسير: نزديك يك قريه بسرى چند مشغول بازى بودند از جملة آنها يكى راكه جميل ترينوهوشمندبنظر مي آمد گرفت وبكشت وروان شد. در بعضى روايات نام اورا «جيسور» گفته اند خصوص اينكه آن پسر بالغ بود ويانه ؟ بعضى ميگويند بالغ بود اما كلمة غلام برعدم بلوغ او دلالت نميكند و جمهور مفسرين اورا نابالغ گفته اند والله اعلم .

## قال آ قتلت نفس ز کیانی م

تفسیر: یعنی بیگناه تاوقتیکه طفل بالخ نشود برو گناهی نیست این کلمه ظاهرا تائید میکند کهاونابالغبود ،اگرچهبرای دیگران، گنجایش تاویل است :

بغ آیر نفس ط لقل جئت بغیر عوض نفسی هرآئینه مردی شیئے گا گاگران

تفسیر: حقیقت ایناست کهنابالمخ حتی در قصاص هم بقتل نمیرسبد حال آنکه درین موقع قضیهٔ قصاص هم و جود نداشست بنابران چیبز نامعقول تر ازین چه میباشد.

(جـزء شـانزدهم)

52525252525252525252525252

### لَهُ أَ قُلُ لُكَ إِنَّكَ لَنْ تُسُ

نگفته بودم با تو که (هرآئینه) تو آیا 252525252525252525252525

## معی صدر ا

تفسير: زيرا چنان حالات وواقعات بهمشاهده خواهدآمد كهشما برآن به خاموشي صبر كرده نميتوانيد چنانكه عاقبت هم همانطور شد .

ان سا لَتُك

همراهخودمرا مكذار

لُكُ نِينَ عُذُ رًا ۞

تفسمير : حضرت موسىي (ع) فهميد كهحالات وواقعات حيرت آور خضر (ع) رَادیدن و باز خاموش ماندن کاریست نهایت مشکل ـ بنابرانآخرین سخن خودرا گفت که اگر باردیگر سوال نمودم مرا از خود جدا نمائید اگر چنین کردید معذورید ، از طرفمن بر شما الزامی نیست زیراسهبار بهمن موقع داده و حجت خودرا تمام كردة.

آمدند پس هردو رفتند

يُضَيِّفُو هُمَافُو جَدَافِيهَاجِدَارًا يُريكُ مهماني عنندايشانوا پسيافتندهردو درانجا ديواديراكه ميخواست

#### آئ يَّنْقَضَّ فَأَ قَامُهُ طَّ آنكه بيفتد پسداستساختآنرا

تغسیر: دریك قریه رسیده بااهالی آن دچار شدند و میل داشتند که اهل قریه آنها را مهمان شناخته نان بدهند مكر این سعادت نصیباهل قریه نبود وازمههانی مقربین چون موسی وخضر انكار كردند اكب چه میبایست از مشاهدهٔ این معامله برآن مردم تنكدل وبی مروت قهر مینبودند ، مكر حضرت خضر (ع) بجای قهر بایشان احسان كرد.درآن قریه یك دیوار كلان خمیده قریب افتادن بود چنانچه مردم دروقت تردد از زیرآن میترسیدند \_ حضرت خضر (ع) دست زده آنسرا مستقیم واستوار نبود واز افتادن نگداشت .

واستوار تمود والر الحادر المادر وحتى الفااتيااهل قرية» شايد ازين سبب آورد تنبيه : كلمه واهل» رادر «حتى الفااتيااهل قرية» شايد ازين سبب آورد كه ورود آنها در قريه محض گذرى نبود و نه چنانبود كه ازباشند گان شهر به كلى جدابوده دريك سراى و غيره طرح اقامت افكنده باشندبلكه قصدا اهل قريه را ملاقات كردند و دوباره تصريح كلمه «اهل» در استطعما اهلها» براى زيادت تقبيع آنهاست ـ يعنى آنهاخاص! زاهل قريه مهمانى خواسته بودند واهل قريه همه خانه دار بودند نه مسافر كه عذرى پيش آورده توانند كه «چون اينجا خانه نداريم از عهده ميز بانى بر آمده نميتوانيم » .

### قَالَ لَوْ شِئْتَ لَتَّحَدُّتَ عَلَيْهِ آجُرُّ السَّعَتَ مِلْتُهِ آجُرُّ السَّعَتَ مِلْتُهِ آجُرُّ السَّعَتَ موسى المَر مَيغواستى (مرآئينه) ميعرفتي بردي مؤدي

تفسیر: اهل قریه حقوق مسافران را نشناختند که مهمانی دهند، مفت ساختن دیوار چه ضرور بود اگر چیزی اجور، کرفته دیواردا راست میکردی بکار و خوردو نوش مامیآمد وبرای این بخیلان تنگدل یك گونه تنبیه میشد به شاید بربداخلاقی وبی مروتی خود میشرمیدند.

قال هذا فراق بیننی و بیننگ و بیننگ میننگ تا منت (خفر) این جدائی است میانمن و تو سک منت (خفر) این جدائی است میانمن و تو سک نیشنگ بینا و بیل مالم تستطع اینون آماهسانم ترا به سر آنچه نتوانستی

عَكَيْهِ صَبْرًا

تفسیو: قرار وعده اکنونازمن مفارقت نهای چه همراهی را بامن بسر برده نتوانستی لیکن پیش از مفارقت میحواهم که اسرار ورموز آن واقعات را که از مشاهدهاش کرفتار کرداب حیسرت شده و نتوانستی صبیر و ضبیط را نکه داری برایت بیان کنم – حضرتشاه (رح) مینویسه که «اینمرتبه» موسی (ع) قصدا سوال کرد تا مرخص گردده فهمید که این علم سزاوار من نیست علم موسی (ع) چنان بودکه اگر مخلوق به متابعت آن بپردازد به خیر آنها تمام شود مگر علمخضر(ع) قابل پیروی دیگران نبود.

أمّا السّفِينَةُ فَكَا نَتَ لِمُسْكِيْنَ الله عشر براى مساكين ته يَعْمَلُوْ نَ فِي الْبُحْرِ عاد ميودند در بعر

تفسیو: کشتیبانی کرده معیشت خودرا پیدامیکردند.

فَأَرُ كُ لِيُّ أَنْ أَعِيْبُهُا وَ كَانَ

قال الـم منزل چهارم الكهف

وَرَاءَ هُمْ مَّلِكُ يَّا مُحُنَّ كُلُّ كُلُّ

#### سَفِيْنَاتُو عُصْبًا ۞

کشتی (درست)را بهزبردستی

تفسیو: بطرفیکه کشتی روان بود یك پادشاه طالممیزیست ، هرکشتی خوب راکه میدید آنرا میستانید یا بیگار میگرفت - خواستم آنرا عیبی سازم تااز چنک آن طالم محفوظ بماند و کشتی را شکسته دانسته به آن تعرضی نکند ، دربعض آثار آمده که آنگاه که از مقام خطر گذشتند ، حضرت خضر (ع) کشتی را بدست خود درست نمود .

وَ آمَّا الْعُلْمُ فَكَانَ ٱبُوهُ مُؤْ مِنَدُنِ يو اما آنبچه بسبودند بدرومادر او مسلمان

فَخَشِينًا آن يَّرُ هِقَهُما طُغْيَانًا وَكُفُرًا ﴿

تفسيو: اگر چه هر مولودی فطرتاً مسلمان پيداميشود ، مگر بعدازآن از تأثيرات خارجی درعین صباوت دربعضی بنیادبدنهاده میشود،اگرچه علم یقینی و کامل آن مخصوص خداست بازهم اندگی آثار آنبنظر اهل بصیرت هم میرسد لله تعالی درباب آن بچه حضرت خضر (ع)راآگاه نمود که بنیاداو بدنهاده شده اگر کلان میشدموذی وبداخلاق میبرآمد طوریکه همراه خودوالدین خودرا هم غرق میکرد و آنها در محبت او کافر می گردیدند لهذا قتل بچه در حق والدین رحمت ووسیلهٔ حفاظت آنها کردید چه منظور خدا (ج) آن بود که مادر وپدر او بر ایمان استوار بمانند پس حکمت الهیه مقتضی شد که ممانعت آتیه از راه آنها دور بمانید بعضی اعتراض وسوال که بعضی خواهند گفت که بچهرااصلا نمی آفرید، واگر آفریده بود ، نمیماند که اینقدر شریر شود و یاچون ملیونها کفار در دنیا موجوداند گافر شدن والدین او هم اهمیتی نداشت ملیونها کفار در دنیا موجوداند گافر شدن والدین او هم اهمیتی نداشت میه ویا بچه هائیکه بنیادآنها بدنهاده شوداقلا فهرست همه آنها به پیغمبران

داده میشد تا آنهارا به قتل میرساندند حجواب اجمالی این اعتراضات این آیهٔ کریمه است «لایسئل عما یفعل وهم یسئلون» (انبیاء در کوع ۲) وبراى جوآب تفصيلي كلام مبسوطي رآجع بهمسئلة خلق «خيروشر» ضُرُور است اما درينفوائد مختصر كنجايش ندارد ولى ناگفته نماندكه دردنیا از اشخاصیکه الله(۱ «خالقالکل» و «علیم»و «خکیم،قبول کرده اند درباب تكوينيات ازين قبيل هزارها سوالات نموده اند اما جواب آن بجز اعتراف عجز و قصور چیزی دیگر نیست ــ درین موقع منظور آن بسود كه بهذريعة خضر (ع) يُكُ نمونَةُ آنراً وانمود كندكه هيچكس حكمتها و مصاّلح تُکوینیه خدای تعالی را احاطه کرده نمیتواند ـ گاهی صورتواقع در ظاهر خراب وقبیح ویا بیموقح معلوم میشود ، لیکن کسیکه بواقعات باطنی علم دارد ، میفهمد که در آن حکمت بسیار پوشیده می باشد \_ حضر (ع) تختهٔ کشتی را بشکست حالانکه کشتیبانان به آنها احسان كرده بودند چه هردو را بدون اجرت سوار كرده بودند \_يك بچه راكه مصروف بازی بود بکشت واین حرکت ظاهراً نهایت قبیحبه نظر میآید حضرت خضر (ع) براست کردن دیوار برآن اهل قریه احسان کرد کهبا ایشان به نهآیت بی مروتی پیش آمدهبودند ــ اگرخود خضر (ع) در آخر توجیهات این آفعال خودرا بیان نمی کرد ، تمام دنیا تأامروز درورطهٔ حیرت می افتاد و یاخضر (ع) را دایماً هدفطعن و تشنیسع خود قرار میداد (العیاذبالله) ازین مثالها افعال خدای تعالی و حکمت های اورا

## فَأَرِكُ نَآآنَ يَبْدِ لَهُمَا رَبِّهُا خَيْرًا اللهُ اللهُ

### مِنْهُ زُكُوهٌ وَ الْحُرابُ رُحْمًا (۱) الله الدوى پاكيزى و الزديكتر الزديكتر الزديكتر الزديكتر الم

تفسیر: بواسطهٔ قتل بچه ، ایمان والدین او محفوظ ماند وصدمهٔ که به آنها رسیده بودحق تعالی خواست که تلافی آنرا باعطای اولادی نماید که از روی پاکیزه اخلاقی از بچهٔ مقتول بهتر باشد ــ مادر وپدربرو شفقت کنند واو باوالدین خود به محبت و تعظیم و حسن سلوك پیش آید گفته شده بعد ازوخدای تعالی به ایشان یك دختر نیك داد که زوجهٔ پیغمبری شد واز و پیغمبری تولد شد که یكامت ازو بوجود آمد.

## وَ مَا الْجِدَ ارُفَكَانَ لِغُلْمَيْنِ يَتِيمُيْنِ وَ مَا لَجِدَ ارُفَكَانَ لِغُلْمَيْنِ يَتِيمُيْنِ

منزل چهارم

قال الـم

فِی الْمَالِ یُنَاتِحُ وَ کَانَ تَحْتَهُ کَنْزُ لَالْهُمَا در سَهِ و بود زیرآن منجی اذایشان

وكان أبو هما صالحًا فأراك ربيك و يعومان بسخواست برورد مارتو

آن يَبْلُغُآ ا شُلَّا هُمَّا وَ يَسْتَخُرِ جَا عَهُ بِرِسْنَدُ ايسَان بِجِواني خود و بر آدند

كُنْزُ هُمَا نط

تفسیر: اگر دیوار می افتاد ، مال مدفون پسرهای یتیسم ظساهر می شد واشخاص بدنیت آنرا می ربودند ، پدربچه ها مرد صالح بود . حق تعالی بنابر رعایت نیکی او اراده فرمود که مال بچه ها محفوظ بماند من بحکم او دیوار را راست کردم تا بچه ها به جوانی رسیده خزانهٔ پدر خود را بیابند ، گویند که درآن خزانه علاوه براموال یك تخته طلائی بود که برآن «محمد رسول الله» (صلی الله علیه وسلم) تحریر بود .

رَحْمَةً مِّنَ رَّ بِلَكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنُ اَمْرِ كُلُّ اللَّهِ اللَّهِ عَنُ اَمْرِ كُلُّ اللَّهِ اللَّهِ الدَّعَمِ وَدَوَ اللَّهِ الدَّعَمِ وَدَوَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللللْمُواللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

### عَلَيْهِ صَبْرًا اللهِ عَلَيْهِ مِنْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع

تفسیر : کاری که کردنش بحکم خدا (ج) ضرور باشد ، اجرت گرفتن برآن از شان مقربین دور است .

تنبیه: آنچه راجع بنبوت وولایت حضرت خضر (ع)در آغاز این قسصه نوشته ایم مطالعه فرمائید .بعدازین قصهٔ ذوالقرنین بیان میشود این عماز از جملهٔ آنسه چیزاست کهقریش بهمشورهٔ یهود ازآنحضرت(ص)سوال کرده بودند – جواب در باب «روح» در سورهٔ بنی اسرائیل گذشت،قصهٔ «اصحاب کهف» درهمین سورهٔ «کهف» تذکار یافته چیز سومبعدازین می آید .

تفسیر: آن پادشاه راازاین سبب ذوالقرئین میگویند که دردو سمتدنیا رمشرق ومغرب) سیاحت کردهبود ـ بعضی میگویند کهاین لفب ازاسکندر رومی بود ودرنزد بعضی لقب یك پادشاه خدا پرست ودیندارست کهپیش ازو گذشته است حافظ ابن حجر درفتحالباری به وجوه ودلایل متعدد ، همین قول دوم را ترجیح داده است ـ از مجموعة روابات برمی آید که ذوالقرنین معاصر ابراهیم (ع) بود راز برکت دعای او حق تعالی بوی سامان ووسایل خارق العاده عطافر موده بود که بهذریه آن وسایل بطرف مشرق و مغرب سنش کرد و به فتوحات محیرالعقول نائل شد حضرت

الكهف ----

17

خضر (ع) وزیر اوبود \_ شاید از همین سبب قرآن قصهٔ اورا با قصهٔ خضر (ع) یکجا بیان فرمود \_ شعرای قدیم عرب دراشعار خود نام «ذوالقرنین» رابه تعظیم واحترام زیاد گرفته اند وبهعرب بودن او فخر میکردهاند \_ازین برمیآید کهذوالقرنین پیش از زمانهای تاریخی کدام پادشاه جلیلالقدر عرب بود ، شایداسکندرراهم دراثریك گونهمشابهت بوی «ذوالقرنین» گفته باشند \_ درین نزدیکی ها متخصصین آثار قدیمه سراغ سلطنتهای متعدد عظیمالشانرا از عربهای قدیم سامی هایافتهاند کهدر کتب تواریخ بطور مفصل مسطور نیست حتی اسمای بعضسلاطین ممتازومشهور هم درکتب تاریخ یافت نمیشود ، مثلاً پادشاه «حمورابی » که (غالباً) درعصر حضرت ابراهیم (ع) زیست میکرد ، گویند که اولین مقنن دنیا بود و قوانین آن که بر مینار بابل کنده شده بدست آمده است \_ دنیا بود و قوانین آن که بر مینار بابل کنده شده بدست آمده است \_ دنیا بود و ثابت میشود \_ بهرحال «ذوالقرنین» یکی از جملهٔهمین پادشاهان خواهد به د .

فَا يَبِعُ سُبِيًا ١٠٠٠ سِبِي

تفسیر: تهیهٔ سفری راکرد.

حَتَّى النَّالَعُ مَغُرِبُ الشَّهُسِ السَّهُسِ النَّهُ مِن رسيد بهمعل فرودفتن آفتاب و جَدَا هَا يَخُرُ بُ فَي عَيْنِ حَمِعًا لِمَا النَّعُرُ بُ فَي عَيْنِ حَمِعًا لِمَا النَّامِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیر: یعنی چنین به نظرش رسید ، طوریکه بنظرسیاحین بحرمی آید که آفتاب از بین آب طلوع وباز درآن غروب میکند حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد «ذوالقرنین» شوق سیاحت پیدا کرد تا ببیند که دنیا به کدام حد آباد و مسکون شده است پس در مغرب بجائی رسیدکه دلدل بود نه آدم ازآن گذشته میتوانست و نه کشتی \_ آری منتهای ملك خدارا کسی دریافته نمی تواند .

و و جَدَ عِنْدَ هَا قُوْ مًّا أَ قُلْنَا وَ وَ يَافَتُ عَنْدَ مِا تَا مَا مُنْتِم

يٰذَا الْقَرُ نَيْنِ لِمَّاۤ اَنَ تُعَذِّبُ

وَإِمَّا أَنْ تَتَّخِذُ فِيْهِمْ حُسْنًا ﴿ درمیان ایشان (روش) نیکوئی

تفسیر : ما «ذوالقرنین» رابرآن مردم برای اجرای هردوکارقدرت دادیم چنانکه به هر پادشاه و هر حکمران اختیارنیك و بد داده میشود دلش که مردم آزاری نموده خودرابدنام میکند ویا راه عدل وانصاف ونیکیاختیار كرَّدهُ ذكر خيرخودرا باقي ميڭذارد ــويامطلب ايناست كه آن مرَّدمكافر بودند مابه «ذوالقرنين» آختيار داديم كه اكرخواهد آنهارا قتل كُندْ وياً درابتداء بهاسلام دغوت دهد ذوالقرنين شق دومرا اختيار نمود .

قَالَ أَمَّا مَنْ ظُلَّمَ فَسُوْ فَ نُعَذِّ بُهُ عذاب خواهیم کرد اورا کسیکه ستم کرد پس

شُمَّ يُركُّ إِلَى رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُ عَذَابًا پسبازگردانیدهشود بسوی پروردگارخود پس عذابکند اورا

نُّكِّرًا ۞ وَ أَمَّا مَنْ الْمَنْ وَعَمِلَ ايمانآورد صَالِحًا فَلَهُ جَزَآءً إِلْحُسُنِي ۚ وَسَنَقُو لُ كار شائسته پس اوراست ازحيثپاداش نيكي

719

و خواهیم گفت

### لَكُ مِنْ أَ مُرِ نَا يُسُرُّ الْ

تفسیل: درآخرت به مکافات ونیکوئی خواهد رسید ودردنیا براو سختی نمیکنیم بلکه هروقتیکه برای اجرای کار به اوچیزی بگوئیم ، به سهولت ونرمی خواهیم گفت واقعا پادشاهیکهعادل باشد به همین راه میرودکه بدان را به سزا رساند وبانیکان نرمی کند چنانکه ذوالقرنین همین رویه را اختیار کرد .

## و النبع سببا الله افتاددین سببی

تفسیر: ازسفر مغربی فارغ شده به تهیهٔ اسباب سفر مشرقی پرداخت در قرآن و حدیث تصریح نیست کهاین سفرهای ذوالقرنین برای فتوحات و قرآن و حدیث تصریح نیست که محض بطور سیر وسیاحت بوده باشد در اثنای سفر بران اقوام هم گذشت که تحت حکومت اودرآمده بودند و بعضی اقوام اورایك پادشاه قوی پنداشته درمقابل ظالمان بحضور او دادخواهی و تظلم نموده باشند و ذوالقرنین باقوهٔ فوق العادهٔ خوددروازهٔ جور وظلم را مسدود نموده چنانکه در آینده قصهٔ یاجوج و ماجوج می آید والله اعلم .

تفسير : به منتهاى مشرق رسيده قومي راديدكه اشعة آفتاب بدون ممانعت به آنها میرسید شاید این مردم وحشی بوده درجنگل زیست میکردند ورسم خانه آباد كردن وبرآن سقف سأخمتن دربين شان نبسود چنانكه درین ایام هم بسیاری اقوام خانه بدوش وحشی بدان عادت ندارند .

#### كَذَٰ لِكَ وَقَدُ آحَطْنَا بِمَالَدَ يُوخُبُرُ ا۞ واقعه چنین است و (به تحقیق) احاطه کردیم به آنچه نزداوست از حیث علم

تفسير : كيفيت سفر مشرق ومغرب ذوالقرنين درحقيقت چنين بود كه بیان شده علمما بروسائلیکه او داشت وحالاتیکه درآنجا بهاو پیش آمد محيط است مؤرخين دراين موضوع شايد سخنان ديكر كفته باشند ليكن حقيقت همين است كه فرمودهشد . بعض مفسرين «كذلك»راباين مطلب گرفتهاند که همان سلوکی را که ذوالقرنین باقوم مغربی نمود بعینه بامردم مشرقی اختیار کرد ـ واللهاعلم .

أتبع سبباس

باز افتاددرپی سببو

تفسير : اين سفرسوم راكهغيرازمشرقومغرب بعمل آمدمفسرين عموما سفر سمت شمالی میکویند ـ قرآن وحدیث درینبارهچیزی تصریح نکرده .

حُتَّى إِذَا بِلَغَ بِيْنَ السَّلَّ يُنِ وَجُلَ السَّلَّ يُنِ وَجُلَ

مِنْ دُ وُنِهِمَا قَوْ مَّالَا لَا يَكَادُونَ

يَفْقَهُوْ نَ قُوْ لَا ﴿

تفسیو : این مردمزبان ذوالقرنین ورفقای اورا نمیفهمیدند ، گفتگوئی كه نقل شده غالبًا بوساطت ترجماني بعمل آمده باشد كه آن ترجمان

17

فردی از قوم وسطی بوده و به زبان هر دو طایفه چیزی بلدیت داشته . تنبیه : بین این قوم وملك «یأجوج ومأجوج» چنان دو کوه حائل بود که بالا شدن برآن ممکن نبود ـ البته دروسط هردو کوه یكدره باز بود که «یأجوج ومأجوج» ازآن هجوم می آوردند و این مردم راغیارت کرده می رفتند .

قَالُوْ اینکَ االْقَرُ نَیْنِ اِنَّ یَا جُوْ جَ منتند ای نوالقرنین (مرآئینه) یاجوج و ما جُو جُ مُفُسِدُ و نَ فِی الْاَ رُضِ و ماجوج فساد محنند مانند در نمین فَهُلُ نَجْعُلُ لِكَ خَرْ جًا عَلَى اَنْ پسآیا مترد منیم برای تو مزدی بر اینکه تنجُعُل بَیْنَا و بَیْنَهُمْ سَدًا ﴿

بسازی میان ما و میان ایشمان بندی

تفسير : اسباب ووسايل غيرعادي وقوت وحشمت «ذوالقرنين» راديده خيال كردند كهشايد مصائب وشدائد مارا سدباب بنمايد بنابران بحضور او عرض کردندکه «یاجوجوماجوج» درملكما تباهی وبربادی واردمیآورند بهاوطان ماهجوم آورده قتل وغارت مینمایند ــ اکرشما بین ما وآنهایك سيد محكمي تعمير نمائيد كهذريعة حفاظت ومدافعت ماشود هرقدر پول برآن خرج شود به تادیهٔ آن حاضریم شما برما حواله کرده حصولکنید. تنبيه : «يأجوجومأجوج» كيستند ؟ دركدام ملك مي باشند؟ سد (ديوار آهنی) تعمیر گردهٔ ذَوَالقرنین کجاست ؟ سوالاتی است که مفسرین و مؤرخين راجع بهآن اقوال مختلفه دارند خيال من اينست (والله اعلم) که قوم «یأجّوجومأجوج» یك مخلوق بر زخی است دربین عوام الناس وجن و چنانکه «کعب احبار» فرمودو «نووی» درفتاوی از جمهور علماء نقل كرده است سلسلهٔ نسب آنها ارطرف بدر به آدم (ع) منتهى ميشود مگر از طرف مادر به حوا نمیرسد گویا آنها باسایر انسانها محضدرپدر شرکت دارند ـ جای تعجب نیست که(دجال کبیر ) که «تمیمداری» اورا دریك جزیره مقید دیده بود فردی ازهمین قوم باشد ـ وقتیكه حضرت مسيح (ع) (محض ازبطن يك حاتون آدمىزاد (مريمصديقه) بتوسيط

نفخه ملکیه پیداشده ) بعد از فرود آمدن از آسمان دجال را قتل کند درآن وقت این قوم یأجوج ومأجوج بردنیا خروج کنند وبالاخر از دعای حضرت مسيح(ع)بموتغيش معمولتي بميرند ، درين موقعدو سوال پيدا میشود : اول اینکه این قوم درین عصر کجاست .دوم اینکه دیوارآهنین ذُوالقرنين كجا واقع آست ـ بنابرين شخصى كه اوصاف ديوار مذكور و خصائل قوم مزبوررا که وجودشان از قرآنعظیم واحادیث رسولکریم ثابت است درنظر گیرد حتماً بهخاطرش خطور میکند که آنچه علسمای اسلام راجع بهاحوال بعضى اقواموممالك وديوارها نكاشته اند چون تماماين اوصاف درآنها يافت نمي شود بناءً عليه ابن افكار هم صحيح معلوم نمي شود حال آنكه انكار احاديث صحيحه يا تاويــلات بعيـــدة نصوص خلاف دین می باشد ، باقی ماند این شبههٔ مخالفین که میگریند ما تمام کرهٔ زمین را آز بروبحر گردیدیم و هیچ درك آنرا نیافتیم - برای جواب همين شبهه مؤلفين ما كوشش كرده آند كه موقع ونشان آنوا تعيينكنند و صحیح ترین جواب آن است که علامهٔ «آلوستی بغدادی» داده است که «ماموقع آنرآنمیدانیم» وامکان دارد که بین ما وآن قسوم بحر های کلان ووسيع حائل باشنذ واين دعواى كهما برتمام بروبحر احاطه كرده ايسم واجبآلتسليم نيست \_ عقلاً جائز است كه مثليكه پانصد سأل پيش براعظم چهارم (امریکه) نشانی نداشت همانطور هنوز هم براعظم پنجم موجودً بأشد كه در آنجا رسيده نميتوانيم وپس از اندك زماني ما بهآنجا یا ایشان باینجا رسیده بتوانند تحقیق دیوار بزرگ بحرکه برساحل شمال مشرقی «استریلیا» واقع است زیر نگرانی ساینسدان انگلیسی (داکتر سی ـ ایمـ نیگ )دریّن ایام جریان دارد ، واین دیوار بیش از هزار میل (۱۳۰۰) کیلومتر دراز ودربعضی مقامدوازدهمیل عرضویکهزار فت بلندی دارد درآن مخلوق زیاد زیست می نماید \_ هیئت مؤظف تحقیقات یک سالهٔ خودرا درین نزدیکی تمام کرده است ـ اسرارعجیب و غریب بحر ازآن منکشف میشمود وانسان آنرا یک دنسیای جمدید محيرالعقول ميداند پس چطور ميتوان دعوى نمود كـ ما دربـابتمام مخلوق بروبحر اكتشافات مكمل بدست آوردهايم ـ بهرحال مخبرصادقي که صدق او بدلائل قطعیه ثابت است چون ازآن دیــوار واوصـــاف آن خبر داد بر ما واجب است که تصدیق کنیم و آن واقعات را که حتمـــاً بر رغم مشککین و منکرین ظهور میکند انتظار کشیم .

(ستُبدی لك الایامماکنت جاهلا \* ویاتیك بالاخبار مالم تسزود یعنی بزودی ظاهر گرداند بتو زمانه آنچه نمیدانی و میآرد بتو اخباررا آنکه توشه واجرتی بوی ندادهٔ .

قَالَ مَا مَكَنَّنِي فِيْكِ رَبِيِّي خَيْرٌ عفت آنچه دسترسدادهٔ است درآن پرورد مارمن بهتر است فَاعِینُو نِی بِقُقِ وَ اَجْعَلْ بَیْنَکُمْ فَاعِینُو نِی بِقُقِ وَ اَجْعَلْ بَیْنَکُمْ پس مدد تنید مرا بقوت بازو ته سازم میانشما

الم رك ما ١٠٠٠

بياريد بمن (مس)

و میان ایشان دیواری محکم

تقسير : مال ودولت وافر دارم مكر شماهم بادست وپاى خود همراه ما محنت وزحمت بكشيد .

التُونِي زُبَرَ الْحَدِيْدِ الْمِ إِذَا سَاوِ ى بَيْنَ الصَّدَ فَيُنِ قَا وقتيكه برابر ساخت ميان إِذَا جَعَلَهُ نَارًا الْقَالَ، چون گردانید آنسرا آتش أُ فُرِ غُ عَلَيْهِ قِطْرًا إِنَّ برآن ديوار مس كداخته تابريزم

تفسیر : اولاً تخته های بزرگ وضخیم آهن را بالای یکدیکر گذاشت چون آرتفاع آن به قلهٔ هردو کوه رسید \_ مردم را حکم داد ک بدور آهن آتش بزرگ افروخته آنرا خوب دم کنید آنگاه که آهن به کلی سرخ گردید مسررا ذوب نموده ازبالاریختاندکهبهدرزهای تختههای آهنی.درآمده منجمد كشت وبدين وسيلهمس وآهن باهمآميختهمانند كوماستوار شد شاید تمام این کارها ظاهرا بطریق خارقعادت انجامیافته باشد که آنرا باید کرامت دوالقرنین دانست ـ ویا ممکن است که درآن عصر چنا ن آلات وآسباب موجود بودكه امروز علم كس به آن نميرسد .

فَيَا اسْطًا عُوْا أَنَ بالا رونه برآن

### و ما استطاعُو الله نَقْبًا ﴿ وَ مَا اسْتَطَاعُو الله نَقْبًا ﴿ وَ مَا اسْتَنَا اللهُ نَقْبًا ﴾

تفسیر : حق تعالی فعلاً به یأجوج ومأجوجقوت و قدرت نداده که ازدیوار عبور کنند ویا آنرا ویران کرده باین طرف برآیند .

او عُدُّ رَبِّی حُقَّا ﴿ وَ وَدَا يَرُورِدَ كَارِمِن وَاسْتَ

تغسیر: به فضل و رحمت خدا این سد استواد شد و تامیدت معین همینطور برپا میماند از احادیث صحیحه معلوم میشود که بعد از نزول حضرت مسیح (ع) و قتل دجال وعدهٔ برآمدن یاجوج وماجوج به قریب قیامت است البته در آنوقت این مانع رفع میشود آنها دیوار راشکسته به چنان تعداد کثیر می برآیند که شمارآنهارا بدون الله تعالی کس نمیداند دنیا از مقابلهٔ آنها عاجز می آید به حضرت مسیح (ع) حکم می شود که بندگان خاص مرا گرفته به کوه «طور »بروید بالآخره حضرت مسیح (ع) به بارگاه احدیت دعا و تضرع میکند ، در نتیجه بر «یاجوج وماجوج» یك وبای غیبی مسلط میگردد که یکدم همه ملاك میشوند \_ تفصیل مزید در کتب حدیث باب «امارات الساعة» ملاحظه شود .

قال الـم

فِي بَعْضِ وَ نُفِخَ فِي الصَّوْرِ رِ

فَجَمْعُنْهُمْ جَمْعًا ﴿ وَ عَرْضَنَا جَهُنَّمُ لِي اللَّهِ وَ عَرْضَنَا جَهُنَّمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ

يُو مَعْلِي لِلْكَافِرِ يْنَ عُرْ ضَا اللهِ عَالِم اللهِ عَالْوان عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ الل

تفسیر: یاجوج ومأجوج مانند امواج بحر ، هجوم شدید آورده به تعداد بیشمار می برآیند و یا مطلب این است که از شدت هول واضطراب تمام مخلوق با یکدیگر مخلوط می شوند و جن وانس دربین یکدیگر داخل میگردند بعد ازآن صور دمیده میشود سپس مخلوقات همه بحضور خدای تعالی درمیدان حشر جمع کرده میشوند ودوزخ پیش چشم کفار می باشد که دوزخ حقیقتاً بر ای آنها تیار کرده شده اما در دنیا به چشمهای شان پرده افتاده بوداکنون آن پرده برداشته شد.

777

ئىمى توانستنىد

، تفسیر: چشم عقل آنها درست و روشن نبود که نشانات قدرت رادیده یقین میآوردند و خدارا یاد می کردند \_ ودراثر ضید و عناد سخن نمی شنیدند تاحقیقت رادرك میکردند .

اَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُ وَ ااَنَ يَتَّخِذُ وَا آیا پندائستند عافران که فوا محمونه عِبَا کِی مِن کُ و نِکِی اَ و لِیا عَالِی مِن مِن کُ و نِکِی اَ و لِیا عَلَا عَلَا مَا مِدان مندعانهرا به جز من انصاد (معبودان)

تفسیر: آیامنکرین گمان میکنند که بندگان خاص مرا (یعنی مسیح ، عزیر ، روحالقدس و فرشتگانرا) پرستش کرده به حمایت خود آماده خواهند کرد ؟ «کلاسیکفرون بعبادتهم ویکونون علیهم صدا» (هرگز نی! بلکه آنان از حرکات شما اظهار بیزاری خواهندکرد ودر مقابل شما بطور مدعی ایستاده میشوند).

تفسیو: این فریب رامخورید که درآنجا از شما کسی باز خواست نخواهد کرد آری بشما مهمانی خواهیم داد \_ آتش دوزخ وعدابهای کوناکون . (اعاذنالله منها) .

قُلْ هَلْ نَبْ عُرَدُميم شمارا به آنانكه ذیان مند ترین مردماند بعو آیا خبردُمیم شمارا به آنانكه ذیان مند ترین مردماند از دوی عمل (ایشان) آنانند که ضائع شده کوشش ایشان فی الحیو ق الله نیا و هُمْ یک سَبُون نُ دو زند کانی دنیا و ایشان می پندادند

الكهف منزل چهادم الكهف الكمف الكهف الكهف الكمف الكهف الكمف الكهف الكمف الكمف

تفسیو: بروز قیامت بیشترین خساره مردمانی خواهند کشید که تمام جدوجهد شان معض برای دنیا بود وآخرت رابه خیال نمی آوردندو ترقیات و کامیابی های مادی دنیار امعراج بزرگ می پنداشتند (کذا یفهم من الموضع) و یا مطلب آن است که کار های راکه در زندگی دنیوی نیکو پنداشته بعمل آورده بودند خواه حقیقتاً خوب بود و یا بد همه دراثر نحوست کفرشان در آنجا بیهوده ثابت شد و زحمت شان تمام برباد رفت .

أُولْئِكُ الَّذِينَ كَفُورُ وَا بِالْيَاتِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ريسم و لقاعه پرودد محادخود و نقای او

تفسیو : یعنی نه نشانی های الله تعالی را پذیرفتند و نه فکر کردندکه یك روز بحضور او تعالی حتماً حاضر میشوند .

فُحْبِطْتُ أَحْمًا لُهُمْ فَلَا نَقِيمُ لَهُمْ لَهُمْ فِلَا نَقِيمُ لَهُمْ لَهُمْ فِي اللَّهُمْ لَهُمْ لَهُمْ فِي اللَّهُمْ لِللَّهِمْ لَلْهُمْ لِللَّهِمْ لَلْهُمْ لِللَّهِمْ لَلْهُمْ لِللَّهُمْ لِللَّهُمْ لَلْهُمْ لِللَّهُمْ لَلْهُمْ لَلْهُمْ لَلْهُمْ لِللَّهِمْ لَلْهُمْ لِللَّهُمْ لَلْهُمْ لَلْمُلْمُ لَلْمُ لَلْهُمْ لَلْمُلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لْمُلْمُ لِللْمُ لِلْمُ لْمُلْمِ لِلْمُ لْمُلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْمِ لِلْمُلْمِ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْمِ لِلْمُلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمِ لِلْمُ لِلْمُلْمِ لِلْمُلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِ

يُومَ الْقِيمَا تُح وَ زُنَّا ﴿ وَ الْقَامِ الْقَامِ الْقَامِ الْقَامِ الْقَامِ الْقَامِ الْعَامِ الْعَلَيْمِ الْعِلَى الْعَلَيْمِ الْعِلْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلِيْمِ الْعِلْمِ الْعِلَيْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِيلِمِ الْعِلْمِ لِلْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ لِلْعِلْمِلْعِلِمِ الْعِ

تفسیر: حسنات کافرضایع وبی اعتباراست ، برای زندگی ابدی اوهیچ به کار نمی آید اکنون محض کفریات وسیئات باقی ماند \_ بناءً علیه تنها یك پله چطور وزن شود چه میزان برای معلوم کردن چیز های متقابل باشد و کفار درمقابل سیئات خود حسنات ندارند ، لهذا وزن آن بیمعنی است .

نَ لِكَ جُزُ الْحُ هُمْ جُهُنَّمُ بِمَا كَفُو وُ ا

وَ اللَّهُ خُذُو اللَّهِ اللَّهِ وَ وَ مُعْلِمُ هُوْ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا لَمُلَّا لَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّ لَلَّا لَلَّهُ اللَّلَّالَّ اللَّالَّ لَلَّهُ الللل

تفسير : مسخره هائيكه ميكوديد اكنون مزهاش رابچشىيد .

اِنَّ الَّذِ یَنَ الْمَنُو الْوَعِمُلُوا الصَّلَحٰتِ
(هر آئینه) آنانکه ایمان آوردند و کردند کارهای نیك
کانت لَهُمْ جَنْتُ الْفِرُ کَ وْ سِ نَوْ لَا ﴿
هست برای ایشان جنتهای فردوس مهمانی

تفسیں: ازین زندگی ابدی دلتنک نمیشوند \_ چهمرآن نعمت مای تازه به تازه خواهند یافت \_ گاهی خواهش نمیکنند که مارا ازیس مقام نقل بدهید .

قُلُ لُو كَانَ الْبَحْرُ مِلَ اكَّالِكُلَمْتِ
بعو الم باشد بعر سيامی برای (نوشتن) سغنان
رُبِّی لَنَفِلَ الْبَحْرُ فَبْلَ اَنَ تَنْفَلَ
برورد مادمن هرآئينه فاني شود بعر بيش اذ آنكه ختم شود

| الكهف<br>    | منزل چهادم |                           | قال الـم |              |
|--------------|------------|---------------------------|----------|--------------|
| ١٨           |            |                           |          | 17           |
| جئنا         | وُ لُوْ    | ر <sub>ه</sub> و<br>نرنبی | ءِ<br>ٺ  | ڪللن         |
| 'ز<br>بیاریم | واگرچه     | پروردگارمن<br>پروردگارمن  |          | كلمات        |
|              |            | @13                       | مَك      | بِمِثْلِه    |
|              |            |                           | مدر      | بمانند آنبحر |

تفسيو: قريش به اشاره يهود درباب روح واصحاب كهف و ذوالقرنيس پرسيده بودند درابتداى اين سوره قصهٔ «اصحاب كهف» ودر آخر واقعهٔ ذوالقرنين را تا جائيكه با موضوع قرآن تعلق داشت بيان فرمودوراجع به روح در سورهٔ بني اسرائيل ارشادشد «ومااوتيتم منالسلم الاقليلا» اكنون در خاتمهٔ سيوره خياطر نشيان ميكند كه سخنان علم و حكمت خداى تعالى بيحد وحساب است سخنانيكه مطابق ظرف واستعداد و حسب ضرورت شما گفته شده از معلومات حق تعالى مانند يك قيطرهٔ از بحر هم نيست فرضاً اگر آب تمام بحر سياهي بيگردد كه به آن به تحرير سخنان خدا (ج) پردازيد سپس آنرا دوچند وياسه چند بسازيد. بحر ختم ميشود ليكن سخنان خدا (ج) به پايان نميرسد .

#### (دفترتمام گشت وبپایان رسیدعمر \* ماهمچنان دراول وصف تومانده ایم)

ازین مثال باید بفهمید که خواه به ذریعهٔ قرآن خواه بهواسطهٔ دیگر کتب آسمانی هرقدر علم وسیع به بزرگترین مقدار به کسی داده شود، در مقابل علم الهی (ج) نهایت قلیل است \_ اگرچه درذاتخودکثیر گفته شود.

قال السم منزل جهادم الكهف المرات الكهف المرات الكهف القائم أربي فليعهل عملا القائم القائم القائم المورد كارخودرا بسبايد بكند عبادت و شريك نسازد در عبادت و شريك نسازد در عبادت المرابي المراب

تفسير : هن نيزمانند شمابشرم وخدا نيستمكهخود به خود تمام علوم وكمالات بمن حاصل باشد ، آرى الله تعالى علوم حقه ومعارف قدسیه را بسوی منوحی میکند که از آنجمله علم توحید است که اصل اصول می باشد ومن بسوی آن ، همه دا دعوت میکنم \_ پسهر کسیکه شوق ملاقات خدارادارد ويااز حاضر شدن بحضور الله تعالى ميترسد، برو لازم است كهموافق شريعت كارهاى نيك كند ودربندگی وحده لاشریك هیچكس را ظاهراً وباطنأ بهميج درجه شريكوانبازنكردانه یعنی مانند شرك جلی از شرك خفسیهم که ریا وغییرهاست خسود داری نسایسه زیسرا عبادتیکه شرکت غیر الله درآنباشد برروى عابدز دمميشود «اللهم اعدنا منشرور انفسنا» درایس آیست اشساره نمودکه علم نبی نیز متناهی وعطائى ميباشد مثل علم خداوندى ذاتس و غير متناهسي نيست. تمتسورةالكهف بفضلالله تعالىومنه ولله الحمد اولاً و آخــراً .

(سسورة مريم مكية وهى ثمان وتسعون آية وست ركوعات) (سورة مريمدرمكه نازلشده ونودوهشت آيتوشش ركوعاست) عمامات مريمدرمك المراجة الم

بِسَمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ٥

آغاز میکنم بنام خدایبکه بی اندازه مهربان نهایت بارحم است اعلاد کی میکنم بنام خدایبکه بی اندازه مهربان نهایت بارحم است

کہ نے میں آپاک کر کہت کر بناک این است ذیر رحمت پرورد مارتو

عُبْدُهُ وَ كُرِيًا اللهِ بربندهاش ذعریا

تفسیر: جضرت زکریا (ع) از جملهٔ انبیای جلیلاالقدر بنی اسرائیل میباشد درحدیث بخاری مذکور است که حضرت زکریا پیشهٔ نجار ی داشت وبازحمت دست معیشت خودرا تامین مینمود ، فوایدش در آل عمران پیشتر گذشته ملاحظه شود .

اِنْ نَالَى رَبُّهُ نِدَاءً خَفِيًا ﴿ اِنْ نَالَى بِوشِيدُهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

تفسیر: میگویند که به تاریکی شب و درخلوت به آواز پست دهاکرد چنانکه قاعدهٔ اصلی دعامی باشد «ادعوا ربکم تضرعاو فیه» (اعراف رکوع ۷) اینگونه دعا ازریادور و به کمال اخلاص معمور می باشد ، شاید این خیال هم دردهن وی خطور کرده باشد که چون به سن پیری خواهش پسر میکند اگر برایش پسر داده نشود شنوندگان استهزاء خواهند کرد و نیز عموماً در پیری آواز پست میشود .

تفسیو: ظاهراً وقت موت قریب است ودر موهای سرم سفیدی پیری میدرخشد واستخوانهایم نزدیك است خشك شود.

#### و كَمْ أَكُنْ بِلَا عَلَّ بِكُ عَ و نبودم بدخواست اذتو اى برودد كارمن بي بهره

تفسیر: ای پروردگار من توبفضل ومرحمت خود دعاهای مرا همیشه اجابت فرمودی و نیز مرا بالطاف مخصوص خود معتاد کردی اکنوندرین مرحلهٔ آخری ضعف و پیری خود چگونه کمان کنم که دعایم را رد ومرا از لطف و کرم خود محروم سازی ... بعضی مفسرین «ولماکس بعائك بی شقیا» راچنین معنی کردهاند که ای پروردگارمن !به هنگام دعو ت تو کاهی شقی نبودهام یعنی هروقتیکه مرا خواندی ، برحسب امتشال امر واطاعت سعادت حاصل کردهام .

# وَ إِنْ يَى خِفْتُ الْهُوالِي مِنْ وَرَآءِيُ وَ وَ الْمُوالِي مِنْ وَرَآءِيُ وَ وَ الْمُوالِي مِنْ وَرَآءِيُ وَ وَ وَهُوالِيكُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَالَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَّ اللَّالَّا لَاللَّالِي اللَّلَّالِمُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّلَّالِي اللَّهُ اللَّهُ

تفسیر: اقارب او اکثر نااهل خواهند بود واو باین اندیشه افتاد که اینمردم بعد از مرگوی در اثر بدکرداری خود مبادا از راه نیكمنحرف شوند وآن ثروت دینی و روحانی راکه به خاندان یعقوب (ع) انتقالیافته و سپس به حضرت زکریا علیه السلام رسیده بود بواسطهٔ افعال نامناسب خود ضایع سازند .

و کانت امراتی عاقر افهب لی و مست ننن نانی پس بینش مرا مِنْ لَکُ نُلْکُ نُلْکُ و لِیسًا ﴿ یَسُرِ تَنْفِی اذ طرف خود متصرفی عموارث شودمرا و ير ه من ال يَعْقُو ب نط و وادث شود اذ اولاد يعقوب

تفسیو: یعنی من پیرم وزوجهام نازای است چنانچه هیچ اسباب ظاهری ولادت موجود نیست که صاحب فرزند شوم لیکن تو به قدرت و رحمت لامحدود خود بمن فرزند عطا فرماکه از عهدهٔ خدمات دینی برآمده وبار امانت مقدس ترا برداشته بتواند ، مندرین حالت ضعف وپیری چه کرده می توانم آرزو دارم که یك پسرلایق وامین من مسند اجداد پاك خودرااشغال کند و مالك خوان علم و حکمت آنها ووارث کمالات نبوت گردد .

كند ومَالك خزائن علم وحكمت آنها ووارث كمالات نبوت گردد . تنبيه : از احاديث صحيحه ثابت است كه درمال انبياء عليهم السلام وراثت جاري نمي باشد بلكه وراثت آنهادردولت علم جريان مييابد «روح المعاني» در کتاب مستند اهل تشیع (کافی کلینی) نیز آین مضمون روایت شده است ـ لهذا ثابت ومعین است که در «یر ثنی ویرث من آل یعقوب» وراثت مالي مراد نيست وتائيد آن از خود كلمة «آل يعقوب» واضحاست زيرا آشكار است كه تنها پسر حضرت زكريا نمي توانست وارث اموال واملاك تمام آل يعقوب شود بلكه ازذكر نفس ورآلت معلوم ميشود كه وراثت مالی مراد نیست \_ زیراکه درنزد تمامدنیا مسلم است که پسر وارث مال پدر می باشد پس تذکار آن در دعا بی فایده است واگر ایس طور تصور شود که «حضرت زکریا به دولت ومال خود علاقه مند بسوده که مبادا از خاندان او برآمده وبه بنی اعمام واقربای دیگر برسد، یـك خیال نہایت پست میباشد \_ شان انبیاء علیهمالسلام این نیست که در موقع تراودنیا درفکر متاع حقیر دنیا باشند که «این ثروت کجامیرود وكه صاّحب آن خواهد شد ؟»برعلاوه حضرت زكريا (ع)يك مرددولتمند نبود وبهذریعهٔ نجاری به محنت زیاد نفقه پیدا میکرد ،بنابران درآن پیری چه غم واندیشه داشت که اقربای او چندپولی راصاحب شوند . (العياد بالله ) .

#### واجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا ۞

بگرداز، از بروردگارمن پسندیده

تفسيو : منه المسرى عطا فرما كهازنقطة نظر الحلاق واعمال نيك مسورد پسندت ومن المانم باشد .

يُزُ كُرِياً إِنَّا نُكَشِّرُكُ بِغُلْمِ إِلَّهُ مُكُلًّا لِكُلِّمُ لِكُ بِغُلْمِ إِلَّهُ هُ لَيُرَا لِكُولِكُم اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا اللّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

#### يُحُيلِي لَمْ نَجْعَلُ لَهُمِنْ قَبْلُ سَمِيًّا

یحیی است کهنگردانیدهایم برایاو پ<mark>یشازین</mark> ه

تفسیو: دعا قبول شد ومژدهٔ فرزند رسید وحق تعالی نام اورا قبل از ولاحت «یحیی» نهادواین نام یک نام جدید بودکه پیش ازآن هیچکسچنین نامی نداشت \_ بعض سلف درین موقع «سمیا» رابه معنی «شبیه» گرفته اند یعنی هیچکس پیش ازو باین شان ووصف پیدانشده بود \_ شاید این مطلب باشد که از پشت یک مرد پیر و بطن یک زن عقیمه (نازای) تا آنوقت فرزندی پیدا نشده بود و یادر بعض احوال و صفات خصوصی (مثلاً رقت قلب و بلهٔ بکاء وغیره) نظیر او پیشتر نگذشته باشد \_ والله اعلم .

قَالَ رَبِّ ٱللَّى يَكُونُ لِي عُلْمُ

و كَانْتِ الْمُر آتِئُ عَاقِرً الْ قَلْ بِلَغْتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

مِنَ الْكِكِبِرِ عِتِيسًا ﴿ الْكِكِبِرِ عِتِيسًا ﴿ الْدُسِبِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُل

تفسیو : انسان عادت دارد که از شنیدن بشارت غیر متوقع فوق العاده متلذذ شده وآنرا مکرر می پرسه . سوال حضرت زکریا هم به همین غرض بود \_ حضرت شاه (رح) می نویسه «وقتیکه چیز خارق العاده خواست به او تعجب دست نداد \_ اما هنگامیکه بشمارت قبول آنوا شنید تعجب نمود ».

تقسیو : قطعاً سخن تعجب نیست ــ درهمین حالات ، صاحب فــرژند میشوی ومشیت ایزدی صورت رقوع میهابد . قَالَ رَبُّكَ هُو عَلَى هَبِّنُ وَّقَدُ بروردگارتو کهاینکار برمن آساناست (چه)هرآئینه

خَلَقْتُكَ مِنْ قَبُلُ وَلَمْ تَكُ شَيْعًا ﴿ حال آنکه نبودی چیزی

آفريدم ترا

تفسيو: اين كلمات را فرشته گفت يعنى اكريك چيز درنزد شما به اعتبار اسباب ظاهری مشکل باشد ، نزد خدارج قطعاً مشکل نیست، درمقابل فدرت عظیمه اش همه آسان است \_ انسان هستی خودرا ببیند زمانی بود که او هیچ چیزی نبود حتی نام و نشان اورا کس نمیدانست ـحق تعالی اورا از پردهٔ عدم بهوجود آورد پسقادر مطلقیکه لاشیء محضرا شسیء مىسازد بهطريق اولى ميتواند از مرد پير وزن عقيمه فرزند بــوجــود

قَالَ رَبِّ اجْعَلُ لِّيْ الْيَهُ الْيَهُ الْكَالُ ک کو کفت (زکریا) ای پروردگار من معینکن برایمن نشانی فرمود ک اليَّنُكُ أَلَّا يُكَلِّمُ النَّاسَ ثَلْثَ ليال سُويًا الله شبانهروز درحاليكه صحيحوتندرست باشى

تقسمیو : باآنکه تندرست و صحتمند باشی ، وقتیکه سه شبانهروزبامردم از زبآن سخن گفته نتوانی آنوقت بدانکه حمل قرار گرفته است کــــلام مفصل که راجع باین موضّوع است درفوائد گذشته آل عمران مطالعه شود.

فَخُرُ جَ عَلَى قُوْ مِهُ مِنَ الْهِحُرَابِ

فَأُوْحِي إِلَيْهِمْ أَنْ سَيْحُوْ الْبُكُورَ الْبُكُورَ الْبُكُورَ الْبُكُورَ الْبُكُورَ الْبُكُورَ الله

و عشيًا ال

تفسیر: چونآنوقت رسید ، زبانازمکالمه بازماند ـاز حجره بیرونشده مردمرا باشاره گفت که صبح وشام خدارا یادکنید ـ نمازبخوانید، در تسبیح و تهلیل مشغول باشید این توصیه یا قرار معمول سابق بطور وعظ و نصیحت بود ویانشاط نعمتالهی (ج)را حس کرده خواست که دیگران هم درذکر وشکر شریك حال اوباشند ـزیرا چنانکه در « آل عمران» گذشت حضرت زکریا ماموربود که دراثنای آن سهروز خدارا بسیار یاد کند و خاص کلمهٔ تسبیح راشاید ازین سبب استعمال کرده باشد که اکثرا به مشاهدهٔ امر عجیب شخص بی اختیار «سبحاناته»میگوید .

يَكُونَ خُلِ الْكِتْبَ بِقُولَ إِلَّا الْكِتْبُ بِقُولَ إِلَّ الْكِتْبُ بِقُولَ إِلَّا الْكِتْبُ بِقُولَ إِلَّ الْكِتْبُ بِقُولَ إِلَّا الْكِتْبُ بِقُولَ إِلَّا الْكِتْبُ بِقُولَ الْمُعْتَخِدا)اى يعيى بغير كتابدا بقوت

تفسین : یعنی توریت ودیگر صحائف آسمانی راکه برشما ویادیگرانبیاه نازل شده بقوت وسعی بگیرید ، وبه تعلیمات آنها خود عمل کنید وهم دیگران راعامل سازید . حضرت شاه (رح) می نویسد « یعنی علم کتاب رابه مردم به قوت و کوشش می آموخت زیرا پدرش ضعیف وخودش جوان بود » .

واتناه الحككم صبياً ا

تفسیر: حق تعالی درصباوت به اوفهم ودانش ، علم وحکمت ، فراست صادقه ، معرفت احکام کتاب وآداب عبودیت و خدمت عطا فرموده بدود میگویند وقتی کودکان اورا برای بازی کردن دعوت دادند لیکن اوگفت که «مابرای این خلق نشدهایم» در نزد اکثر علماء خداوند(ج) برخلاف عادت عمومی درصباوت باو نبوت مرحمت فرموده بود والله اعلم .

قال الم منزل چهادم مریم از نودخود و پائیزمی از نودخود و پائیزمی

و گان تقیسًا ش و بود پرمیزماد

تفسیر: خداوند (ج) اورا شوقوذوق ، رحمت وشفقت، رقتونرم دلی محبت ومحبوبیت عطافرمودهبود و اورا لطیف ، خوشرو، پاکیزه خو مبارك وسعید ومتقیساخت درحدیث است که یحیی گاهی نه گناه کرد و نه ارادهٔ گناه نمود ـ آنقـدر ازخـوف خـداوند (ج) گـریه می کـرد که بررخسارش ازاشك جوی ها به وجود آمده بود ـ علیه و علی نبینا الصلوة و السلام.

و برساً البوالك يكو وكم يكن وبودنيكوكاد به بهدوهادرخود و نبود

جُبّاً رًا عُصِيًّا ﴿ مِنْ مَسْ مَسْ ا

تفسیو: متکبرسرکش وخودرای نبود ، حضرت شاه(رح) می نویسد که «اولادیکه بعدازهوس و تمنا پیداشود اکش دارای خصائل تکبروجبروغیره می باشدلیکن حضرت یحیی چنین نبود » .

وسلم عليه يوم ولا ويوم يهوت وسلاماست بروى (بريعيي) دردوزيكه بيداشده ودردوزيكه بميرد

رة و يوم يبعث حيسًا ١٥٥ و دروزيكه برانكيخته شود دنده

تفسیو: سلامی که خداوند (ج) بر بنده بفرستد معض برای تشسریف واحترام است ومعنیآناینست که براوهیچ مواخذه نیست دراینموقع غرض از «یومولدویوم یموت ویوم یبعث حیا» تعمیم اوقات واحوال است یعنی از ولادت گرفته تابه موت وازموت تاقیامت هیچوقت بروی عیب گیری نمی شود ، از مواخذهٔ خداوند (ج) همیشه مامون ومصدون است .

تفسیر: یعنی برای غسل حیض این حیض اولین حیض آن عفیفه بود وعمرش سیزده یا پانزده سال بود از روی شرم وحیا ازجمعیتجداشده بیك جائی رفت که بطرف مشرق بیتالمقدس بود ازین جهت نصاری مشرق را قبلهٔ خود ساختند.

فَا يَكُذُ نُ مِنُ كُونِهِمْ حِجَا بًا نَفْ مِن مِن كُونِهِمْ حِجَا بًا نَفْ مِن مِن مُون بيره، بيره، بيره،

فَا رُسُلْنَا إِلَيْهَا رُوحنا فَتَهُ تَلَا لَهُا لِهَا وَوَحنا فَتَهُ تَلَا لَهَا لِهَا يَسْ فَرَسْتَادِيم بسوى او فرشتهٔ خودرا بسمصورشد براىوى

بَشُرًا سُوِیگا ₪ آدمی درستاندام

تفسیر: حضرت جبرئیل (ع) به شکل یکمرد نوجوان خوش صورت آمد چنانکه عادت فرشتگان است که عموماً به شکل های زیباودل پسندمتمثل میشوند وممکن است که درعین زمان امتحان عفت ومنتهای پاکدامنی حضرت مریم مقصود باشد که اینگونه دواعی ومحرکات قویه هم بجذبات عفت و تقوای او کوچك ترین حرکتی هم وارد کرده نمیتواند.

قَالَتُ إِنِّي اَعُونُ بِالرَّحْلُنِ عَلَى الْعُونُ بِالرَّحْلُنِ عَنْ الْعُونُ بِالرَّحْلُنِ عَنْ (هرآئينه) مَنْ يناهمي جويم به رحمن

مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

تفسیو: مریم دراول مرحله پنداشت که کدام مردی است چون در تنهائی ناگهان مردی به مقابلش ظاهر شد طبعاً هراسان گردید و به حفاظت خود توجه نمودولی برچهرهٔ فرشته انوار تقوی و طهارت رایافته بهمین جمله اکتفا کرده گفت من از تو به رحمن پناه میگیرم - اگر دردل توخوف خدا باشد (چنانکه از چهرهٔ پاك و نورانی تو آشکار است) از نزدمن دور شو و به من تعرض مکن .

قَالَ إِنَّهَا آنَا رَسُو لُ رَبِّكِ فَكَا كُونُ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ا

تفسیو: پریشان مشو اگر دربارهٔ من کدام خیال بدی در خاطرت خطور کرده باشد ازدل برآر چه من بشر نیستم بلکه فرشته وفرستادهٔ همان رب توام که پناه اورا میجوئی برای این آمدهام که ازطرف خداوند قدوس یک پسر پاکیزه ، مبارك ومسعود بتو عطاکنم - از کلمات «غلاما زکیا » (پسر پاکیزه) چنین استفاده میشود که اوبه اعتبار حسب ونسبواخلاق وغیره به کلی پاك وصاف است .

قَالَتْ أَنْبَى يُكُونُ لِى عُلَمُ

## و كل يهسسنى بشر و كر الى بغيا ا

تفسیو: خدای تعالی دل مریمرا متیقن ساخت کهبیشك این فرشته است مگر تعجب باو دست داد باینکه شوهری نداردکه بطریق حلال باومقاربت کرده باشد و نیز بدکار نیست که ازراه حرام حامله گردد چطور ممکن خواهد بود که بااین حالت باو پسر پاکیزه داده شود چنانکه حضر ت زکریا درموضع بشارتیکه از آن کمتر مایهٔ تعجب بود سوال کرده بود.

تفسیر: این هما نجوابیست کهبه حضرت زکریا داده شده بود ، دررکوع گذشته دیده شود .

تفسیر: ضرور این کارشدنی است چهازاول فیصله شده و تخلفدرآن ممکن نیست حکمت ما مقتضی آنست که بدون قرابت مرد تنها از زن پسری پدید آید تابرای بینندگان وشنوندگان نمونهٔ قدرت ما گردد زیرا (۱) تمام انسانها از اختلاط مرد وزن پیدامی شوند (۲) آدم (ع) بدون وجود هردو نفر پیداشد (۳) حوارا محض از وجود مرد آفرید (۱) در ذات

حضرت مسیح به ظهور رسید که بدون مرد فقط ازوجود زن بدنیا آمد خلاصه برای پیدائش همین چهار صورت است پس وجود حضرتمسیح علیه السلامیك نشان قدرت الهیه وازطرف حق تعالی برای دنیا یك ذریعهٔ رحمت است .

#### فحملته

پس **حامل**ەشىدبوي

تفسير: مى گويند كه فرشته پفكرد ودراثر آن حمل قرار يافتوفى البحر «وذكرواان جبرئيل (ع) نفخ فى جيب در عهااوفيه وفى كمهاوالظاهران المسند اليه للنفخ هوالله تعالى لقوله فنفخنا» (ص ۱۸۱) كماقال فى آدم (ع) « ونفخت فيهمن روحى» والماعلم .

### فَا نَتَبَذَتُ بِهِ مُكَا نَا قَصِيًا اللهِ سِي يَسُوشُد مريم باأو درجاي دور

تفسیر: چون وقت وضع حمل قریب رسید ، از فرط شرم از تماممردم جدا شده بیك موضع بعید رفت \_شاید همان جای باشد كه آنرا «بیتاللحم» میگویند این مقام از بیتالمقدس هشت میل مسافه دارد \_ ذكره ابن كثیر عنوهب .

فَا جَآءَ هَا الْهَخَاضُ إِلَى جِذْ عِ بِيخِته بِيخِته بِيخِته اوردش دردزه بيخِته النَّخُلَةِ قَالَتُ يِلْيَتني مِتُ قَبْلَ هٰذَا النَّخُلَةِ قَالَتُ يِلْيَتني مِتُ قَبْلَ هٰذَا خرما عفتمريم ايكاش محمدم پيش اذين وَ كُنْتُ نُسيًّا ﴿ وَ مَحْ وَمَ اللَّهُ اللَّ

تفسیر: دراثر شدت درد زوبه بیخ درخت خرما نزدیك شد تابه آن تکیه نماید ـ در آنوقت زحمت درد ، تنهائی و بیكسی فقدان راحت و سا مان ضروریه واز همه بالاتر تصور بد نامی ورسوائی كه ممكن بود به عفت وعصمت چون اوشخص عفیفهٔ مشهور صدمه واردنماید ، حضرت مریم راسخت

ناآرام ومتوحش ساخته بودحتی در اثر غلبهٔ همین کرب واضطراب بی اختیار نعره زد «یلیتنی متقبل هذاو کنت نسمهٔ منسمهٔ (ای کاش! پیش ازورود این وقت میمردم و فراموش خاطرها میشدم) در اثر شدت کرب واضطراب بشارات گذشته که از زبان فرشته شنیده بود بخاطرش نیامد.

#### فَنَا لَا سَهُا مِنْ تَحْتِهُا ٱلَّا تَحْزَ نِي

پس اواز داد اورا از جانبهایانش کمه غمگین مضو

قَلْ جَعَلَ رَبُّلِي تَحْتَكِ سُرِ بِيًّا ﴿ وَلَا يَكُتَكِ سُرِ بِيًّا ﴿ وَمِنْ اللهِ مِنْ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِلمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُ

وَ هُزِّ کَ النَّخُلَةِ بِجِذَعِ النَّخُلَةِ وَ بَعْبَهِ النَّخُلَةِ النَّخُلَةِ النَّخُلَةِ النَّخُلَةِ النَّ النَّفَظُ عَلَيْكِ رُطبًا جَنِيًّا ﴿ النَّكُ الْمُ النَّهُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّهُ النَّامُ الْمُلْمُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ الل

تفسیو: مقامیکه حضرت مریم زیر درخت خرما تشریف داشت قدری بلند بود ، از زیرآن بازآواز همان فرشته به گوشش رسید که «غمکین و پریشان خاطر مشو ، از قدرت خدا (ج) هر نوع اطمینان ظاهری و باطنی راحاصل کن \_ بطرف پایین بنگر که خداوند چه چشمه ویانه ر پاکیزه را بسرا ی رفع تشنگی توجاری کرده است ، برای رفع گرسنگی همین درخت خرما را بجنبان خرمای پخته و تازه از درخت جدا شده برتو میافتد» . تنبیه : بعضی از سلف «سریا» را بمعنی سردار عظیم الشان ، گرفته اند ، یعنی خدای تعالی از بطن تو «یك سردار بزرگ » پیدا میكند. راجع به کسانیکه «سریا» را به معنی چشمه و یانه ر گرفته اند مراد این است که بار آورد \_ چون مریم این خواری را مشاهده کرد ، باعث تسکین واطمینان بار آورد \_ چون مریم این خواری را مشاهده کرد ، باعث تسکین واطمینان قلب و تفریح و گشت \_ و چنانکه مفسرین نوشته اند، درآن حالت این چیزها برای مریم مفید و طرف ضرورت او هم بود .

فَكُلِی وَ اشْرَ بِی وَ قُرِّ یُ عَیْنًا جَ پُسِ بِغُود و بنوش و سرد(دوشن)ساذ چشم دا

\_\_\_\_

تفسمیں: خرمای تازهرا خورده از آب چشمه استفاده کن و پسر پاکیزه رادیده چشمهای خودرا روشن نما ـ غم آیندهرا مخور ، خدای تعالی تمام مشکلات را دور میکند .

تفسیر: یعنی اگرشخصی از نزد تو سوال کند به اشاره وغیره بفهمان که من روزه گرفتهام نمیتوانم سخن بگویم چونکه نیت روزه گرفتنان سخن در دین مردمآن عضر روابود ـ ودر شریعت ما چنین نیت درسست نیست ، ومطلب «بگو که من نذر کردهام» ایناست کهاول روزهرا نذر کروباز بگو .کلمهٔ «انسیا»راشاید ازسببی قیدنمودند کهمکالمه بافرشته منع نبود .

فَا تَتَ بِهِ قُوْ مَهَا تَحْمِلُهُ طَ قَا لُوْ ا پس آمد باپسرخود نزد قومخود درحالیکهبرداشتهبود اورا ممتند باهر یم لَقَالُ جِغْتِ شَیْعًا فَرِیّا ﴿ یاهر یم (هرآئینه) مردی تو کاری تعجبآور

تفسیر: وقتیکه پسررا درآغوش خود برداشته پیش قومخود آمد ،مردم اورا دیده به کلی حیران گشتند و گفتند ای «مریم»چه کار عجیبی کردی این چیز ساختگی را از کجا آوردهٔ زیاده ازین دروغ بزرگ چه باشد که یک دختر باکره وبی شوهر دعوی کند که مرایك پسر پیدا شده .

يَا خُتُ هُو وُنَ مَاكَانَ ٱبُو كِي

امْرُ أَسُوْءٍ وَمَا كَانْتُ أَمَّلُّكِ بَغِيًّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تفسيو: اقوام مريم دربارهٔ او بدكمان شده و گفتند مادر و پدر و خاندان تو هميشه مردمان نيك بودند اين خصلت بدبتو از كجا پديد آمدازم دمان نيك اولاد بدمحل تعجب است .

سیه اور را بسلس سبب است. ازین گفتند که از نسل هارون (ع) برادر خضرت موسی (ع) بود کویا مقصود از «اختهارون»«اخت قوم هارون» می باشد چنانکه در «واذکراخاعاد» هود (ع) را برادر «عاد» گفته حال آنکه «عاد» نام مورث اعلای آن قوم بود \_ وممکن است «اخت هارون» به معنی ظاهری گرفته شود از بعضی احادیث صحیحه ظاهر میشود که هارون نام برادر مریم بود \_ بطوریکه در عصر ما رواج است درآن عصرهم مردم نامهای خودرا اسمای انبیاء وصالحین میکذاشتند \_ میگویند که آن برادر مریم یک مرد صالح بود \_پس حاصل کلام اینست که پدر وبرادر تو مردمان نیك ومادرت پارسابود ونسبت تو به هارون (ع)منتهی می شود پس این حرکت نا سزا را چطور مرتکب شدی .؟ .

فاً شارت لله الم

تفسير : مريم بدست خود بطرف بچه اشاره کرد کهاز خود او سوال کنيد.

قَالُوْ ا كَيْفَ نَكُلَّمُ مَنْ كَانَ عَنْدَ عَوْنَهُ سَعْنَ عَنْدَ اللَّهُ مَنْ كَانَ عَنْدَ اللَّهُ مَنْ كَانَ

فِی الْهُ لَهِ لِ صَدِیبًا آن در خور مهواره عودی

تفسیر: آنها گفتند کهباچنین کار شرمآور تمسخ هم میکنید کهازخود طفل بپرسید، چگونه پرسیده میتوانیم از طفلی که در بغل باشد. تنبیه: کلمهٔ «کان» در «منکانفی المهدصبیا» برین دلالت نمی کند که او

تنبیه : للمه « نان » در «من کان فی المهد صبیا» برین دلالت سی تله که او و تت تکلم «صبی» نبود درقرآن حکیم چندین جای مشلاً در « کان الله غفورا رحیما» و یا «لاتقربوا الزنا انه کان فاحشه » و یا «ان فی ذلك کنکری لمن کان له قلب اوالقی السمع و عوشه پید » استعمال « کان » برای این کونه مضمون شده است که سلسلهٔ آن با گذشتن زمانهٔ ماضی منقطع نشده و درین موقع در تعبیر «من کان فی المهد صبیا» این نکته موجود است که گویندگان ، نفی تکلیم را بطور قانون پیش کردند یعنی نه فقط با عیسی بلکه هر شخصیکه در آغوش باشد مکالمه بااو عادتاً محال است .

قَالَ إِنْ عَبْدُ اللّهِ فَعَالًا النَّذِي الْكِتَابُ مَعْتُ مَا اللّهِ فَعَالًا النَّذِي الْكِتَابُ مَعْتُ مَا اللّهُ مِنْ اللّ

وَجَعَلَنِي نَدِيًّا ۞

تفسیر: از طرف قوم همین گفتگو جریان داشت که حق تعالی ناگهان مسیح (ع) را گویا ساخت \_ پیغمبر ممدوح درآن وقت چیزهائی فرمود که دراثرآن تمام خیالات غلط و فاسدیکه ممکن بود درآینده راجع باو تصور شود دفع وردگردید «منبندهٔ خدا هستم» یعنی خدا \_ یافرزند خدا نیستم چنانکه اکنون نصاری عقیده دارند و برای تردید همین عقیده اول حالات تفصیلی ولادت حضرت مسیح را بیان فرمود و «مراخدا نبی ساخت» یعنی مفتری و کاذب نیستم چنانکه یهود می بندارند.

تنبیه: در سورهٔ «آل عمران»و«مائده» راجع به تکلم فیالمسهدحضرت مسیع (ع) بحث شده در آنجا ملاحظه شود ـ از جملهٔ آن سبه طفلیکه درحدیث صحیح بخاری کهدربارهٔ سخن کردن سهطفل درمهد از نبی کریم صلیاته علیه وسلم روایت شده است ازآنجمله یکی حضرتمسیح ابن مریم میباشد ـ امروز کسانیکه خلاف قرآن وحدیث از تکلمفیالمهد حضرت مسیع (ع)انکار میکنند بدون تقلید کور کورانهٔ نصاری هیچدلیلی درنزد خود ندارند.

و محدانیده مرا کا آین ما گذی س

مَا كُ مُتُ حَيَّا ﴿ مَا كُ مُتَ عَيْدًا ﴿ اللهُ مَا كُ مُتَ عَيْدًا اللهُ اللهُ مَا مُاللهُ مَا مُاللهُ مَا مُ

تفسیر : مادامیکه زنده باشم ، هروقت ومناسب هرجای هرنوعصلوة و زكوة كه بمن آمر ميشود ،' با رعايت شروط و حقوق آن بايد مسلسلا ادا كنم \_ چنآنكه جاى ديكر درباب مؤمنين فرمود «الذين همعلى صلوتهم **دائمونْ**» مطّلب آن این نیست که هر آن وَهر وَقت مشغّول نماز خواندن مي بالمنند بلكه مراد اينست كهمروقت هرقسم نمازيكه امرشود دائماً باپابندی تعمیل حکم میکنند \_ وبرکات وانوار آن همه وقت شامل حال آنها خواهد بود اگر شخصی بگوید که«مادامیکه مازنده هستیم برای ادای نماز ، زکوة ، روزه ، حج ،وغیره مامور هستیم» مطلب آن نیست که تمامی اوقات را مصروف نماز میگرداند و همیشه زکوة میدهد (خواهمالك نصاب باشد یانه ) ومتصلا باروزه باشد ودائماً مصروف ادای حج باشد پس متعلق حضرت مسيح (ع) از «مادمتحيا» بايد همينگونه مطلب فهميد بخاطر باید داشت که لفظ دصلوة» مخصوص نماز نیست قرآن حکیم علاوه از ملائکه و بشر تمام مخلوقات رابه صلوة نسبت نموده اسست «الم ترانالله يسبح لهمن في السموات والارض والطير صافات كل قد علم صلوته وتسبيحه (نور-ركوع ٦)واين راوانمود فرمود كه حال تسبيح وصلوة هر چیزی را فقط خدآوند (ج) میداند که صلوة و تسبیح هر یك چهوضعیت و کیفیت دارد ــهمینطور معنی «زکوة» هم دراصل عبارت از طهارت ، نمو، برکت ومدح میباشد ،از آنجمله هریك معنی در قرآن وحدیث درموقع مخصوص خود استعمال شده است ـ درین رکوع درباب حضرت مسيح (ع) لفظ «غلاماً زكيا» گذشته كه از دركوة» مشتق استو به یحیی (ع) فرمود «وحنانا من لدنا زکوة» در سورهٔ کهف است «خیرامنه زكوة وأقرب رحما» ميتوان درين موقع هم«زكوة» را به همچو معنىعمومى گرفت وممكناست كهاز«اوصانى بالصلوة والزكوة» (اوصانى بان آمر ب**الصلوة والزكوة )** مراد باشد چنانكه درباب اسمعيل (ع) فرمود «**وكان** يأمراهله بالصلوة والزكوة» پسلفظ «اوصاني» باعتبار مدلول لغوى خودمقتضى آن نیست که از وقت (ایصاء) بران عمل شروع شود ــ ونیــز بیشــتر ممكن است كه از مادمت حيا مراد همين حيات زميني باشد چنانكه در حدیث ترمذی است که «الله تعالی پدر جابر را بعد از شهادت زنده کرده فرمُود کهازماچیزی بطلب ـ اوگفتمرا دوباره زنده کن تادوبارهدرراهتو کشته شوم ، ازین زندگی یقیناً زندگی زمینی مراد است ورنه برای شهداء درقرآن ودرخود همين حديث تصريح نفس حيات موجود است حمين مطلب را از حیاة در لوکان موسی وعیسی حیین بفهمید بالفرض اکر این حدیث ثابت شود لفظ بالفرض رااز جهتی کفتیم که ا**سناد آن**در كتب حديث درك ندارد والله اعلم .

وَ بَرَّ ا 'بِوَ اللَّهُ تِيْ

و نيكسلوككننده بامادرخود

تفسير : چون پدرنداشت ، لهذا فقط نام مادرش يادشده .

وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا شَقِبًّا ۞

نساخته مسرا گردنکش بدبخه

تفسیو: این همه جمله هائیکه به صیغهٔ ماضی آورده شده ، بیشك بمعنی ماضی گرفته میشوند لیکن اینطور که مستقبل متیقنالوقوع «ماضی» ما فرض شده چنانکه در «اتی امرالله فلاتستعجلوه» همین طور مسیح (ع) فرض شده چنانکه در «اتی امرالله فلاتستعجلوه» همین طور مسیح (ع) این همه چیزها در آینده چنان قطعی و یقینی است که آنهارا بایدواقع شده دانست ما زین مکالمه خارق العاده حضرت مسیح وازآن او صاف وخصالیکه بیان کرد آن تهمت ناپاك که بروالده ماجده اش بسته میشد به کمال بلاغت رد شد اولا سخن زدن یك طفل نوزاد و چنان کلام جامع وموثر طبعاً دشمنان بدبین راساکت کننده بود ، سپس آن شخصی که دارای چنان خصال پاکیزه باشد ظاهر است که (العیاذ بالله) چگونه و لد زنا شده میتواند چنانکه ازاقرارخودمعترضین «ماکان ابوك امر أسو و ماکانت و نفیل بغیه هاهر میگردد که آنها فروع را مطابق اصول میدانستند .

والسَّلَمُ عَلَى يَوْمَ وُلِدُ تُّ وَيَوْمَ وَالسَّلَمُ عَلَى يَوْمَ وُلِدُ تُّ وَيَوْمَ وَالسَّلَمُ عَلَى يَوْمَ وَالدَّاتِ وَالْمَاسِتَ الْمِنَ دردوذیکه پیدا شدم و دونی

اً مُو تُ و يُوم أُ بِعَثْ حَيَّا ا

تفسير: معنى اين جمله پيشتر در ذكر حضرت يحيى گذشت ـ فرق همين قدر است كه در آنجا كلام از طرف خود حق تعالى بود ودرينموقع الله تعالى همان چيزرا از زبان مسيح فرمود . نيز فرق بين «سلام»بىالف ولام و «السلام» باالفولام قابل دقت است .

ذَ لِكَ عِنْسَى ابْنُ مُرْيَمٌ ۚ قُولَ همين است (حال) عيسى پسر مريم (مخت)سخن

تفسيو: شان وصفت حضرت مسيح آنست كه در فوق بيان شده مردم راجع بيك مسئلهٔ راست وآشكار خواه مخواه نزاعها واختلافات گوناگون برپا كردند \_ كسى اورا خدا و كسى اورا پسر خدا خواند \_ وكسى اورا كذاب و مفترى گفت بعضى بر نسب وغيره او زبان طعن بكشود اماسخن راست همان است كه ظاهر كرده شد كه او خدا نيست بلكه يك بنده مقرب خداست مفترى و كذاب نيست پيغمبر صادق است از حيث حسب ونسب پاك وبى آلايش است \_ خدا (ج) اورا كلمةالله فرمود و ممكن است كه معنى «قول الحق» كلمةالله باشد .

تفسیر: ذاتیکه به یك کلمه «کن»(بشو) هر چیز را به وجود می آورد به پسر ونواسه چه احتیاج دارد (العیاذبالله) آیا فرزند در ضعیفی پیری وی به او کمك مینماید و یا در مشکلات باوی یاوری می نماید ؟ ویا بعد از فنای او نامش را روشن میسازد ؟ واگر شبهه باشد کهانسان عموماً ازمادر و پدر پیدامیشود ، پس پدر حضرت مسیح که خواهد بود؟ جواب آنهم درهمین جملهٔ (کنفیکون) آمد \_ یعنی درنزد چنان قا در مطلق چه مشکل است که بدون پدر طفلی پیداکند \_ اگر نصاری خدا را پدر ومریمرا مادر میگویند (معاذالله) آیا دیگر تعلقات زنا شوهری را اقرار خواهند کرد ؟ بهرحال فرضاً اگر خدا پدرهم تسلیم کرده شود بازهم تخلیق چنان نخواهد بود که دربین عموم والدین می باشد. پس اگر بدون پدر پیدا شود درآن چه اشکال است .

## وَإِنَّ اللَّهُ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ \* ت)هرآئینه اشپروردگارمن وپروردگارشماست پسبپرستید اورا

الناست داه مستقيم الله فا خُتلَف الله المنالاف عودند

عَ فُو يُكُ الأحزاب مِنْ بينِهِمُ پسخرابیاست درميان خود

لِّلَذِ يُنَ كَفَرُ وَامِنُ مُشْهَدِيوُ مِعَظِيْهِ کافرشدند از دی**دن روز** بزر<sup>ی</sup>

تفسير : اين راكه گفت ؟بعضي اين رامقولهٔ حضرتمسيح(ع) ميدانندگويا ا بن تكمله أن كلام حضرت مسيح (ع) است كه پيشتر فرموده بود «قال اني عَبِدَالله السغ» درمیان آن برای تنبیّه مخاطبین از «ذلك عیسسی بسمویم» كلام حق تعالى بود اما نزد من بهتر اين است كه همراه «وا**ذَّكرفيالكتب** مریم الایه» ملحق شود یعنی (ای محمدصلعم) واقعهٔ مریم ومسیح را که در کتاب مذکور شده بیان کرده بگو که «ربهمهماوشماتنها الله است. تنها اورابندگی کنید، برای وی پسران ونواسه گان مقرر مکنید راه راست فقط توحید خالص است که از پیچیده کی و کجی خالی است تمام انبياء بههمين راه هدايت ميكردند \_ ليكن مردم چندين فرقهساختندو راهای جداگانه کشیدند ، پس کسانیکهاز توحید انکار می ورزندآنها خبردار باشند .

أَسْبِعُ بِهِمْ وَٱبْصِرُ لا يُومُ يَأْتُو نَنَا چەخوبشىنوايند ايشان وچەخوبېينايند درروزيكە مىآيندپيشما قال الم منزل جهادم مريم المنات المنظل في المنطق المنات المنظل في المنطق المنات المروز أن المراقي المنات المراقي المنات المراقي المنادنة المنادنة المنادنة المنازلة المنادنة المنادنة المنادنة المنادنة المنازلة الم

تفسیر: درین موقع که شنیدن ونگریستن مفید است ، آنها به کلی کور وکر گردیده اند و بروز قیامت هنگامیکه دیدن وشنیدن هیچ فائده نمی بخشد وچشم ها و گوشهای آنها خوب باز میشود سخن هائی را خواهند شنید که دل وجگر آنها پاره میشود ومنظری را خواهند دید که چهره های آنها ازآن سیاه میگردد \_ نعوذ بالله منه.

و أنَّن رهم يُوم الحسرة

إِنْ قُضِيَ الْأَمْرُ م

چون فیصلهمیشنوه ک

تفسیر: کافران رابرای پشیمانی مواقع بسیار پیش میآید آخرینموقع آناست که «موت» را به شکل قیج میآرندودرمیان بهشت ودوزخ به همه مخلوق نشان داده آنرا ذبح میکنند وندا به گوش مردم خواهد رسید که بهشتیان دربهشت ودوزخیان در دوزخابیدی بودوباش میکنند بعید ازاین مرک بر هیچکس وارد نمیشود آنوقت کافران به کلی ناامیدشده به حسرت ویاس دست های خودرا بدندان می گزند لیکن پشیمانی بیموقع فائدهٔ ندارد .

(چرا کاری کند عاقل که بازآید پشیمانی)

## وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ۞

وبترسان ايشان دادر حاليكه غافل اند و ايمان ندارند

تفسی : این وقت آنها یقین ندارند کهچنان روزی حقیقتاً میآید زیسرا در نشهٔ غفلت مخمور وبیك فراموشی بزرگ افتاده اند \_ کاش دراین وقت چشم هارا باز می نمودند و نفع و نقص خودرا می فهمیدند ، درآن روز از پشیمانی واندوه چیزی بدست نمیآید (الان قدندمتوماینفعالندم) (اکنون پشیمانشده نی حالانکه پشیمانی فائده نمیرساند ) .

## اِنًا نَحْنُ نُو فِي الْأَرْضُ وُ مُنْ الْ الْمُنْ وَ مُنْ الْمُنْ وَمُنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله وعسى دائه وارث میشویم

## « عَلَيْهَا وَ إِلَيْنَا يُرْ جَعُونَ ﴾

بروی است وایشان بسوی ما بازگر دانیده میشوند

تفسیر : ملکیت وملوکیت برای هیچکس باقیی نمی مانید هر چیسر مستقَيَّماً به طَرف مالَكَ حقيقَى بر ميگردد همان ذات كبريا بلا واسطه حاكم و متصرف علىالاطلاق مي باشد \_ درهرچيز بهرطوريكه بـخواهد بر وفق حکمت خود تصرف میگند ـ برای تمام اموال دنیا که شما را به غفلت افكنده است فقط يك وارث باقى ميماند وهمه أن كسانيكه دعوى ملكيت وملو كيت مي نمودند در گودال نيستي مي افتند .

## وَاذَكُرُ فِي الْكِتْبِ إِبْرُ هِيمَةً ابراهیم را

تفسیر : در رکوع گذشته قصهٔ حضرت مسیح (ع) ومریم را بیان فرموده عقاید نصاری که یك نفر انسانرا خدا میدانند ردشده ـ درین ركوع بغرض شرماًندن مشركين مكه قصهٔ حضرت ابراهيم (ع) بيان شــــده است کهاو حتی رعایت پدر خودرا هم نیکرد واورا ازشوک و آبت پرستی باز داشت بالـــآخره وطن واقارب راترك گفته فقط براى خداوند هجرت وغربت را اختیار نمود ، مشرکین مکه دعوی داشتند که آنها از اولاد أبراهيم وبردين أو استوارند بايشان خاطر نشان شد كه رويه پدر شما ابراهیم درباب بت پرستی چه بوده است اگر می خواهید که تقلید آباء واجداد خود را كنيد تقليد همچه پدر را بنمائيد واز اجداد مشرك خود همانطور جدا وبيزار شويد كه ابراهيم (ع) شدهبود .

## اِنَّهُ كَانَ صِدِّ يَقًا نَّبِيًّا ۞ نهایتراست(درگفتارو کردار)پیغمبر

تفسیر : (صدیق) بهمعنی بسیار راستگو که قولخودرا به ذریعهٔ عمل راست ثابت نماید ویا آن فرد راستباز پاك طینت که در قلب وی برای پذیرفتن راستی استعداد اعلی واکمل موجود باشد ـ هرامری کهازطرف خدای تعالی برسد دردل او جای گــرفته و قطعهٔ گــنجایش شك و تردد

نماند \_ ابراهیم (ع) بهریك ازین دومعنی «صدیق» بود وچونلازمهٔ صدیقیت ، نبوت نیست لذا بعد از «صدیقا»«نبیا»آورده نبوت را تصریح و تثبیت فرمود \_ ازینجا معلوم شد كه كذب و شك كه در حدیث كذبات ثلثه و حدیث (نحناحق بالشك منابراهیم) ودیگر روایات آمده معنی ظاهر آن مراد نیست .

اِی قَال لِا بِیلُهِ یَا بَتِ لِم تَعْبُلُ وَقَیعه عَن بَهْ بَدُ وَد ای پدره جرامیپرستی مالا یسبه کم و لا یبصر و لا ینخنی آنرا که نمی شنود و نمی یند و بی نیاز نمی سازد عُناک تشیعاً

تفسیر: یعنی چیزیکه بینا وشنوا بوده درحل مشکلات به کار آید در صورتیکه واجب الوجود نباشد عبادت آن هم قطعاً جائز نیست، پس معبود گردانیدن یك مجسمهٔ بیجان (سنگ ) که نه بیند و نه بشنود ونه چیزی به کار ما بیاید بلکه دست خودما آنرا تراشیده باشدشایستهٔ یك فرد عاقل وباوقار نیست .

١.

تفسیں: خدای تعالی بمن علم صحیح توحید ومعاد و غیر ورا داده والز حقایق شریعت آگاه ساخته است ـ اگر شما به متابعت من پرداختید شمارا به آن راه راست میبرم که برضا و خوشنودی حق میرساند ـو غیر آن همه راه ها کجو پیچ است که هر شخصی که بدون آن راه برود نجات نمی یابد .

#### محال است سعدی که راهصفا × توانیافتجز دریی مصطفی

تفسیر: پرستش بت در اثر اغوای شیطان به عمل میآید وشیطان این کار را دیده بسیار مسرور میشود \_ ازین نقطهٔ نظر ، پرستش بتها گویا پرستش شیطان است و پرستش نافرمان البته نهایت نا فر مانی از رحمن است \_ شاید کلمهٔ «عصیا» بدینطرف هم متوجه باشد که اول ظهور نافرمانی شیطان وقتی شده بود که حسکم به سجدهٔ پدر شسما «آدمع» شده بود بنابران برای اولاد آدم بسی شرم و عار است کهرحمن را ترك داده آن دشمن قدیم ازلی خودرا معبود گردانند .

تفسیر: رحمت عظیمهٔ رحمن تقاضا دارد که تمام بندگان مورد لطف وشفقت واقع شوند، لیکن از شامت اعمال بد تو میترسم که مبادا خدای حلیم و مهربان بقهر شده و برتوکدام آفتمدهش را نازل فرماید کهدرآن گرفتار شوی ، برای همیشه رفیق شیطان گردی یعنی از اثر کفرو شرك درآینده توفیق ایمان و توبه برتو نصیب نشودو خداوند(ج) ترا درزمرهٔ تابعین شیطان شامل کرده به عذاب دائمی گرفتار نماید عمومآمفسرین همین معنی راگرفته اند مگر حضرت شاه (رح) می نویسد که «اگر ازوبال کفر بتو آفتی برسد پس از نزد شیطان یعنی بتان خواهان مددشوی واکثرمردم درچنین اوقات باین گونه شرك می پردازند سواله اعلم .

قَالَ آرًا غِبُّ آنتَ عَنُ اللَّهَتِيُ أَنْتُ عَنُ اللَّهُتِيُ أَنْتُ عَنُ اللَّهُتِيُ أَنْتُ عَنُ اللَّهُتِيُ

یس ابر هیم کون کر کنت کر گراک کر مختک کی ایس ابر هیم است ان ان بازنیائی هرآئینه تراسنگساد کنم

وَاهْجُرُ نِي مَلِيًّا ۞

و (بترسازمن) دورباشازمن مدتى دراز

تفسیر: پدر تقریر حضرت ابراهیم (ع) را شنیده گفت «معلوم میشود که تودربارهٔ معبودان مابدعقیده شده نی ازبداعتقادی ووعظ و نصیحت خود باز آی ، ورنه چیزهای دیگر را خواهی شنید بلکه از دست من سنگسار میشوی \_ اگر خیر خودرا میخواهی ، ازپیشمن یك مدتی (یعنی تمام عمر) دور شو نمیخواهم شكل ترا ببینم \_ پیش از آنکه بتو آزاری رسانم ازینجابرو » .

قال سلم عكيْك ع منت سلام باد برتو

تفسير: اين سلام ، سلام رخصت ويامتاركت است ، چنانكه درمحاورات گفته ميشود : « اگر فلان سخن اين طور است ، از طرف ما سلام باد » درجای دیگر فرموده «واذاسمعوا اللغو اعرضواعنه وقالوالنااعمالنا ولیم اعمالکم سلام علیکم لانبتغی الجاهلین » (القصص سرکوع۲) حضرتشاه (رح) می نویسد « معلوم شد اگر از سخنان دین ، مادر و پدر ناراض شوند و فرزند را از خانه بکشند او بهمادر و پدر سخن ملايم و شيرين گفته از خانه بيرون برآيد ، عاق شمرده نميشود » .

سَمَا سَتُغْفِرُ لَكَ رَبِّى ط لِنَّهُ كَانَ منطلبميكنم آمرزش محناه تو اذپرورد محاد خود هرآئينه او هست

دی کفیگا که بهنون مهربان

تفسیر: امید دارم خداوند (ج) به لطف و مرحمت خود گناهان پدرم را ببخشد \_ حضرت ابراهیم(ع) ابتدا وعدهٔ استغفار کرده بود چنانکه استغفار کرده می رفت و قتیکه دید خداوند به آن رضا نیست موقوفش نمود \_ این بحث در سورهٔ توبه (براءهٔ ) زیر آیهٔ «ماکان للنبی والذین آمنوا ان ستغفروالله سرکینالایه »گذشته است بدان رجوع شود .

واعدر لكم وما تد عُون مِن و يعسوميشوم الشما و الآنجه ميرستيد

كون الله و الكون الله و عبادت ميكنم و بيخ الله و عبادت ميكنم و بيخ الله و عبادت ميكنم و بيخ ودرا

عُسَى الله الكُونَ بِدُعَاءِر بِي شَقِيًا الله الميداسة به بيست به بيست به بيست به بيست بينود بديغة

تفسی : چون نصیحت من برتو تاثیری ندارد بلکه بر عکس مراتهدید و تخویف مینهائی اکنون خودم خواهش ندارم در قریهٔ شما سکو نت ورزم \_ ترا ومعبودان دروغ و غبلط شمارا ترك داده از وظن هجرتمیكنم تایكسو شده به اطمینان عبادت خدای واحد را کرده بتوانم از فضل و رحمت حق تعالی امید کامل دارم که دربندگی او تعالی محروم و ناکام نمانم \_ هرگاه در غربت و بیکسی اورا بخوانم ، حتما از آنطرف قبول خواهد شد پروردگار خالق من مجسمهٔ سنگ نیست که فریادکسی را قطعاً شنیده نتواند

فَلَهُا اعْتَزُ لَهُمْ وَمَا يَعْبُلُونَ كُونَ اللهُمْ وَمَا يَعْبُلُونَ اللهُمْ وَنَاتَعِه مِيرستيدند

وَ يَعُقُونَ ۖ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيًّا ۞ و يعقوب ومريمهاذين دورا ساختيم نبي

تفسیو: یعنی در راهخدا(ج) هجرت واز خویشاوندان خود فرقتجست خداوند به فضل خود خویشاوندان بهتر از سابق باو مرحمت فرمود تاوحشت غربت وطن ازو دور وباانس و سکون معمور گردد ـ شاید حضرت اسمعیل (ع) را درین موقع ازین سبب ذکر نکرد که در نرد حضرت ابراهیم (ع) اقامت نداشت بلکه در طفولیت جدا شده بودونیز ذکر آن به طور مستقل در آینده می آید .

تنبیه: حضرت اسحق (ع) پسر حضرت ابراهیم (ع)و حضرت یعقوب (ع) پسر حضرت اسحق میباشد وسلسلهٔ بنی اسرائیل از یعقوب (ع) جاری شد که از آن صدها پیغمبر به وجود آمد .

و و هبنالهم مِنْ رَحْمَتِنَا و جعلنا لهم و و هنانه و الله الله و الله و

لِسَا نَ صِدُقِ عَلِيًّا ۚ ﴾

كفتار راست بلند(ساختيمذكر جميل ايشان رانهايت بلند)

تفسیر: یعنی از رحمت خاصهٔ خود به آنها بهرهٔ بزرگی عنایت فرمود، در دنیا وقار و احترام زیادی عطا فرمود و ذکر خیر آنها را برای همیشه ادامه داد چنانچه اهل تمام مذاهب وملل آنهارا تعظیم و توصیف میکنند وامت محمدیه که دایماً در نماز های خود کلمات ذیسل را میخوانند

«اللهم صل على معمد وعلى آل معمد كماصليت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم الك حميدمجيد » واين در حقيقت ثمرة مقبوليت دعاى حضرت ابراهيم (ع) است «واجعل لى لسان صدق فى الاخرين» .

تفسیر: یعنی احوال موسی (ع) را که فعلا درقرآن کریم بیان میشود پیش مردمیادکنزیرا اوازنسل اسحقویعقوب ود پیغمبسر اولوالعنزم ومشرع اعظم سلسلهٔ اسرائیلی می باشد همانطوریکه غرض از ذکر حضرت یحیی و عیسی علیهمالسلام مخصوصاً اصلاح عیسویان مقصود بود از ذکر حضرت ابراهیم (ع) متنبه ساختن مشرکین مکهمنظور بود همچنان از ذکر حضرت موسی و هارون علیهمالسلام شاید مقصد این باشد که به «یهود» خاطر نشان گردد که قرآن حکیم به کدام اندازه وضاحت کمالات و محاسن واقعی مقتدای اعظم آنهارا اعلام میکند پس بر یهود لازماست که آنها نیز بروفق پیشگوئی صریح پیغمبر جلیل القدر خود ، بهرسالت ونبوت پیغمبر بنی اسمعیل (محمد صلی الله علیهوسلم) باانشراح صدر اعتراف نمایند شاید ازهمین جهت بعد از حضرت موسی (ع) روی سخن به طرف حضرت اسمعیل (ع) متوجه شده .

تفسیر: بهر کسی کهازطرف خداوند (ج) وحی نازل شده او «نبی است» ازبین انبیاء کسی را که امتیاز خصوصی حاصل است یعنی در مقابل مکذبین برای امت جداگانه مبعوث شوند ویاکتاب نو وشریعت مستقل را دارا باشند، اورسول نبی یانبی رسول گفته میشود تصرف جزئی در شرعیات مثلاً تخصیص کدام «عام»ویا تقییدمطلق وغیرهمخصوص رسول نیست بلکه عموم انبیاء هم کرده میتوانند باقی اطلاق رسول ویا مرسل بر غیرانبیاء چنانکه در بعض مواقع قرآن یافت می شود به اعتبار این معنی مصطلح نیست بلکه درآنجا دیگر حیشیات معتبر است والله اعلم .

مريم

## وَنَاكَ يُنَاهُ مِنْ جَانِبِ الطَّوْرِ الْأَيْسِ و ندا عردیم اورا اذ جانب عومطود طرف داست (موسی(ع)

## وَ قُرَّ بُنْهُ نَجِيًا ۞ ونزديك ساختيم اورا

تفسیو : هنگامیکه موسی (ع) درخشیدن آتش را دیده به سمت میسون ومبارك كوه طور كه بهطرف دست راست او وجانب مغرب واقع بود رسید ، خداوند (ج) اورا ندا كرد و شرف همكلامی بخشید ، تفصیل

آن در سورهٔ «طه» میآید ، گویند که موسی (ع) آنوقتاز هر سمتو هر بن موی کلامخدارا می شنید که بدون توسط فرشته جریان داشت وآنقدر قرب و علو روحانی برایش حاصل شد که آواز قلم هایغیبی را میشنید که بندیعهٔ آن ته رات نقل میشد – وجر دا از سید « از»

می شنید که بذریعهٔ آن تورات نقل می شد \_ وحمی را از سببی « راز» فرمود که آنوقت هیچیك بشر ، شریك و سهیم استماع نبود \_اگرچه بعد ازآن به دیگران هم آگهی داده شد \_ والله اعلم .

و و هُبنا لَهُ مِنْ رَّحُمُتِنَا آخًا هُ و بغشیدیم برایاو اذ رحمتخود برادرش هُرُ وُ نَ نَبِیًّا ۞

هارون را نبوت (وساختیم برای اواز رحمت خود برادر شهارون رانبی)

تفسیر: هارون (ع) در کار حضرت موسی (ع) معین ومددگارشدچنانکه خودش درخواست کرده بود « واخی هارون هوافصح منی لسانیآ فارسله معی ردآ یصدقنی» (القصص حرکوع؛) «واجعل لی وزیرامناهلی هارون اخی النخ » (طه حرکوع ۲)حق تعالی درخواست موسی (ع) را قبول فرمود وهارون را نبی ساخته برای اعانت و تقویت او مقررفرمود. اگرچه حضرت هارون از حضرت موسی (ع) در عمر بزرگتر بود گویند که هیچکس دردنیا برای برادر خود شفاعت (سپارش) بسزرگتر ازآن نکرده که موسی (ع) برای حضرت هارون کرد .

وَاذْكُرْ فِي الْكِتْبِ اِسْلَعِيْلُ رَ

اِنّهٔ کَانَ صَادِ قَ الْوَعْدِ وَکَانَ (هرآئینه)او بود داست وعد، و بود رُسُو لَا نَبِيّاً ﴿

تفسير: ازين كلمات فضيلت حضرت اسمعيل بر حضرت اسحق(ع)ظاهر میشود زیراکه اوراتنها «نبی» فرموده اما اسمعیل را «رسول نبی،گفته حديثي است در صحيح المسلم «انالله اصطفى من ولد ابراهيم اسمعيل» (الله تعالى از اولاد ابر آهيم اسمعيل را بر گزيد ) حضرت اسمعيل مورث اعلای عربحجاز وازاجداد پیغمبرما (ع) است که شسریعت ابواهیمی را حامل بوده به طرف «بنی جرهم» مبعوث و «صادقالوعد» بودنشمشهور بود . وَعَدَّهُرَاكُهُ بَاخِدًا يَا بَنْدُهُ كَانَ مَيْكُرُدُ ايْفَاسْمَى نَمُودُ ـ بَايْكُ شَخْصُ وعده كرد تازمانيكه توپسبيائي ، منهمينجاهستم ـ گويند كهاوتايكسال نيامد اسمعيل درهمانجا قيام نمود \_ازنبي كريم ( صملي الله عليه و سلم) هم منقول است كهقبل ازبعثت ايشان ، عبدالله بن ابى الحمساء به آنحضرت گفت که «شماهمینجا باشید ، منفوراً برمیگردم، وآنحضوت تا سهروز همانجا قیام داشت ــ چون معاودت کرد به او فــرمود که «مــرا بسیار زحمت دادی ـ قرار وعده از سه روز باین طرف همینجاهستم، حضوت اسمعیل وقتی کمال صداقت را در وعده ظاهر کرد که به پدر خودگفت «یاابت افعلماتؤمر ستجدنی انشاءالله منالصابرین» (صافات رکوع ۳) وعينا همانطور ثابت كود .

## و كان يأمر أهله بالصّلوة والزّكوة م و المر ميعرد اهل خودرا به نماذ و ذعوة

تفسیر: چون اهل خانه از همه قریب تر میباشند ، لهذا اولینمستحق هدایت هستند ، بعد ازآن بهدیگران شروع میشود بنابران در موقع دیگر فرمود «وامراهلك بالصلوة واصطبر علیه» (طه ركوع ۸) به خود و «یاایهااللین آمنوا قواانفسكم واهلیكمناداً» (تحریم ركوع ۱) به خود نبی کریم (ص) هم همینارشاد شد « وانلا عشیرتك الاقربین » (شعراء ركوع ۱۱) بعضی میگویند كه دراین موقع از «اهل» تمام قوم اومراد است \_ چنانچه در مصحف عبدالله بن مسعود بجای (اهله) «قومه» آمده است \_ والله اعلم .

وَ كَا نَ عِنْدَ رَبِّهِ مَرْ ضِيًّا ﴿ وَ بِهِ مَرْ ضِيًّا ﴿ وَ بِهِ مِنْدِيدَهُ اللهِ اللهُ اللهِ المَا المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ المَا المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي ا

مريم

19

تفسیو : دیگران را هدایت میکرد ودر اقوال وافعال خود پسندیده ، مستقیم الحال و پسندیده خصال بود .

تفسیو : راجع این است که ادریس (ع) در زمانهٔ بین آدم و نوح علیهماالسلام گذشته است ـ میگویند علم نجوم و حساب ، نگاشتن با قلم ، دوختن کالا ، آلات پیمایش ، وزن ، اسلحه سازی در دنیا اولا ازوی به وجود آمده و اشاعلم ـ در شب معراج نبی کریم (ص) در آسمان چهارم باوی ملاقات نمود .

# ر و ر فعنه مكا نًا عليًا ها و ر برداشتيم اورا به مقام بلند

تفسیر: اورابه مقام ورتبهٔ خیلی بلند قربوعرفان رسانید \_ بعضی میگویند که مانند حضرت مسیح(ع) او هم زنده به آسمان برده شده و تاهنوز زنده است \_ بعضی خیال میکنند که به آسمان برده شده وروح وی قبض کرده شده \_ مفسرین راجع باو بسیار اسرائیلیات را نقل کرده اند که ابن کثیر برآن تنقید نمودهاستوالهٔ اعلم .

ورهمن حملنا مع نورج و من فرس یة و از اولاد واز اولاده و از اولاد

إبر هيم و إسراءيل نه الراميم و السراءيل نه

تفسیو: انبیائیکه از ابتدای سوره تااینجاذکرشده ، خداوند آنهارا مورد باران انعامات خود قرار داده همه اولاد آدم هستند باقی همهبدون ادریس ، هم اولاد آدم اندوهم اولادکسانیمی باشند که ایشان را با نوح (ع) در کشتی سوار کرده بودیم و بعضی در ذریت ابراهیم شامل اند مثلاً اسحق و یعقوب ، اسمعیل علیهمالسلام و بعضی از نسل اسرائیل (یعقوب ع) می باشند مانند موسی ، هارون ، زکریایحیی و عیسی علیهمالسلام .

وَ هِمْنَ هَلَ يُنَا وَ اجْتَدَيْنَا طُو الْجَتَدِينَا طُو الْجَتَدِينَا طُو الْجَتَدِيمِ وَالْجَمَلَةُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

**تفسیر :** یعنی براه حق هدایت وبرای منصب رسالت انتخاب فرم*و*د .

إِنَّ التَّلَى عَلَيْهِمُ اللَّهِ السَّحَمَٰنِ وَمِن خُوانِده مرشد برایشان آیات رحمن خون خوانده مرشد برایشان آیات رحمن خور و استجداً الله و مریان و مریان

تفسیر: باوجودیکه به آنقدر مقام بلند ومعراج کمال رسیدند ،درعبودیت و بندگی کامل اند به کلام خدا را شنیده واز مضامین آن متاثر شده به کمال عجز و خشوع و خضوع به سجده می افتند و خداوند رایاد نموده می گریند ببنابرآن علماء را اجماع است که باید براین آیت سجده نمود تاطرز عمل مقربین را بیاد آورده بایشان یك گونه مشابهت حاصل شود در روایات است که حضرت عمر (رض) سورهٔ مریم را خواند و سجده کرد

فرمود به (هذالسجود فاینالبکی این است سجده ، پسگریه کجاست؟) بعضی مفسرین درین موقع از «آیات الرحمن» خاص آیات سجود و از «سجدا» سجود تسلاوت مراد گرفته اند به اما ظاهر همان است که در تقریر سابق بیان شده به درحدیث است که قرآن را تلاوت کنید و گریه نمائید به گریستن موفق نشوید اقلا صورت گریه را در چهره خود نشان بدهید .

# فَخُلُفٌ مِنُ 'بَعْدِ هِمْ خُلُفٌ أَ ضَاعُوا بِسِ آمد بِمِنادايشان بعدادايشان ناخلف كه ضايع عردند

الصَّلُوة وَ النَّبُعُواالشَّهُوْتِ فَسُوفَ نماذرا و متابعت عردند خواهشات را

### يَلْقُو نَ عَيِّانَ عَيْسًا ۞

تفسیر: آن بود احوال گذشتگان واین است احوال آیندگان کهدر لذات دنیا وخواهشهای نفسانی گرفتار شده از عبادت خدای تعالی غافل شدند ، نماز، را که اهم عبادات است ضایع کردند بعضی ازفرضیت آنرا فرض دانست مگر نخواند بعضی خواندند مکر جماعت ووقت وغیره شروط و حقرقرا رعایت نکردند به هریك ازاینها درجه بدرجه گمراهی خودرا خواهد دید که چگونه خساره و نقصان میکرد و بچه بدترین سزا آنهارا گرفتان میکند حتی بعضی از آنهارا به بدترین طبقهٔ «جهنم» که نامش (غی) میباشد میراند .

الله مَنْ تَابَ وَا مَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا مَعُر مَسِيعَه توبه عَرد من نيك فَا وَ ايمان آورد و عَمِلَ صَالِحًا فَا وَلَا عِلْكَ يَكُمْ خُلُوْ نَ الْجَنَّلَةُ بِسَ ايشان ميدايند دوخت وحنت

## وَ لَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴿

#### و کم کردهنمیشود(از ثواب آنگروه) چیزی

تفسیر: دروازهٔ توبه بروی چنین مجرمین هم بسته نیست ، گنهکاری که ازصدقدل توبه کرده راه ایمان و عمل صالح را اختیار نمود و روش خودرا درست کرد دروازه های بهشت بروی اوباز است ودرثواباغمال نیکی که بعد ازتوبه کند بسبب جرائم سابقه هیچ کمی واقع نمیشود و نههیچگونه حق اوضایع میشود ـ در حدیث است «التائب منالدنب کمن لاذنبله» ـ (توبه کننده از گناه مانند کسی است که هیسچ گناه نکرده باشد) «اللهم تب علینا انک انتالتوابالرحیم » .

رسيدن (البته آينده)

تفسیر: چون این بندگان بفرمودهٔ پیغمبران بر چیزهای نادیده ایمان آوردند وبدون دیدن خدا را عبادت کردند ، لهذا خداوند (ج) به آنها جنت ونعمت هائی که به عمر خود ندیده اند وعده فرموده که ضرورایفاء میشود زیرا وعده های خداوند (ج) حتمی وبالضرور واقع شدنی است.

لا يُسْمَعُون فِيهَا لَغُو السَّلَمُا طَّ نشنوند درآن سخن بيهوده بيعن سلام

تفسیر: درجنت سخنان بیمعنی و بیهوده وشور وشغب نمی باشدالبته از طرف فرشتگان ومؤمنان آوازهای «سلامعلیائه بلند میشود.

ىندگانخود

# وَلَهُمْ رِزْ قُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيًا اللهِ وَاللَّهُمْ رِزْ قُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيًا اللهِ وايشان دان مسع و شام

تفسیو: مراد از صبح وشام ، صبح وشام جنت است ـ درآنجامانند دنیا طلوع وغروب نمیباشد که بدان وسیله شب وروز و صبح و شام تعیین شود بلکه توارد وتنوعانـواربیك نوع خاص میباشد کهبهذریعهٔ آن صبح وشام تحدید وتعیین میکردد ـ حسب عادت ومعمـول روزی جنت صبح وشام خواهد رسید ویك دقیقه م رنج گرسنگی دیده نمیشود آنروزی چیست ؟ کیفیتآنرا خدا میداند ـ درحدیث است «یسبعونات بکرةوعشیا» (اهل جنت صبح وشام تسبیح حق تعالی را میکویند) گویا باغذای جسمانی غذای روحانی هم میرسد .

تفسیو: یعنی میراث آدم که اول بهشت باو رسیده بود وشاید لفظ «میراث» را ازین سبب اختیار فرمود که این دراقسام تملیک ، قسمی است از همه اتم واحکم که درآن نه احتمال فسخ و باز گشتن استونه ابطال واقاله .

یر هیز گار باشد

و ما نتكز ل إلا با مرر رباك تك الله وفرود نمى آنير مافرشتكان معر بعكم پرورد كارتو اوراست ما بدّن أ يلايناو ما خلفناو ما بين آنجه دريش دويماست و آنجه دريس ماست و آنجه دريس كان ربيلك كسيسًا الله الناسة و ما كان ربيلك كسيسًا الله الناسة و و نيست پرورد كارتو و ماموش كار

تفسیر : باری جبرئیل چندین روز نیامد \_ آنحفسرت (ص)افسرده ومنقبض بود پس کفار باین گفتن آغاز نمودند که ربمحمد (ص)از وی رنجیده و اورا واکذاشته است . آنحفسرت (ص) ازینطعن زیاده تسر افسرده خاطر شد \_ بالاخر جبرئيل تشريف آورد ، آنحفسوت (ص) پرسید که «اینقدر روزها چرا نیامدید» ودریك حدیث است «ما یمنعك ان تزورنا اكثر مماتزورنا »چه مانعاست ترااز آنچه مى آئى چرازياده تر نميآئی) خداوند (ج)به جبرئيل تعليم داد که چنين جو آب بگو «و مانتنزل الابامر ربك الايه» اين کلام خداوند است که از طرف جبرئيل (ع) مثليکه در «اياك نعبه واياك نستعين» به ما تعليم شده است ، حاصل جو اب اين است كه «ماخالصاً عبد مامور هستيم بدون امر خداوند پرخودرا جنبانيده نمي توانيم بالارفتن وپايان آمدن ماهمه بهحكم واذن اوست هر وقتيكه بهحكمت كاملة خود مناسب داند بما حكم نزول ميدهد زيرا علمهرزمانه (ماضی ، حال ، مستقبل) و هرمقام (آسمانها وزمین ودرمیان آنها)فقط درنزد اوست وهمان ذات مالك وقابض هرچيز است وميداند كه فرشته را كدام وقت بايد پيش پيغمبر فرستاد ، مقرب ترين فرشته و معظم ترین پیغمبر هم اختیاری ندارد کههروقتیکه بخواهد جائی برود یا کسی را نزد خود بخواند ، کارهای خدا از خود محل ووقت دارد\_نسیان وغفلت دربارگاه وی قطعاً وجود ندارد ، مطلب این است کهورودجبرئیل زود ویا دیر نیز تابع حکمت و مصلحت اوست .

تنبیه : اول مراد از «پیشروی ماوپسما» آسمان وزمین است یعنی درحین پایان شدن زمین پیش روی و آسمان درپسماست ودرحین بالارفتنآسمان پیش روی و زمین پیش روی و آسراز «پیشرویوعقب »تقدم و تأخر زمانی مسراد باشد ، زمانه مستقبل پیشرو و زمانه ماضی پساستوزمان حال

بین هردو .

تنبیه دوم: اول فرمودهبود که وارثان جنت اتقیا یعنی کسانی هستند

که ازخداوند (ج) میترسند و پرهیزگارند \_ درین آیت خاطر نشان نمود

که ترسیدن فقط ازذاتی واجب است که تمام زمان ومکان درقبضه وی

است وبدون حکم واجازه او بزرگترین فرشته هم بالخود را جنبانیده

نمیتواند \_اگر انسان میخواهد میراث جنت را بدست آردبرو لازم

است کهمثل فرشتگان مطیع ومنقاد حکم الهی (ج) گردد و بدینطرف هم

اشاره شد که خدای تعالی درینجا که بندگان مخلص خودرا فراموش

نمیکند درآنجا هم فراموش نمیکند بالضرور آنها را به جنت

میرساند \_ البته هر چیز یك وقیت معین دارد پس ورودهریکی

در جنت بهوقت خود می شود چینانکه درینجا فرشتگان

مطابق حکم الهی (ج) پیش پیغیبران بهوقتمعین می آیند، در جنت

مطابق حکم الهی وجسمانی جنتیان هم به اوقات مقرره صبحوشام میرسد.

# رَبُّ السَّلُوٰ تِ وَ الْآرْضِ وَ مَا بَيْنَهُمَا (اوست) پرورد کار تسمانها و زمین و آنچه درمیان هردوست

# فَاعْبُدُهُ وَ اصْطَدِرُ لِعِبَاكَ يَهِ لَمْ الْعَبَاكَ يَهِ لَمْ الْعَبَاكَ يَهِ لَمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّالَّا لَا اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

تفسیو : گفتار وطعن هیچکسرا اهمیت مده دلخودرا بربندگیخدا(ج) استوار دار که او رب تمام مخلوقات وصفات اواعلی و بیماننداست .

هَلُ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا اللهُ اللهُ سَمِيًّا اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

تفسیر: اسماء الله،صفات اوست یعنی آیا کسی صلاحیت داردکه در وجودش مثل اوتعالی صفات موجود باشد ؟ چون کسی چنین نیست ، پس لایق بندگی تنها ذات اقدس اوست .

و يَقُو لُ الْهِ نَسَانُ ءَ إِنَّ ا مَا مِتُ و ميتويد انسان آيا چون بميرم كُسُو فَ الْخُرَاجُ حَيَّا الله باذ بيرون آورده خواهم شد زنده ؟

تفسیو: در رکوع گذشته انجام نیکان وبدان راکه بعد از مرگ بظهور میرسد بیان فرمود ـ درین موقع درمقابل شبهات مردمانیکه زنده شدن رامحال ویا مستبعد میدانند جواب داده میشود ـ یعنی بنی آدم ازروی انکار و تعجب میکوید که «آنگاه کهبعد ازمردن استخوانهای ما بسکلی بوسیده و ذره ذره با خاك آمیخته میکردد ، آیا بعد ازآن از قبرها زنده کشیده میشویم و از پردهٔ عدم برآمده بازبمنصه وجود میآئیم ، ؟ .

اُولَا یَکْ کُرُ اللّٰ نُسَانُ اَنَّا خَلَقَنْهُ آیا یادنمیعند انسان که(هرآئینه) ها آفریدیم اودا مِنْ قَبُلُ وَ لَمْ یَكُ شَیْعًا ﴿ پیش اذین حالآنکه نبود چیزی

تفسیو: یعنی باوجود آدم بودن هم ، چنین سخن واضع رانمی فهمد که خودش چندروز پیش هیچ چیزی نبود ، حق تعالی اورا از نیستی به هستی آورد آیا آن ذاتیکه لاشی ومعدوم محض راموجود سازد برین قادر نیست که چیزی فناکر ده را دوباره پیدا نماید ؟ کیفیت هستی اولی به خاطر انسان نمانده که برهستی دوم خود تعجب واستهزاء میکند «وهواللی یب فاله المخلق ثم یعید، وهواهون علیه » (الروم دکوع ۳) .

#### 

تفسیو: این منکرین با شیاطینیکه آنهارا اغوا نموده اند در قیامت بحضور خداوند (ج) حاضر کرده میشوند .

# في كَنْ كُوْرُ نَهُمْ حُول جَهْنَمْ جِثِيًّا ﴿ اللَّهُمْ حُول جَهْنَمُ جِثِيًّا ﴿ اللَّهِمْ اللَّهُمْ اللَّهُم

تفسير : مقصود از بزانو افتادن اين است كه ازفرط دهشت وبيم از حال ايستادن به زمين مي افتند و براحت نشسته نمي توانند .

تفسیو: یعنی ازبین هرفرقهٔ منکرین آنهائیکه بیشتر شرارت ،سرکشی تکبرونخوت داشتند از مجرمین عمومی جدا کرده میشوند باز از میان این مجرمین آنهائیکه در علمخدا (ج) بیشتر مستحق جزاومستوجبدوزخ اند پیشازمجرمین دیکر به دوزخ آنداخته میشوند .

بُنُكُمْ الْأُوارِكُهَا ۚ كَانَ عَ تُقُو أو نَكُ رُ درآن

تفسيو: خداى تعالى قسم خورده وفيصله كردهكه هرنيك وبد ،مجرم وبری ، مومن و کافر ازسردوزخ عبورخواهند کرد زیرا که راه جنت از یالای دوزخ است که آنرادر معاورات عمومی (پیل صراط) میکویند ، آنهائيكه ازخدا(ج)ميترسند مطابق درجات خود ازانجا بمخير و عافيت ميكذرند وكنهكاران ميلغزند وبه دوزخ مى افتند (العيادبالله) سبس بعد از مرور یك مدت آن گنهگارانی كه باعتقاد راسخ كلمه خوانده بودند مطابق اعمال خود ونيز دراثر شفاعت انبياء وملائكة و صالحين وبالآخره معض بهرحمت ارحمالرّاحمين از دوزخ كَشَيده ميشونــد و فَقَــط كــفار درآن میمانند \_ بعدازآن دروازهٔ دوزخ مسدود میشود \_ از بعضروایات برمی آید که هر شخص در آتش دوزخ داخل میشود مگر آتش برای صَالَحَيْن برد وسلام مَيكردد چنآنچه آنها بلاخُوفُ وخطر ازآن ميسكذرند (واللهُ أَعْلَمُ) المام فخرالدين رازي در تفسير خود حكمت هاي زياد ايسن دخول را بيان كرده است ذوقمندان بدان رجوع كنند .

برای مومنان

فالهائم منزل جهادم مريم المريم المري

# و أحسن نكريسا

تفسیو: کفار آن آیات قرآن راکه درآن انجام بدآنها نشان داده شده است شنیده میخندند و بهطور استهزاء وتفاخر به مسلمانان غسریب میگویند که «چیزی که بزعم شما در آخرت پیش آمدنی است باوضعیت وحالت موجودهٔ هردو فریق منطبق نمیشود آیا امروز عمارات واناث البیت و زندگی بافرحت ونشاط ما نسبت به شما بهتر نیست ومجلس وجمعیتما از محفل شما معززتر نیست . پس ما که درنزد شما براه باطل هستیم از شما اهل حق ، خوشحال تر ودارای جمعیت بزرگتر می باشیم ، کسانیکه امروز از ماترسیده درپشتهٔ کوه صفا محصور باشند چطور میتوان گمان کرد که فردا آنها برخاسته داخل بهشت میشوند وما در دوزخ افتاده خواهیم سوخت » .

نيكوتر بودند ازحيثسامان ومنظر

تفسیو: این جمله درجواب آنهاگفته شدکه بسیار قوم ها گذشتهاند که در اسباب ومعیشت و شان وشوکت دنیا نسبت به شما به مراتب بلند تر بودند لیکن چون آنها در مقابل انبیاء سر کشی نمودند و تکبروتفاخر را شعار خود ساختند ، خدای تعالی آنهارا مستاصل فرمود و درصفحهٔ دنیا نام ونشان شان باقی نماند ب بنابران آدمی را باید که از نمایش فناپذیر وبهار عارضی دنیا فریسب نخورد . قاعدهٔ عمومی است که دولتمندان متکبر حق را به پامیزنند و در نتیجه لقمه آددهای هلاکت میگردند ، باید دانست که مال ، اولاد ، ثروت و نشاط دنیا دلیل مقبولیت و حسن خاتمه نیست .

قُلُ مَنْ كَانَ فِي الضَّلْكَةِ فَلْيَهُدُ كُ

لَّهُ الرَّحْمَٰنُ مَلَّالًا مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تفسیو: کسیکه خودش به گمراهی گرفتار شد ، خداوند او را میگذارد که گمراهی خودرا دوام دهد زیرا که دنیا جای امتحان وسنجش است درین جابهریك فی الجمله آزادی عمل داده شده است \_ اقتضای عادت وحکمت خدای تعالی اینست که هر کسیکه بهمیل وارادهٔ خود راهی را اختیار کند او را بعد از آگاه ساختن از نیك و بد برفتن بر همان راه تاحدی آزاد میگذارد بنابران کسیکه بهراه بدی روان شد مرفه الحالی دنیا ودرازی عمر وغیره را در حق اوباید مقدمهٔ تباهی دانست درین دنیا نیك و بدباهم مخلوط است در آخرت از هم جدا و به کلی متعایز گردیده و خیر وشر اصلی درآنجا حاصل میشود .

﴿ حَتَّى إِذَا رَأَ وَا مَا يُوْ عَدُ وَنَ

آنچەراكە وعدمدادەشىدەبود بايشان

اِمَّا الْعَذَ ابَ وَ اِمَّا اللَّا عَلَا اللَّا عَلَا اللَّا عَلَا اللَّا عَلَا اللَّا عَلَا اللَّا عَلَا الل الله عداب و يا قيات فسيعلمون مَنْ هُو شَرَّ مَّكَا نَا الله خواهنددانست عه عداميك بدتراست درمرتبه

و اَضْعَفْ جُنْدُ ا

تفسیر: کفار مسلمانانرا ذلیل و کمزور وخودرا معزز و قوی می پندارند بر عمارات بزرگ و زیبا وعسکر و جمعیت های بزرگ خود افتخار میکنند چه خدا (ج) هنوز عنان آنهارا سست گذاشته است \_ وقتیکه مورد عذاب ومواخذه واقع میشوند خواه به صورت عذاب دنیوی ویابعد از قیامت منکشف خواهد شد که منزل کدام شخص بداست وجمعیت که کم زوراست درآن موقع سازوسامان ولشکرشما قطعآبهکار نخواهدآمد.

# ويزين أللم الذين اهتك و اهكى على ويزيد معند خدا أنان دا عدده يافته اند مدايت

تفسیو: مثلیکه گمراهان رابه گمراهی امتداد میدهد همانطور در مقابل آنها عقل ودانش، فهم و بصیرت کسانی را که راه هدایت را اختیار کنند تیزتر می نماید وبدان وسیله آنها درراه خوشنودی حق تعالی سرعت می نمایند.

## 

تفسیو به رونق دنیا نزد خدای تعالی اهمیتی ندارد چه نیکی هاباقی و دنیا فانی است در آخرت به مقابل هرنیکی بهترین معاوضه و بهترین انجام داده میشود .

اً فَرَءَ يُتَ الَّذِي كَ كَفَرَ بِالْيَتِنَاوَ قَالَ آيَادِيدى (پسخبربده) آنراکه کافر شده به آیات ما و محفت

لاُ وُ تَكُنَّ مَالًا وَّ وَلَكُّ ا شَ

تفسیو: آیا دیدی که باوجود کفر چهجسارت نمود ؟ یك کافر متمول (عاصابنوائل) به یك مسلمان آهنگر (خبابابنالارث) گفت اجوره اترا وقتی میدهم که کافرشوی، مسلمان درجواب گفت: کهاگر بمیسری و باز زنده شوی گاهی از اسلام منکر نمی شوم او گفت اگر بعد از مركب مبعوث شوم در آنجا نیز همین مال واولاد را می یابم، اجورهات را میدهم بنابران این آیت نازل شد یعنی در آنجا دولت به ذریعهٔ ایمان بدست می آید ساگر کافری بخواهد ثروت این جا را در آنجا نایل گردد و یا باوجود کفر خود از عیش و تنعم اخروی متلذذ شود قطعاً ممکن نیست.

اَطَلَعُ الْعَيْبِ آمِ النَّحَدَّ عِنْدَ الرَّحْمَٰنِ الطَّلْعُ الْعَيْبِ الْمِ النَّحْمَٰنِ الرَّحْمَٰنِ السَّ

عَهُدًا ۞

عہــد

تفسیر: به چنین و ثوق و یقین که دعری میکند آیا بر غیب اطلاع یافته است ویاازخدا(ج) وعده گرفته است ؟ ظاهر است که هیچیك ازین دو چیز نیست یك کافر پلیدرا چه یارا که به چنین مغیبات رسیده بتواند ، باقی ماند وعده خدا (ج) و آن البته باشخاصی ممکن است که عهد خود راوفا كرده امانت لااله الاالله واعمال صالحه را نزد خدا (ج) گذاشته باشند .

درازی

تفسیر : اینقول اوهم بااعمالنامهٔ او ضمیمه میشود و به جایمالواولاد بهمجازات او افزوده میکردد .

و نَرِيُّهُ مَا يَقُو لُ وَ يَأْتِيْنَا فَرْ كَا ۞ وميتيريم اذو (بطريق ميران) آنچه ميتويد و مي آيد نزدما تنها (دستخالي)

تفسیو : یعنی ما لواولادی را که نشان میدهد ازوی می گیریم چنانچه هردو پسرآن کافر مسلمان شدند (کلاک فی الموضح) ویا مطلب ایس است که این چیزها ازوجدا میشود و درقیامت تنها حاضر میشودنه مال به کارش می آید و نه اولاد باوی رفاقت میکند .

تا باشند برای ایشان مدد(سبب عزت)

تفسیر: ازمال واولاد بیشتر مدد معبودان دروغ خود را امید وارند وتصور میکنند که آنها از خدا (ج) برای ایشان درجات بلند را حاصل خواهند کرد حال آنکه به چنین آرزو نخواهند رسید و محض ساودای خام است که در دماغ خود می پزند.

كُلّا سَيْكُفُرُ وَ نَ بِعِبَا كُ تَهِمُ نه چنين است ذود است منكر شوند اذ پرستش ايشان وَ يَكُو نُو نَ عَلَيْهِمْ ضِلَّ ا ﴿ وَ يَكُو نُو نَ عَلَيْهِمْ ضِلَّ ا ﴿

تفسیر: آن معبودان چه مدد کرده میتوانند بلکه از بندگی این مجرمین بیزار ودر مقابل آنهابرخاسته عوض اینکه سبب عزت شان کردندسبب ذلت ورسوائی بسیار خواهندگشت مثلیکه پیشتر گذشته «واذاحشوالناس کانوالههاعداء وکانوا بعبادتهم کافرین» (الاحقاف حرکوع)

اَ لَمْ تُر اَ نَّا اَرْسَلْنَا الشَّيْطِيْنَ اَنْسَلْنَا الشَّيْطِيْنَ اَنْسَلْمَا الشَّيْطِيْنَ اَنْ الشَّيْطِيْنَ اللَّ الشَّيْطِيْنَ اللهِ عَلَى الْكَافِرِيْنَ تَوْ زُ هُمْ الرَّالَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

بس شتاب مکن برایشان جزایننیست کهمیشماریم برای ایشان شمردن

تفسيو: شيطان اين بدبختان را درگمراهي دوام ميدهد و برسرانگشتان خود ميرقصاند كه خود شان شيوهٔ كفر و انكار را اختيار كردند اگر چنين اشقياء از تحريض واغواى شيطان در گمراهي زياده شده ميروند بگذار ايشانرا وبهمجازاتشان شتابمكن خداوند(ج)آنهارا مطلق العنان گذاشته تا روز هاى معدود زندگي آنها تكميل شود ـ هر نفس وهر لمحه و هر عمل آنها در نزد ما شمار ميشود كوچك ترين حركت هم از احاطهٔ علمي ما ودفاتر اعمال بيرون شده نمي تواند عمل تمام عمر آنها جدا چدا پيش روى شان گذاشته ميشود.

تفسیر : چنانکه مواشی را در وقت تشنگی به طرف آبشخور میبرند همانطور مجرمین به دوزخ برده میشوند .

دوزخ

لا يُمْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ الآمَنِ اتَّخُذَ نتوانَند سفادش مَر عسيعة مرفتهاست عِنْدَ الرَّحْلُنِ عَهْدًا ۞ اذ نزد دمن وعده

تفسیو: کسانی را که خدای تعالی و عدهٔشفاعت دادمثلاً ملائکه ، انبیاء صالحین و غیرهم ـ این ذوات درجه بدرجه سفارش میکنند \_ بدون

ج. ن

اجازه هیچکس مجال نخواهد داشت که زبان خودرا حسرکت بدهد وشفاعت هم برای مردمانی میکنند که درحق آنها و عدهٔ شفاعت داده شده ـ برای کفار شفاعت نیست .

# وَ قَالُوا النَّحَٰذَ الرَّحْمِٰنُ وَ لَدًا شَ

تفسیو: بسا مردم غیر خدارا معبود گردانیده اند اما طائفهٔ بسرای خدای تعالی اولاد تجویز نموده مشلا نصاری «مسیح» (ع) راوبعضی ازیهود «عزیر» را پسر خدا خواندند و بعض مشرکین عرب فرشتگان رادختران خدا (ج) میگویند (العیاذبالله) .

لَقَلُ جِعْتُمْ شَيْئًا إِلَّ اللهِ تَكَاكُ السّهُو تُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ المَا اللهِ اللهِ الله

لِلرَّحُمٰنِ وَلَدًا اللَّ

برای رحمن فرزند
تفسیو: این سخن آنقدر سنگین است و بحدی کلمهٔ گستاخانه از دهن کشیده شده است که اگر از فرطهول شنیدن آن آسمانها و زمین و کوه ها پاره پاره شوند بعید نیست برین گستاخی اگر غضب الهی مشتعل و این عالم فورا زیر و زبر گردد و آسمانها و زمین از هم بیاشد سزاوار است اما حلم خداوندی مانع است که باین یاوه سرائی ها عالم را تباه نمیکند آن خداوندی که برقدرت او آسمانها و زمین و کوه ها خلاصه هر چیز علوی و سفلی شهادت میدهد مناسب نیست که انسان اورا محتاج اولاد بداند (العیاذبالله).

وَمَا يَنْبُغِي لِلرَّحُمٰنِ أَنْ يَتَّخِذُو لَكُالَا و نموشاید دمن دا که بدادهٔ (میرد) فردند تفسیو : منافی شان تقدیس و تنزیه و کمال غنای اوست که کسرااولاد خود بسازد نصاری به غرض مسئلهٔ کفاره برای خدا (ج) اولادتراشیدند اگر ایشان برحمانیت خداوند اقرار واعتقاد کنند \_ قطعاً به آن احتیاج نسماند .

اِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّهُوْ تِ وَالْأَرْضِ نيست هيچ سي دد تسمانها و نين المالک النه ال در در المانها و نين

اِلا اتِي الرَّحٰهٰنِ عَبْدًا ﴿

كەنيايد بندة رحمن گرديده (مگر آيندپيش رحمن) بنده شده

تفسیر: همه مخلوق خدا وبندگان اویند و بطور بندگان به حضور او حاضر میشوند و بنده چطور فرزند شده میتواند وذاتیکه همه محکوم ومحتاج اویند به فرزند چه احتیاج دارد.

لَقَدُ ٱحْصَهُمْ وَعَدَّ هُمْ عَدًّا ﴿

احصائیهٔ آنهانزد خداست (هرآئینه بعلم احاطه کرده است ایشانی ا) و شمیرده است ایشانراشمردنی

وَكُلُومُ الْرِيْهِ يُومَ الْقِيْمَةِ فَرْكًا ﴿ وَكُلُومُ الْقِيمَةِ فَرْكًا ﴿ وَهُ لِلْمَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّا اللَّا اللَّالِمُ الللَّا اللَّا اللَّهُ اللّل

تفسیر: یك فرد بشر هماز بندگی وی نمیتواند خارج شود ، همه بحضور خدا (ج) جریده حاضر میشوند ، آنوقت تمام تعلقات و ساز وسامان اشخاص جدا كرده میشود ، معبودان جعلی و پسران ونواسه كان قطعاً بدرد نمیخورند .

اِنَّ الَّذِينَ الْمَنُّو الْوَعُمِلُو الصَّلِحُتِ
هُو آئينه آنانكه ايمان آوردند و كردند كارهاى شايسته
سَيْجُعُلُ لَهُمُّ الرَّ حُمْنُ وُلُّالَ الْ
مَعْرِداند براي ايشان رحمن دوستي دا (دردله)

تفسیو: بایشان محبت خودرا ارزانی خواهد فرمود و یا خودش بایشان محبت خواهد کرد ویادر دل مردم محبت آنهارا خـواهد انداخت ـدر

11

احادیث است که چون خدای تعالی بندهٔ را دوست میدارد اولجبرئیل را آگاه میکند که من با فلان بنده محبت میکنم توهم باوی محبت کن جبرئیل درآسمانها آنرا اعلانمیکنه وآنمحبت از آسمانها فرود آمدهبزمین میرسد و بین باشندگان زمین به آن بنده حسن قبول حاصل میشودیعنی مردمان بی علاقه ئیکه نفع وضرر خصوصی آنها با شخص وی وابسته نباشد با او محبت میکنند لیکن ابتدای اینگونه حسن قبول از مؤمنین مالح ومردم خدا پرست صورت می گیرد چه اول در قلوب آنها محبت او انداخته میشود بعد از آن قبول عام حاصل میگردد زیرا اگر ابتداء در طبقهٔ عوام حسن قبول حاصل شود و بعد از آن بعض صالحین خداپرست دراثر کدام غلط فهمی وغیره باو مائل شوند دلیل مقبولیت عنداله نبست درین مسئله خوب تفکر کنید .

تنبیه : آین آیه مکی آست و در مکه با مسلمانانیکه این وعده شده بود چند روز بعد طوری تکمیل شد که دنیا متحیر گردید حق تعالی چنان محبت والفت آنهارا در دلهای بندگان خود انداخت که یافتن نظیر آن مشکل است .

فَا نَهُمَا يُسَرُّ نَا أُو بِلِسَا نِكَ لِبُنْسُرُ بِلَمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ بِلِسَا نِكَ لِبُنْسُرُ بِلَمِ اللهِ اللهُ اللهُ

الْمُتَّقِيْنَ وَتُنْذِرَ بِهِ قَوْمًا لُكُّ اللهُ

پرهیز گاراندا و بترسانی به آن گروه ستیزندگاندا تفسیر: قرآن کریم به عبارت سهلوزبان فصیح و روان به پرهیزگاران بشارت میدهد وافراد متخاصم را از نتایج خراب بدکرداریهای ایشان باخبر میسازد.

و كَمْ أَهْلُكُنَا قَبْلَهُمْ مِّنْ قَرْنِ هُلُ يُحِسَّ و بسى هلاك عرديم پيشاذايشان ازطبقات مردم آيا مى بينى مِنْهُمْ مِّنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكُرُّ الْ

تفسیر: چندین قوم بدبخت ونابکار در پاداش جرایم خود هلاك کرده شدند که نام ونشان آنها از صفحه هستی محو شد چنانچه امروزآثاری از آنها به گوش از آنها به گوش نمیرسد پسمردمانیکه اینوقت با نبی کریم (ص) مقابلهومخاصمتورزیده وآیات الله را انکار واستهزاء میکنند نباید غافل باشند ممکن استآنهارا هم عذاب شدیدی فرا گیرد که بیك طرفةالعین محو ونابود شوند . (سورهٔ مریم به حسن توفیق و نصرت خدای تعالی تمام شد فلله الحمدوالمنة)

(سورة طه مكية وهي مائة و خمس و ثلاثـون آية وثـمان ركـوعـات) (سورة (طـه) مكي و يكصدو سي وبنـج آيـت و هشت ركـوع است ) المحاصات المحاصات محاصات المحاصات المحا

## بِسُمِ اللّٰهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ ٥

# طله أَمَا آنْزُ لَنَاعَلَيْكَ الْقُرُ الْنَ لِتَشْقَى ﴿ وود نياورديم برتو قرآن دا تعربي على الله تَذَكِرُ أَهُ لِلْمَنُ لَيَخْشَى ﴿ إِلاَ تَذَكِرُ أَهُ لِلْمَنُ لَيَخْشَى ﴿

لیکن (فروفرستادیم)جهةپنددادن برایآنکه

تفسیو: قرآن کریم برای این نازل شد که دلهای نرم و خائف از خدا ازبیانات آنپند وازفیوض وبرکات روحانی آن بهره ورشوند. از نزول قرآن مقصود این نبوده کهبندگان را به محنت شاقه وزحمت شدید دچار کند و نه قرآن چنان چیزی است که حامل و عامل آن گاهی محروم وناکام شود ، تو از شنیدن سخنان تکذیب کنندگان افسرده و تنگدل مشو . واز افتادن دربی آنها زحمت مکش ، علم بردار حق بالاخرکامیاب میشود به طریق اعتدال عبادت کن! در بعضی روایات آمده که درابتداه فیی کریم صلی الله علیه وسلم در نماز شب ایستاده شده بسیار تالاوت قرآن برای محمد (ص) موجب زحمت شدیدشده است . بهجواب این اعتراض قرآن برای محمد (ص) موجب زحمت شدیدشده است . بهجواب این اعتراض نور وشفاست و تاهنگامیکه از تلاوت قرآن به شما نشاط و سهولت نور وشفاست و تاهنگامیکه از تلاوت قرآن به شما نشاط و سهولت حاصل میشود آنرا بخوانید . «فاقر وا هاتیسرهنه» (المزمل رکوع ۲) .

تَنْزِ يُلا مِّهَّنُ خَلَقَ الْأَرْضَ نَالِ مُرْبَّنُ خَلَقَ الْأَرْضَ نَالِ مُرْبَقَ الْأَرْضَ نَالِ مُرْبَعُه الْمِيدِه نَمِينَ وَالسَّلِمُ السَّلِمُ ا

تفسیر : بنابران ضروری است که مخلوق برضاء ورغبت زیاد آنرابسر وچشم نهاده از احکام شهنشاهانهٔ آن تخلف نورزند .

# الرَّ مُمنَّ عَلَى الْعُرْ شِ اسْتُوا ي ﴿ اللَّهُ مُمنَّ عَلَى الْعُرْ شِ اسْتُوا يَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیر: بیان مفصل «استواء علی العرش» درفواید سورهٔ «اعراف» ملاحظه شود درباب «عرش» از نصوص اینقدر ثابت است که پایه ها دارد و فرشتگان حامل آنند و بالای آسمانها مانند قبه موجود است ، صاحب روح المعانی راجع به عرش و «استواء علی العرش» در تحت این آیت کلام نهایت مبسوطی نگاشته است کسانیکه میل دارند به آن رجوع کنند.

## 

## وَمَا بِينَهُمَا وَمَا تَحْتُ الثَّرا ي

و آنچه درمیان این هردو و آنچه در زیر زمین نمناك است

تفسیو: اوست خدای یکانه که بدون شریك از آسمانها تازمین و از سطح زمین تا تحتالثری مالك و خالق تمام کائنات است و به تدبیر وانتظام ذات واحد او سلسله ها همه قایم و منظم اند. تنبیه: ازمخلوقبین آسمانها وزمین مراد یا «کائنات جو» است که همیشه درمیان آن هردو میباشد مثلاً هوا ابر وغیره ویا آن چیز ها که اکثر در هوا پرواز میکنند وغیرآن نیزدرآن شامل اند. واز ثری (زمین نمناك) طبقه زیر زمین مراد است که در اثر قرب واتصال آب، نمناك میباشد.

يُعْلَمُ السِّرَّ وَ اَخْفَى ﴿ مِيهَانِهُ تَرُدُا

۲.

17

تفسیو: اول بیان قدرت و تصرف عمومی بود، دراین آیت تذکار وسعت علم اللهی است یعنی اگر سخن به آواز بلند و پاپست نفنه شود از علام الغیوب پوشیده مانده نمیتواند ، خدای تعالی هر چیز و هر سخن عیان و نهان و پوشیده ترین سخنان و راز های دل را میداند ، سخنی که در تنهائی آهسته گفته شود و چیزی که بدل خطور کند و هنوز بر زبان نیامده باشد و سخنی که هنوز بدل نگذشته باشد و در آینده خطور کند بهمه آنها علم حق تعالی محیط است ، از همین سبب علمای شریعت ذکری را که بدون ضرورت به آواز بسیار بلند بعمل آید منع کرده اند ، در مواقعی که ذکر به آواز بلند منقول و یا براساس بعضی مصالح مهمه در نزد تجربه کاران مفید پنداشته شود البته از نهی عمومی مستثنی

# الله الآلك الآلك الآله و الكالم الكالم الماء الحسنى الماء الحسنى الماء الكالم الماء الحسنين الماء الم

تفسيو: درآيات فوق صفات متذكره حقتعالى كه خالقالكل مالك على الاطلاق، رحمن، قادر مطلق، عليم است بيان شده اقتضاى صفات مذكوراينست كه الوهيت هم تنها خاصه ذات بارى است لذا سرعبوديت راجز به پيشگاه مقدس الهي (ج) نبايد در برابر ديگرى خم نمودنه صرف محامد مزبوره بل جميع صفات عاليه و اسامى محموده مختص همان ذات منبع الكمالات است ، هستى ديگرى كه با اين شان وصفت متصف و اهليت معبودشدن را دارا باشد اصلا موجود نيست و بو اسطة تعدد صفات و اسما درذات مقدسش ابدا تعدد و اقع نميشودو حال آنكه بعضى از جهال عرب تصور مى نمودند كه خدا را به اسامى و نامهاى مختلفه خواندن مخالف دعواى توحيد است .

# وَ هَلَ ٱللَّكَ حَدِيثٌ مُو سلى ۗ وَ هَلَ ٱللَّهُ مِنْ سَلَّى ۗ

تفسیر : قصهٔ موسی (ع) را ازاینجا بابسط و تفصیل زیادی بیان فرموده تا سامعین بدانند که وحی قرآن به طرف حضرت نبی کریم (ص) مسئلهٔ جدیدی نیست و مثلیکه قبلاً بر موسی (ع) و حی نازل شد همان طور آنحضرت صلی الله علیه وسلم نیز از فیض وحی الهی مستفید شده و بنحوی که وحی برموسی (ع) از تعلیم توحید و غیسره مشتممل بود – در وحی آنحضرت (ص) هم همان اصول تاکید و مراعات شده است طوریکه حضرت موسی (ع) در تبلیغ حق مشکلات و شداید را متحمل شدند آنحضوت (ص) هم تحمل فرمودند : چنانکه موسی (ع) متحمل شدند آنحضوت (ص) هم تحمل کرده و دشمنان ایشان مخذول و مهرور گردیده بهمان و تیره حضرت نبوی هم فاتح و منصور گردیده و معاندین ایشان تباه و ذلیل خواهند شد . چون در آغاز سوره از انزال قرآن ذکر شده بود مطابق آنقصه آغاز نبوت موسوی رابیان میفرماید .

منزل جهارم إِنَّ رَا نَارًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ الْمُكُنُّو ٓ ا آتشی پسگفت اِسِّتِي النَّسُ نَارًا لَعَلِي التِيكُمُ آتشىي مِّنْهَا بِقَبُسِ أَوْ اَجِدُ عَلَى النَّارِهُدُّى ۞ آتشنشانراه (راه نما)

فَلَيًّا ٱنْهَا نُوْرِي كَ يَلُّو سَلَّى ١٠

پس چون بیامدنزد آتش آوازداده شد که ای موسی

تفسير : اجزاء مختلفه اين قصه را از سوره قصص ، طه واعراف ميتوان جمع نمود ودر سوره طه صرف واقعهٔ مراجعت حضرت موسى (ع) از مدين به طرف مصر مذكور است .درمدين عقد نكاح حضرت موستي(ع) با دختر حضرت شعیب علیه السلام بعمل آمد بعد آزینکه چند سال در آنجا اقامت نمود اخيراً حضرت موسى (ع) اراده فرمودند تابه مصر مراجعه نمایند ، درین سفر زوجهٔ خویش راکه حامله بود همراهداشته شب تاریك وسردی رو به شدت و تزاید بود . حضرت موسی (ع) رمهٔ بزی هم باخود داشتند در اثر ظلمت و برودت راه را گم کردّه بزّهانیز متفرق شدند ، این زمان زوجهٔ حضرت به دردزه مبتلا کردید ، در آن ظلمت اضطراب شدیدی برایشان رو داد ، آتشی نبود تا در حرارت آن صدمهٔ برودت را بزدایند ، باستعمال سنک چقماق هم آتش میسر نشد ، در عین تاریکی و شدت مصیبت ناگهان از دور آتشی جلب توجه آنحضرت را نمود ولی در حقیقت نور مذکور اشعهٔ آتش دنیوی نبود بلکه پرتو جلال الهی و یا حجاب ناری بود (ذکرش در حدیث مسلم آمده است ) موسی (ع) آنرا آتش ظاهری پنداشته به زوجه خود فرمودند وتوهمين جَا مَكثَ كن من آنطرف ميروم شايد باخود اخكر پارة بيارم ویادر آنجا شخصی رابیابم که مرا رهنمونی نماید، کویند چونگلیمالله درآن وادی مقدس رسید منظرهٔ عجیب و غریبی تماشاکرد ، دید کے درختی به شدت در حال اشتعال است اما بهر آندازه که آتشبرمیفروزد وشعله ها زبانه مي كشد در خت همانقدر سبز وخرم جلوه نمودهو ب اهتزار می آید و نیز به هر مقداریکه درخت به سر سبزی و خرمیخود

می افزاید اشتعالش تابان تر و شعلهاش شدیدتر میگردد .موسی (ع) قصد قربت به آتش نمود تا اگر شاخ در گرفتهٔ پایان بیفتد آنرا گرفته باخود بردارد و به صوب مقصود حرکت کند لیکن هر قدر که میخواست به آتش قریب ترشود آتش ازوی دور میشد و چون از مشاهدهٔ اینحال مضطرب شده عقب می نشست آتش از پی وی میدوید ، در عین ایس حیرت ووحشت ندائی شنید «انی اناربك الایه» گویا آن شجر تا بمان درآن زمان (بلاتشبیه) کار تیلفون غیبی را میداد .اماماحمد (رح) ازوهب نقل کرده است که چون به موسی (ع) به لفظ «یاموسی» ندا شد جوابا چندین بار «لبیك» گفت و عرض نمود آوازت را می شنوم اما نمیبینم چندین بار «لبیك» گفت و عرض نمود آوازت را می شنوم اما نمیبینم توهستم واز تو بتو نزدیکترم » گویند موسی (ع) از تمام اطراف وجوانب واز هر بن موی خود کلام خدا را می شنید .

## اِنْتَى أَنَّا رَبُّكَ فَاخْلُعُ نَعْلَيْكَ عَ (هرآئينه) من برورد محاد توام بسبكش نعلين خودرا

# اِنْكَ بِالْوَارِ الْهُقَدَّ سِ طُوًى شَ الْهُقَدَّ سِ طُوًى شَ الْهُقَدَّ سِ طُوًى سَلَى

تفسیر: (طوی) نامآن میدان است که شاید از ابتداء متبرك بوده ویا در اثر اینحادثه قدسیت یافته باشد ، چون کفشهای موسی (ع) پاك نبود حکم کشیدن آن داده شد اگر موزه ویا کفش پاك باشد باآن میتوان نماز خواند ( تفصیل آن در کتب فقه مسطور است ) .

# وَ أَنَا اخْتَرْ تُكَ فَاسْتَمِعْ لِهَا يُو حَى اللهِ اللهِ وَمَا يُو حَى اللهِ اللهِ وَمَا يُو حَى اللهِ وَمَا يُو مِن وَمِيدُوا اللهِ وَمَا يُو وَمَا اللهِ وَمَا يُو وَمَا اللهِ وَمَا اللهِ وَمَا اللهِ وَمَا اللهِ وَمَا اللهِ وَمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

تفسیر: از کلمهٔ (انا اخترتك) واضح میشود که خداوند از میان تمام مردمان حضرت موسی (ع) را انتخاب وبه ایشان میفرماید ای موسی ترا برای نبوت و رسالت و شرف مکالمه بر کزیده ام بنابران احکامیکه درآینده بتو داده میشود بدقت بشنو .

إِنْ اللَّهُ لَآ اللهُ لَآ اللهُ اللَّهُ الْآ اَنَا فَاعْبُلُ نِي لَا اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الله اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُل

### وَ أَقِيمِ الصَّلُوةَ لِذِكْرِ يُ ﴿

براىيادكردنمن

و برپادار

تفسیر دراین آیت خداوند (ج) توحید خالص واقسام عبادت بدنی ومالی زحم فرموده است چون نماز اهم عبادات است لندا مخصوصاً ازآن ذکر نمود و نیز خاطر نشان شد که مقصود اعظم از نمازیادخداست گویاغفلتازنمازغفلت ازیادخداست.دربابذکرالله (یادخداه)درجای دیگر فرموده «واذکو ربك اذاسست» یعنی وقتیکه خدا را فراموش کردیچون بیادت آمد فورا اورا یاد کن ، چنین است حکم نماز که اگر در و قت آن غفلت ونسیان دامنگیر شود چون به خاطر آید باید آنرا قضاءبخواند (فلیصلها اذا ذکرها).

#### إِنَّ السَّاعَةَ الْبِيلَةُ أَكَاكُ أُخُفِيهَا مرآئينه قيامت تمدني است ميخواهم بنهاندادم آنسوا

تفسیل: میخواهم وقت آمدنآنرا از همه مخفی بدارم حتی اگر ممکن می بود از خود نیز آنرا پوشیده میداشتم لیکن این امراز حیز امکان دور استوفیه منالمبالغة کمافی الحدیث «لاتعلم شماله ماتنفقیمینه»واگر دراظهار آن مصالح زیادی مضمر نمی بود البته ازین ذکر اجمالی (که آمدنی است)هم صرف نظر می شد .

### لِتُجُزِى كُلُّ نَفْسٍ بِهَا تَسْعَى ﴿

تاعوض داده شود هر کسرا بهآنچه سعیکردهاست

تفسیو: قیام قیامت ازین سبب ضروری است که هـر شخص پاداش نیك وبد خودرا بیابد و بین مطیع و عاصی التباس واشتباهی باقی نماند این است تعلیم عقیدهٔ معاد بعد از توحید و عبادت .

بِهَا وَ الْبِيعُ هُوْ لَهُ فَتُرَّرُى اللهِ اللهِ اللهُ ال

١٦

تفسیو: نباید ترا کسی از یقین برقیامت ویا برپا داشتن نماز مانیع شود ، خداوند (ج) موسی (ع) را از محبت با بدان منع فرمود پسآیا دیگران در چه حساب خواهند بود کذا فیالموضع مقصد اینکه نباید که باکافر دنیا پرست شیوهٔ مداهنه و چاپلوسی بعمل آید ورنه بیسم آنست که آدمی از مقام بلند به پستی افکنده شود ،العیاذ بالله .

تفسیر: ازاینجا تمهید منصب رسالت آغاز می یابد چون ارادهٔ خدا(ج) رفته بود که موسی (ع) رابه معجزات مؤید ساخته و بطرف فرعون بفرستد لهذا اولا از معجزهٔ عصا ذکری به میان می آید غرض از سوال در دستت چیست ؟ این بود که موسی (ع) از حقیقت عصای خودومنافع آن خوب مستحضر باشد تا معجزه بودن آن چیز خارق العادهٔ که پیش آمدنی است کماهو حقه آشکار واوقع فی النفس شود یعنی ایموسی این وقت به کمال دقت و سنجش بگو که در دستت چیست ؟ مبادا اگر ماری شود گمان بری که شاید از روی اشتباه بجای عصا چیز دیگری آورده ام .

تفسیر: حضرت موسی (ع) گفت که این همان چوبی است که همیشه دردست خود دارم که در عصا بودن آن اشتباه و تردیدی نیست بدان تکیه میکنم ، برای بزها برگمیریزانم دشمن وجانوران مؤذی را ازخود دفع میکنم ودر بسا ضروریات خود ازآن کار چوب را میگیرم .

تفسیر: به مجردیکه عصارا بزمین انداخت بعوض چوب اژدهای دیدک مثل مار بزرگی بسرعت میدوید ، موسی (ع) از مشاهدهٔ ایس انقلاب ناگهانی به مقتضای بشریت هراسان کردید .

قَالَ خُذُ هَا وَ لَا تَخَفَ بَقَهُ سَنُعِبُكُهَا عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

تفسیر: چون دست تو باین اژدها برسد باز چوب میگردد ـ گویند موسی (ع) آولا جرأت نمیکرد که آنرا بگیرد بالاخره پارچهٔ بدست پیچانـده به گرفتن آن اقدام نمود ، فرشته ندا کرد که ای موسی اگر خدا ترا ازآن نجات ندهد آیا این تکه پاره ترا نجات داده میتواند . موسی گفت نی لیکن من مخلوق ناتوانم واز ضعف پیدا شدهام این را گفته پارچه را انداخت و دست خود را بدهن اژدها داد و به مجردیکه دست فرابردعصای سابق را در دست خود مشاهده کرد .

وَاضْهُمْ يَكُ كَ إِلَى جَنَا حِكَ تَخُو جُ و بيوست ن دست خوده به بغد خود بيضاء مِنْ غير سُوّ ع بيضاء مِنْ غير سُوّ ع

تفسیر: یعنی دستت رابه کریبان خود فروبرده وبا بغل تماس داده خارج ساز مشاهده خواهی کرد که خیلی سفید ودرخشان بیرون خواهد آمد، این سفیدی از برص و آفات دیگریکه از عیدب بشری شدرده میشوند نخواهد بود.

اید از این المانه دیم است تابنمائیم توا از نشانهای بزدی خود در حالیکه این نشانهٔ دیم است تابنمائیم توا اذ

تفسیر : ای موسسی معجزه عصا و یدبیضا، دو اثری است از آثاربزرگی که ارائه آنها منظور ماست .

اِ ذُ هَبُ اِلْی فِرْ عُونَ اِ نَّكُ طَغٰی ﴿

برو بسوی فرعون (هرآئینه) اوبسیاد سرعین شده
قال رَبِّ انتُسرَ خَ لِی صَدْ رِ ی ﴿

عفت ای بروردمگر من بعشای برایمن سینه امردا

تفسیر: حضرت موسی (ع) دعا نمود الهی (ج) به من چنان حوصله و بردباری ارزانی نما تا دربرابر سخنهای نا موزون و خلاف طبع زو د نرنجم وازآن سختی هائیکه در ادای وظیفهٔ رسالت به آنها مقابل میشوم هراسان نکردم بلکه همه ناملایماتومشکلات وارده را با قلب قوی وجین کشاده استقبال نمایم .

َ يُسِّرُ لِحَيِّ اَ مُو ِ كُ ۞ آسان عن براي من عادم را

تفسیر: یعنی اسبابی را فراهمآرکه بوسیلهٔ آنها این کاربزرک وسنگین آسان کردد .

وَ احْلُلُ عُقْدَ ةً مِّنَ لِّسَا مِى شَ و بيسا مر. رُورِ و بيسا مر. يَفْقَهُو ا قُو لِي ﴿ تَابِهُمِنَدُ سِغْمِهِا

تفسیر : زبان حضرت موسی (ع) درصباوت سوخته بود (قصهٔ آندر تفاسیر مذکور است ) لذا بوضاحت کامل حرف زده نمیتوانست و به جهة رفع این وضعیت دعای طلاقت زبان نمود .

وَ اجْعَلْ لِنِي وَ زِيْرًا مِنْ اَهْلِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

لمو و ن اَخِی لاج هر و ن اَخِی ا

تفسیر : هارون (ع) از حضرت موسی (ع) درعمر بزرگتر بود .

اشُدُ کَی بِهَ از بِی ﴿ وَ اَشُوکُهُ قوی مَن باو مرمدا و شریك ساذ او دا فی آ مُر ی ﴿ د مادمن

تفسیو : حضرت کلیم ازخدا (ج) درخواست نمود که درکار دعوتوتبلیغ برادرش بااو مددگار باشد .

كثيرًا ﴿

تفسیو: تاهردو یكجا درموقع دعوت وتبلیغ به نهایت جدیت وجـوش وخروش پاکی و کمالات ترابیان کنیم و قطع نظر از مواضـع دعـوت، معاونت باهمیما، درتـقویهٔ قلب یكدیگر افــزوده ودرحال خلوت هـای خود نیز بانشاط و طمانیت ذکر ترا فراوان بتوانیم.

اِ نُكُ كُنْتُ بِنَا بَصِيرًا ﴿ ا

تفسیر: السهی همه احوال و اوضاع مارا خوب می بینی وچیزیکه دعا میکنیم نیز به توخوب معلوم است که قبول آن برای ما تاکدام حد مفید است اگر تو از حال واستعداد ما پوره خبر نمیداشتی برای نهوت ورسالت چرا مارا اختیار میکردی و چرا بطرف چنان دشمن بررگ (فرعون) میفرستادی خدایایقین دارم که هر چه کرده نی سنجیده کرده نی!!

### قَالَ قَدُ أُوتِيْتَ شُؤْلُكَ يُمُوسِي ۞

گفت (هرآئینه) دادهشدهئی مسئول (مطلوب)خودرا ایموسی

تفسیر : ای موسی آنچه خواستی از طرف خدای تعالی بتوداده شد.

# وَ لَقَلُ مَنْنَا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَ ى ﴿

تفسیر: چون یکمرتبه پیشتر بدون درخواستت بتو احسان بزرگی کردیم پس حالا در برابر درخواست یك چیز معقول و مناسب چگونه مطلو بت را بتو ارزانی نفرمائیم .

## اِذْ اَ وْحَيْنَا ٓ اِلْى أَمِّكُ مَا يُوْحَى ۚ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَرِيهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَا عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال

تفسیر :درخواب یابیداری بطور الهام (ویا بهزبان کدام پیغمبر آنعصر که نامش معلوم نیست) بهمادرت حکم مناسب و مفیدی دادیم که تفصیل آن در آتی میآید «آن اقذفیه الایه».

تنبیه: از کلمهٔ «اوحینا» نبوت والدهٔ موسی علیه السلام تابت نمیشود چنانکه از بیان فوق هم مطلوب مذکور ظاهر است به نبی آنست کهمورد وحی احکام قرار گیرد و به تبلیغ آن مامور باشد و حال آنکه درین موقع این تعریف صادق نمی آید .

آنِ اقْنِ فِيْهِ فِي التَّابُونِ فَاقُلِ فِيْهِ التَّابُونِ فَاقُلِ فِيْهِ التَّابُونِ فَاقُلِ فِيْهِ عَدَا الْمَا الْمَالِيمِ فَلْيُلْقِلُهِ الْمَالِمِ بِالْسَاحِلِ فِي الْمَالِمِ الْمَالِمِ فَلْيُلْقِلُهِ الْمَالِمِ بِالْسَاحِلِ فَي الْمَالِمِ فَلْيُلُقِلُهِ الْمَالِمِ بِالسَّاحِلِ دَدِيا بَعَناده دَدِيا بَعَناده دَدِيا بَعَناده يَالِمُ فَلَا اللَّهُ عَلَى وَعَلَى وَ كُلُ وَ لَكُ وَعَلَى وَ لَكُ وَ الْمَالُ وَ الْمُنَا وَلَا اللَّهُ الْمَالِمِ اللَّهِ الْمِي وَعَلَى وَلَا اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ وَعَلَى وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُولِ اللَّهُ الْمَالُ وَلَيْ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللللللْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُلُمُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُلُمُ اللَّلْمُ اللللْمُلِ

تفسیر : درحالیکه موسی (ع) طفل نو تولد بود به مادرش الهام شد که او را در بین صندوقی گذاشته و صندوق را در دریا رها کن ،ما به دریا حکم داده ایم تا آنرا به حفاظت نمام به کنارهٔ مخصوصی ببردشخصی که بامن وهم باموسی دشمنی دارد اورا از دریا خواهد برداشت . اصل واقعه این است که فرعون درآن سال حسب پیشگویی منجمین پسران بنی اسرآئیل را در هر جا جستجو کرده و کشت ، وقتی که موسی(ع) پيدا شد والدهاش ترسيد مبادا سپاهيان فرعون اطلاع يافته فـرزندش را بقتل برسانند ووالدين اورا هم باين علت كه چرااطلاع ندادندبيازارند آنوقت از طرف حق تعالى بهمادر موسى (ع) اين تدبير الهام شد مادر موسى (ع) صندوق را به نهر افكند اتفاقاً يك حصه أز آب نهر از بين باغ فرعوّن میکذشت ، همان آب صندوق را در باغ برده به کنارهٔرسانید زُنْ فرعون بنام حضرت آسبیه (که از متقیات وپارسایان اسرائیلی بود) بچه را برداشت و بحضور فرعون برده گفت که دبیا این را پسس خود اَتْخَاذُ نَمَانَيْمِ » فَرَعُونَ كَهَاوَرادَيْدَ مَعْبَتْشَ بِدِلِ اوْ جَاكُرُفْتَ اكْرُ چَــُهُ أَز بعضى روايات برمىآيد كەدر وهلۀ نخست ازين خــواهش انكار ورزيد مکر به خاطر آسیه اورا مثل فرزند حمایت و پرورش نمود ، گویا باین طریق قدرت کامله و تدبیر عجیب وغریب حداوندی بظهور رسید . تغبية : فرعون اذين سبب دشمن خدا ناميده شد كه دشمن حق بدود ودر مقابل خدا دعوای خدائی مینمود ،وازین سبب دشمن موسی (ع) خوانده شد که درآن وقت باتمام پسران بنی اسرائیل دشمنی شدّید داشت ودر آینده رفته رفته مخصوصاً بشخص حضرت موسی به طور علانیه اظهار عداوت میکرد .

و اَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِّتِي ٥ و افعندم برتو معبتی اذجانبخود

تفسیو: ماازطرف خود محبت ترا دردلهای مردم انداختیم تاهر کسیکه ترا ببیند باتو محبت نماید و یامحبت خاص خودرا بتو انداختیم که محبوب خدا گردیدی پس به کسی که خدا محبت کند بندگان هم به او محبت می نمایند .

و لِتُصَنَعَ عَلَى عَيْنِي اللهِ و تاپرورده شوی پیش چشمن (بعضورمن)

تفسیر: ای موسی ما دردلهای مردم به این غرض محبت ترا افکندیم که به پیش چشم و حفاظت ما تربیه شوی چه درحالیکه در خانهٔ چنین دشمن شدید پرورش بیابی بتو هیچ گزندی نرسد .

فَرَ جَعْنَكَ إِلَى أَ مِنْكَ كُنَّى نَقَرَّ عَيْنَهَا بِسُولِ مِنْكُ كُنِّ نَقَرَّ عَيْنَهَا بِسُولِ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ الل

و لا تَحْزَ نَ هُ

تفسیر: قصهٔ کامل دیگر جامیآید به والدهٔ حضرت موسی بعد از اینکه صندوق را به نهر افکند به مقتضای بشریت بسیار غمگین و پریشان شد که آیا به فرزندش چه گذشته خواهد بود نمیدانست جگر پاره اش زنده است و یا طعمهٔ جانوران شده بهخواهر حضرت موسی(ع) گفت «خفیهٔ سراغ آنرابنما» ازطرف دیگر مشیت ایزدی چنان به وقوع پیوست که حضرت موسی (ع) شیر هیچ زنی را نمی نوشید چندین دایه را طلب کردند به احدی کامیاب نشدند ، خواهر موسی (ع) که بطور بیگانه وبی علاقه گی تمام در ترصد بود گفت «منزنی را باخود می آورم وامید دارم که او بتواند بچه را شیر بنوشاند واورا پرورش دهد » به اوحکم

۲.

17

کردند که آن زنرا حاضر دار او والدهٔ موسی را آورده و پیش کرد به مجردیکه طفل را به کنار خود گرفت فرزند به مکیدن شروع کرد در قصر فرعون مسرت وشادی زیادی روداد اوالدهٔ موسی (ع) گفت مین دراینجا توقف نمی توانم اجازه دهید تاطفل را به خانهٔ خود ببرم و به حفاظت واهتمام تمام به پرورش او بپردازم، بالاخر از طرف فرعو ن به طور دایه برای تربیهٔ بچه مامور شده واورا به خانهٔ خود آورد و به اعزان واکرام شاهانه به تربیهٔ موسی (ع) مصروف گردید .

### و قَتُلْتُ نَفْسًا فَنَجْيَنْكُ مِنَ الْغَجِّ وَ قَتُلْتُ مَنَ الْغُجِّ وَ قَتُلُتُ مِنَ الْغُجِّ وَ الْحَالَ الْحَلِيمِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ ا

تفسیر: قصهٔ کامل درسورهٔ قصص می آید ، خلاصه بعداز اینکه موسی (ع) جوان شد از دستش یك قبطی به قتل رسید ، موسی (ع) ترسید مبادا دردنیا گرفتار ودر آخرت مأخوذ شوم ، خدای تعالی ازین دوقسم پریشانی نجاتش داد ، از پریشانی اخروی باین طریق که توفیق به او بخشیده و توبه اش قبول گردید . واز اضطراب دنیوی باین طریق سالم ماند که موسی (ع) از مصر خارج شده و به مدین رسید و به آنجا دختر حضرت شعیب (ع) را به نکاح گرفت ، تفصیل این قصه در جای دیگر می آید .

#### وَ فَتُنَّكُ فُتُو نَّا ٥

و بیازمودیم ترا آزمودنی

تفسیر : الله تعالی ترا بهچندین طریق بیازمود وازآن همه امتحانات بکلی خالص و بیغش برآمدی .

تنبیه: درین موقع مفسرین در تحت عنوان حدیث «الفتون» ازابن عباس روایت بسیار طویلی نقل کرده اند و کلمات حافظ ابن کثیر راجی به آناین است «وهو موقوف منکلام ابین عباس ولیس فیه مرالا سرائیلیات منه و کانه تلقاه ابن عباس رضی الله عنه مما ابع نقله منالا سرائیلیات من کعب الاحبار وغیره والله اعلم وسمعت نسیمنا الحافظ اباالحجاج المزی یقول ذلك انضاً».

فَلَبِثْتُ سِنِیْنُ فِی اَهْلِ مَدْ یَنُ کُ سردنگ کردی چندینسال در میاناهل مدین فر چندینسال کر میاناهل میاناهل کر میاناهل کر میاناهل کر میاناهل کر میاناها فيال. ------- منزل چهادم ط --------

تفسیر: یعنی اکنون از مدین برآمده راه را گم کردی واز تقدیر بجائی رسیدی که بهوهم و گمانت نمیآمد، شاعری درین باب میفرماید. (زموسسی بپرسید فضل خدارا \* که آتشهمی جست و بیغمبری یافت)

تفسیو : ای موسی ترا برای وحی ورسالتخود تربیه ودر زمرهٔ خواص ومقربین خود داخل نمودم و بهامر وارادهٔ خاص خود پرورشت دادم .

تفسيس: برای کاری که ساخته شده نی وقت آن رسيد که برادر خود هارون را همراه گرفته جهة تعميل آن برائی ودلائل ومعجزات باهره را که بتو ارزائی شده در وقت ضرورت ظاهر سازی چون موسی (ع) قبلاً در دعای خود گفته بود .«کی نسبحك کثيرا» لذا در جمله «ولاتنيافی فکری» آن سخنرا به خاطرش آورد یعنی به تبليغ نام الله آمادگی خودرا نشان بده و در تمام احوال واوقات عموماً ودر اثنای دعوت و تبليخ نشان بده ودر بسيار يادکن ، چه ياد خدا برای اهل الله ذريعه بزرگ کاميابی ودرمقابل دشمن بهترين اسلحه است ، در حديث است «ان عبدی کل عبدی الذی يذکرنی وهومنا جز قرنه » .

تفسیر : نخست حکم رفتن دادهشد . اینك باو مقام را وانمود كرد ك. كجا وپیش كه باید برود واین جمله تمهید كلام آینده است . منزل جهادم

منزل جهادم

منزل جهادم

منزل جهادم

منزل جهادم

المنتقب لل له قو لا لتنا لكه له المناه المعالف المناه المناه

تفسیو: دروقت دعوت ، تبلیغ ، وعظ ، نصیحت ، سخنی بکو که نرم آسان ، رقت آور واعلی باشد اگرچه به تمرد و طغیان او امید قبول نیست بااین همه توبه این خیال که شاید قدری غور ودقت نموده نصیحت بپذیرد ویا جالا و جبروت خدارا شنیده بترسد و به فرمان برداری مایل شود ـ سخن خودرا به نرمی اظهار کن این فسرمایش خداوندی برای دعاة ومبلغین دستورالعمل عالی ومفیدیست ، چنانچه درجای دیگر خداوند بوضاحت ارشاد میفرماید (ادع الی سبیل ربك درجای دیگر خداوند بوضاحت ارشاد میفرماید (ادع الی سبیل ربك بالحکمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتیهی احسن ) (نحل حرکوع۱۲)

تفسیر: تفصیل ترس از فرعون بعدازین میآید فعلاً حضرت موسی(ع) عدم اسباب خود وجاه وجلال فرعون رادیده گفت میترسیم که آیامستعد سخن شنیدن است یانه ممکن است که پیش از آنکه سخن ما را کامل بشنود دست تعدی دراز کند ویا بعد از شنیدن بقهر و غضبآمده نسبت به بارگاه کبریائی گستاخی وزبان درازی نماید ویا مارا اذیت کند که مقصد اصلی فوت شود .

تنبیه: بین این خوف حضرت موسی (ع) و شرح صدری که بر ایشان نصیب شده هیچ منافات وجود ندارد. کاملین پیش از نزول بلامیترسند واستعاذه میکنند، لیکن چون بلانازل شود به عزم جزم وفراخ حوصله کی به مقابله می بردازند.

قَا لَ لَا تَحَا فَآ إِنَّنِي مَعَكُمُ آ

# اً سُهُ و الري الله مينم و مريينم

تفسیو: ای موسی سخنانی که بین تو واو گفته شود ومعاملهٔ که رودهد همه را میشنوم و می بینم – هیچوقت از تو جدا نیستم ، حمایت ونصرت من دائماً باتست ، دیگر اضطراب واندیشه ضرورت ندارد .

#### و عــذاب مـكن ايشانـرا

تفسيو: درينجا بطرف سه چيز دعوت داده شده (۱) اينكه فرعون و تمام مخلوقات پروردگاری دارند كه برای هدايت آنها رسول میفرستد (۲) هردوی ما رسول او تعالی هستیم لذا بايد به اطاعت ما و عبادت ربخود بپردازید گویا درین جمله به طرف اصل ایمان دعوت داده شده میسن مطلب را در «نازعات» اینطور اداكرده «فقل هلك الی ان تزكی واهد یك الی ربكفتخشی» مطلب (۳)آن است كه ضرورت مخصوص آن وقت این بود كه بنی اسرائیل از غلامی ذلت آور و مصایب دردانگیز فرعونیان نجات یابند ، مقصد این است كه این خاندان شریف و نجیب الاصل رامورد ظلم وستم خود قرار مده واز ذلیل ترین غلامی ، ایسان را آزاد كن واماهمراه كن تاهر جاكه خواهند آزادانه زندگی نمایند .

قُلُ جِعُنٰكَ بِا يَاتِم مِّنُ رَّ بِلَكُ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

تفسیر : دعوای رسالت مابی دلیل نیست بلکه برای اثبات صداقت خود نشانهای بزرگ آورده ایم . <del>-</del>

و السّلم على من البّع الهداى ﴿ وسلامتي است بر مسيعه بيروى مدايت عند

إِنَّا قُلُ أُوحِى لِلنِّنَا آتَ الْعَذَ ابَ الْعَذَ ابَ (هر آئينه) بماحكم داده شده ( وحي فرستاده شده بسوي ما) كه عداب

عَلَی مُنْ كُنْ بُ وَ نُولُی ﴿ عَلَی مَنْ تَکُنَّ بُ وَ نُولُی ﴿ اِللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَّ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ ا

تفسیر: شخصیکه سخن مارا پذیرفته براه راست روان شود برای او سلامتی هردو جهان است و کسیکه تکذیب ویا اعراض کند بسرای او عذابی است یقینی ، خواه این عذاب اخروی باشد و یادنیوی ــ اکنون عاقبت خود را سنجیده هر راهی که میخواهی اختیار کن .

قَالَ فَهُنَ رَ بُكُمَا يَهُو سلى الله عنت رفرعون بس عيست رب شما ايموسى

تفسیر: ربی که شماخودرا فرستادگان اومیگوئید کیست و چگونه است (ازین سوال استنباط می شود که فرعون به عقیدهٔ دهریت ماثل بوده ویا محض جهة اذیت و آزار چنین سوال نمود).

قَالَ رَبِّنَا الَّذِي اَ عُطَى كُلُّ شَيْ الَّالِي الَّذِي الْعُطَى كُلُّ شَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ ا

خُلْقُهُ شُمْ هَلَا ی آن مودش سپس داه نمودش

تفسیر: پروردگار ماخدائیست کههرمخلوق را بروفق استعداد شیکل وصورت، قوی ، خواص وغیره ارزانی فرمود وبه کمال حکمت کهباید و شاید آنرا آفرید سپس برای وجود وبقای هر چیز سامان واسباب ضروری اورا مهیا کرد وبرای اینکه از ساختمان مادی وقوای روحانی خود واز اسباب خارجی کار گرفته بتواند طرق استفاده را فهماند بعدازین از نشان چنین نظام محکم کائنات ماراهم هدایت نمود که از و جود اینهمه مصنوعات چیطور باید به وجود صانع استدلال نمائیم «فلهالحمدوالمنه» حضرت شاه (رح) می نویسد برای اکل وشسرب بما دانش وهوش ارزانی فرمود . اگر او به طفل شیر نوشیدن نیا موزد احدی به او تعلیم داده نمیتواند .

قَالَ فَهَا بَالُ الْقُرُ وُ نِ الْأُ وُلِى ﴿
مَنْ لِسِيسَ عَلَى الْقُورُ وُ نِ الْأَ وُلِى ﴿
قَالَ عِلْمُهُا عِنْدُ رُبِّى فِي كِتْبِ
عَلَمُهُا عِنْدُ رُبِّى فِي فِي كِتْبِ
مَنْ عَلَمُهُا عِنْدُ رُبِّى فَي كِتْبِ
لا يُضِلُّ رُبِّى وُ لا يُنْسَى ﴿

نه غلط میکند

تفسیر: فرعون گفت اگر راجع بوجود خدای تعالی دلائل روشن موجود است وبهطرف چیزیکه دعوت میدهی حق باشد پس درباب اقوام گذشته چیزی بیان کن که آنها از چهسببآنرا نپذیرفتند ؟ در صورتیکهآنهاقبول نکردند آیاهمه محو و نابود شدند اگر تو پیغمبری باید مفصلا به احوال وحوادث همه اقوام مطلع باشی . فرعون این همه قصص بیهوده وسوالهای بیمعنی را از سببی به میان آورد تا اهمیت هدایت مو سی ناصواب خود مختل و متشبه گرداند حضرت موسی (ع) درجواب اظهار نمود که علم تفصیلی این همه چیزها برای پیغمبر امر ضروری نیست نمود که علم تفصیلی این همه چیزها برای پیغمبر امر ضروری نیست نمود که بنابر مصالح مخفیه در (لوح محفوظ) ثبت است از علم الله تعالی همیچ از ابتدا نه غایب میشود و نه چیزی را که در علم او تعالی هست برای یک لمحه فراموش میکند ذره ذره اعمالیکه کدام قوم بعض اوقا ت یک لمحه فراموش میکند ذره ذره اعمالیکه کدام قوم بعض اوقا ت

رب من و نه فراموش

الذي ي جَعَلَ لَكُمْ الْأِرْضَ مَهْدًا الْوَسَة عَسَاخَة براى شَمَا نَمِنَ رَا فَرَسَى وَثَنَ الْوَسَة وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُلَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیو: خالق توانا ازبین وادیهاودریاها ، جبال وصحاری برسطحزمین برای شما طرق متعددهٔ روان وممتد نمود که از آنها استفاده نموده از یکملك به ملك دیگر میرسید .

و أنزل مِن السَّماء ما ء فَاخْرُ جُنَا و فرو فرستاد اذ آسمان آب پس برآوردیم

بِهِ أَزْ وَاجًا مِنْ نَبُاتٍ شَتَّى ﴿

تفسیر : بذریعهٔ آب نباتات گوناگون و غلههای مختلف ، گلهایمتنوع ومیوه های رنگارنسک وزیبا بیافرید .

#### كُلُوْ ا وَارْعُوْ ا أَنْعَا مَكُمْ ا

به بچرانید چهارپایان خودرا تفسیر: غذاهای اعلی تناول میکنید و چیزی که به کارخود تان نمی آید به خوراك مواشی و حیوانات میرسانید ، حیواناتیکه دراثر محنتومشقت آنها از تمام محصولات و پیداوار متذکره برخوردار میشوید .

رَ إِنَّ فِى لَا لِكَ لَا يُتِ لِّرُو لِى النَّهُلِي ﴿ اللَّالِي النَّهُلِي ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

تفسیر: آیت فوق بغرض بینائی دهریون گفته شده که اگر عقل دارید تدابیر و قدرتهای اوتعالی رادیده واز راه بصیرت و بینش متوجهشوید خواهید فهمید که این همه انتظامات عالیه کائنات واین نظام حکیمانه عالم خلقت از روی تصادف برقرار نمیشود گویا این همه آیات بینات فکر بشر را به طرف و جود باری تعالی و توحیداو منعطف و متوجه می سازد. بعد ازین سخن دربارهٔ معاد است.

### وَ مِنْهَا نُخْرِ جُكُمْ نَا رَهُ أُخْرا ى الله والله والله الله والله والله

تفسی : پدر همه یعنی آدم (ع)از خاك آفریده شد ، غذاهائیكه ازآن جسم انسان پرورش و تكون می یابد نیز از خاك برمی آید \_ بعد ۱ ز مرگ هم وجود عنصری مردم زود یادیر بااجزای خاك مخلوط می شود وهمین طور دروقت حشر هم اجزای وجود كه باخاك آمیخته بود دوباره جمع شده سر از نوبصورت انسان تشكل می یابد ، مردگانی كهدرقبور مدفون انداز مضاجع خود بیرون آورده میشوند .

#### وَلَقَدْا رَيْنَهُ ايْتِنَا كُلُّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَى ﴿

و (هرآئینه)بنمودیمفرعوندا نشانهایخودهمهآن پسدروغ پنداشتونپذیرفت

تقسمیں: حضرت موسی (ع) آیات ودلایلی راکه ارائه آنها مطلوب بود همه را نشان داد از قبیل القای عصا ویدبیضا، وغیره با متعلقات و تفاصیل آن بااینهمه آن بدبخت شقی قبول نکرد وبانکار و تکذیب خویش استوار ماند .

قَالَ آجِئَتَنَا لِتُخْرِ جَنَا مِنْ آرْضِنَا منت آیا آمدونی (بعا) تابدآدی مادا اذ نمین ما بِسِحْرِ كَ یَمْوُ سَلَی ﴿

تفسيو: فرعون باين واسطه مذاكرهٔ فوق را به قوم خود «قبط »اظهار داشت كه حس نفرت آنهارا نسبت به موسى (ع) تحريك نمايد تا همه بر عليه او مشتعل شوند ، فرعون مى گفت ازين اقامه حجت غرض موسى (ع) راچنان بايد پنداشت كه او مىخواهد به زور جادو همهٔ ما رامسحور سازد وشعبدهاى ساحرانه را بهعمل آورده و جمعيت عوام راباخود متمائل گرداند و بدين وسيله تمام املاك واموال قبطيان راقبض كند .

تفسیر: ای موسی (ع) دراین ارادهٔ خود کامیاب نمی شوی چه ماهم جادوگران ماهری داریم بهتر است که باآنها مقابله کنی پس در تعیین روز و موضع سحر اینك حسب میل خود مختاری اما احدی نبایدازوقت موعود سرتابد وموضع هم طوری باشد که فریقین بتوانند به سهولت حاضر شده وبرای تماشا بنشینند ، در نشستن به حول نمایشکاه بین راعی و رعایا ، حاکم ومحکوم ، خورد و کلان هیچ امتیاز نباشد، هر یك فریق به کمال آزادی در مظاهرهٔ قوت همت بگمارد ومیدان هم بازوهموار بدون نشیب و فراز باشد تاهمه تماشائیان آزادانه و بلاز حمت مقابله طرفین را به خوبی دیده بتوانند .

قَالَ مُوْ عِدْ كُمْ يَوْمُ النِّ يُنَاتُهُ علت وعده عاه شما روز جشن است وَ آنَ يُنْكِحُشُرَ النَّا سُ ضُحَى ۞ و اينكه جمع عرده شوند مردم وقت جاشت تفسیر: چون در کار پیغمبران تلبیس و تلمیع ابدآ راه ندارد و معا مله آنها مانند آفتاب روشن و آشکار است . موسی (ع) گفت خوب است بروز جشن بزرگ شما هنگام چاشت میدان مقابله باید آماده باشدتا مقابله بعمل آید یعنی درزمانیکه جشنعمومی است و خلایق زیادی اجتماع می نمایند و باید در روز روشن این کار صورت بگیرد تابینندگان بتعداد زیاد حاضر باشند و در روشنی روز برای هیچکس اشتباه والتباس واقع نشود \_ حضرت شاه (رم) می نویسد که از مقابله درمیدان عمومی هردو

غرض بزرکی داشتند یعنی فرعون میخواست موسی (ع) را در حضور تمام مردم شکست بدهد وموسی (ع) آرزوی شکست فرعون را داشت درتمام شهر های مصربروز سالگرهٔ فرعون جشن گرفته می شد .

تفسیر: بعداز فیصلهٔ فوق فرعون از مجلس برخاست وبرای اینکه ساحران راجمع کند و درین مقابله کامیابی بدست آرد هر نوع تدابیر وسازشها را به کارانداخت وبالاخره آمادگی خودرا مکمل نمود، باقوت تمامدر وقت معین درمیدان مقابله حاضر شد یك دستهٔ بزرگی از جادو گران همراه او بودندو بایشان انعام واکرام زیادی وعده میداد و تصمیم گرفته بود تاهر طوریکه ممکن باشد موسی (ع) را شکست داده و حقرا پایمال کند .

قَالَ لَهُمْ مِّوْ سَلَى وَ يَلَكُمُ لَا تَفْتَرُ وَاللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ عَنيد (مبندید) علی اللّهِ گذِ با فَیُسْحِتُ کُمْ بِعَذَا بِ عَلَی اللّهِ گذِ با فَیُسْحِتُ کُمْ بِعَذَا بِ عَلَی اللّهِ کَذِ با فَیُسْحِتُ کُمْ بِعَذَا بِ عَلَی اللّهِ کَذِ با فَیُسْحِتُ کُمْ بِعَذَا بِ عَلَی اللّهِ عَذَا بِ عَلَی اللّهِ عَدِوغِوا بس هلاك عرداند شمادا به عدام آفت (عدالله) بر الله دروغوا بس هلاك عرداند شمادا به عدام آفت (عدالله)

#### و قَدْ خَا بَ مَنِ ا فَتَرْ ى آ و (هرآئينه) بمراد نرسيد(نااميدشد) عسيكه افتراكرد

تفسیر: واضح است که حضرت موسی (ع) درآن جمعیت بزرگ هر شخصی را حسب وضع وحال خودش پند ونصیحت کرد . چون جادوگران قصد کرده بودند که درمقابل حق سحر را به کار اندازند وحق راباطل معرفی نمایند لذا حضرت موسی (ع)بطور اخطار بایشان فرمودند: آگاه باشید بدست خود خویشتن را هلاك مکنید نشانهای خدائی و معجزات نبوی را سحر گفتن واباطیل را در مقابل حقایق مثبته پیش کردن کویا به الله تعالی دروغ بستن است کسیکه به ذات الهی (ج) دروغ میبندد سرانجامش ابدا محمود نیست بلکه بیم آناست که اینگونه مردم مورد کدام آفت آسمانی واقع شوند که بیخ وبنیاد شان را بر کند .

فَتَنَا زُعُوآ اَ مُرَ هُمُ بَيْنَهُمُ پس نزاع عردند درعاد خود درمیان خویش و اسر و االنجو ی س

تفسیو: نطق موسی (ع) در جمعیت جادوگراناضطراب و براکندگی تولید نمود و بین آنها نزاع پیداشد و از یك دیگر سوال میكردند كه این شخص چه كاره دانسته شود زیرا كلام او به سخنان ساحر نمیماند . خلاصه باهم مباحثه و مناظره كردند و به كناری رفته مشوره نمودند بالاخر بعد از اختلاف و نزاع خود از تأثیر و نفوذ فرعون متأثر گردیده و سخنان آتی رابیان كردند .

### بِسِحُرِهِمَاوَ يَذُهُبَابِطُرِيْقَتِكُمُ الْمُثُلَى

بزور جادوی خود و ببرند

تفسیر: آنها میخواهند که دین ورسومی را که از قدیم الایام باینطرف بین مرده مروج است به کلی معو کرده شریعت و قوانین خودرا رایسج سازند و نیز فن جادو را که به ذریعهٔ آن درطول وعرض مملکت عیزت و آبرو و ثروت راقایل میشوید این دوبرادر از نزد شما بستانندوخودشان از آن استفاده نمانند.

طريقة شايستة شمارا

#### 

#### وَ قَدْ أَفْلَحُ الْيَوْمُ مُنِ اسْتَعْلَى ﴿

و(هرآئینه)کامیاب(رستگار)شد ام**روز آ**نکه **غالبآم**ا

تفسیو : اهمیت موقع را بسناسید ووقست راازدست مدهید ، همه باقوت وهمت کامله متحد شده تدبیر کنید که بروی غالب آئیدوناگهان متفقاً چنان حمله ببرید که در مرحلهٔ اول پاهای ایشان سستی کند چه معرکهٔ امروز فیصله کن است ، کامیابی امروز کامیابی دائمی است فریقیکه امروز غالب آید برای همیشه منصور ورستگار دانستهمیشود.

تفسیو : موسی (ع)به کمال بی پروائی جواب داد که من اولاً بهانجام اینکار ابتداء نمی نمایم اول شما خود نیروی خودرا بیاز مایید و فن خویش رانشان بدهید تابعد از زورآزمائی باطل غلبهٔ حـق بــهخــوبی نمایان شود ، این قصه در سورهٔ اعراف گذشته است فواید آن ملاحظه

فَإِنَّ احِبًا لَهُمْ وَعِصِيَّهُمْ يُحَيِّلُ اللهِ وَعِصِيَّهُمْ يُحَيِّلُ اللهُ ال

اِلْيُهِ مِنْ سِخْرِ هِمْ أَنَّهَا تُسْعَى ﴿ بسبب جادوي آنها كه

تفسیر: موسی (ع) در اثر نظر بندی ساحرین چنان خیال نمود که ريسمان ها وچوبها مانند مارها ميدوند ، حال آنكه در حقيقت اينطور

فَأُوْجُسَ فِي نَفُسِهِ خِيْفَةً مُّوْسَى دلخود پس دریافت هراسیرا

تفسيو: مبادا جها لوبيخردان از مشاهدهٔ شعبدهٔ جادو گران فير ب بخورند ودر سحر ومعجزه فرق وتميزي نتوانند درينصورت غلبة حق واضبح نخواهد شد ، موضوع خوف از جواب آینده ظاهر میشبود .

قُلْنَا لَا تَحْفُ إِنَّكَ أَنْتُ الْأَعْلَى ﴿ قُلْنَا لَا عَلَّى ﴿ كفتيم

(هرآئينه) توئي

مترس

تفسير : خوفرا ازدل بيرون آر وچنين وسوسه هارا بدل خود راممده الله تعالى حق را ظاهر و غالب ميگرداند . (سحر بامعجزه پهلونزند دلخوشدار \*سامری کیست که دست ازید بیضاء ببرد)

غالب

وَ ٱلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ تَلْقَفُ مَاصَنَعُو الْ

و بيفكن آنچه در دستراست توست تافروبرد چيزي را كه ساخته اند تفسیر: عصای خودرا بهزمین بیفیکن تاتمهام شعبده های فریبنده و ساختگی آنهارا فروبرد .

اِنَّهَا صَنْعُو الكَيْدُ سَحِرٍ ط وَ لَا يُفْلِحُ مِرَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

السُّحِرُ حَيثُ أَ تَى اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِيِّ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُ

تفسیو: جادوگر از مکر وتصنع خود درهرجائیکه باشدوبهراندازهٔ که ترقی کند بازهمدرمقابل حق کامیاب شده نمی تواند وابدا فلاحورستگاری نمی یابد ازاین سبب در حدیث حکم قتل ساحر داده شده.

فَأُ لُقِى السَّحْرَةُ سُجِّدًا قَالُو ۤ الْمُنَّا الْمُنَّا الْمُنَّا الْمُنَّا الْمُنَّا الْمُنَّا

بر ب هُرُ وُ نُ وَ مُو سلی ﴿
بِر بِ هُرُ وَ نُ وَمُو سلی ﴿

تفسیر: چون سحره حقیقت خدعهٔ خودرا میدانستند لذا از رویاصول فن فوراً فهمیدند که این کار موسی (ع) سحر نیست یقینآاز سحر فوق تر ، حقیقت دیگری است نور ایمان دردل شان تابیدوبه سجده افتادند این قصه درسورهٔ اعراف گذشته .

قال المنتم له قبل آن النككم

اِنَّهُ لَكِيْرُ كُمُ الَّذِي عَلَمَكُمُ السِّحُرَ عَلَمَ السِّحُرَ السِّحُرَ السِّحُرَ عَلَمَ السِّحُرَ السِّحُرَ عَلَمَ السِّحُرَ السِّحُرَ عَلَمَ السَّعَ السِّحُرَ السِّحُرَ عَلَمَ السَّحَرَ السِّحُرَ السِّحُرَ السِّحُرَ السِّحَرَ السَّحَرَ السِّحَرَ السِّحَرَ السَّحَرَ السَّحَمُ السَّمَ السَّمَ السَّحَمُ السَّمَ السَّحَمُ السَّحَمُ السَّحَمُ السَّحَمُ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَ

١.

تفسیر: یعنی بدون اجازه واستفسار من ایمان آوردید وفیصلهٔ من را هم انتظار نکشیدید، معلوم است که بین شما وموسی (ع) سازش و جنگ ظاهری صورت گرفته است یعنی تصنع نموده میخواهید عوام را فریب بدهید این موضوع درسورهٔ اعراف گذشت.

فَلا قَطِّعَنَّ ا يُلِ يَكُمْ وَ ا رُجُلَكُمْ فَلَا قَطِّعَنَ ا يُلِ يَكُمْ وَ ا رُجُلَكُمْ بِهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المُلْمُلْم

مِّنُ خِلَافٍ

مخالف يكديگر

تفسیو : اینك دست راست ، پای چپ ویا دست چپوپای راست شمارا قطعمی نمایم .

وَّلَا وَصَلِّبَتَكُمْ فِي جُذُهُ وَ عِالنَّخُلِ لَهُ وَ النَّخُلِ لَهُ وَ مِرْآئِينَهُ بِرِدَادُ تَسْمَ شَمَارًا لَا دَدِ تَنْهُ هَا خَرُمًا

تفسير: تاازحال شما ديگران عبرت بكيرند.

و لَتُعَلَّمُنَّ أَيْنَا أَشَدُّ عَذَ ابًّا وَأَ بُقَلِي فَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله والميدوانست عدام ما سغت تر وباينده تراست

تفسیر: شما ایمان آورده ومی پندارید که فقط ما ناجی هستیم ودیگر مردم (یعنی فرعون ورفقای او) همه در عذاب ابدی مبتلا میشوند پس فورا به شما معلوم میشود که عذاب کدام شخص ، سخت تروپاینده تر است .

قَالُوْ النِّن نَّبُوُ ثِرَ كَ عَلَى مَا جَا ءَنَا مَعْتَد (هر مَن افزون تر نميدانيم ترا الله الله الله الله المن النبياني و الله مي فكر نا دلايل روشن و اذ آنكه آفريد مادا

فَا قُضِ مَآ اَ نُتَ قَاضٍ اللهِ النَّهَا تَقْضِيُ بسبعن هرچه ميعني (حدم من مرجه حدم مننده باشي) (جزاين نيست) تو ممين (حكم) ميعني

هٰذِ و الحَيْوة اللَّهُ نَيَا ﴿ إِنَّا الْمَنَّا بِرَبِّنَا دِينَ وَلَكُ نَيَا ﴿ إِنَّا الْمَنَّا بِرَبِّنَا دِينَ وَلَيْنَهُ مِا اِلْمَانَ وَوَدِيمَ بَعُرْبُخُود

لیغفر کنا خطینا و مآ آ کر هتنا تابیخشد برای ما عناهان مارا

عَلَيْهِ مِنَ السِّحْرِط برآن اذ جادو

تفسیو: یعنی ماچنین دلایل روشنرا به پاسخاطر تو ترك نمی توانیم ودر مقابل خوشنودی خالق حقیقی خود هیچ از تو پروا نداریم اكنون هرچه ازدستت برمیآید دریخ مكن تومحض همین قدرخواهی توانست كهاین زندگی زود گذر و فانی مارا خاتمه بدهی ولی ما هیچ اندیشه نداریم چه از اول دار قرار را بهجای دار فنا اختیار كرده ایم واز رنج وراحت این جهان صرف نظر نموده ایم ـ تمنای ما همین است كه مالك حقیقی و پروردگار توانای ما ازما راضی شود وعموم گناهان ما خصوصاً گناهی را كه از خوف حكومت و بجبر واكراه ارتكاب نمودیم یعنی مقابله گناهی را كه از خوف حكومت و بجبر واكراه ارتكاب نمودیم یعنی مقابله حضرت موسی (ع) را دیده بخوبی فهمیده بودند كه این عمل جادو خست و نباید بااو مقابله نمود اما بعداً از خوف فرعون به مقابله جرات كردند.

وَ اللّٰهُ خُيرٌ وَّ اَ بُقَلَى ۞ و خدا بهتر و پايند،تراست

**تقسیر :** یعنی نسبت بانعام واکرامیکه تو بهما میکردی خدای تسعالسی مومنان را بهمراتب اجر نیکوتر وپایندهتر میدهد .

ينائة

<del>.</del>

انگهٔ من یا آت ریگهٔ مُجر مافات که جهنهٔ م هرآئینه کسیکه بیایدنز دربخود مجنهاد پس (هرآئینه) مراوراست دونخ لایمو ت فیها و لا یکی سی نه میمیرد درآن و نه زندمی میکند

تفسیو: انسان باید اولا به فکرآخرت باشد وبرای اطاعت بشر نافرمانی خدا (ج) رانکند چه قرارگاه مجرم الهی (ج) نهایت زشت است و به هیچ صورت نجات ورستگاری از آن امکان ندارد \_ مصایب دنیا هرچند ناگوار ومشکل باشد موت یکدم آنهارا خاتمه میدهد لیکن در جهنم بر کافر نه می آید که مصائب و عذاب اورا خاتمه دهد و نه زندگی اومامون ومرفه است بلکه موت براین زندگی هزاران بار ترجیح دارد العیاذ بالله .

و من يَأْتِه مؤ مِنَاقَدُ عَمِلَ الصَّلِحْتِ
و هر عه بيايد نزداو ايمان آورده و عرده اعمال شايسته

فَأُولَٰ عِلَى لَهُم الدَّرَجِٰ الْعُلَى ﴿ لَا الْعُلَى ﴿ الْعُلَى ﴿ الْعُلَى ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

الزَّنْهُمُ خَلِدِينَ فِيهَا طَ الْأَنْهُمُ مَنْ اللَّهُ عَمِيسُهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمِيسُهُ اللَّهُ اللَّ

تفسير : درمقابل مجرمين سرانجام مطبعين رابيان فرمود .

منزل چهارم

وَ ذَا لِكَ جَزَ وُامَنَ تَزَكِي عَيْ

تفسير : يعنى پاك شدهباشد از افكارباطله وعقايد فاستدهواخلاق رذيله

وَلَقَدُ اَوْ حَيْنَآ اِلَى مُوْ سَتَى كُ و(هرآئينه) ومي فرستاديم بسوي موسى

اَنْ اَسْرِ بِعِبَا فِي فَا ضُرِبُ لَهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُ

طَرِيْقًا فِي الْبَحْرِ يَبُسًا لَا تَخْفُ

كَ رَكًا وَلا تَخْشَى ﴿ فَأَنْبِكُمْ فِنْ عُوْ كُو نُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللهِ عَوْلَ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

بِجُنُو کِ م فَعُشِیمُ مِّنَ الْیَّا بِجُنُو کِ مِ فَعُشِیمُ مِّنَ الْیَّا بِحِنُو کِ مِنْ الْیَا الْمِیْ الْیَا الْمِیْ الْیَا الْمِیْ الْمِیْ الْمِیْ الْمِیْ الْمِیْ الْمِیْ الْمِیْ الْمِیْنَ الْمِیْ الْمِیْ الْمِیْ الْمِیْ الْمِیْنَ الْمِیْنِی الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنِی الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنَ الْمِیْنِ الْمِیْنِ الْمِیْنِ الْمِیْنِی الْمِیْنِ الْمِیْنِی الْمِیْنِ الْمِیْنِ الْمِیْنِ الْمِیْنِی الْمِیْنِ الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْنِ الْمِیْنِی الْمِیْرِی الْمِیْرِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْرِی الْمِیْنِی الْمِیْرِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِیْرِی الْمِیْنِی الْمِیْنِی الْمِی -پس فراگرفتایشانرا (از)

مَا غُشِيهُمْ اللهُ

۲.

17

تفسير : آنگاه كه فرعونيان درميدان مقابله شكست خوردند وساحرين بهایمان مشرف شدند وفتح نصیب بنی اسرائیل شد، موسی (ع) سالهای دراز آیات باهرهٔ خداوندی رانشان داده وهرنوع حجت را بر آنها تمام كرد وباوجود آن فرعون به قبول كردن حق وآزادى بنى اسرائيل آماده نشد آنوقت حق تعالى بهموسى (ع) حكم داد كه تمام بنى اسرائيل را همراه خود گرفته وقت شب از مصر هجرت كنيد تابدين طريق دوره مظلوميت وغَلامي بني اسرائيل خاتمه يابد آگر چه پيش روى تان(بحيرهٔ قلـزم) حائل خواهدشد ولى درمقابل چون توپيغمبر اولوالعزم نبايد موجهاى بحر مانع شود ، ازبین آن همه امواج متلاطم برای خود راه خشکیراتهیه نمای ودر حین عبور ازآناندیشهٔ غرق شدن را منما ونه ازین امردرهراس باش که شاید دشمن از دنبال به تعاقب پرداخته شمارا گرفتار کند چنانکه موسی (ع) قرار تعمیل این هدایت عصای خود را به بحر زد که دراثر آن آب از هم جدا و راه خشکی پیداشد ، خدا (ج) به هواحکم داد تازمین را فوراً خشک نماید درحال بین بحر راه خشکی آماده گردید که بهردو طرف آن کوههای آب ایستاده بود «فانفلق فکان کل فرق **كالطودالعظيم**» بنسى اسرائيل! زبينآن بسى تكلف گذشتند و فسرعون بالشكر بزرگ خود تعاقب كرده مىآمد ، راه خشكى را ديده بيدرنــگ درآن داخسل شدنسد ، هنگامیسکه بنسی اسسرائیس عبور كردند لشكر فرعوني دروسط راه رسيده بودند ، خداي تعالى بحر را حكم داد كه ازهر جانب همهٔ آنهارا در آغوش بكيرد پس مپرس كهامواج بحر چگونه همهٔ آنهارا در آغوش کشید .

### و اَ ضَلَّ فِرْ عُو ثُ قُوْ مَهُ وَ مَا هُلَى اللهِ وَ مَا هُلَى اللهِ وَ مَا هُلَى اللهِ وَ مَا هُلُى اللهِ وَ مَمراه عرد فرعون قوم خودرا و نفهمانيد(داه ننمود)

تفسیر: فرعون ادعای زیادی نموده میگفت «وماهدیکم الاسبیل الرشاد» لیکن خوب راهی برای شان نشان داد (که بکلی غرقشان ساخت) حالی که دردنیابراو وارد شده در آخرت هم همان طور به وقوع می پیوندد او دراینجا همه را باخود گرفته در بحر غرق شدند و در آخرت هم باهم راهان خود در جهنم خواهد بود . «یقدم قومه یوم القیامة فاوردهم النار» (هود رکوع ۹).

الطّور الآيمن وَنزّلناعليّكُمُ الْمِنَ وَنزّلناعليّكُمُ الْمِنَ وَنزّلناعليّكُمُ الْمِنَ وَاللّهِ وَلَا مِنَ طَيّلتِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَا لَكُونُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ ولّهُ وَلّهُ وَلّهُ

تفسیر : حق تعالی بنی اسرائیل را چنین نصیحت می فرماید کـ ای قوم بنگریدکه مانسبت به شما چه احسان بزرگی کردیم باید که حق انعام مارا ادانمائید ـ آیا این لطف ومرحمت که شمارا از همچو دشمن نهایت جابر وعدوی قاهر نجات داده و به آن طریقه عبرتناك اورا در برابسر چشىمان تان ھلاك نموديم احسان كم و جزئى است ؟ سپس بەشىما وعده داده شد کهچون از مصر به شام وارد شده وبه سرزمین مبارك و میمون کوه طور که به طرف راست واقع است واصل شدید به شما ذریعهٔموسی (ع) «تورات» اعطاء میشود ـ در دشت لامزروع و بیابان بائر «تپه،جهت رفع گرسنگی بهترین طعام لذیذ«من وسلوی» فرستاده شد (ذکر آن درسورهٔ بقره گذشته) پسایمردمبرای اینکه حقاین همه احسانوالطاف خداوندی را به جاآرید باید آز چیزهای حلال و لذیذی که به شما اعطاء شده باشوق و ذوق استفاده كنيد ودرين معامله از حد اعتدال تجاوز نکنید مثلاً از ناسپاسی بپرهیزید وبه اسراف مپردازید ، برین نعیم فأنية دنيويه فخر منمائيد واز مال وثروت خود حقوق واجبهرا ادا نسمائيد ثروتی را که خداوند (ج) به شما ارزانی نموده در معاصی به صرف مرسانید واز جمع آوری وذخیرهٔ مال ویا امسال درآن صرف نظر کنید . خلاصه اينكه نعمت هاى خدارا آله طغيان وواسطه عصيان قرار مدهيد .

# وَمَنْ يُكُولِكُ عَلَيْهِ غَضْبِي فَقَلْهُ هُولى ١٠ وعسيعه فرودآيد بروى غضبهن بسبتعقيق هلاوشد

تفسیر: اگر از حد اعتدال تجاوز کردید غضب خدا (ج) بر شما نازل میشود ودر مغال ظلمانی ذلت وعذاب انداخته میشوید.

وَ إِنِّى لَعُفَّارُ لِهِنَ نَابُو الْمَنَ وَعَمِلَ و (هرآئینه) من بزدی آمرذندهام برای تسیعه توبه مرد وایمان آورد و مرد

### صَالِحًا شُمْ اهْتَدُ ى آهَ الْعُمَا مَا الْعُمَا الْمُتَدُّ مِنْ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُونَ ال

تفسیو: اکنون دربرابر مغضوبین بیان مغفورین میشود مجرم هر چند عصیان و تمردش بزرگ باشد مرحمت و غفران خداوندی ازآن بزرگتر است واگر گنهگاری به صدق دل تائب شود و راه ایمان و عمل صالح را پیش گیرد و تادم مرگ درآن راه مستقیم باشد البته رستگاری خواهد یافت چه بخشش ومرحمت الله تعالی بی نهایت وسیع است.

تفسیر: حضرت موسی (ع) حسب وعدهٔ که باو داده شده بود باشوق مفرطی به کوه طور رسید شاید مامور بود تا بعضی از نقبای قوم را هم باخود به آنجا ببرد چون حضرت موسی (ع) غرق جذبهوشوق بود بهقدمهای سریع پیش میرفت وآنها قدری عقب ماندند ، حق تعالی فرمود دای موسی ! چرااینقدر تعجیل کردی و قومت را عقب گذاشتی» عرض کرد که پروردگار من ! برای حصول خوشنودی تو اینك زود تر حاضر شدم وافراد قوم هم چندان دور نمانده آنها در عقب منروانند خاندا فی التفاسیر و یحتمل غیر ذلك والله اعلم .

تغسیو: یعنی خودت این طرف آمدی و ما قدم ترا مورد آزمایش سخت قرار دادیم و علت این آزمودن درعالم اسباب سامری شده است زیرا درائر اغوا واضلال سامری بنی اسرائیل در غیاب موسی (ع) پر ستش گوساله را آغاز نمودند وقصهٔ آن درسورهٔ اعراف گذشت. تنبیه: بعضی میگویند که سامری هم موسی نام داشت برخی به ایست تصور اند که او اسرائیلی بود و در نزد بعضی قبطی به هر حال جمهور چنین رأی دارند که این شخص در عصر حضرت موسی (ع) منا فقی بوده و مانند منافقین همیشه در صدد آن بود که در اثر فریب و حیله های گوناگون ، پیروان حضرت موسی (ع) را گمراه نماید ، بروایت ابن کثیر نامش در کتب اسرائیلیه «هارون» است.

فَرَ جُعُ مُوْ سَى إلى قَوْ مِهُ غَضْبَا نَ پس باذ مُسَت موسى بسوى قوم خود غضبناك أسِفًا ٥ قَالَ يَقُوْ مِ ٱلَمْ يَعِدُ كُمْ رَبُّكُمْ السِفًا ٥ قَالَ يَقُوْ مِ ٱلَمْ يَعِدُ كُمْ رَبُّكُمْ افسوس كنان مفت اىقوم (من) آياوعده نداده بود شمارا پروددمارتان منزل جهادم

منزل جهادم

منزل جهادم

و عُدَدًا حَسنًا أَ ا فَطَالَ عَلَيْكُمْ

و عُدهٔ نيك آيا دوازند برشما

الْعَهْدُ آمْ آرُ لَى نَبُّحِلَّ

مدت يا خواستيد كه فرود آيد

مدت يا خواستيد كه فرود آيد

عُلَيْكُمْ عُضَبُ مِّنَ لَ لَا يَرْدِد كَار شما

بنابران (بس)خلاف كرديد وعدهام دا

تفسيو: يعنى درمتابعت من بهرنوع خير دينى ودنيوى نايل خواهيد شد چنانچه درهمين نزديكى بهخوبى هاى جزيلى رسيديد وبقيه را هم عنقريب نائل ميشويد \_ آيااز وعدههائى كه به شما داده شده مدتمديدى گذشته كه بهاين زودى شما احسانات گذشته را فراموش كرديد و در انتظار انعامات آينده به كلى خسته شديد ؟ ويا آيا قصداً بامن وعده خلافى كرديد ؟وبه دين توحيد ثابت نمانده مستوجب غضب خدا (ج) گرديديد (كذا فسرهابنكثير حرح) يا مطلب اين است كه حق تعالى براى سى ،چهل روزباشما وعده كرده كهاگرموسى (ع) به كوه طور معتكف باشد \_ بعد ازآن توريت شريف فرستاده ميشود آياازانتظار شما معت مديدى گذشته كهتااين اندازه مانده وخسته شده وگوساله پرستى را اختيار كرديد ؟ ويا عمداً اين حركت را به عمل آورديد تا مستحق غضب الهى (ج) شويد. مقصود از «فاخلفتهموعكى» وعدهايست كه بنى اسرائيل باموسى (ع) كرده بودند ، باينطريق كه شما براى ما كتاب خدارا بياوريد ، تامابهآن عمل كنيم ودر متابعت شما مستقيم واستوار بمانيم .

قَا لُوْ امْلَ ٱخْلُفْنَامُوْ عِدَ كَ بِمُلْكِنَا مُعْتِدِ وَعَنَا كَ بِمُلْكِنَا مُعْتِدِ وَعَنَا اللَّهِ الْمُعْتِدِ وَعَنَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّاللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَّا

تفسیو: ما باختیار خود این کار نکردیم بلکه سامری ارتکاب آنرابر ما تحمیل نمود و حقیقت چنین بود کهما زیورات قوم فرعون را با خود برداشته بودیم و نمیدانستیم که آنرا چه کنیم بعد ازمشورهٔ با همی آن را ازوجود خود برآوردیم ، سامری آنهارا در آتش گداخت و بشکل گوساله متشکل نموده بمانشان داد این قصه را درفواید سورهٔ اعراف ملاحظه کنید .

تنبیه: آیآ زیورات قوم فرعون چطور بدست بنی اسرائیل افتاده بود؟ مفسرین دربارهٔ آن اختلاف نظردارند ، بعضی برآنندکه یا از آنهابعاریت گرفته ویا بطور مال غنیمت یافته بودند ویاکدام صورت دیگری بوده خلاصه بهر نوعیکه بود بنی اسرائیل استعمال آنرا بسرای خود جایز نمی شمردند لیکن عجب آن است که از آن بتی ساخته وبه پرستش آن پرداختند .

فَاخْرُ جُ لَهُمْ عِجْلًا جَسَلًا لَهُ خُوا رُ پس برآورد برای ایشان یک موساله کالبدی که اورا آواز (موساله)بود فَقَالُو اهٰلُ اللهِ حَجْمُ وَ اللهُ مُو سلی عَلِی پس مفتند این است معبود شما ومعبود موسی

فنسکی ش پساو فراموش عرد

تفسیر: یعنی موسی (ع)به غرض اینکه با خدای تعالی همکلام شود به کوه طور ، رفته وفراموش نموده که (العیاذبالله) خدا اینجا موجود است یعنی همین گوساله ـ شاید موضوع فوق را غالیون آنها گفته باشند نه همهٔ انشان .

و لا يُهْلِكُ لَهُمْ ضَرَّ الْوَلَا نَفْعًا اللهُ فَا اللهُ اللهُ

تفسیر: این تیره بختان کور مغز که چشم بصیرت شانرا پردهسفاهت پوشانده بود اینقدر نفهمیدند که بت صامت و خاموش در حالیکهازقوهٔ تکلم عاجز و کمترین نفع و ضرری هم بکسی رسانده نمیتواند چگونه شایستهٔ پرستش بوده و چگونه معبود شده میتواند.

و لَقَلْ قَالَ لَهُمْ هُو وُ ثُ مِنْ قَبْلُ و (هرآئینه) مفته بود برای ایشان هارون پیش اذین (پیش اذدعوت موسی)

رُ بِسُكُمُ الرَّحَمْنُ فَا يَبِعُو نِي فَى يَبِعُو نِي فَى يَبِعُو نِي فَى يَبِعُو نِي فَى يَبِدُونُ مِن عَنِيد

### و أطبعوا أمرى ا

تفسیو: حضرت هارون (ع)به نرمی تمام شفاهآبه آنها فرموده بودند که گوسالهٔ که برآن گرویده ومفتون شده اید ، به هیچ صورت خدا شده نمی تواند و پروردگار شما فقط رحمن یگانه است ، فکر کنید که اوتعالی تا اکنون چقدر باران رحمت بر شما نازل کرده اینك منعمحقیقی خودرا گذاشته کجا میروید ؟ من جا نشین موسی و پیغمبرم اگر خیر خودرا میخواهید باید بهراه من بروید و سخن مرا بپذیرید واز اغوای سامری بر کنار شوید .

تفسیر: گفتند تاعودت موسی(ع) ماازاین کار دست نمی برداریم ووقتیکه مراجعت نمود فکر می کنیم پس آنچه که مناسب بود بعمل می آوریم.

قَا لَ يَهُرُونُ مَا مُنعَكَ اِنْ رَا يَتُهُمُ عنت (موسى) اى هادون جه چيز باذداشت ترا وقتيكه ديدى ايشانرا ضَلُّوْ اللهِ اَلا تَتَّبِعَنِ اللهِ العَصَيْتَ اَمْرِ تَ اللهِ اَلْهُ عَصَيْتَ اَمْرِ تَ اللهِ

که محمراه شدند که عقب من نیامدی (از آنکه پیروی من کنی) آیا رد کردی حکم مرا

تفسیو: یعنی منترا خلیفهٔ خود ساخته و بتو حکم دادهبودم که درغیاب من به اصلاح آنها بپردازی وآنهارا نگذاری که به تحریك مفسدین گمراه شوند. پس چه اصلاح کردی ؟ وچرا به اتفاق طرفداران خود در برابر سامری ها وگوساله پرستان به جدیت مقابله نکردی ؟ اگر انجام این امر ازعهده ات برنمیآمد چرا از ایشان منقطع شده نزد من نیامدی؟ خلاصه در صورتیکه چنین گمراهی صریح را دیدی چرا طرز سلوك مرا تعقیب ننمودی .

منول جهادم منول جهادم منول جهادم منول جهادم منول جهادم منول کنائے کُون بِلِحْکَتِی قَالَ کِیانِی فَی منور منورم منورم منورم منورم منورم کونی کی منور کی منورم کونی کی کونی کی کانور کی کی کانور کانور کی کانور کانور کی کانور کی کانور کی کانور کی کانور کی کانور کی کانور کانور کی کانور کی کانور کانور

تفسیو : حضرت موسی (ع) از فرط هیجان و تأثر موی سر و محاسن هارون (ع) رابدست گرفته بود \_ بحث مفصل آن در فواید سورهٔ اعراف گذشته .

تفسیر: تصور نمودم که انتظار مراجعت تواز اقدام به کاری درغیابت بهتر است تامبادا بین بنی اسرائیل نفاق واختیلافی برپاشود در زیرا ظاهر است که اگر مقابله ویا انقطاع صورت میگرفت عده بامن همراه میشدند و بسیاری طریق مخالفت میپیمودند بنابران ترسیدم مبادا درمراجعت مرا ملزم سازی که چرا انتظار مرا نکشیدی و بین قوم چرا تقرقه انداختی ؟ حضرت شاه (رح) می نویسد : در حین رفتن موسی (ع)بههارون(ع) نصیحت کردهبود کههه قوم رامتفق داشته باش لهذا هارون(ع) با کسانیکه به پرستش گوساله پرداختند مقابله نکرد اگر چه شفاها نصیحت می نمود لیکن قبول نکردند بلکه به قتلشن آماده شدند «و کادوا یعتلوننی».

قَالَ فَهَا خُطْبُكَ يُسَا مِرِي عَلَى ﴿

٧.

تفسیر: وقتیکه موسی (ع)ازآن امر فراغت یافت ، روبه طرف سامری کرده توبیخا فرمود «اکنون تو حقیقت خود را بیان کن این حرکت را از کدام رهگذر بعمل آوردی ودراثر کدام اسباب بنی اسرائیل بطرف تومایل شدند ، .

تفسیو: سامری گفت به چشم خود چیزی را نکریستم که دیگرانندیده بودند یعنی فرشته و فرستادهٔ خدا (ج) (جبرئیل ع)رابراسپ سواد دیدم ، شاید این واقعه وقتی صورت گرفته باشد که بنی اسرائیل به دریا درآمدند ، درمقب آنهالشکر فرعون هم داخل شدند ، درآن حسال جبرئیل (ع) بین هردو جمعیت ایستاده شد تانگذارد که لشکرفرعون با طائفهٔ بنی اسرائیل یکجا شود بهر حال سامری بادلیل محسوس ویا از راه وجدان ویا براساس کدام تعارف سابق شناخت کهاین جبرئیل است پس از زیرپای او یا از زیرپای اسپش مشت خاکم برداشت وآن خاك را درگوسالهٔ طلائی انداخت زیرا به دلش افتاد که برداشت و آن خاك را درگوسالهٔ طلائی انداخت زیرا به دلش افتاد که طلای مذکور مال کافران بود کهازآنها به فریب گرفته بودند وخاك برکت درآن مخلوط گردید از آمیزش حق و باطل شعبدهٔ صورت گرفت برکته مشود . که مثل جاندار درآن روح و آواز پیدا شد ، انسان را لازم است ازچنین چیزها اجتناب زیاد کند که موجب کثرت بت پرستی هیشود .

تنبیه: این تفسیر فوق از صحابه و تابعین وعلمای مفسرین منقول است بعضی زائغین که برآن طعن نموده و آیت را دور از صواب تاویلات داده ان صاحب روح المعانی به آنها جواب کافی داده است و دریس مختصر نمیتوان آنرا شرح و تفصیل داد «منشاء فلیراجعه».

فِي الْحَيْوةِ أَنْ تَـُقُولُ لا مِسَاسٌ

زندگانی اینقدر سزاست که گوئی مس مکن ( دست رسانیدن ممکننیست)

تفسیو: سامری میکفت بمن دست مزنید واز نزدم جدا و دور شوید چون نامبرده در اثر حبجاه وریاست شسعبدهٔ گوساله تهیه کرد تامردم باوی همراه شوند وسردار خود بدانند لذا به سزای مناسب خودرسید یعنی هیچکس باو نزدیک نشود واگر کسی بخواهد بهوی قریب گردد خودش بگوید که ازمن دورباش او دردنیا به کلی ذلیل ومنفور ومشل جانور وحشی زندگی کند .

### وَ إِنَّ لَكَ مَوْ عِدًا لَّنْ تُخْلَفُهُ \*

و (هرآئینه) برای تو وعده ایست که هر گزباتو خلاف کرده نمیشود آن

تفسیو : حضرت شاه (رح) می نویسد: سامری در دنیا به سزای خود رسید باینطریق که از جمعیت بنی اسرائیل بکلی جدا ومتروك زندگی میکرد اگر کسی بااو ملاقات می نمود ویا نزدش قریب می شد هر دو به تب مبتلامی شدند ازهمین سبب به مردم میگفت دور باشید دورباشید اینکه فرمود که یكوعده است که خلاف کرده نمیشود شاید مراد ازآن عذاب آخرت باشد یا مقصد خروج دجال است که او هم یهود بوده فساد سامری راتکمیل خواهد نمود چنانکه در وقتیکه پیغمبر ما (ص) به تقسیم مال مصروف بودند و شخصی گفت «به انصاف تقسیم کنید» به تقسیم مال مصروف بودند و شخصی گفت «به انصاف تقسیم کنید» بیغمبر صلی الشعلیه وسلم فرمود داز جنس این شخص مردمی خروج خواهند کرد » و همچنان شد که از جنس او طائفهٔ خارجی برآمد که در باب پیشوایان خود اعتراض و خورده گیری میکردند کسیکه به پیشوایان دین خود طعن نماید در جملهٔ چنین اشخاص محسوب است .

وَ انْظُرُ إِلْسَى اللهِكَ الَّذِي يُ ظَلَّتَ وَ انْظُرُ إِلْسَى اللهِكَ الَّذِي يُ ظُلَّتَ وَ اللهِ

عَلَيْهِ عَا كِفًا لَنُحَرِّ قَنَّهُ ثُمَّ لَنُنُسِفَنَّهُ بِرَائِنهُ مِسْفَنَّهُ بِرَائِنهُ مِسْفَنَهُ بِرَائِنهُ مِسْفَنَهُ بِرَائِنهُ مِسْفَنَهُ مِسْفَنَهُ بِرَائِنهُ مِسْفَنِهُ وَرَا

فِي الْيَيِّ نَسْفًا ١٠

پراگندهساختنی

تفسیر: این بودسزای توحالا راز معبود باطل ترا افشا میکنیم ،گوساله را که خدا ساختی و شب وروز معتکف ومستغرق پرستش او بودی اینك فورآ دربرابر چشمانت پاره پاره اش میکنیسم پس آتسش زده خاکسترش میکردانیم — سپس خاکسترش را به دریا می اندازیم تابه پرستندگان او به خوبی واضح گردد که این مخلوق باطل و نا چیزچسان به کسی نفع ویا نقصی رسانیده میتواند در حالیکه وجود خودرا هم

إِنَّهَا إِلَّهُ كُمُ اللَّهُ الَّذِي يُ لَا إِلَّهُ

خدائیاست که نیستمعبو

إَلَّا هُوَ ا وَ سِعَ كُلَّ شَيْ عِلْمًا ﴿

جز او فرادسیده هر چیزرا ا**ز**دویعلم

تفسیر: حضرت موسی (ع) برای امحای باطل و تبلیسغدین حق مردم را دعوت می نمود می فرود می نمود می فرود ای مردم گوساله چه که کلان ترین ممکنات هم معبود شده نمیتواند . معبود حقیقی فقط خدای واحد است کهجزاو وجود دیگری عقبلاً ، نقلا وفطرتاً شایستهٔ پرستش نیست علم بی انتهای او تعالی هر ذرهٔ کائنات را فرا گرفته .

كَذَا لِكَ أَنْ اللَّهِ عَلَيْكَ مِنْ أَنْ الْبَاعِ مَنْ أَنْبَاعِ مَمْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

مَا قُدُ سَبَقَ

۲.

تفسیر: مثل قصهٔ موسی (ع) و فرعون ما بسا واقعات اقوام گذشته رابرای تو وبه ذریعهٔ تو به تمام دنیا حکایه می کنیم چه درآنها فراید زیادی مضمر است ازقبیل توفیرعلم و تکثیر معجزه، برای پیغمبر و مسلمانان تسلی و جههٔ دانشمندان عبرت و تذکره وبرای معاندین تهدید و ترهیب.

مَنْ أَعْرُ ضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ سَيْعَهُ الْعَرُ ضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ سَيعه دوبعرداند اذآن بسرهرآئينه وي برميدارد

يُوْ مَالْقِيْمَةِ وِزُرًا ﴿ خَلِدِ يُنَ فِيُهِ ا

باری دا درحالیکه جاویدند درآن

وساء كهم يوم القيمة حملا الله وساء كهم القيمة حملا الله

تفسیر: بار کناهی که به روز قیامت از اعراض و تکذیب بر ایشان تحمیل میشود گاهی تخفیف نخواهد یافت و همیشه تحت فشار خواهند ماند وبرداشتن این بار کار آسانی نیست چون آن را بردارند خواهند دانست که زیر چه بار گران وبد آمده اند.

يُّو مَ يُنْفَخُ فِي الصَّوْرِ وَ نَحْشُورُ روزي مه دميد دد صود وجمع تنبه (برانميزيه)

الْهُ جُرِ مِينَ يُوْ مُعِذِ زُرُقًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

تفسیو: چون در محش آورده میشوند کور می باشند یا ممکن است به جهة اینکه بیشتر کریه المنظر ونا زیبا به نظر آیند چشمان شان نیلگون شده می باشد ، بهر صورت اگر معنی اول الذکر گرفته شودبیان وقت خاص بوده بعد ازآن چشمهای شان کشوده میشود تاجهنم وغیره را دیده بتوانند (وراالمجرمون النار الایه) (الکهف رکوع ۷) اسمع بهم وابصر یوم یاتوننا) (مریم رکوع ۲).

يَّتُخُا فَتُو نَ بَيْنَهُمْ إِنَ لَبِنَتُمْ آهسته آهسته ميمويند درميانخود شان که درنگنکرديد(دردنيا)

اِلَّا عُشُرُّا ا

تفسير: آنها طول آخرت وشدت احوال هولناك آنجارا ديده تـوقـف
ایشان در دنیا ویا قبر آنقدر كم ومحدود به نظر شان خواهد آمد كه
کویا بیس ازهفته ودهروز درنـک نکرده بودند ودنـیا بهبسیار زودی
خاتمه یافت، عیش و عشرت وامید های دراز اینجارا به کلی فرامـوش
خواهند کرد وبر ضیاع عمر در امور بیهوده ندامت خواهند کشید یا
شاید بطور معذرت چنان اظهار خواهند کرد که توقف مادر دنیا نهایت
اندك بود وموقع نیافتیم که سامان آخرت تهیه می کردیم چنانکه درموضع
دیگر فرموده «ویوم تقوم الساعة یقسمالمجرمون مالبثوا غیرساعة الایه»
(روم – رکوع ۲).

نَحْنُ اَ عَلَىمُ بِهَا يَقُو لُوْ نَ ما داناتريم به آنچه معويند

تفسیر ) آهسته گفتن آنها از ماپنهان نیست و بسر گوشی هائی که کنند خوب علم داریم .

اِ فُ يَـُقُو لُ اَ مُثَـلُهُمْ طُرِ يَـقَـهُ جون مويد بهترين ايشان در روش اِ نُ لَكِنْ تُمُ اِلْاَ يَـوُ مَا اَنْ اَ لَكُو مَا اَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَروز مَا اللهُ الل منزل چهارم

تفسيو : كسيكه ازبين آنها نسبتاً بيشتر دانشمند وهموشيار ساشد خواهد گفت بودوباش مادر دنیا ده روز کجا بلکه فقط یكروز بود، این شخص را ازین سبب نسبت به دیگران عاقلتر یاد نمود که سرعت فنای دنیا وابدیت آخرت و شدت هول را نسبت به دیگران خوب ترفهمید.

وَ يُسْئُلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلُ يَنْسِفُهَا رُ بِتِي نَسْفًا ﴿ فَيَذُ رُ هَا پس بگوپراگنده کند آنهارا پروردگارمن پراگنده کردنی پسبگذارد زمین را قَاعًا صَفْصَفًا ﴿ لَّا تُرا ى فِيهَا عُوجًا و لا أَمْتًا ﴿

تفسیو : منکرین حشر در موقعذکر قیامـت از روی استـهزاء میگویند که احوال چنین کوه های بزرگ و سخت چگونه خواهد شد وآیا ایسن ها نیز پارهپاره میشوند . بهمقابل این سوال جواب داد که دربرابرقدرت بیانتهای حقتعالی کوها چـه اهمیت دارد همه را درآن واحــد بکــلی کوبیده ومیده میکند ومانند ذرات ریک وپنبهٔ ندافی شده در هوامنتشر ساخته وزمين راصاف وهموار ميكرداند وزمين بالكل جنان هموار میشود که نشیب وفراز وپیچو تاب درآن نمانده جمله موانع کوه هابرطرف

يُوْمَئِذٍ يَّنَبِعُوْنَ الدَّاعِي لاَعِوَ جَ لَهُ عَ درآن روز می شتابند دنبال داعی (خواننده) هیچ کجی نباشد آنسخنرا

۲.

تفسیر: بهرطرفی کهفرشته آوازمیدهد ویابهرموضعیکه خواستهمیشوند همه مستقیماً به آن سمت می شتابند نه درسخن داعی ونه در دوندگان کجی وپیچ وتاب می باشد . کاش این مردم دردنیاهم بر آواز داعی حق همین طور میشتافتند تادرآنجا به کارشان می آمدمگر چون در دنیا کے روی کرده اند راست رفتاری اینجا برای شان نفع ندارد .

و خَشَعَتِ الْآصُو اتُ لِللَّ حُمْنِ و بست میشود آواذها اذترس رحمن فکلا تسمع لِللَّهُ هُمُسًا (۱)

تفسیر : یعنی دروقت رفتن بطرف میدان مجشر از فرط خوف و هیبت رحمن بدون شرفهٔ پای آوازی شنیده نمیشود اگر کسی حرفی گیوید آنقدر آهسته است که گوئی سرگوشی میکند .

یو مؤلی لا تنفع الشفاعة الا من آخن کن در آن روز بکار نخواهد آمد (نفع نکند) شفاعت میر بکسیکه اجازهداد که الله که الله که الله که که الله که الله که الله که اورا در من و پسندید سخن اورا

تفسیر : شفاعت کسی قبول میشود که از طرف خدای تعالی برایش اجازه داده شده باشد و گفتارش پسند خدا (ج) باشد و سخن به جا گوید ودرباب شخصی شفاعت کند که سخن او (لالهالاالله) پسند خدا شده باشد پس در حق کافر شفاعت فایده ندارد .

تفسیر: علم خدا (ج) محیط همه است لیکن علم بندگان نه ذات و نه معلومات اوتعالی را احاطه کرده می تواند اوتعالی به علم محیط خود میداند که کدام یك را دربارهچه کسی موقع شفاعت اعطا نماید.

# و عنت الوجو وللحق القيوم ط

تفسیر: درآن روز متکبران نهایت سرکش هم علانیه به حضور آن حیقیوم چون محبوسان ذلیل به پیشگاه خداوندی سرنگون می ایستند اینها که دردنیا جبههٔ نیاز برزمین نسوده بودند آنوقت به کمال عجز باگردن های خمیده حاضر خواهند شد .

تفسيو: حال طالم را مپرسيد كه چكونه خراب مىباشد ، لفظ «طلم» متضن شرك ومعاصى است چنانكه فرموده است «انالشرك لظلم عظيم» (لقمان ركوكوع ۲) و «والدين اذافعلوا فاحشة او ظلموا انفسهم الایه » (آل عمران سركوع ۲۶) خرابى هرظالم باندازه درجة ظلم اوست .

قال الم منزل چهادم طه

#### و لا هُضْمًا ١

و نه زيان

تفسیو : بی انصافی عبارت است از ضایع کردن نیکی یابیسگناهی را مواخذه نمودن ومراد از زیان رسیدن این است که نسبت به استحقاق ، معاوضه کم داده شود .

و کذا لِك آنز لنه قر اناعربیا و مهمتین فرو فرستایم (آنرا) قرآن بزبان عربی و همهتین فرو فرستایم (آنرا) قرآن بزبان عربی و صر فنا فِیلی مِن الو عِیلِ لَعَلَمُم و مَن الو عِیلِ لَعَلَمُم و بربادشنوانیدیم درآن سخنان ترسانیدن تاکهایشان یکھون آ و یکول کے لائم فرکر الا یکولین برمیزند یا بیندازد دردلهای ایشان فعی

تفسیر: طوریکه دردنیا احوال محشر ونتایج نیکی و بدی بوضاحت گفتهشده همچنین تمام قرآن رابهزبان فصیح عربی نازل کردیم تاآنهائیکه اولین مخاطب آناند آنوا خوانده واز خدا(ج) بترسند وراه تقوی اختیار کنند واگر بهاین اندازه موفق نشوند اقلاً درقلوب آنها فکری پیداشود تاانجام خودرا بسنجند زیرا ممکن است این سنجش ها وغور و تفکر آن فانا زیاده شده برود ودراثرآن هدایت بیابند وبعد به ذریعهٔ ایشان دیگران هدایت شوند.

فَتَعْلَى اللّٰهُ الْمَلِكُ الْحَلِكُ الْحَقِي عَ بس بلندقدراست خدا بادشاه راست (ثابت)

تفسیر : ذاتی که چنین قرآن عظیم الشان را فرو فرستاد برای نفیم وبهبود عباد خود تااین اندازه سخنان راست ومواعظ مفیده شنوانید . تفسیر: چون قرآن خیلی مفید وعجیب است ماآنرا به تدریج و تانسی نازل میکنیم توهم درهنگام اخذ آن از جبرئیل تعجیل مکن \_ وقتیکه فرسته وحی را خوانده بشنواند تومعجلانه بااو مخوان \_ چه ما متعهد شده ایم که قرآن از سینه تو زائل نشود پس چرابه این اندیشه مبتلا میشوی که مبادا فراموشش کنم بلکه به جای آن چنین دعا بکن ای پروردگار من ! \_ راجع به فهمیدن معانی قرآن بیش از پیش علوم و معارف برمن ارزانی بفرما ! نمی بینی که نتیجه تعجیل بیموقع آدم (ع) معارف برمن ارزانی بفرما ! نمی بینی که نتیجه تعجیل بیموقع آدم (ع) قرآن می آورد خود آنحضرت مناه (رح) می نویسد : گاهی که جبرئیل قرآن می آورد خود آنحضرت متصل قرائت جبرئیل امین شروع به تلاوت می نمودند تا فراموش نشود ، خداوند (ج) رسول اکرم را درابتدای سورهٔ قیامت بواسطهٔ آیت «الاتعراك به به بان علینا جمعه وقرآنه» ازین کار تسلی داده بود که نگهداشتن آن در حافظه تو و ابلاغ وقرآنه» ازین کار تسلی داده بود که نگهداشتن آن در حافظه تو و ابلاغ آن به مردم بر ذمهٔ ماست \_ لیکن شاید آنحضرت به مقتضای بشریت آنرا فراموش کرده باشد بناءٔ علی هذا بذریعهٔ این آیت باردیگر خداوند آنیا دراکید نود و راجع به نسیان ، آدم (ع) را مثال آورد .

و لَقَدُ عَمِلُ نَا اللَّهِ الْكُمْ مِنْ قَبُلُ وَهُمْ اللَّهُ عَلِمُ اللَّهُ عَلَى الْكُمْ مِنْ قَبُلُ وَهُم اللَّهُ عَالَى مَا اللَّهُ عَنْ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَنْ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

تفسیو: یعنی نهی را فراموش کرده بخوردن آن دانهٔ ممنوعه اقدام نمود و بعهد خود استوار نماند، در آینده این قصه باندك تفصیل بیان میشود.

وَ إِنْ قُلْنَا لِلْهَلَّئِكَةِ السَّجُلُ وَ ا

اَ بَلِي شَا فَقُلْنَا يَا آکَ مُ إِنَّ هٰذَا عَدُ وَ لَكَ اللَّهُ الْكَ الْحَدُ وَ لَكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ سرباذ دد پس مفتیم ای آدم (هرآئینه) این دشتمن است ترا

وَ لِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِ جَنَّكُمَا وَ لِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِ جَنَّكُمَا وَ نَوْجَ تُوا بِسِبايد كهبيرون نكند شمارا

مِنَ الْجَنَّاءِ فَتَشْقَى الْجَنَاءِ الْجَنَّاءِ الْعَالَمِي الْمُ

تفسیر : ظاهر است که آرام وامنیت به شت در دیگرجا میسر نمیشود زیرا مجبوری که برای حصول خوراك و پوشاك و بودوباش تدابیری بسنجی .

اِنَّ لَكَ اَلَّا نَجُونُ عَ فِيهَا وَلَا تَعُمْ ى الْ اللهُ اللهُلّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

تفسیو: مهم ترین احتیاجات انسان تهیه اکل ، شرب ، لباس واقامتگاه است که از حرارة آفتاب ، برف وباران انسانرا حفاظه نماید ، در بهشت چنین زحمات نیست بلکه انواع راحت و نعمت میسر است اگر چه درین موقع در باب راحت ذکری نشده و فقط نفی زحمت هامذکور است وشاید برای تنبیه باشد که اگراز بهشت بیرون شدی نسبت به ضرورت های فوق زحمت خواهی دید .

تفسیر : چنان درختی را نشان بدهم که از خوردن آن حیات ابدی و سلطنت بیزوال بیابی .

فَاكُلْ مِنْ هَافَبَكُ تَلَهُمَاسُو الْجُهُمَا وَطَفِقًا پسخوردندازآن پسظاهرشد برای هردو شرمعاه ایشان و آغاز نهادند یخُصِفْنِ عَلَیْهِمَا مِنْ وَرقِ الْجَنّاتِی اللّٰ اللّٰمِیمَا مِنْ وَدُود اللّٰهُ اللّٰمِیمَانید برخود الله برمی (درخت) بهشت

تفسیر : این قصه در سورهٔ اعراف وغیره مفصلا گذشته است و ما در فواید آنجا تفصیل نهایت کافی داده ایم .

<del>-</del>--

# و عَصَى الْ مُ رَبُّكُ فَعُولَى آلَ اللَّهُ وَعُلَولَ كُلُّ اللَّهِ اللَّهُ عُلُولًى آلًا و تاخير كرد در حكم (خلاف نمود) آدم پرورد محارخودرا پسمم كرد داه دا

تفسيو: درامتثال حكم الهي (ج) غفلت و قصور واقع شد آدم (ع) مطابق شان خود به راه عزم و ثبات استوار نماند ، همين لغزش رابه مقتضاى «حسنات الابراد سيئات المقربين» تغليظاً به لفظ غوايت و عصيان تعبير فرموده است (بحث اين مسئله هم پيشتر گذشته ) يعني خداوند مهلت نداد تا شيطان بر حضرت آدم تسلط يابد بلكه فورا توفيق توبه به ايشان بخشيد و به خلعت قبول اورا نوازش داد وبالطف و كرم زياد بطرف او معتوجه كرديد وبر راه خوشنودي خود رهسپار و استوارش گردانيد .

قَالُ الْمُبِطَا مِنْهَا جَمِيْعًا مَنْهَا مَوْدُوبِهُم مِنْهَا مَرْدُوبِهُم مِنْهَا مَرْدُوبِهُم مِنْهَا مُردوبِهُم مِنْهُا مِنْهُا مُرْدُوبِهُم مِنْهُا مُنْ مَا مُنْهُا مُنْ مَا مُنْهُا مُنْهَا مُنْهُا مُنْهُا مُنْهُا مُنْهُا مُنْهُا مُنْهُا مُنْهُا مُنْهَا مُنْهُا مُنْ مُنْهُا مُنْهُا مُنْهُا مُنْمُا مُنْهُا مُنَامُا مُنْهُا مُنَامُا مُنْهُا مُنْهُا مُنْهُا مُنَامُا مُنْهُا مُنْهُا مُنْهُا مُنْهُا مُنُوا مُنَامُا مُنُوا مُنَامُا مُنْ مُنَامُا مُنُوا مُنَامُا مُنَامُا مُنْهُا مُنْهُا مُل

دشمن یکدیگر (بعضی از اولادشما بابعضی دشمن اند)

تفسیو : اگر این خطاب محض به آدم وحوا باشد مراد این است که اولاد آنها باهم دیگر دشمن خواهند بود چه هردو رفاقت نموده مرتکب خطا شدند و بجرم آن رفاقت جزای ایشان این داده شد که اولاد شان در بین خود دشمن گردیدند واگر این خطاب به آدم و ابلیس باشد مطلب چنان است که بین ذریه هردو عداوت دایمی باقی میماند شیاطین همیشه در اضرار بنی آدم کوشان اند .

فَا مَّا يَا تَيْنَكُمْ مِّنِيِّى هُدَّى كُ س امر برسد(بيايد)بشما اذطرفمن هدايتي

تفسیر : یعنی هدایت بذریعهٔ انبیاء و کتب .

تفسی : نه از طریق جنت کمراه میشود و نه ازآن محروم شده به زحمت اندر خواهدشد وبازبه ممان وطن اصلی خود که ازآن خارج شده بود بدون خوف و خطر خواهد رسید .

و مَنْ أَعْرَ ضَ عَنْ ذِ كُرِ ئُ و مسيعه دوبترداند اذ يادمن فَإِنْ لَهُ مَعِدُشَاةً ضَنْكًا بسرمرآئينه اوراست معيشت تنع

تفسیو: شخصی که از یاد الشفافل بوده محض زندگی فانی دنیا را قبلهٔ مقصود دانسته باشد. معیشت او مکدر و تنگ ساخته میشود اگر چه دربدونظ دارای مال ودولت وسامان ، عیش و عشرت بنظر آید مگر چون دلش از قناعت وتوکل عاری است لذا حرص مزید دنیا وفکر ترقی مال واندیشهٔ قلت و کساد ، همیشه اورا ناآرام میدارد وخار خار ثروت فانی دنیا دائماً دامنگیر اوست وباصطلاح عوام شب و روز در غم پنج و شش می باشد برعلاوه یقین موت وخطرات زوال دولت پیوسته جان اورا میکاهد ، حال اکثر ثروتمندان یورپ وامریکارا تماشا کنید که بعضی دریك شباروز فقط دوساعت و خوشبخت ایشانرا سه چار ساعت خواب نصیب میشود بعضی از ملیونرها از بس که تحت فشار جان کنی دنیا قرار دارند مرگ رابه زندگی ترجیح میدهند چنانچه امثله زیادی از انتحار آنها به مشاهده رسیده و خواهدرسید نصوص و تجربهها شاهد است که دریس دنیا کسی را سسکون قلبی واطمینان حقیقی بدون آنها دالهسی (ج) حاصل نمی شدود «الا بدکرالله تطمئن القلوب»

بعضی از مفسرین معنی «معیشة ضنگا» را چینان زندگی به گرفته اند که خیر در آن دخلی نداشته باشد گویا این نوع زندگی به سبب عدم خیر ضیق شده است ، ظاهر است که تمام مال و ثروت و

سامان عیش و عشرت کافریکه نشه دنیامستومدهوشش ساخته بالاخر وبال گردنش خواهدشد وانجام خوشحالی موقتی دنیا به تباهی دایمی منجر خواهد گردید آنوا خوشحالی دانستن کجا زیباست بعضی از مفسرین از «معیشه فضنگا» زندگی بر زخی قبر را مراد داشته اند یعنی پیش از قیامت به او یك دوره تنگی و مشقت وارد خواهد شدو اینهمان وقتی است که زمین قبرهم بروی ضیق میگردد . بعضی صحابهٔ کرام رضی الله عنهم «معیشه ضنگا» را به عذاب قبر تفسیر کرده اند بلکه «بزار» باسناد جید از ابی هریره (رض) مرفوعاً روایت کرده است بهرحال تماماین همه توجیهات را در تحت «معیشه ضنگا» میتوان داخل نمود

# و نحشره يوم القيها العلى المحمد المعلى المحمد المحم

تفسیو: از بینائی محروم کرده شده بمحشر آورده میشود و دلش نیز کور می باشد که بطرف هیچ حجتی راه نخواهد یافت ، این وضعیت در ابتدای حشر است اما بعد ازآن چشمهایش باز کرده میشود تا احوال محشر و جهنم و غیره رامعاینه کند .

تفسیر : کافر چون در دنیا چشم ظاهری داشت متعجب شده سوالمیکند چه قصور ازمنسوزدکه چشمهایم کورشد .

17

تفسیر :دردنیا که آیات مارادیدی و شنیدی نه یقین کردی و نه به آنها عمل نمودی و در گوش خود پنبهٔ غفلت نهاده همه هدایات مارا به طاق نسیان گذاشتی امروز همانطور فراموش کرده میشوی چون در دنیا خودرا کور ساختی اکنون چرا تعجب میکنی زیرا مناسب آن به توسزا داده شده و کور حشر شدی .

و کذالِك نَجْزِی مَنْ اَ سُرُفُ
و همچنین باداش میدهیم سیداکه از حداکشت
و که نیو مِن با یات ر به ه

تفسير : همين طور به هر مجرم مناسب حالوي سزا داده ميشود .

## وَ لَعَذَا اللَّهِ الْآخِرَةِ الشُّكُّ وَ الْبَقِي اللَّهِ وَ الْبَقِي اللَّهِ وَ الْبَقِي اللَّهِ وَ الْبَقِي

تفسیو: بنابران خیلی حماقت است که انسان از مصائب و زحمات این دنیا پریشان شود و برای خلاصی از عذاب آخرت فکری نکند حضرت شاه (رح) مینویسد که این عذاب نابینائی در حشر است و البته د ر دوزخ ازین بیشتر عذاب میباشد .

أَ فَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ آهَلَكُنَا قَبْلَهُمْ

پس آیاآنهانفهمیدند(داهننمودایشانرا) این دا که بسیارهلاك کردیم پیش از ایشان

مِّنَ الْقُرُ وَ نِ يَهُمُّوُ نَ فِي مَسْكِ نِهِمُ مَا اذ مروه ها مه مردش ميكنند دد جايهاي ايشان

تفسیو : اگر مجازات آخرت را باور نمی کنند آیا از واقعــات تاریخی هم عبرت نمیکیرند دراطراف اهالی مکه بسا اقوام در اثر کفر و طفیــان خود تباه و برباد شده اند که قصه های آنها به زبان خواص و عــوام باقی است و نیز در اثنای سفر به طرف شام و غیره از خرابه های بلاد منزل چهارم

\_\_\_

17

واقوام میگذرند که دیدن آن سرگذشت اقوام تباه شده را بیاد میدهد که چطور روزی درآن زندگی و گشتو گذار داشتند و چسانتباهشدند؟.

ا ن فی ذالک لا بات لا و لی النهای ال

تفسیر: رحمت الهی (ج)بر غضبش سبقت کرده بنابران برای اصلاح مجرم را مهلت وموقع زیادی میدهد و بدون اتمام حجت اورا هلاك نمیكند بلکه درباب این امت فرموده (وماکانالله لیعذبهموانت فیهم الغ) وازروی لطف ومرحمت خصوصی خود عذاب عامومستاصل را ازاینامت برداشته است این سخنی است کهاز پروردگار تو صادر شده واگر این نبودی وبرای عذاب یك قوم مجرم یك وقت خاص مقرر نمی شد حتما آنها را عذاب فرا میگرفت زیرا کفر و شرارت آنها مقتضی هلاك فوری آنهاست فقط مانع آن مصالح مذکورهٔ فوقاست اما اخیراً در قیامت بطور حتم عذاب عظیم را خواهند چشید و چون وقتش در رسد دراین دنیا هم نمونهٔ تصادم را بنگرند چنانچه هنگامیکه در غزوه بدر با مسلمانان آویختند نمونهٔ آنرا دینه د.

فَا صِبْرُ عَلَى مَا يَقُوْ لُوَّ نَ

تفسیر :عذاب دروقت معین حتماً وارد میشود فعلاً چون تاخیر وامهال را مینگرند بیهوده گوئی میکنند ، ایشانرا به حال شان بگذار تواینسخنان را تحمل کن وبه کمال صبر و سکون نتیجهٔ آخری را منتظر باش نبایدبه کلمات کفر آنها بیحد مضطرب و پریشان شوی .

تفسیو: این تسبیح و حمد عبارت از نماز های فجر و عصر است یعنی سخنان احمقان واشرار را پروا مکن بلکه با صبر و سکون به عسبادت رب خود مصروف باش زیرا مدد خدا (ج) از صبر و صلوة حاصل میشود «واستعینوا بالصبر والصلوة» .

تفسیر : دراین نماز مغرب و عشاءبلکه بر وفق بعضی از تفاسیر نماز تهجد نیز شامل است .

## و أَطْرَا فَ النَّهَا رِ

تفسیو: این نماز ظهر است زیرا درین وفتحدود نصف اول ونصف آخر روز با یکدیگر وصل میشود \_ بلکه در صحاح و قاموس و غیسره تصریح کرده اند که «طرف» به معنی حصه یک چیز است و تنها به معنای حد و کناره نیست دراین صورت اگر «نهار» به حیث جنس قبول کرده شود آنوقت یک حصه خاص روز را می توان مراد گرفت که درآن وقت روز نصف میشود .

٧.

تفسیو: یعنی اگر همچنین رفتار داشته باشی دردنیا و آخرت همیشه راضی و خورسند خواهی بود ودر مقابل این عمل اجر زیادی خوا همی یافت و برای امتت در دنیا امداد میرسد و در آخرت از شفاعت تو آمرزیده میشوند و تو هم از مشاهدهٔ آن مسرور میگردی .

تفسیس: در دنیا به کفار و پیروان مذاهب دیگر مثلاً یهود ، نصاری ، مشرکین مجوس و غیره سامان عیش و تنعم ارزانی نمودیم و تو نباید چشمهای خود را به طرف ایشان بدوزی اکر چه تا هنوز اینطورنکرده نی چه این خرمی و عیش محض برای چند روز بوده باین واسطه ما ایشانرا امتحان میکنیم که چه وقت شکر احسان را بهجامی آرند و کدام یك سر کشی میکند ، ای پیغمبر دولت عظمائی که حقتعالی برای تو عطا نموده ازقبیل قرآن کریم ، منصبعالیهٔ رسالت ، فتوحات عظیمه، رفعت ذکر و بلندی مراتب آخرت در مقابل آن این ساز و سامان محقوه وفانی دنیا اصلاً اهمیتی ندارد نصیبهٔ تو نسبت به آنها به مراتب بهتر است که بهذات خود ویا به اعتبار اثر خود دایم باقی می ماند ، به هرحال نه از تکذیب واعراض آنها مضطرب و نه بسوی ساز و سامان و مال و دولت آنها ملتفت شو .

وَأَثْرُ اَهْلَكَ بِالصَّلْوةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا الْ

و حکم کن اهل خانهٔ خودرا به نماز و خودنیزبرآنقایم(صابر) باش

تفسیر: یعنی خویشاوندان و متعلقین خود را هم به نماز تاکید کند در حدیث است که آنعضرت (ص) فرمود که پسر چون هفت ساله شود برای عادت گرفتن اورا به نماز خواندن موظف سازید و چون ده ساله شود اورا بزنید که نماز بخواند.

لا نَسْعُلْكَ رِزْقًا الْمَحْنُ نَرُ زُقُكُ اللهُ الل

وَ الْعَا قِبَةُ لِلتَّقُولَ ى اللهُ اللهُ

تفسمیو: در دنیا آقایان به ذریعهٔ غلامها کسب روزی میکنند اوتعالی از بندگان خود عبادت و پرستش میخواهد و به بندگان خویش خودش روزی میدهد (کذا فیالموضح) خلاصه نماز ما باو تعالی فایده نمیرساند والبته فایدهٔ آن به خودماراجع است که از برکت نماز ، روزی بیحساب را نائل میشویم «ومن یتقالله یجعله مخرجاً ویرزقهمن حیثلایحسب» (طلاق رکوع ۱) از همین سبب اگر درنماز فرض و کسب معاش نماز راترك واقع شود الله تعالی اجازه نمیدهد که درمقابل کسب معاش نماز راترك کنید نماز باید بر حال ادا شود .روزی رسان فقط خدائیست که نماز اورا میخوانیم الحاصل خدای تعالی تحصیل آن چنان ذرایع کسب معاشرا کهدرادای فرض عبودیت مخل و مزاحم شود بر ما حکم نفرموده انسان باید شیوهٔ پرهیز کاری را اختیار کند زیرا بالاخره خودش بسه چشم سر خواهد دید که خدای تعالی چطور به او امداد میکند .

و قَالُو الو لا يَأْ رَيْنَا بِالْيَهُ مِّنْ رَبِّهُمْ اللهُ وَ اللهُ ال

تفسیو: چرا برما چنان نشانهٔ آشکارا وانمود نمیکند که بعد ازآن برای ما قطعاً گنجایش انکار باقی نماند ورنه ازین تهدید و تخویف مرروزه چه سود.

تفسیر: حضرت شاه صاحب (رح) مینویسد: « در کتب سابقه خبر بعثت رسول آخرالزمان داده شده و یا مقصد ایس است که نشانی پیغمبران سابقگافی و شافی بوده وایس پیغمبر هم اصبولا همان سخنان سابق را تقیید میکند و چیز جدید نمیگوید و یانشانی ایناست که واقعات را بروفق کتب سابقه بیان میفرماید » و بهترین تفسیر به نزد من آنست که ابن کشیر وغیره اختیار کرده اند یعنی این مردماز روی مخالفت واعراض میگویند که چرا کدام نشانه نیاورد آیا برعلاوه صد ها آیات بینات از همه زیاده تر این قرآن عظیمالشان به آنهانرسیده که چگونه مضامین ضروری و مهم کتبسابقه را حاوی و محافظ و برای صداقت آنها حجت و گواه است واعجاز آن از آفتاب روشن تر است ساخیرمبین اولم یکفهم انا انزلنا علیكالکتب یتلی علیهم انفیذلكلرحمه نخیرمبین اولم یکفهم انا انزلنا علیكالکتب یتلی علیهم انفیذلكلرحمه وذکری لقوم یؤمنون و ماکبوت درکوع ه) .

و ای ملایسیودیم ایشانوا به عقوبتی و ای ملایسیودیم ایشانوا به عقوبتی من ملایسیودیم ایشانوا به عقوبتی من قبُلِه لَقَا لُو ا رَ بَّنَا لُو لَا مِنْ البته سیمنت البته سیمنت البته سیمنت البته میمنت البت البته میمنت البته البته میمنت البته البته

منزل چهارم يٰتِكَ مِنُ قَبْلِ أَنُ نَّذِ كُ آنكه ا قُلُ کُلُّ مُّتَرَ بِ فُستَعْلَمُو نَ زود میدانیدکه آضحت الصِّراطِ ا هُتُلُ ي ﴿

تفسیو: یعنی بعد از دیدن چنین نشان عظیمالشان میگویند که چرا نشانی نیاورد فرض کنید که اگر ما این نشان بزرگ راوانبود نمیکردیم یعنی قرآن کریم را نمیفرستادیم پیش از انزال کتاب وارسال رسول ما آنهارا به سزای کفر وشرك گرفتار می نمودیم در آنصورت آنهاهیاهوئی بر پامیکردند و میگفتند قبلازآنکه مورد مجازات ودچار ذلت و رسوائی میشدیم باید برما کتاب و ناصحی میفرستادی تا مارا آگاه مسی ساخت پس میدیدی که به گفتار تو چه خوب عمل میکردیم خلاصه اینکه اگر قرآن نمی آمد چنین میگفتند – اکنون که آمد آنرا گذاشته به مطا لبه نشانهای فرمایشی آغاز نمودند – مقصود آنها حصول هدایت نبوده نهانه های بیهوده میتراشند علی ای حال به ایشان بگو که ما وشماهردو انتظار میکشیم تا عنقریب از پرده غیب چه بظهور میرسد آنوقت تما محقیقت منکشف خواهد شد که راه کدام طائفه راست است و کدام کس براه راست میرود .

تمت سورة طه بتوفيق الله وعونه ، فله الحمد اولا وآخـراً وعلـى نبيهـ الصلوة والتسليم وافراً متكاثـراً

(سورة الانبياء مكيةوهي مائة واثنتاعشبرةآية و سبع ركوعات) ( سورة انبياء مكي و يكصد و دوازده آيت و هفت ركوعاست)

#### بِسَمِ اللَّهِ الرَّحْلَنِ الرَّحِيْمِ ٥

إِقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ

ﻧﺰﺩﯾﻚﺷﺪ ﺑﻤﺮﺩﻣﺎﻥ ﺣﺴﺎﺏﺷﺎﻥ ﻭﺍﯾﺸﺎﻥ ﺩﺭ ﻏﻔﻠﺖ <u>ﻣﯩﻜﯩﻜﯩﻜﯩﻜﯩﻜﯩﻜﯩ</u>

> معر ضو ن آ معر ضو ن

تفسیو: نزدیك است كه ساعت حساب ، وقت باز پرس وزمان مجازات آنها فرا رسد مكر اینها (یعنی مشركین و غیره) سر شار بادهٔ غفلت جهالت بوده و برای جواب محشر و روز محاسبه خود هیه آمادگی نمیكنند \_ وقتیكه آیات الهی (ج) به ایشان شنوانده می شود تااز خواب غفلت بیدار شوند باوجود استماع نصیحت به كمال بی پروائی ازآن اعراض میكنند كویا خیال مینمایند كه نه آنها كاهی بحضور خدا (ج) پیش میشوند و نه حساب دهی دارند بلی راست است كه میگویند (الناس فی غفلاتهم رحا المنیة تطحن) .

**تفیس :** نصایح قیمتدار قرآن کریم را بهحیثلهو و لعب<sub>م</sub>یمشنوند اگر درآن همه نصائح کران بها بهاخلاص وصدق دل غور میکردند کار دین و دنیای شان درست میشد اما چون پردهٔ سفاهت و غفلت قلوب آنهارآ پُوشانده وظلمت جهالت تاریکش ساخته و صسرف به لهـو و لعـب اشتغال دارند کجا میتوانند که به کنه حقایق نصـایح قــرآنی متوجــه

وَ اَ سَرُّو النَّجُو يُ الَّذِي يُنَ ظُلَمُو اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّذِي يَنَ ظُلَمُو اللَّهِ وَاللَّ مَلَ مُذَا إِلاَّ بَشَرٌّ مِّثُلُكُمْ وَمُثَلُّكُمْ مَ نیست این شخص مگر آدمی است مثل شما أَفْتَأَتُّوُ نَ السِّحْرَ وَ أَنْتُمْ تُبُصِرُونَ ® بسچراگرفتارمي آئيد درسحراو و حال آنکه شما می بینید

تقسیو : بعضی ازاین جهلاء بیخبر از استماع اندرز های مقدس قرآنی تنگ حوصله شده و به کمال قساوت و بی انصافی در خفیه مجلس نموده و چنین فیصله کردند که در صدد تکذیب نبوت و تردید آیات قسرآنی برآیند بنابر آن با بیشرمی ووقاحت تمام اظهار مینمودند که این پیغمبر مثل ماانسانی است که نه فرشته دانسته میشود ونه نسبت بهما برتری دارد والبته ساحریست که از روی سحر وافسون به جادو میپردازد.آنها درصدد اغوا و تضلیل مردم برآمده وبه آنها میگفتند که شمارا چه شده و چرا با چشمان کشاده خود را تحت افسون ساحری قرار مید هید بر شماً لازم است که نزدیکش نروید . آنها شاید قرآن مجید را از ین حَيْث جادو کمفتند که قوت تاثیر و تصرف حیرت انگیز آن را مشاهـــده کرده و متحیر میشدند و مجلس خفیه را از سببی منعقد نمودند تابرای تدابیر آیندهٔ خود که بر علیه حق اتخاذ می نمـودند تمـهید و اسـاس بكذارند . مسلم است دشمن هوشيار و چالاك خوش ندارد تاكار روائيها و ترتیبات معاندانه اش پیش از وقت مکشوف گردد لذا با کمال راز داری و هوشیاری به صحابت همکاران به پروپاکند و تبلیغات میپردازد .

# وَ الْأَرْضِ وَ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ ۞ و اوست شنوا دانا

تفسی : پیغمبر فرمود که شما هرقدرپوشیده ودر خفا مشوره هاکنید الله از همه خبر دارد و چون اوتعالی هرسخن آسمان و زمین را میداند راز ها و سازشهای شما ازو پوشیده مانده نمی تواند .

بَلْ قَالُو الْفَعَاتُ اَحْلام بَلِ افْتُرْمُ الله الْفَتْرُمُ الله الْفَتْرُمُ الله الله معتند، خواب هاى پريشان است بلكه دروغ بسته است آنرا بلك هُو شَاعِرُ عَصْ فَلْيَا يَنَا بِاليَّا يِلْمَ بِلله شاعر است بسبايد بيارد نزدها نشانه بلكه شاعر است بسبايد بيارد نزدها نشانه حَمَا الله وَلُونَ ٥ حَمَا الله وَلُونَ ٥ حَمَا لَا وَلُونَ ٥ حَمَا الله وَسِنيان

**تفسیل : از**شنیدن قرآن دراثر عناد و مخالفت شدید عقل و هوش آنها چنان مختل میگردید که به هیچیك رأی قرار نمیگرفتند گاهی آنرا جادو مینامیدند ، گاهی حوابهای پریشان میگفتند و گاهی ادعا میکردند که آنحضرت (ص) سَخنانی راکه خود ساخته است به ما پیش کردهوآنرا قرآن نامیده آست و تنها به همین اعتراضات اکتفا نمیکردند بلکه **آنحضرت (ص)** را شاعر می خواندند و می گفتند مثل شعواء در اثر تخيل عالية خود مضامين را در عبارت مؤثر ومسجع ميدرارد واكر حقيقتا چنان نیست آنحضرت باید مانند پیغمبران سابق معجزه واضحی نشان بدهد . این اظهار آنها محضاز روی عناد واذیت بر پیغمبر اکرم بودزیرا اولاً مشركين جاهل مكه از پيغمبران سلف و معجزات آنها هيچآگهي نداشتند ــ ثانياً چندين مر تبه ازآنحضرت علامات بينات را كه دليل نبوت است مشاهده کرده بودند که از معجزات و ۱۱ز انبیای سابقین کستر نبود و بلندترین تمام معجزات شان قرآن است مشرکین و کفاردردلخود خوب میدانستند که آیات قرآنی نه عبارت های مهمل جادوگری و نه خواب های بیمعنی واضغاثاحلامو نه شاعریاست بنابران چوناعتراض آنها مصداقی پیدآنمیکرد آنرا گذاشته به سخن دیگری می پسرداختند «انْظُر كيف ضَرَبوالكَ الامثالَ فضلوا فلا يستطيّعون صَبِيلًا »(نـرقـان

اَفَهُم يُؤْمِنُونَ<sup>®</sup>

آیااکنوناینان ایمان می آورند

تفسیر: باقوام سابقه معجزات فرمایشی آنها نشان داده شد مگرباوجود مشاهده نپذیرفتند ودر نتیجه بروفق سنت الهی (ج) هلاك شدند اگر فرمانشات مشركین مكه هم بجا آورده شود ظاهر است كه گاهی قبول نخواهند كرد لاجرم بروفق عادت مقدس خدائی تباه كرده میشوند مگر اینجا تباهی كلی آنها مقصود نیست بلكه حكمت الهیه فی الجمله مقتضی بقای آنها می باشد.

وَ مَا ٓ اَرْ سَلْنَا قَبْلُكَ اللَّهِ جَالًا نُو حَتَى وَ مِنَا الْرَبِّ وَ حَتَى وَ مِنْ بِنَسْتِهِ وَمِيْنِ سِتَادِيمِ وَ يَغْمِنُو سَادِيمِ وَ يَغْمِنُو سَادِيمِ فَسُعُلُو اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

اِنْ كَنْتُمُ لَا تَعْلَمُوْ نَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

تفسیر: جواب قول آنها که گفته بودند «هل هذا الابشر مثلکم» این است که پیغمبرانی که پیشتر مبعوث شدند وایس کفار از آنحضرت (ص) مطالبه میکنند که مثل معجزات آنهارا نشان بدهد آنها هم مثل آنحضرت بشر بودند نه فرشته واگر خود تان در اثر جهالت از حقیقت چنینواقعه مشهوره اظلاعی ندارید از اشخاص عالم و باخبر بپرسید و چون باهل کتاب یعنی یهود و نصاری درتماس و مراوده می باشید بروید و ایس موضوع عادی را از آنها استفسار کنید که آیا درازمنه ماضیه انبیاء و رسلیکه (علیهم السلام) مبعوث می شدند بشر بودند و یافرشته ؟ .

الطُّعَامُ وَمَا كَانُوُ الْخُلِدِ يُنَ ۞ جاويدباشندكان نبودند

تفسیر : پیغمبران دارای خصائص و وجود بشری بوده و حیثیت وجود فرشتگان را که به غذا احتیاج ندارند نداشتند ، صاحب رتبهٔ الـوهیت که ازموت و فنا منزه باشند هم نبودند .

شُمَّ صَدَ قُنْهُمُ الْوَعْدَ فَأَنْجَيْنَهُمْ سپس راست حردانیدیم باایشان وعدمرا پس رستگاری دادیم ایشانرا

وَمَنُ نَّشَاءُ وَ ٱهْلَكُنَا الْهُسُرِ فِينَ ٠ ازحدگذرندگان را وكسى داكه خواستيم و هلاك گردانيديم

تفسیر : باسایر بندگان الہی (ج) صرف ازاین رهگذر امتیاز و تفوق داشتنــد کــه از طــرف الله تعالی بــرای هــدایــت واصــلاح مخــلوق موظف و سرافراز گردیده بودند خدا (ج) وحی خودرا بسوی آنها مي فرستاد و باآنكه انبياء عظام و سايل مقابله و دفاع را ظاهراً مالك نبودند ودر برابر مخالفین موقف آنها مشکل میشد اما خداوند (ج)وعدهٔ حمایت ونگهداری خود را به آنها داد وباین پیمان خود بدرستی و فــا نمود و آنهارا با تابعینو پیروان شان محفوظ نگهداشت و دشمنانآنهارا که نهایت متکبر بوده با پیغمبران واتباع ایشان از در مخاصمت وتصادم پیش میآمدند به تباهی وهلاکت میرسانید . یقیناً **محمد(صلعم)** هـــم بشر است لیکن بشری که دربرابر تمام دنیا وعناد همه مردم،خداوند (ج) بوجه احسن اورا حمایت فرمود ، دشمنان نبوی و مخالفین پیغمبر بآید از حوادث ملل سابقه عبرت بگیرند و سرانجام خود را بدقت ملاحظه کنند که مبادا قبل از محاسبهٔ اخروی در دنیا محاسبهٔ آنها شروع گردد. تفسی : بذریمهٔ قرآن معظم بهر نحوی که ممکن بسود در راه خبرت و بینش مردم وافهام نیك و بد کوشش بعمل آمد پس اگر اندکی عقلدارید کوشش خواهید کرد تاخودرا ازعذاب الهی (ج) محفوظ نگهداریدو قرآن معظم را قدر نمائید زیرا حقیقتاً برای مجد و شرف شما دستآویزبزرگ است و نیز به زبان خود شما و برای فرد کامل قوم شما نازل شد ودر دنیا شمارا شهرت دائمی عطا فرمود اگر این محسن مقدس و بزرگوار خودرا قبول نکردید در دنیا ذلیل میشوید و گذشته ازآن عذاب آخرت برشما رو آوردنی است ـ قرآن باك انجام دنیوی اقوامی را کهباانبیاه (ع) دشمنی کرده و بر نفس خود ظلم نمودند بخوبی بیان میکند .

و كُمْ قَصَمُنَا مِنْ قُرْيَةٍ كَانَتْ ظَا لِهَةً و بِسَا دَوْمَ سَعْمَادُ سَمْعَادُ سَمْعُودُ سَمْعُودُ

تفسیو: چنین نیست کهدراثر افناء وامحای کفار ومعاندین دینخدا (ج) زمین به صورت بیابان و صحرای خشکی درآید بلکه خدا (ج)در عوض ایشان دیگران را بروی کار می آورد .

فَلَهَا آحَسُو ا بَأْسَنَا إِنَّ اهُمْ مِّنْهَا فَلَهَا آحَسُو ا بَأْسَنَا إِنَّ اهُمْ مِّنْهَا بِسِجُون حسى ودند أفتمادا نامهان ايشان الذانجا

كه پرسيدهشويد

تفسیو: چون کفار ومشرکین در برابر خود عذاب الهی (ج) رامشاهده کردند اراده نمودند تااز ملك خدا (ج) فرار نموده ومأمنی به جهت خود جستجو نمایند و نجات یابند مکر غافل بودند کهدرهر جا خدا (ج)حاضر و همهٔ امکنه واز منه ازآن اوست شاید بطور تکوینی به آنها تلقین شده باشد که کجا می گریزید؟ بعشرتگاه خود بر گردید \_ زیرا آنجا ادوات نعمت و سرور را فرا هم کردهبودید ، شاید کسی ازشمابپرسدآقا آن نشهٔ مال ودولت ومستی زور و قوت چهشد ؟ \_ وآن سامان و دستگاه کجارفت ؟ آیا آنهمه نعم و عطایای خداوندی را تا کدام اندازه شکران نمودیدویااینکه شما اشخاص بزرگی بودیدودرهرموقع وهر مسئلهمورداستشاره واقع میشدید ،حال هم آنجا بروید دیگر ضرورت فرار نیست باید مردم ازشما در مهمات وامور مشوره بگیرند واز رأی شما مستفیض کردند (این جملهها از روی تحکم گفته شده) .

قَالُوْ ا يُو يُلنَّا إِنَّا كُنَّا ظُلِمِينَ ﴿
عَنت (ای)وای برما مراثینه بودیم مُنهاد
فَهَا زَالَتَ بِلْكَ كَ عُو مِهُمْ حُتّی بس دوام داشت معین فریاد ایشان تاوقتیکه جُعَلَنْهُمْ حُصِیْلًا ا خَا مِلِ یُنَ ﴿
ساختیم ایشانوا (کشت)دروشده مانند آتش خاموش

تفسیو: چون عذاب را به چشم سردیدند به معاصی خود اعتراف کرده و پیهم فریاد نمودند که یقینا ما ظالم و مجرمیم آنوقت تاسف و ندامت سودی نخواهد بخشید چه وقت قبول توبه نبود . این اعتراف به گناه و ندامت در آنوقت فایده نرساند بالاخر چنان محو شدند که گوئی به آن واحد درو گردیده از پاافتادند و یا مانند چوبی شدند که بعد از سوختن خاکستر می شود العیاذ بالله .

تغسیو: یعنی چنین نیست که درآن حکمت بالغه و غرض صحیح نباشد بنابران دانشمندرا باید که غایهٔ آفرینش عالم را بفهمد و دنیارا محض لهو و لعب ندانسته از انجام خود غافل نباشد بل خوب بداند که دنیا برای آخرت آفریده شده وانسان مجازات و مکافات هر نیك و بد را خواهد یافت و ذره ذره ازو حساب گرفته خواهد شد .

# بِا لَحْتِ عَلَى الْبَاطِلِ فَيْدُ مَغُهُ الْمَاطِلِ فَيْدُ مَغُهُ مِنْ الْبَاطِلِ فَيْدُ مَغُهُ مَعْهُ وَرَا مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُلِيْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ

تفسیر: اگر فرضآامور لهو و لعب لائق شان ما میبود آنوقت اراده میکردیم تااین مشغله و بازیچه رابر پاکنیم واین چیزرابه ذات خودو بقدرت کامل خویش به عمل میآوردیم وبامکافات ومجازات شما سر و کاری نداشتیم لیکن حقیقت این است که دنیا محضبازیچه و تماشا نیست بل میدان مبارزهٔ حق و باطل است حق در هر جا به مقابلباطل قیام ورزیده وبرآن غلبه حاصل میکند سر انجام اعمال مشرکانه و سخنان سفیهانهٔ خودرا ازین حقیقت بدانید که چون بومب حق وصداقت بالای شما به شدت تمام انفلاق کند چه خرابی و بربادی مدهشی بر شما وارد خواهد ساخت و کدام قوت شمارا از آن مهلکه نجات خواهد داد ؟.

تنبیه: «لواردنا ان نتخل لهوا الخ» به چندین عبارت شرح و تفسیر شده وما معنائی راکه به اعتبار سباق و لحاق قریب تر وواضح تر است اختیار نمودیم و نیز به طرف فوائد قیود «من لدنا» و «ان کنا فاعلین »هماشارات لطیفی رفته است والله تعالی اعلم .

وَلَهُ مُنْ فِي السَّمَاوِ تِ وَ الْأَرْضِ الْسَاوِ الْمَارِضِ الْسَاوِ الْمَارِضِ الْسَادِ الْمَارِينِ السَّادِ الْمَارِينِ السَّادِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

تفسیو : اگر خدا (ج) بخواهد تباه کند کیست که نجات دهد و کجا پناهگاه پیدا خواهد شد . تفسیو: باوجودیکه فرشتگان از مقربیس بارگاه الهی (ج) اند قطعاً از اطاعت سرتابی نمیکنند، بندگی و نیاز را بحضور پروردگار خود فخرمیدانند و ربحا آوردن و ظایف عبودیت کاهلی و تنبلی را ابدآ بخود راه نمیدهند شب وروز به تسبیح و یاد خدای سبحان غرق اند نه مانده میشوند و نه دلگیر میکردند بلکه تسبیح و ذکر غذای شان است طوریکه ماهر وقت تنفس میکنیم ودیگر کارهارا همانجام میدهیم عینا همین کیفیت راباید در تسبیح و تملیل فرشتگان بهرکاریکه مامور و بهر خدمتیکه موظف باشند یك دقیقه هم از انجام ذکر خدا (ج) غافل نمی شوند در صور تیکه فرشتگان معصوم و مقرب را حال چنین است پس برای انسان عاصی و خطاکار لازم است که به مراتب زیاد تری بحضور رب خود نیاز کند .

آم انتخد و اللهة من الرق من الرق من الرق من الرق من الرق من الرق من الماء الم

هُمُ يُنْشِرُ وُ نُ 🕾

که ایشانرا دوباره زنده کنند (برانگیزانند)

را تفسیو : فرشتگان مقیم آسمان از بندگی اوتعالی پهلو تهی نمی کنند بلکه همیشه در یاد وبندگی خدا(ج) مشغول می باشند آیا در زمین چنان ذواتی هست که آنها درمقابل خدای توانا معبود گردانیده شوند و هنگامیکه پرستندگان آنهارا به عذاب خود هلاك نماید آیا معبودان باطل میتوانند که پرستش کنندگان خودرا زنده کنند و یا از عنداب نجات بدهند ؟ هرگز نی .

لُو كَانَ فِيهِمَآ الْهَا اللهُ الل

تفسير : راجعهابطال تعدد «آلهه،قرآن معظم با دليل واضحوبرهانمتيني اقامهٔ حجت نموده ودرین مورد میفرماید پس خوب ملتفت باشید !عبادت تذلل کامل وانعهائی را گویند وتذلل کامل فقط به حضور همان ذاتــی به عَمل مَی آید که در ذات و صفات خود از هر حیثکامل باشد ــ آنذات مقدس راما دالله یا دخداه (ج) میگوئیم و ذات خداوندی به صورت قطع و حتم باید از هر نوع عیب و نقصی مبرا بوده واز هیچ رهگذر قصــور وفتوری نداشته باشد نه عاجز باشد و نه مغلوب و نه تحت فشار کسی قرار گیرد درگار او احدی مانع شده نتواند اکنون فرض کنید که اگر در آسمان وزمین دوخداباشد آلبته هردو باید دارای یکشان و لیاقت بوده وازهم متفاوت نباشند درينوقت طبعآ تخليق عالم وتدبير علويات وسفلیات حسب موافقت کلی هردو بهعمل میآید ویا گاه گاهی بین آنها اختلافی هم رومیدهد در صورت اتحاد دو آحتمال متصور است یا یکی به تنهآئی از عهدهٔ این کار برآمده نمی توانست پس هر دو متحداً بانتظام امور پرداختند ازاین وضعیت معلوم شد که احدی ازین هـردو قدرت کامل ندارد.ویااگر یکی تنها سر رشته عالم را بهطوری کلی انجام داده میتوانست طبعاً دیگری بیکار محض میبود ــازین جهت باید بهوحدانیت ذات الهي (ج) و قدرت كامله ووجود يكانه او ايمان آوردو بايدمعتقدشد که بدون بندگی بذات واحد او چارهٔ دیگری برای عباد نمی باشد، بطالت برای خدا (ج) نقص است ازین رهگذر این منطق به کلی غلط و مزخرف ثابت شد \_ واگر مخالفت را در بین دو خدا فرض کنیم \_ لا محاله در صورت مقابله یکی مغلوب و مقهور گشته اراده وتجویز خود را ترك خواهد داد پس این وضعیت نغی خدائی اورانمود ویا اگر هردو از حیث قوت وطاقت متساوی باشند حتماً بر علیه یکدیگر خواهند بسر خاست وهر كدام اراده و قدرت خودرا محل تطبيق قرار خواهد داددراثر ايسن ریسمان کشی دو خدا اولا از ابتداء هیچ چیزی قطعاً به وجود نخواهد

۱۷

آمد و ثانیآ اگر درباب آن شی موجوده زور آزمائی شروع شد آن موجود درین کشمکش ازبین میرود ـ ازین برمی آید که اگر در آسمان وزمین دو خدابودندی وضعیت کاینات ونظام آسمان وزمین از ابتداء درهم و برهم میشد ورنه لازم میآید که یك خداباید بیكار ، ناقصس و عاجز باشد واین خلاف مفروض است .

تفسیو: در ملك ذاتیكه مالك یگانهٔ عرش (تخت شاهی) است گنجایش شركت قطعاً متصور نیست چون دو پادشاه خود مختار با آنیكه خود اختیاری آنها محض مجازی است در یك اقلیم نمی گنجند چسان ممکن است که دو خدای مختار کلو قادر مطلق دریك قلمرو شریك شوند ؟ .

## لَا يُسْعُلُ عَمَّا يَفْعُلُ وَهُمْ يُسْعُلُو نَ ﴿ اللهُ يَسْعُلُو نَ ﴿ اللهِ يَسْعُلُو نَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

تفسمیں: (خدا) نام آن هستی ایست که قادر مطلق و مختار کل باشد قدرت ومشیت او را احدی باز داشته نمی تواند و هیچکس مجال آن را هم ندارد که از اعمال و افعال خداوندیش اندکی سوال نموده بگوید دفسلان کار را چرا اینطور نمودی » آری تنها ذات کبریائی او حق دارد که هر شخص را مواخذه و باز خواست کند .

17

تفسيو: چون راجع به توحيد دليل عقلى قايم شد آنكاهاز مشركيندرباب دعوى آنها نسبت به تعدد آلهه دليل صحيح طلب ميشود يعنى بدون خداى واحد معبودانى را كه شما تجويز كردهايد در حقيت آنها چه دليل عقلى ونقلى داريد ؟ وبه كدامسندالوهيت آنانرا ثابت مىنمائيد ؟ و اگر دليلى داريد پيش كنيد ظاهر است كه آنها به جز اوهام و ظنون وتقليد كور كورانه آباء واجداد خود چيزى نداشتند ودر تائيد شرك نه دليل عقلى آورده توانستند و نه نقلى . كذا قال المفسرون حضرتشاه (رح) مىنويسد : « اول مشركين ، معبودانى را ذكر نمودند كه رتبه آنهارا با غراب و فاسد مىشد ، بعد موجوداتى را ذكر نمودند كه رتبه آنهارا با غراب و فاسد مىشد ، بعد موجوداتى را ذكر نمودند كه حيثت مربه خوراب و فاسد مىشد ، بعد موجوداتى را ذكر نمودند كه حيثيت و حكام ما تحت مصروف مىباشند دراينصورت آنها از طرف مالك بزرك بايد سندى داشته باشند زيرا بدون سند نمى توانند نيابت كنند پس بايد سندى موجود باشد پيش كنيد .»

هٰذَا فِ كُوْ مَنْ مَّعِى وَ فِ كُوْ النَّالَةُ الْمِنْ اللَّهِ المنانة و ياد الناليكة بامنانة و ياد مَنْ قَبُل مِنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللللَّا اللَّلْمُلْمُ ا

تفسیو: امت من وامم خدا پرست سابقه پیرو همین یك عقیده اند كه بدون همان رب العرش دیگر خدائی نیست ودلیل عقلی آن پیشتر بیان شد \_ اگر شما برخلاف این عقیده سماویه و اجماعی ملل دلیلی دارید حاضرسازید دعوای من اینست که این امت وامتهای سابق و کتاب این امت (قرآن کریم) و کتب آسمانی امم سابقه (تورات و انجیل وغیره) همه بر دعوای توحید متفق اند \_ چنانچه باوجود تحریفات بی شمار \_ اگر امروز هم اوراق کتب سابقه را از نظر بگذرانید اعلان توحید و رد شرك را بوضاحت مطالعه خواهید نمود مگر این جاهلان این سخن را نمیفهمند واگر فهم ودانش می داشتند سخن حق را شنیده از آن هر گر سسر نمی پیچیدند .

تفسیر: تمام انبیاءومرسلین به عقیدهٔ توحید اجماع نمودهاند واحدی از انبیاء گاهی خلاف آن کلمهٔ را بر زبان خود جاری نساخته اندوهمیشه این را تلقین می کردند که بدون خدای یکتا کسی اهلیت آنرا ندارد که طرف برستش قرار گیرد طوریکه از دلایل عقلی و فطری ثبوت توحید ورد شرك باثبات میرسد همان طور از حیث نقلی اجماع همه انسیاء علیهمالسلام بر دعوی توحید دلیل قطعی حقیت توحید است .

و تفتند عرفته السّ حمن و تفتند عرفته السّ حمن و تفتند و تفتند عرفته السّ و الله و الل

تفسیر: بعض ازقبایل عرب ملائکةالله را دختران خددا می کفتند له بدا نشان داده شد که این لایق شان رفیع خدا نیست که برای خود پسران و دختران بگیرد دراین آیت ردنصاری هم شد که حضرت مسیم (ع)را (ابن الله) میگویند و نیز ردآن فرقهٔ یهود شد که حضرت عزیر (ع) را پسر خدا می خواندند.

افتربلناس منزل چهادم الانبية،

الانبية،

الله عبا گ شُکْر مُوْ نَ الله بند الله بند

تفسیو: یعنی آن ذوات بر گزیده راکه شما اولاد خدا وانمود می کنید اولادش نیستند بلکه بندگان معزز اویند و باوجود کمال عزت و قسرب در حضور الهی بحدی نسبت به مقام ربوبیت اجرای آداب و اطاعیت می نمایند که بدون حصول رضاواجازهٔ او تعالی در حضور او حرفی بلب نیاورده و کاری را بدون حکم او اجرا کرده نمیتوانند گویا همین کمال عبودیت و بندگی طغرای امتیاز آنهاست .

#### يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيْدِ يَهِمْ وَ مَا خَلْفَهُمْ

میداند آنچه بیش روی ایشان است و آنچه عقبایشاناست

تفسیو: علم حق تعالی به تمام احوال ظاهری و باطنی آنها محیط است هیچ حرکت وقول و فعل ایشان ازو پوشیده نیست حقیقت این امر برین بندکان مقرب مکشوف است و از اینجاست که ایشان همه وقت نگران احوال خود می باشند تا در کلیه احوال واوضاع آنان چیزی خلاف مرضاة الله به مشاهده نرسد.

## و لا يَشْفَعُو نَ لا إلاّ لِهَنِ الْرَيْعَلَى الْرَيْعَلَى الْرَيْعَلَى الْرَيْعَلَى الْرَيْعَلَى الْرَيْعَلَى

تفسیر : بدون درك رضای او شفاعت هیچكسی را نمیكنند . چون الله تعالی از مؤمنین موحدین راضی می باشد \_ لهذا وظیفهٔ ملائكة الله این است كه دردنیا و آخرت در حق آنها استغفار كنند .

تفسیر: پس چگونه آنهارا میتوان خدا خواند ؟ و چون خدا نیستند لهذا ممکن نیست که پسران ویا دختران خداهم باشند زیرا اولاد صحیح و حقیقی از جنس ابوین خود دانسته میشوند .

و من يَقُلُ مِنْهُم إِنْ يَى اللَّهُ وَمَنْ مَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

مِّنْ کُ وَ نِهٖ فَذَا لِكَ نَجْزِ يَهُ جُهُنَّمُ طُ مِّنْ كُو جُهُنَّمُ طُ مِنْ فَذَا لِكَ نَجْزِ يَهُ جُهُنَّمُ طُ

مَ كَذَا لِكَ نَجْزِى الظَّلِمِيْنَ ﴿ مُ الطَّلِمِيْنَ الطَّلِمِيْنَ ﴾ مونين مونين مونين مونين الطّلم المان را

تفسیر: کسانی راکه شما خدا و یا اولاد خدا می سازید اگر بفرض محال از آنها کسی نسبت بهخود (معاذالله) چنین سخن را بگویدبعذاب جهنم مبتلا خواهد شد واین سزائیست که به ظالمان و متجاوزین نیز داده میشود . آنکه ازمحیط دایرهٔ اقتدار و جبروت بیانتهای ما بیرون شده نتواند چسان خدا تواند شد ودعوی الوهیت تواند نمود .

آ و كم ير الآن ين كفر قر ا آي السلوت والآرض كا نتا عه آسمانها و نمين بودند

### رَ ثُقًا فَفَتَقَنَّهُمَا ط بسته بس تشودیم آنهادا

تفسیو: : (رتق) بمعنی آمیختن و در یکدیگر در آمدن است - ابتلاء آسمانها و زمین هردو در ظلمت عدم از یکدیگر غیر متمایز افتاده بودند و در مرحلهٔ ابتدائی و جودهم بایکدیگر مخلوط بودند بعد ازآن قدرت خالق مقتدر هردو را از هم جدا فرمود - پس ازاین جدائی هر یك به طبقات جداگانه متشکل گردیدند بااین همه «بسته» بودند نه ازآسمان باران نازل می شد و نه در زمین سبزه و نباتات میروئید بالاخر خدای تعالی برای فایدهٔ بنی نوع انسان هردو را از هم جدا ساخت از بالا باران به باریدن آغاز کرد و از پایان مسام زمین باز شد در ین قسم زمین حق تعالی چشمه ها و دریاها جریان داد و انواع و اقسام نباتات در آن رویانید و فرمود و برای هریك ستاره مدار جداگانه مقرر کرد و گردش هر یك را مختلف گرداند .

# و جَعَلْنَامِنَ الْهَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ الْمَاءِ وَكُلَّ شَيْءٍ حَيِّ الْمَاءِ وَكُلَّ شَيْءٍ حَيِّ الْمَاء

تفسیر: موجودات جانداری را که به نظر می آیند بالواسطه و یا بلاواسطه از آب پیدا کرد ، مادهٔ حیات آنها آب است اگر در بعضی مخلوق ثابت شود که آب در پیدایش آن دخل ندارد از آن مستثنی است بازهم این کلیه به اعتبار (للاکثر حکم الکل) صادق می آید .

تفسیر: این همه علامات بینات وانتظامات لایتبدل را میبینند آیا مردم به وجود خدا ووحدانیت او یقین نمی کنند ؟ .

اقترب للناس منزل جهادم الانبية المناس منزل جهادم الانبية المناس المنيل منزل جهادم الله المنافرة المنا

تفسیو: یکی آنکه اهالی یك مملکت باید با باشندگان مملکت دیسگر رابطه و تعلق پیدا کرده بتوانند اگر امتداد کوهها طور دیگری بعمل میآمد و بلندی هسای آن غیرمتناسب مسی بود دراثر آن راهها مسدود می شد . این امر صورت نمیگرفت (کذافی الموضح) مشاهدهٔ ایسن همه راههای کشاده انسان را بطرف قدرت و حکمت و توحید حق تعالی رهنمون میگردد .

## و جعلنا السّهاء سقفًا مُحفو ظًا علا و ساختيم السماده سقفي معفوظ

تفسیر: تاوقتیکه خدا (ج) بخواهدنه می افتد و نه می شکند و نه تبدیل میشود و نیزاز استراق سمع شیاطین محفوظ و از سببی سقف گفته شد که در نظر به صورت سقف معلوم میشود.

# و ایشان از نشانهای آسمان اعراض کنند محان اند

تفسیو : این سقف رفیع ووسیع از مدتهای مدیدی (که حساب آن راجز خدا (ج)دیگری نداند) بدون ستون و پایه قایم است ـ وزینت و آرایشی که درآن به کار رفته قطعاً خراب نمیشود ـپس این مردم چگونه در آن تفکر و دقت نمی کنند ؟ . و هو الذي خَلَقَ النَّيْلَ وَالنَّهَا رَ و دون و دون و دون و دون و الشَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالَّاللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

تفسیر: اینها اندك تفصیلی است از نشانهای آسمانی .

تفسیر: آفتاب وماهتاب بلکه هر سیاره در مدار خود همیشه درگردش اند از کلمهٔ «یسبحون» برمیآید که سیارات به حکم پروردگار خودبخود حرکت میکنند واللهاعلم .

وَ مَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّنَ قَبْلِكَ الْخُلْلَ الْخُلْلَ الْخُلْلَ الْخُلْلَ الْخُلْلَ الْخُلْلَ الْخُلْلَ الْخُلْلَ الْخُلْلَ الْخُلْلُ الْحَلِلُ وَ نَ ﴿ الْخُلِلُ وَ نَ ﴿ الْعَلَى اللَّهُ الْمُو اللَّهُ الْمُو اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّلَّا اللّل

كُلُّ نَفْسِ ذَ آئِقَهُ الْهُوْتِ الْمُوتِ مَّ مَاسَةً مِنْدَةً مِنْدَةً مِنْدَةً مِنْدَاتًا مِنْ اللهِ

تفسیر: طوریکه وجود مخلوقات فوق الذکر از ایجاد حق تعالی است همانطور زندگی تمام انسانها نیز عطای اوست هر وقتیکه بخواهد بستاند مرگ برهرکس ثابت میکند که هستی اوبه تصرف خودش نیست و عیش چند روزه به پایان رسیدنیست حضرت شاه (رح)

می نویسد که: کفار سخنان آنحضرت (ص)را شنیده میگفتند که تمام شبهرت این شخص منحصر به زندگی اوست ـ به مجرد انتقال او از دنیاً چیزی باقی نمیماند اگر غرض آنهاازین قول چنین بود که حدوث موت منافی نبوت است «**وماجعلنا لبشر من قبلك الخلد**» جواب آنهاست یعنی از (انبياء ومرسلين) كيست كه ذائقة مرك رانـچشيده بـاشد و هميشة زنده بماند ؟ ـ واكر اين سخن رانسبت به مرك آنحضوت (ص) محض برای دلخوشی خود گفته باشند جواب شانرا آیه «افان متفهم الخالدون» داده است \_ یعنی شمابرای چه خوشوقتی می کنید ؟ آیااگر آنحضوت (ص)بمیرد شما نخواهید مرد ؟ آیا خیال میکنید که تا بروز قیامت زنده وباقی خواهید ماند ؟ ــ وچون مسلماً شماهم یکی بعد دیگری میمیرید پس سرور شما بر وفات پیغمبر اصلاً معنی وارزشی ندارد ـ هر کس طريق فنا راخواهد پيمود وذايقة موت راخوآهد چشيد كويا قرآن معظم اولا توحید ودلایل قدرت الہی (ج) را بیان کردہ سیس درین آیت روی سنخن را بطرف مسئلة نبوت معطّوف سأخت .

#### وَنَبُلُو كُمْ بِالشَّرِّ وَ الْحَيْرِ فِتُنَاةً ا نیکی (آسودگیی)آزمودنی ومی آزمائیم شمارا به بدی (سختی) و

**تغسیر :** الله تعالی دردنیا راحت وزحمت ، صحت ومرض ، کشایش،تنکی وغيره اوضاع مختلفهرا برانسان وارد مىسازد تابدين وسيله آنها رآ بيازمايد وواضح كردد كه كدام شخص بهمقابل زحمت وبلا صابر ودر نعمت ها شاکر است ؟ وچه آشخاص زبان گـله وشکایــت را درمورد مصيبت دراز واظهار يأس نموده ويا به ناسباسي مبتلا مي باشند ؟ .

تفسيو : ثمر صبر وشكر ونتيجة اعمال نيك وبدبه شما داده ميشود .

إِنْ يَتَّخِذُ وَ نَكَ إِلاَّ هُزُ وَ الْا نبيعيرند ترا ٧١٠

وَهُمْ بِذِ كُرِ الرَّحُهُنِ هُمْ كَفِرُونَ ۞ و ايشان أَذَياد كُر الرَّحُهُنِ هُمْ كَفِرُونَ ۞

تفسی : این مردم از انجام بکلی غافل اند وبر پیغمبر (ع) استهزاء مینمایند چنانچه بطریق تمسخر و تحقیر میگویند «اهذاالذی یذکرالهتگم» آیا همین شخص است که معبودان شمارا بهبدی ذکر میکنند ؟اما خودشان شرم ندارند که از ذکر معبود حقیقی حتی ازنام «رحمن، بد میبرند واز کتاب بر حق او انکار میکنند و چون از زبان پیغمبر مذمت معبودان باطل را میشنوند نهایت آزرده میکردند وقتیکه صورت حال اینطور است پس باید قضاوت نمود که : آیا حالت خود آنهاخنده آور است ویا ازفریق مقابل ؟ .

رَجُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلٍ اللهِ اللهِ عَجَلٍ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

سأورِيْكُمُ التِي فَلا تَسْتَعْجِلُوْ نِ

بزودی وانمود میکنم بشما نشانهایخود راپس شتابمکنید از من

تفسیر: بعضی چون استهزاء و تمسخر کفار رامشاهده می نمودند آرزو میکردند که بهتراست برین اشخاص بی حیا و گستاخ بلا نازل شود سوخود کفار هم بطور استهزاء عجلت آنرا طلب میکردند وبا وقاحت تمام میگفتند که اگر ما در نزد شما واقعاً مستحق عذابیم پس چرا فوراً برما عذاب را وارد نمی سازید ؟ خداوند بهردو گروه نشان داد که انسان بسیار عجول است زیرا در سرشت او عجلت تخمیر شده باید اندکی صبر کنید آنگاه من علایم و نشانهای قهر وانتقام خود را بهشما وانمود

وَيَقُولُونَ مُتَى هَٰذَا الْوَعُدُ

و نه ایشانفرصت خواهند یافت(ونهایشانمهلتدادهشوند)

11

تفسیر : اگر حقیقت برایشان منکشف گردد و تحقق و صحت آنساعت هولناكه را بفهمند ممکن نیست که به ظهار این خواهش اصلا جرأت کنند این همه اعتراضات جاهلانه از روی جهل و بی فکری به ذهن آنها خطور میکند \_ هنگامیکه عذاب از چهار طرف آنهارا احاطه کرد از هیچ جانب آنرا ازخود دور نخواهند توانست و نه ازاحدی مددی به ایشان میرسد و نه به آنها مهلت داده میشود چون عظمت و دهشت آن در ذهن ایشان متمرکز نیست و عقاب ناگهانی عاید میشود لذا هوش و حواس خود را یکلی خواهند باخت \_ آنرقت خواهند دانست آنچه راکه به نظراستهزاه و تهسخ می نگر بستند اینك حقیقت پیدا کرد .

وَلَقَدِ السَّتَهُزِئَ بِرُ سُلِ مِّنَ قَبْلِكَ وَ وَلَقَدِ السَّهُزِئَ عَبِلِكَ مِنْ قَبْلِكَ وَهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللّلِلْمُ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّالَّاللَّا اللَّا اللَّا اللّ

فَحَاقَ بِاللَّهِ يَنَ سَخُو وَ المِنْهُمُ

مَّا كَا نُوْ ابِ يَسْتُهْزِءُ وْ نُ ﴿

تفسیو : به جزای اقوال خود رسیدند و تمسخر آنهاپسبخودایشانعاید کردید .

قُلُ مَنْ يَكَلَؤُ كُمْ بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُولُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُولُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُولُ الللّهُ الللْمُلُمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُولُ اللْمُلْمُلُمُ

تفسیس: کوذات دیگری که این وقت شمارا از قهر وعذاب رحمن نجات دهد ویا حفاظت کند ، این هم محض رحمت واسعهٔ اوست که فورآعذاب نازل نمیکند به باید آدمی با کمال عجز ازقهر وغضب چنین رحیم ،حلیم وقهار بترسد ، نعوذبالله منغضب الحلیم .

اقتربللناس -----

۲١

الانبيآء

تفسیر: آنها حفاظت الهی (ج) راهیچاعتراف ندارند و حس نمی کنند عیش و تنعم و زندگی باراحت و امن اوشان را از یاد پروردگار حقیقی غافل ساخته است ، از همین سبب اگر نصیحتی شنوند ازآن رو میکردانند .

آم کوم الرکاف نهنگوم مِنْ کُ و نِنَا الله ایشان معبودانی است که بازمیدادند ایشان است که بازما

لا يَسْتَطِيعُو نَ نَصْرَ أَنْفُسِمِمُ نميتوانند يادى دادن نفسهاىخودرا

و لا هُمْ مُنْ يَصْحُبُو نَ ® و نه ايشان از طرفها مستعقرفاقتاند(معفوظ داشته شوند)

تفسیو: آیا نسبت به معبودان فرضی خود چنین خیال دارند که آنها به حفاظت ایشان می پردازند ودر موقع قهر الهی از غضب خدا وندی ایشان را نجات خواهند داد ؟ اما معبودان بیچاره و ناتوان به مددوحفاظت مردم کجا رسیده میتوانند زیرا به حفاظت وجود خود هم قادر نیستند اگر کسی آنها را بشکند و یاچیزی را از آنها برباید حتی برای مدافعه و تحفظ خویش هم قدرت ندارند کهدست و پائی بزنند و یا برای نجات خود بهمعاونت وامداد الهی (ج) متوسل گردند .

بَكُ مُتَعْنَا هُـ فُو لَاء وَ الْبَاءَ هُمْ بلكه عيشداديم ايشانوا و بعدان ايشاندا

اقتر**بلناس** 

71

حُتّی طَال عَلَيْهِم الْعُمْرِط تاکه دراذ شد برایشان زندمی

تفسیر: نکهبانی و حفاظت رحمن و عجز وبیچارگی بتها واصنام مسئله مشکل نیست که انسانها آنرافهمیده نتوانند اما سخن درینجاست که چون مردم از قرنها باین طرف دارای زندگی آرام و بی اندیشه میباشند و هیچ صدمهٔ عذاب الهی (ج) بایشان نرسیده لذا برآن مغرور ودرنشهٔ غفلت مدهوش شده پیغام حق تعالی را نشنیدند واز پذیرفتن پند و نصیحت پیغمبران رو گردانیدند.

آفلایر و نآن کا ناتی الارض نمینند کما مرائیم الارش

بروم من الفرافي المرافي الفرافي الفلي الفراثي المراقي المراقي المرافي الفراقي الفراقي المراقي المراقي

تفسيو: اسلام درعرب روبافزایش و کفر بنای زوال نهاد ، آهسته آهسته زمین عرب بر کفار تنک شده و حکومت ها و ریاست های ایشان روبانقراض میرفت چون این همه آثار و قراین واضحه را مشاهده میکنند آیا انجام خود رادیده نمیتوانند ؟ و باوجود این مشاهدات آیا امید وار میتوانند شد که بر پیغمبر (ع) و مسلمانان غالب خواهند کردید ؟ اکر چشم عبرت دارند باید ازعقل کاربکیرند واز قراین واحوال بهوضعیت مستقبل خود آکاه کردند . \_ آیا آنها خبر ندارند که قریه های اطراف ونواحی شان به پاداش تکذیب و عداوت با انبیاء مورد تباهی قرار داده شده است عادت همیشه این است که گروه جان نثاران وفداکاران راه خدا (ج) بالاخر کامیاب بودهاند پس آیا آنها توقع میتوانند که در مقابل سیدالمرسلین و مؤمنین کاملین غالب آیند «ولقداهلکنا ماحولکم منالقری و صرفناالایات لعله پرجعون (احقاف رکوع ٤) .

(تنبیه) :مضمون این آیت درآخر سورهٔ ٔ رعد، گذشت فیواید مــذکــور ملاحظه شود .

و لا يُسْمَعُ الصَّمِ اللَّهُ عَلَاءً وَ لا يُسْمَعُ الصَّمِ اللَّهُ عَلَاءً وَ وَ لَا يَسْمَعُ اللَّهُ عَلَاءً

اِ فَيْ ا مَا يُنْفَدُ وُ نَ الله مِنْونِهِ وَ نَ الله مِنْونِهِ الله مِنْونِهِ الله مِنْونِهِ الله مِنْونِهِ

تفسیو: وظیفهٔ من همین است که مطابق وحی الهی (ج) نصیحت نمایم واز عاقبت امور شمارا آگاه سازم اگر این آواز را کرها نشنوند قصور من نیست ، خود شان سزای کری خودرا خواهند یافت .

تفسیو: کری این مردم که خودرا عمدآناشنوا ساخته اند فقط تاآنوقست دوام دارد که تکانی بایشان داده شود اگر اندك صدای عذاب الهی (ج) به گوش شان رسید یا کمی قهر و انتقام خدا ایشان را فرا گرفت ، چشم و گوش همه باز میشود آنوقت به اختلال حواس مبتلا شده نعره خواهند زد: یقینا ما مجرمین بزرگی بودیم که مورد این چنین بدبختی واقع شدیم .

و نَضَعُ الْمُو انِ يْنَ الْقِسْطُ

ليو م القيلمة فلا تُظلَم نَفْسُ شيئًا المروذ قيامت بسمة بغواهد بر هيه نفس جيزي و آران كا كية و المر بائد برابر دانه مرسّن خرّ كي لي النيا بها الله النيا بها الله النيا بها الله النيا بها النيا النيا بها ال

تفسیو: هر عمل اگر چه برابر دانهٔ خردل باشد به میزان حسابآورده میشود وقطعآضایع نمیگردد هیچکس مورد ظلم و تعدی قرار نمیگیرد و چنان محاسبهٔ دقیق با او به عمل میآید که ذرهٔ در حقاوظلم کر ده نمیشود.

تنبیه : «موازین» جمع میزان است شاید ترازوی متعددی باشمد و یا فقط یکی باشدواما به اعتبار اعمال وعمال مختلف چندین عدد قرارداده شده باشد والله اعلم درباب وزن اعمال ومیزان فواید سورهٔ اعراف را مطالعه کنید .

و گفی بنا کا سِبینن او ماکافی هستیم بنا کا سِبینن او ماکافی هستیم برای حساب (شماد کننده)

تفسیر: حساب ما قاطع و حساب نهائی است وبعد از آن محاسبهٔ دیگر صورت نمی گیرد ما برای محاسبهٔ اعمال تمام مخلوق به معاون و مددگاری قطعاً ضرورت نداریم ،بعدازآن خداوند نشان دادک سلسله اندار و تخویف از سابق باینطرف پیهم جریان داشته است و آنچیز هائیکه امروز حضرت محمد (ص)مردمرا ازآنها میترساند انبیای سابق هم مردمرا از آنها میترساند نبیای سابق هم مردمرا از آنها میترسانیدند .

وَ لَقَدُ الْتَيْنَا مُوْ سَلَى وَ هُرُ وُ نَ و (هرآئینه) داده بودیم موسی و مادون را

تفسیر: تورات شریف که دربین قضایای حق و باطل ، هدایت، ضلالت حلال و حرام فیصله میکرد ، در تاریکی های جهل و غفلت روشنی می افگند و خدا ترسان را نصیحت می نمود .

الّذِ يْنُ يَخْشُو نَ رَبُّهُمْ بِالْغَيْبِ آنانيكه ميترسند اذ بروردادا خود بدونديدن

وَ هُمْ مِّنَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ اللَّهُ اللهِ اللهُ اللهُ

تفسیو: چون ترس خدا (ج)دردل ایشان جای دارد لذا از خطر قیامت هراسانند ودایماً در تشویش و اندیشه هستند که در آنجا چه وضعی پیش می آید حبادا (العیاذ بالله) مورد سخط و عذاب حق تعالی واقع شوند البته ظاهراست همچه مردم از نصیحت منتفع میشوند.

تفسیو: قرآن که دردسترس شما قرارداردپندنامهٔ است بسجلیلالقدر وعظیمالنفع وکثیرالخیر که عظمت آن نسبت به تورات هم روشن تراست آیا شما از چنین کتاب واضح وروشن وناقابل انکار منکر میشوید ؟ . وَ لَقَلُ ا تَيْنَا لِ بُرِ هِيم وُ شُكُ هُ و (هرآئينه) داده بوديم ابراهيم دا داه نيك او

مِنْ قُبُلُ

پیش ازین

تفسیر: ما ابسراهیم علیهالسلام را قبل از حضرت معهدرسولالته(ص) وحضرت موسی وهارون (علیهما الصلوة والسلام) مناسب قابلیتوشان اعلای او رشد وهدایت دادیم بلکه پیش از جوانی درعین صباوت اورا براه نیك وطریق ارشادیکه شایانشان انبیای اولوالعزم استروان کردیم.

و گناً به علیمین آق و ما اذآنخبر داشتیم(وبودیمباحوال اودانا)

تفسیر: وچون از استعداد واهلیت کمالات علمیهوعملیهاوکاملخبرداریم لهذا مناسب حال او رشد وهدایت بوی عطاکردیم.

اِنْ قَالَ لِأَبِيكِ وَ قَوْ مِهِ مَا هُذِ هِ

جون منت بدرخود و قوم خودرا جيست اين
السَّهَا شِيْكُ الْتِبِيِّ اَنْتُمْ لَهَاعَا كِفُونَ ﴿
السَّهَا شِيْكُ الْتِبِيِّ اَنْتُمْ لَهَاعَا كِفُونَ ﴿
السَّهَا شِيْكُ الْتِبِيِّ الْتَبِيِّ اَنْتُمْ لَهَاعَا كِفُونَ ﴿

تفسیر: حضرت خلیل به پدر وقوم خویش گفت که اندکی از اصلیت و حقیقت آنها بیان کنید که این بتهای سنگی که بدست خود تراشیده اید بکدام دلیل خدا گردیده اند .

قَالُوْ اوَجَدُنَا ابْاءَ نَالَهَا عُبِدِ يُنَ الْ عَالَمُ الْمُاعِبِدِ يُنَ اللهَاعِبِدِ يَنَ اللهَاعِبِدِ مُنتند عان

تفسیر: هیچ شهادت عقل وفطرت ونقل معتدبها درتائید قول ما موجود نبوده لیکن بزرگترین دلیل بر حقیت بت پرستی این است که آباء و اجداد ما از قدیم الایام پر ستش اصنام میکردند پس طریق بزرگان واسلاف خودرا چگونه ترك نمائیم.

قَالَ لَقَدُ كُنْتُمْ أَنْتُمْ وَ الْبَا وُ كُمْ مُ

فِی ضَلْ لَمْ مَبِیْنِ الله مُبِیْنِ الله در عمراهی آشکار

تفسیر: باین دلیل حقانیت ودانش شما ثابت نشد ـ البته ثابت است که پدران شما هم مثل شما گمراه وبی خرد بودند شما بیهوده به تقلید کورکورانهٔ آنها خودرا تباه میکنید .

قَا لُوْ الْجِعْتَنَا بِالْحَنِّيِّ الْمُ الْنُتَ الْمُ الْنُتُ الْمُ الْنُتَ الْمُ الْنُتَ الْمُ الْنُتَ الْمُ

مِنَ اللَّعِبِينَ ٠

بازی میکنی ( از بازی کنندگانی)

تفسیر: چون برخلاف عقیدهٔ تمام قوم چنین سخن در شبت ابراهیسم (ع) را شنیدند بین آنها اضطراب تولید گردیده گفتند آیا خیال و عقیدهٔ تو حقیقتاً همین است ویا مزاح ومطایبه میکنی ؟ .

قال بل گر جگ کم رئ السلوت

وَ الْآرُضِ الَّذِي فَطُرَ هُنَّ دَ و نمين است تنگه ساخته ايشان دا

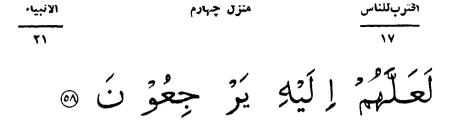
وَ أَنَا عَلَى ذَا لِكُمْ مِّنَ الشَّهِدِينَ ﴿ وَ أَنَا عَلَى ذَا لِكُمْ مِّنَ الشَّهِدِينَ ﴿ وَانْسَاهُدَانَم

تفسیو: عقیدهٔ من همین است وبه یقین و بصیرت کامل شهادت میدهم که پروردگار همهٔ ما وشما همان خدای یگانه است که آسمانها وزمین را آفریده و آنهارا نگه میدارد واحدی در خدائی او شریك شده نمیتواند.

و تا للب لا كيد ت أصنا مكم و قسم بهالله (هرآئينه) چاده محنم بيان شمارا

بعد اذانكه دفتيد بشت مردانيده

تفسیر: این سخن را قدری آهسته تر کفت به قسمیکه بعضی شنیدند واکثر نشنیدند اما کسانیکه شنیدند هیچ اعتناء نکرده و پنداشتند که تنها یك جوان در مقابل تمام قوم به معبودان آنها چه کزندرسانیده میتواند ؟ .



تفسیر: چون مردمان در بیرون شهر برای میله و تماشارفتند ابراهیم (ع) داخل بتخانه شده بتهارا بشکست و تنها یك بت را که به اعتبار جثه یا از روی تعظیم و تکریم نزدآنها کلانتر بودباقی کذاشت و تبری را که به آناصنام را شکسته بوددرگردن آن بت کلان حمایل نمود تاچون مردم برکردند واین وضعیت را ببینند طبعاً فکرشان بهطرف بت کلان متوجه شود ویا الزاماً توجه آنها به طرف آن معطوف گردد.

تفسیر: این حرکت گستاخی و توهین را در حق معبودان ماکه مر تکب شد وعامل آن یقینا شخصیست بسیار ظالم وشریر (استغفرالله) این جمله را شاید اشخاصی گفتند که کلمات «وتالله لاکیدن اصنامکم» بکوش آنها نرسیده بود .

تفسیر: این را کسانی گفته خواهندبود که کلمات حضرت ابراهیم (ع) را شنیده بودند یعنی همان یك شخص است که بتان مارا بهبدی ذكر میكرد و یقیناً این كار را او كرده باشد . قَالُوْ افَأْتُو ا بِهِ عَلَى الْعَيْنِ النَّاسِ مَعْتَد بياديد اوراً بيش دوى مردم لَكَلُمُمُ يَشْهَدُ وُ نَ ﴿ كَالَمُ مُنَا لَهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

تفسیر: اورا خواسته ودر محضر عام محاکمه کنید تا همگان معاملهٔ اورا دیده و سخنانش را شنیده گواه باشند و بدانند که سزائیکهازطرف قوم باو داده میشود بلاشك مستحق آن است ، این بود مقصد آنهاومرام حضرت ابراهیم (ع) نیز همین بودکه در محضر عام باو موقع داده شود کهمشرکین را عاجز ومبهوت سازد و علی رؤس الاشهاد اظهار غلبهٔ حق شود .

قَالُوْ آءَ آنَت فَعَلْتَ هٰذَ آ بِاللهودان ما عَنْدَ آیا تو عرده نی این دا بسبودان ما یک بل فَعَلَهٔ نظر برا هیم ش قال بل فعکه نظر این ابراهیم ش قال بل فعکه نظر این ابراهیم هذا فسئلو هم من این علان شان بس بپرسید اذایشان بس بپرسید اذایشان این کا نو ا یک طِقُو ن س

تفسیر: ضرورت پرسیدن ازمن نیست فرض کنیدکه ایس بست کلان که صحیح وسالم ایستاده است و آله شکستن هم نزدش موجود اسست اینکار را کرده باشد واینك دراثناء بحث و تحقیق بطور الزام و تبکیت میتوانم دعوی کنم که بت کلان همه بتان خوردرا شکستانده اکنون شما

۱۷

الم دارید که این عمل از او بوقوع نپیوسته زیر امید انید که در دنیا مارهای کلان مارهای خور درا و ماهی عظیم ماهی کوچك را بلعمیکند و سلاطین کلان سلطنت های خور درا تباه و محکوم می سازند بنابران طریق بهتری برای فیصلهٔ دعوی ما و شما این است که خود شما از این معبودان اگر سخن زده می توانند بپرسید که این ماجرا چگونه صورت گرفت . البته در این معامله حتما خاموش نمی مانند ، دروغ و راست مرا فیصله میکنند .

تنبیه: از طرز بیان ما واضع شد که گفتن «بلفعله کبیرهم هذا» به طور اخبار خلاف واقعه نبود که حقیقتاً دروغ گفته شود بلکه (کلام شر طی است) که بغرض تحمیق و تجهیل آنها یك احتمال فرضی را بصورت دعوی گرفته وبطور تعریض والزام پیش کرد چنانچه عموماً در بحث ومناظره بعمل می آید ، این را نمیتوان دروغ گفت هر چند به ظا هر صورت دروغ معلوم میشود ، ازین سبب در بعض احادیث صورتابرآن اطلاق لفظ کذب کرده شده می مفسرین در توجیه آن محمل دیگری هم بیان کرده اند ملکن در نزدماهمین تقریر نهایت واضح و بی تکلف واقدرب الی الروایات است والله اعلم .

فَرَ جَعُو اللَّي النَّفُسِمِ فَقَالُو ا بسر جوع تردند به عقول خود بس مفتند إلى النَّامُ الطُّلُمُو نَ اللَّهِ الطُّلُمُو نَ اللَّهِ الطُّلُمُو نَ اللَّهِ الطُّلُمُو نَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُلَّاللَّ الللَّا الللَّا اللللللَّ اللَّلَّا الللَّهُ اللَّهُ الل

تفسیو: دانستند که از پرستیدن سنک عاطل و بی مقدار سودی نیست ویا این مطلب باشد که خودشما بر خود ظلم کردید چه باآنکه تهدید ابراهیم علیه السلام را شنیده بودید چرا به کمال بی پروائی بتخانه را باز گذاشتید و رفتید و برای حفاظت معبودان خویش هیچ سر رشته وسامانی نکردید کذاقال ابن کثیر .

م جرک مور ا علی گرء و سرمهم ع پس خمشدند به سرهای خود ( سرنگون شدند)

تفسیو : مشرکین از فرط خجالت بیکدیگر دیده نمی توانستند .

اقتر**بلناس** -----

71

# لَقُلُ عَلَمْتُ مَا لَمْ فَو لَا ءِ يُنْطِقُون ﴿ وَ يُنْطِقُون ﴿ وَ اللَّهُ مَا لَهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تفسیو: دیده ودانسته چنین امر ناممکن را چرا ازما مطالبه میکنی آیا سنگهاهم حرف زده میتوانند ؟ .

قَالَ ا فَتَعَبْدُ و ن مِنْ كُونِ اللّهِ عَنْدَ آیا عبادت میکنید بجز الله مالا یک فی می الله مالا یک فی می الله مالا یک فی می کم الله می درا که نفع نمیرساند بشما چیزی و نه ضرد میرساند بشما الله می میرستید فی میرستید میرستید میرستید

## مِنْ كُ وُ نِ اللَّهِ اللهِ المُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

تفسیو: از شرم باید بمیرید شما پیکری راکه یك لفظ گفته نتواندوبوقت سختی ودرماندگی به كار نیاید و به یك ذره نفع و نقصان قدرت نداشته باشد به كدام جرأت اورا به خدائی اختیار كردید آیا چنین سخن واضح و روشنرا هم فهمیده نمیتوانید ؟ .

قَا لُو ا حَرِّ قُو هُ وَ انْصُرُ وَ ا

تفسیو: دربحت ومناظره براو غلبه حاصل نمی توانیم اکنون همین یك صورت باقی میماند و آن اینست که چون معبودان مابه امداد و معاونت با همدیگر قادر نیستند پس ماباید به امداد آنها بپردازیم و بدشمن آنها سخت ترین سزا بدهیم و اگر این عمل را اجراء نتوانستیم گو یا هیچکاری نکردیم درنتیجه این مشوره تجویز کردند که ابراهیم (ع) در آتش بسوزانند زیرا ابراهیم (ع) در اثر شکستن بتها قلوب آنهارا به سوزش آورده بود بالاخر ظالمان و مشرکین به کمال قساوت و بیرحمی حضرت ابراهیم (ع) را در آتش شدیدی که نهایت مشتعل بودافکندند.

تفسیو : از طرف خدا(ج) حکم تکوینی به آتش شد که بر ابسرا هیسم (ع) سرد شو لیکن نه چنان سردیکه از برودت باو زحمت و اذیت برسد آتش چنان بارد ومعتدل گردید که به جسموجان او سازش نمود .

تنبیه: گل شدن آتش بر ابراهیم (ع) معجزهٔ خودش بود ، حقیقت معجزه این است که حق تعالی بر خلاف عادت عام خود سبب عادی را از مسبب و یا مسبب را از سبب جدا کند \_ درینجا سبب احراق (یعنی آتش) موجود بود مگر مسبب (یعنی احراق) بر آن مرتب نشد ، درباب معجزه و غیره کلام مفصل و مبسوطی در چندین شمارهٔ رساله «المحمود» نشر کرده ایم به آن رجوع شود .

# ا لاَ خُسرِ ينن ۞

تفسير: مى خواستند به ابراهيم (ع) كزندى برسانند ليكن خود شان به ناكامى ، ذلت و خساره اندر شدند . صداقت حق آشكار كرديد و كلمة الله بلند كشت قال فى البحرالمحيط «قداكثر الناس فى حكاية ماجرى لا براهيم (ع) والذى صحهو ماذكرهالله تعالى من انه (ع) القى فى الناد فجعلها الله عليه بردا وسلاما» .

تفسیر: حضرت ابراهیم را باحضرت لوط علیهماالسلام صحیح وسالم به مملکت شام بردند که درآنجا برکات ظاهری و باطنی زیاد موجود است .

تفسیر : در پیری پسر خواسته بود ما نواسه هم دادیم یعنی یعقوب(ع).

14

تفسيو: ابراهيم با لوط ، اسحق و يعقوب عليهمالسلام از جمله بندگان نيك ودرجه اعلى هستند زيرا همه انبياء بودند و بلند تر از مرتبه نبوت و صلاحيت پيغمبران رتبه نيكو و صلاحيت كامل تر تصور نتوان شد .

و جَعَلْنَهُمْ اَ زَسَّةً يَهُدُ وُ نَ بِا مُرِنَا وَ حَرِدانِيدِيمايشانِوا يشوايان عمرهنمائيميكردند بعكما

تفسيو : آنها آنقدر كامل بودند كه ديگران را هم كامل مي ساختند .

و أو حيناً إليهم فعل الخير ت و و مي عوديم بسوى أيشان عودن اليعوني ما و إقام الصّلوة و إيتاً النّز كلوة ع و برباداشتن نماذ و دادن ذعوة دا

تفسیو: بطرف آنها وحی فرستاد و آن مشتمل بر تاکید اموری بودکه کمال علمی آنهارا در بر داشت .

و كَا نُو ا لَنَا عَبِدِ يَنَ ﴿

از كمالات عملي ايشان محسوب ميشود .

تفسیر: آنها شب وروز در بندگی ما مصروف بودند و به طرف دیگر چشم بالا نمیکردند شاعری فرموده:

یك چشمزدنغافلازآن ماهنباشم \* ترسم که نگاهی کندآگاهنباشم
این است شان انبیاء که هر کار ایشان به بندگی خدا ربطی داشتهواین

و لو التينه حكمًا و علمًا

تفسير : حكمت وحكومت وعلم وفهمي كهشايستهٔشان\نبياء (ع) است .

اِ نَهُمْ كَا نُو اقَوْ مَ سُوءٍ فَسِقِيْنَ ﴿ مَا نَافِرَ مَانَ اللَّهُمْ كَا نُو اقَوْ مَ سُوءٍ فَسِقِيْنَ ﴿ مَا أَيْنَهَا يَشَانُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّا لَمِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ م

تفسیر: مراد از قریه «سدوم» وملحقات آن است ــ اهالی آن دیارافعال خلاف فطرت را ارتکاب میکردند و گرفتار چندین کار خبیث بودند قصهٔ آنها پیشتر چندین جا گذشت .

و أَنْ خَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنَا طَ وَ الْمُ خَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنَا طَ وَ الْمُ الْمُودِ وَ الْمُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تفسیو : چون بر قوم لوط عذاب فرو فرستادیم لوط ورفقای اورا فضل ورحمت ما درآغوش گرفت تاانجام نیکوکارانوبدکارانازهمجـداومتمایــز گردد .

وَ نُوْ حُا اِ ذَ نَا لَ ى مِنْ قَبْلُ و (یادین) نویرا چون ندا مرد پیش اذآن

تغسير : يعنى قبل از ابراهيم و لوط عليهماالسلام .

فَا سُتَجَبْنَا لَهُ فَنَجَيْنَهُ وَ الْمُلَهُ وَالْمُلَهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَالْمُلَّهُ اللَّهُ وَالْمُلَّةُ وَالْمُلَّالَةُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

مِنَ الْكُرْ بِ الْعَظِيمِ ﴿ وَ نَصَرُ نَاهُ اللَّهِ الْعَظِيمِ ﴿ وَ نَصَرُ نَاهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

مِنَ الْقُوْمِ الَّذِي يُنَ كُذَ بُو ا

بِالْیَّتِنَا الْ الْمُهُمْ کَا نُو ا قُوْمُ سُو عِ آیات مارا (هرآئینه ایشان بودند مروه بد

فَا غُرَ قُنْ لَهُمْ ٱلْجَمْعِيْنَ اللهِ السَّانِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المَّامِلِي المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُ

تفسیر: نوح (ع) قوم خودرا نهصد و پنجاه سال تبلیغ می نمود البت هدرین مدت طویل رنجها و مشقت های طاقت فرسارا متحمل شد بالاخر بدرگاه الهی (ج) چنین دعاکرد که «انی مغلوب فانتصر» (قمر رکوع ۱) و «وب لاتدر علی الارض من الکفرین دیارا» (نوح رکوع ۲) حق تعالی دعایش را قبول فرمود و کافران را به ذریعهٔ طوفان غرق نمود امانوح (ع) را با همراهانش از عذاب و رنج طوفان وایذای کافران نجات داد قصه مفصل آن پیشتر گذشت.

و کا و ک و سکیلن از یک گلن و (یادین) داؤد و سلیمان دا جون عمهیمردند افتربالناس منزل جهادم الانبية ولي الحرث الانبية ولي الحرث الحرث الحرث الحرث الحرث الحرث الحرث المنت وليه المنت الحرام المنت ا

تفسیر : حضرت داؤد (ع) و فرزند شان حضرت سلیــمان (ع) هردو نبی بُودند والله تعالی بهردو حکومت ، قوت فیصله ، علم و حکمتعطا فرمود حضرت سليمان (ع) در عين طفوليت چنان سخنان فوق العاده می گفتند که شنوندگان حیران می شدند ، باری بحضور حضرت داؤد (ع) دعوائی پیش شد باینطریق کهشبانگاه در کشت شخصی بزهای شخص دیگری داخل شد و فصل پایمال وخراب کردید حضرت داؤد (ع) دید که قیمت بزها برابر قیمت فصل مزرعه است پس فیصله نمودند تا بزها به صاحب زمین (که نقصان برداشته بود ) داده شود\_ حضر ت سُلَيمان (ع) فرمودند حسب فيصله ونظرية من صاحبفصل بزهارانزد خود نگاه کند واز شبیر و غیره محصولات آن استفاده نمایدو مالك بزها مشبغول زراعت شده مزرعه را آباد و زراعت کند تاآنکه کشت زار ب وضعیت سابق برسد بعد ازآن زمین دار بزهارا به صاحبش مستود و زمین خودرا متصرف شود درینصورت هردو فریق زیان مند نمیگردند حضرت داؤد (ع) این فیصله را شنیده تحسین فرمود واز اجتهاد خود رجوع نمود ، كويا باصطلاح اصول الفقه استحسان حضرت سليمان (ع) را در مقابل قیاس خود بهتر ترجیح داده قبول فرمود \_ فیصلهٔ را که پدر و پسس در حق مدعی و مدعی علیه کردند بحضور الله تعالی مو جود بود ـ وهر دو را از طرف خود قوت و فهم داده بود لیکن فیصله بهتر را اوتعالی برای سلیمان (ع) داناند پس او به نتیجهٔ رسید که ندود اوتعالى اصلح و اصوب بود تاآنكه حضرت داؤد (ع)هـم آنرا قبـول

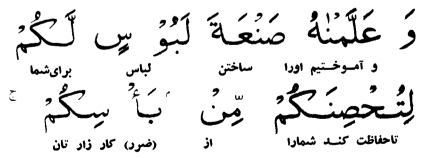
میفرمود ، ازین واقعه ظاهر شد که انبیاء علیههالسلام اگر چه پادشاه باشند باآنهم از روی عدالتیکه دارند به طرف قضایای کوچك مردمهمان قدر توجه میفرمایند چنانکه در معاملات بزرگ ایشان اجرای فیضاوت و عطف توجه مینمایند .

کهتسبیح میکردندومرغانرا (ومسخر گردانیدیمکوهها و مرغانرا در حالیکه تسبیح میگفتند باداؤد)

تفسیو: حضرت داؤد (ع) خارق العاده خوش آواز بودند علاوه بر آن تاثیر پیغمبرانهٔ آوازش این بودکه هرگاه به جوش آمده به قرائت زبور می پرداختند ویا به تسبیح و تحمید خدای تعالی مصروف می شدند کوه ها و پرندگان نیز همراه او به آواز بلند تسبیح می گفتند.

### و کنا فعلین ا

تفسیو: نباید تعجب کرد که سنگها و پرندگان چکونه تهلیلو تسبیح میکردند اینهمه کردهٔ ماست آیاازنقطهٔ نظرقدرت لامحدود مااین واقعات استبعاد دارد ؟ .



تفسیو : حق تعالی بدست حضرت داؤد (ع) آهن را موم ساخته بودآنرا تاب داده و حلقه حلقه کرده ازآن به طرز جدید زره می ساخت که نهایت سبك ومضبوط بوده در جنگ بكار می آمد . فَهُلُ آنْتُمْ شَا كِرُ وُنَ ۞

شکر کنندگان

تفسیر : برای فایدهٔ شما توسط داؤد (ع)چنان صنعت عجیب و غریب را به وجود آورد پس فکر کنید که آیا شکر این همه نعمتهای خداوند(ج)را چیزی ادا میکنید<sup>۲</sup>.

و لِسُلَيْهِ نَ الرِّيخُ عَاصِفَةٌ تَجْرِ يُ

بِأَمْرٍ ﴾ إلى الآرْضِ الَّتِي بعثم او بسوی لم

بركت نسهادهايم

تفسیو : حضرت سلیمان (ع) دعاکرده بود «**رب اغفرلی وهبلی ملک لاینبغی لاحد منبعدی**»(ص رکوع ۳)الله تعالی هوا وجن را برای اومطیع ومسخر ساخت ـ حضرت سليمان (ع) چنان تختيساخته بود كه با اعیان واراکین دولت خود بر آن می نشست و سامان ضروری را هم ُدرآن میگذاشت سپس هوا آمده و بهقوت آبرا از زمین برداشتهبالامیبرد وبعد مطابق ضرورت نفری حرکت مینمود چنانکه **در دیگر ج**ا فسرمود «رَخَاء حَيثُ اصاب» (صركوع٣)ازيمن به نمام واز شام به يمن مسافــة یکماه را به نیم رُوز طی میگرد . جای تعجب است که درین عصس باوجودیکه طیارات عجیب و غریب اختراع شده باز هم بسیار گمراهان و مضلین ازین واقعات انکار میکنند \_ اهالی یورپ کاریکه بذریعه بخار و برق میتوانند آیا خدای تعالی به لحاظ پیغمبر به قدرت کاملهٔ خـود کرده نمیتواند ؟ .

وَ كُنَّا بِكُلِّ شَيٌّ عُلِمِيْنَ ٥ بهمه

تفسیر ؛ یعنی کدام شخص لایق چه امتیاز است واز هواودیگر عناصر چه قسم كار گرفته ميشود . الانبيآء

11

# و مِن الشَّيْطِيْنِ مَنْ يَغُو صُو نَ لَهُ وَ اللَّهِ السَّيْطِيْنِ مَنْ يَغُو صُو نَ لَهُ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

### و يَعْمَلُوْ نَ عَمَلًا كُوْ نَ ذَ لِكَ تَ و ميمودند عادهاي غير آن

تفسیو: مراد ازشیاطین جن های سرکشاند که حضرت سلیمان (ع) ایشانرا مامور میساخت تادر دریا غوطه زنند واز اعماق بحر مروارید و جواهربیرون آرند وامور تعمیریه وکارهای سنگین را بایشان محول می کرد ، طشت های مسی که هر یك برابر یك حوض بوده با دیگهای بزرگ کهازجای حرکت داده نهی شد به واسطهٔ ایشان میساخت و می برداشت ، اعمال شاقه را ذریعهٔ ایشان انجام میداد . معلوم میشود کارهای حیرت آوری را که درین زمان الله تعالی بذریعهٔ قوتهای ما دی میکند درآن زمان بواسطهٔ قوت های مخفی و روحی اجرامی کرد .

# و كنا لهم طفظين اللهم و وديم ايشانرا نعمبان

تفسیر: خداوند (ج) میفرماید ما به اقتدار کامل خود آن شیاطین را درقید سلیمان (ع) چنین نگه کردهبودیم که هر کار و عصل را قسرار خواهش خود به واسطهٔ ایشان اجرا می کرد و آنها به سلیمان (ع) هیچ ضرر رسانیده نمی توانستند ورنه آدم چه قوت و حیثیت دارد که چنین مخلوق را به تصرف خودبیاوردو در زنجیرها مقید نماید «وآخرین مقرنین فی الاصفاد» (ص رکوع  $\Upsilon$ ).

آرُكُمُ الرِّحِدِينَ ﴿ فَاسْتَجْبِنَا

ر ارحہ الـراحميـن هستـی پس قـبـول كـردي

وَ اتَّيْنَهُ آهَلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَّعَهُمْ

دادیماورا اهلاو و امشال ایشان همراهایشان

تفسيو : حــق تعالى حضرت ايــوب عليه السلام را دردنيا ازهر رهگذر آسودةً وفارغالبال ساخته بدود كشت ، مواشى ، كنيــز ، غلام ، اولاد صالح وزوجه مطابق ميل وآرزويش عطاكرده بود حضرت ايوب (ع) بندهٔ خیلی شاکر بود-الله تعالی اورا مورد آزمایش وامتحان قرار داد، کشتش تلف شد ومواشی او مسردند ، اولادش تمامیاً زیر عمارتگردیده جانسىپردند ، رفقا وخويشاوندان هم از آنحضرت جـدا شــدنــد ، دربدن حضرت آبلهما سرزده كرمها درآنجا كرفتند فقط زوجة حضرت بایشان رفیق وغمگسار بود بالاخره زوجهٔ بیچاره هم بتنگ آمد مگس حضرت ایوب علیهالسلام طوری کهدرنعمت شاکر بــود دربلا ومصیبت همصابرماند ــ این وقت رنج واذیت وشماتت وبدگوئی دشمنان ازحد تجاوز نمود حتی دوستان هم بنای بدگوئی را نهاده ومیگفتند ایوب یقیناً گناه شدیدی را مرتکب شده که بچنین عقوبت هولناك مبتلا گردیده است \_ ایس زمان حضرت ایسوب (ع) دعاکرد«انی مسنی الضروانت ارحمالراحمین» بمجردیکه بدرگاه پروردگار خود لب بآستغاله کشود دریای رحمت اوتعالی به تلاطم آمــد بــحضرت ایوب (ع)دوچند اولاد سابقش کهمرده بودند فرزند عطا نمود ـ از آب چشمه که از زمین برآمد بنوشيد وغسل نمود ، فوراً تندرستوسالم شدوتمام آلام وامراض از بدن حضرت زایل کردید چنانچه درحدیث آمده «ملخهای طلائی به باریدن شروع کرد، خلاصه ازهررهگذر اسباب آسایش وآرامی برای او

اقتربللناس منزل چهارم الانبيآء ------۱۷

## وَ ذِ كُوا ى لِلْعَبِدِ يَنَ ﴿ وَ ذِ كُوا يَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

تفسیر: برایوبابر رحمت بارید وبرای تمام عابدین نصیحتی بیادگار ماند که مرگاه بندهٔ نیکی دردنیا به مصیبتی گرفتار آید مانند ایوب علیه السلام باید صبر وثبات نشان دهد وفقط بحضور پروردگار خود فریادکند وازاو استعانت جوید حق تعالی یقینا به نظر رحمت و نوازش بسوی او خواهد نگریست و هرکاه انسان کسی را بچنین ابتلای شدید مبتلا بیند نباید بگوید که نزد الله تعالی مبغوض است .

تفسیر: یعنی اینهمه بندگان نیك را یاد كنید اسمعیل وادریس (ع) پیشتر درسورهٔ مریم ذكر شدهاند. درنبوت «**دوالكفل»** اختلاف دارند كه آیا نبی بود ویامرد صالح چنانچه از تذكرهٔ اودر ذیل انبیاء منكشف میشود. گویند ضامن یكشخص شده بود وچندینسال درمحبس ماند و این محنت وزحمت را محض برای رضای خدا تحمل كرد.

(تنبیه) درمسند امام احمد وجامع ترمذیقصهٔ شخصی را بیان میکنندکه اولاً نهایت بدکار ، فاسقوفاجربودهوبمدازان تائب گشت الهتعالی بشارت مغفرت اورا درهمین دنیا بمردم انباعه نمود \_ نامش درحدیث (کفل)بیان شده «ذوالکفل» همان شخصی است که «هزقیل» نامیدهمیشود والله اعلم.

### مّن الصّلِحِيْن ﴿ وَ فَ اللَّهُونِ نِ اذ نيكوكادانند و (يادين) صاحبهاهي دا

اِنْ ذَا هُبَ مُعَا ضِبًا حَدِن بروت عَضِب كِنَانًا

تفسير: حضرت يونس عليه السلامرا «صاحب ماهي» خواند قصه مختصر او اینست که الله تعالی اورا بطرف شهر «نینوا» (کهازمضافات موصل است) مبعوث فرموده بود \_یونس(ع) اهالی آنجارا از بت پرستی منع کرد\_و بطرف حتى دعوت نمود\_آنها قبول نكردند بلكه عناد وتمردشان روز بروز زياده شده رفت \_ بالاخر یونس (ع)درحقآنان دعای بدی کرده وازحرکات شان خیلی آزرده گرهید و پرازقهر وغضب از شهر بدر رفت وحکم الهی را انتظار نکشید امابمردم وعدهداد که بعد از سه روز بهشما عذاب نازل میشود \_ بعدازینکه ازبین قوم خارجشد ، مردم یقین کردند کهدعای بد پيغمبر ، بي اثر نمي شود وحتماً نتيجة خواهدداد وشايد آثار عذاب راهم مشاهده كرده باشند پس متوحش ومضطرب شده تمام اهالي اولاد واطفال مالومواشي را گرفته بدشت رفتند ومادر هارا ازاطفال جداكردند ـ چون بهصحرا رسيدند همگان بگريه وناله آغاز نمودند مادرها واطفال ، مردمان وجانوران همه واويلا برپاكردند هيچ صدائى بگوش نميرسىيد ـتمام اهالى بصدقدل توبه كردند وبتهارا بشكستند وبراى اطاعت خداي تعالى باهم عهدبستند \_ سپس به تلاش وجستجوى حضرت يونس عليه السلام برآمدند تااگر یافت شود به حکم وارشاد او عمل نمایند ، الله تعالی عذاب آمدنی را از آنها برداشت وفلولا كانتقرية آمنت فنفعها ايمانها الأقوم يونس لماآمنوا كشفنا عنهم عذاب الخزى في الحيوة الدنيا ومتعناهم الى حين» (يونس ركوع ١٠) ازطرف ديگر يونس عليه السلام از قريه برآمده بايك جمعيت به كشتميسوار شد وکشتی هم بغرق شدن نزدیك گردید نفری کشتی بغرض اینکـــه بار را سبك سازند اراده نمودند تاآدمي را بدريابيفكنند ويابروفقمفروضات خود پنداشتند کهغلامی ازخدمت بادار خود فرار کوده درکشتی سوار است بهرحال برای تعیین آن شخص قرعه انداختند قرعه بنام یونس (ع) برآمد این کاررا تکرار کردند درهربار قرعه بنام یونس (ع) ظاهر میشد يونس عليهالسلام چون اين وضعيت رامشاهده كرد خودرابدريا افگندبلا فاصلهماهی رسیده اورا بلع نمود المقتعالی بهماهی حکم داد که یونس (ع) رادرشکمخود نگهدار کهحتی بیك موی اوهم ضرری نرسد ، بماهی فرمود او روزی و خوراك تونيست بلكه ماشكم ترا برای اومحبس قرار دادهايم . آنوقت یونس علیه السلام بحضور الهی چنین نداکرد «لااله الاانت سبحانك انی کنت منالظلهین» بخطای خود اعتراف نموده گفت «واقعاًمـن تعجیل كردم وبدون انتظار حكم تو اهل قريه را ترك گفتم وازآنجا برآمدم، اگر چه ازطرف يونس عليهالسلام اينغلطي اجتهادي كهدر حقامت معاف است

17

سر زد مگر تربیت و تهذیب انبیاء نسبت بدیگر مردم امتیاز کامل دارد. باید درین گونه معاملات متوقع نزول وحی باشد بدون بسر بردن چنین انتظار قومرا ترك گفتن وازبین رفتن مناسب شان پیغمبر نیست تا اینکه دراثر این حرکت مواخذه گردید بالاخر توبه کرد و نجات یافت ماهی بکنار ساحل رسید و یونس علیه السلام را بیرون انداخت . حضرت یونس (ع) بطرف قریهٔ مذکور صحیح و سالم بر گشت .

## فَطَنَّ اَنْ لَنْ سَّقُلِ رَ عَلَيْهِ سَعُمان برد عَلَيْهِ سَعْمان برد عن منگی نخواهیم کرد بروی

تفسيو: ظاهراً معلوم ميشود كه حضرت يونس عليه السلام خيال نعود كه خداوند (ج) نسبت باين حركت اورامواخذه نخواهد نعودو ياطورى فراز نعود چنانچه كسى بگريزد و پندارد كه اكنون ما اورا گرفته واپس آورده نميتوانيم گويا اينكه از قريه برآمده از حيطه قدرت مافارغ شده است . مطلب اين نيست كه يونس عليه السلام واقعاً چنين پنداشته باشد چه كمترين مومن هم چنين تصورى نميكند بلكه غرض اينست كه از صورت حال و وضعيت ظاهر چنين انتزاع مي شد . عادة الله جارى است كه كمترين لغزش كاملين را باپيرايه ووضع مخصوص بيان ميفرمايد چنانكه پيشتردر چندين محل نوشته ايم ازين امر به سعادت ووقار كاملين نقصى عائد نميكردد بلكه جلالت شان ظاهر ميشود باين طري كه آن همه عظمت و كماليكه خورت الهي بايشان عنايت فرموده مستلزم آن نيست كه جزئى ترين فرو گذاشتى از آنان سر نزند .

# فَنَا لَ ى فِي الظُّلُهُ تِ

تفسیو : یعنی درتاریکی های عمیق دریا وشکم ماهی وشب تاریك .

تفسير : خدايا ! خطاى مرا معاف بفرما چهبقيناً مرتكب غلطى شدهام .

فَا سُتَجَبِنَا لَهُ لا وَ نَجَيْنَهُ مِنَ الْغَجِّمِ اللهِ اللهِ عَلَى الْغَجِّمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلْمُ المِلْمُلْمُلْمُ المُلْمُلْمُ

وَ كُذَٰ لِكَ نُنْجِى الْمُؤُ مِنِيْنَ ۞ وَ كُذَٰ لِكَ نُنْجِى الْمُؤُ مِنِيْنَ ۞ وَمِنانَ رَا

تفسيو: اين معامله مخصوص يونس عليه السلام نيست هرمومنى كهمارا اينطور بخواند واستعانت جويد اورا از بلاها نجات ميدهيم ـ دراحاديث فضيلت اين دعا زياد است ومردم درشدائد ونوايب آنرا هميشه مجرب عافته اند .

و زُ كُر يُّ اَ اِنْ نَا لَى يَ بَّ اَ فَ وَ رَا كُلُو يَا لَى يَ كُلُّ اللَّهُ وَ اللَّهُ ال

تفسیر: حضرت زکریا دعانمود خدایا مرااولادببخش که بعدازمن قوم را خدمت کرده بتواند و تعلیم و تلقین مرا اشاعه بدهد مثلیکه درفوائد سوره مریم نگاشته شده .

تفسیر: او وارث طلب میکرد «یرثنی ویرثمنآلیعقوب» (مریمــرکوع۱) وخدا را بنامی یاد کرد که مناسب احتیاج اوبود .

فَاسْتَجْبُنَا لَهُ زُو وَهُبُنَا لَهُ يَحْلَى پس قبول حردیم دعلی اورا و بخشیدیم اورا یعیی اقترب للناس منزل جهادم الانبياء الانبياء و اصلحنا له زوجه اودا و درست عرديم نوجه اودا تفسير: زن عاقره را قابل ولادت تردانيد. و بهم عنو لهم عنواندند الله المحتولية و المحتولي

تفسیو: بعض از متصوفین میگریند کسیکه خدارا از روی توقع ویاخوف صدا کند کریا محب اصلی نیست ولی ازین عبارت قرآن خطای فکر آنها ظاهر میگردد چه واضح است که نسبت به انبیاء هیچ شخص زیادترمحب خدا دانسته نمیشود.

و (یادین) آنذنی داکه نگه داشت شرمگاه خود را

**تفسیر** : ازجماع حلال وحرام هردو خودرا محفوظ داشت .

فَنَفَخُنَا فِيهَا مِنْ رُّو حِنَا سِ مَيْديمدرآنذن اذجهة روح خود) سِ مميديمدرآنذن اذجهة روح خود)

تفسیر : عیسی علیهالسلام را که به«روحالله» ملقب است خداوند درشکم وی تربیه کرد .

اقتربلناس منزل چهارم الانبيآء ------۱۷

# و جعلنها وا بنها اید للعلمین اور مردانیدیم اورا و پسرشردا نشانه برای عالمها

تفسيو : نشانه بودن ايشان درسورهٔ آل عمران وسوره مريم بيان شد.

# اِنَّ هٰذِ هَ أُسَّتُكُمُ أُسُّةً وَاحِدَةً لَيْ اللهِ الْحِدَةَ لَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

# و أنا رَبِّكُمْ فَا عُبْدُ وُ نِ ﴿

تفسير: خدا يكى واصل دينشما هم يكى است \_ تمام انبياء دراصول باهم متحد ميباشند وتعليم يك پيغمبر شامل تعاليم همه پيغمبران است اختلافات فروع كه درنتيجه اختلاف زمان ومكان بوجود مى آيد كاريست كه موافق حكمت ومصلحت مى باشد اما اختلافاتيكه دراصول بوجود آيد قطعاً مذموم است ولهذا لازم است كه همه متفق ومتحد شده خدارا بندكى كنند و اصولى را كه تمام انبياء برآن اتفاق دارند بصورت متحد متمسك كردند.

تهسیر : ماباعتبار اصول یكدینداده بودیم ولی خودمردم دربین اختلاف انداخته آنرا پاره پاره نموده نفاق وشقاق پیداكردند .

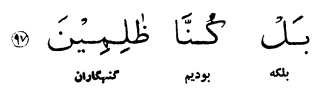
تفسيو : چونهمه بحضور مامی آیندوهریکی را درباداش کر دارش جزائی مقرر است لذا تمام اختلاف آنها فیصله میشود آیهٔ آینده تفصیل این جزا رامیدهد. فَهُنَ يَعْهُلُ مِنَ الصّلِحٰتِ وَهُو پس مرکه کند چیزی از عملهای پسندیده درحالیکه او مُوْ مِنُ فَلا کُفُر ان لِسعیه ع مؤمن باشد پس زیان نیست برای کوشش او و از نا له کا تبون ن

تفسیر: محنت وزحمت احدی ضایع نمیشود و مومن حتماً بشمره گوارا و شیرین عمل خود نایل میگردد وجزئی ترین عمل نیك هدر نمیرود هرعمل چهخورد چه بزرگ درنامهٔ اعمال بنده ثبت است كهدرروزقیامت كشوده می شود.

تفسیر: درآیات سابقه اولا ذکر مؤمنین ناجی بمیان آمده است و بعد در مقابل آن از کافرانیکه هلاك میشوند ذکر شده است یعنی کسانی که برای آنها هلاکت و تباهی مقدر شده است ممکن نیست که آنها کفر و عصیان خودرا ترك گفته و توبه نموده بطرف خدا رجوع نمایند و نهایشان برای این غرض پس بدنیا آورده میشوند تاتوبه وانابه نموده تقصیرات زندگی گذشته خودرا تلافی کنند پس نجات وفلاح خودرا چگونه توقع میکنند ؟ آنها فقط یكوقت دارند کهدوباره زنده شده بطرف خدا رجوع میکنند و به تجاوزات خود اعتراف نموده پشیمان میشوند \_ مگر آنزمان پشیمانی هیچ سودی ندارد ، آن زمان روز قیامت است که از علامات نزدیکی آن خروج «یاجوج و ماجوج» می باشد و در عبارت مابعد اصلواقعه بیان میشود .

تفسیر: هنگامیکه قیامت نزدیك میشود وبعد از نزول عیسی علیهالسلام یاجوج و مأجوج سد ذوالقرنین را شکسته ولشکر آنها بهجوم می سردازد عسکر مذکور به سبب کثرت وازد حام خود تمام بلندیها و پستی هارا فسرا میگیرند واز هرطرف به نظر میآیند \_ هجوم سیل آسای آنها باچنان شدت و سرعت بعمل میآید که قوهٔ انسانی آنرا منع کرده نمیتواند \_ وطوری معلوم میشود که گوئی افواج آنها از هرپشته و بلندی و کوه سرازیر شده و دوان دوان می آیند \_ نگارش ما درباب این قوم در آخس سوره «کهف» مطالعه شود .

تفسیو: چونموعد مکافات ومجازات نزدیك شود آنوقت چشمان منکرین از فرط هول وهیبت باز میماند و برغفلت خویش انکشت حسوت بدندان میگرند و باخود میگویند افسوس که از کیفیت امروزبی خبر بودیم ومورد چنین سختی قرار گرفتیم کاش دردنیا برای نجات خود ازین بسلافکری میکردیم .



تفسیر: چسان این کار را می توانیم بربی خبری خویش حمل نمائیم ؟ زیرا انبیاء علیهمالسلام مارا بوضاحت تمام آگاهی داده بودند لیکن ماخود بر جانهای خویش ظلم کردیم کهفرمایش آنهارا نپذیرفتیم و به شرار تهاو کناهای خود پیهم اصرار داشتیم .

حَصَبُ جَهُنَّمُ النَّهُم لَهَا وَالِرِ كُونَ ﴿

تفسیر: اینخطاب به مشرکین مکه است که بتهارا می پرستیدند یعنی شما واین بتان شما همه آتش انگیزوهیمهٔ دوزخ هستید «وقودها الناس والحجارة» (بقره حرکوع۳) مطلب این نیست که اصنام معذب میشوند بل غرض اینست که حجت بربت پسرستان تمام تر شود حشلیکه درآینده میفرماید «لوکان هؤلاء آلهة ماوردوها» و حسرتشان زیاده شود و حماقت شان و اضحتر کردد که از چیزهائی که توقع خیرداشتیم آنها امروز خودرا نگه داشته نتوانستند پس حفاظت مارا جطور میتوانند ؟.

تنبیه: مراد از «وماتعبلون مندونالله» درینجا فقط اصنام میباشند زیرا خطاب فقط به پرستندگان آنها ست به لیکن اگر «ماه را عام بگذاریم قید (بشرط عدم المانه) معتبر می باشد چه معبودان تصوری وفرضی که نمیتوانند از دخول نارمانی شوند آنها با عابدین خودهم آتش انگیز دوزخ ساخته میشوند مثلا شیاطین واصنام باقی حضرت مسیح وعزیر و ملائکه الله که بسیاری مردم آنها را معبود گردانیده اند مقبولیت و وجاهت ایسن ذوات بسیاری مانع است که معاذالله درین عموم شامل کردند واز همین سبب آینده تصریحاً فرموده «ان الدین سبقت لهمناالحسنی اولئك عنها معدون»

الو كان هَوُ لاَء الهَا مُمَّا وَرُكُوهُا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

و کُلُّ فِیْهَا خُلِدٌ وْ نُ ﴿

تفسير: يعنى اين عابدان معبودان همه دردوزخ هميشه مي باشند .

هیچ سخن نـمی شنـوند

تفسیو: از شدت هول و تکلیف عذاب سخت و شور وغوغای خود هیچ چیزرا شنیده نمی توانند وازابن مسعود منقول است که وقتی خواهد آمد که هر دوزخی را درصندوق آهنی مقید نموده صندوق را با میخ محکم کنند و در اعماق جهنم افگنند وشاید نشنیدن هیچ چیز بیان حال آن وقت باشد .

اِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنْ الْحُسْنَى لَا الْحُسْنَى لَا الْحُسْنَى لَا الْحُسْنَى (سعادت) (مرآئينه) آنانكه سابق مقرد شده برای ایشان اذطرف مانیکی (سعادت) او لَنْجُلُ وَ لَنْ عَنْهُا مُبْعَدُ وَ نَ اللهِ المِلْمُ الهِ الهِ اللهِ المَا الهِ المُلْمُلِي المُلْمُلْمُ اللهِ المُلْمُلْمُل

تفسیو: همینکه یك بارازفراز پل صراط گذشتند دیگر برای همیشه از چهنم دور میمانند و نیزدراثنای گذشتن از گزند والم جهنم مصون می باشند .

فِی مَا اشْتُهُتُ اَ نَفْسُهُمْ خَلِدُونَ ﴿

در آنچه خواهد نفسهای ایشان جاوید تفسیو : آنها از دوزخآنقدر دور باشند کهآواز اشتعال آنرا محسوس نکنند ایشان به کمال عیش واستراحت تمام همیشه ازلند تهای جنت محظوظ می باشند .

لا يكور مهوم الفراع الكركبو غمين نمى محند ايشان دا پريشاني (ترس) بزدى

تفسیو: درآن روزیکه مردم همه گرفتار رنیج و پریشانی می باشند الله تعالی ایشان را از هررنج محفوظ خواهد داشت .

تفسیر: منگامیکه نیکوکاران از قبر ها می خیزند و یا به جنت داخل میشوند فرشتگان از آنها استقبال میکنند ، بایشان مژده میدهند که وقت آن رسیده که قرار و عده خدائی به مسرت و راحت ابدی متنعم کردید .

يُو مَ نَطُو ي السَّمَاءَ كُطِّيِّي دوذي كه بيچانيم مانند پيچينن

السِّجِلِّ لِلْكُتُّبِ الْمُحَدِّبِ السِّجِلِّ لِلْكُتُّبِ الْمُحَدِّبِ الْمُحَدِّبِ الْمُحَدِّبِ الْمُحَدِّبِ

تفسیر: وقتیکه قیامت میآید صفوف آسمانها چون کاغذ سندو حجت نوشته شده پیچانیده میشود «والسموات مطویات بیمینه» در بعضی از روایات نام یکی از کاتبان نبی کریم (ص) را «سجل» گفته اند اما جماعتی از حفاظ حدیث این روایت را ضعیف بلسکه موضوع قرار دادهاند (کماصرح به ابن کثیررح) (فلایعتبر بتخریج ابی داؤد والنسائی فی سننهما).

كَمَا بَكُ أَنَّ الْ وَ لَ خَلْقِ نُعِيدُ هُ الْ كَالِينِ الْعِيدُ اللهُ الله

وَعُدًا عَلَيْنَا اللَّهُ الْحَالَا اللَّهُ الْحَلِّينَ اللهَ وَعُدَّا عُلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ الله وعده لازم شده برما (هرآئينه) ما ايفائنندهايم

تفسیر: با سهولتی که دنیارا بار اول بیافرید همانطور آنرا بار دیکر بوجود خواهد آورد این وعده را خداوند حتماً ایغا کردنی است.

١٧ تفسير : خداوند تعالى بهبندگان مخلص وعابد خود وعده كرده كه به ایشیآن کامیابی دنیا وآخرت ارزانی نموده ونیز ایشان،را وارثین زمین دنیا وزمین جنّت خواهد ساخت چـنانچـه فرمود «انالارض لله یورثـمها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين » (اعراف ركوه ١٥) «انا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحيوة الدنيا ويوم يقوم الاشهاد» (مؤمن ركوع ٦) «وعدالله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الارض كما استخلف المددين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم المذى ارتضى لهم» (نورـ رکوع۷) این وعده چنان حتمی و موکداست که خبر آنوا درکتب شرعیه داده است در «لوحمحفوظ» و «امالکتاب» هم این وعده را درج فرموده به زبان انبیاء علیهمالسلام بارها اعلان نمود ـ در کتاب ز بور (۳۷\_۲۹)داؤد عليه السلام مندرج است كه «صادقين وارثزمينميشوند» چنانکه بندگان صادق ووفا شعار این امت هم تامدت مدیدی وارث زمین بوده ودر شرق وغرب پادشاهی الهی (ج)راً اعلان نمودند و عدل و انصاف را دربین انسانها انتشار دادنه . صیت دین حقرا در اطراف واكناف عالمرسانيدند و همين پيشگوئي نبي كريم (ص) به ذريعة آنها تكميل شد «انالله تعالى ـزوى الارض فرأيت مسارقها ومغادبهاوان امستى سیب َلغ ملکها مازوی لی منها» وهمین طور بیانات و پیشگوئی دیگر راجع به ظهور امام مهدى و حضرت مسيح عليهالسلام يقيناً صورت حقيقت

#### إِنَّ فِي هٰذَا لَبُلْغًا لِقَوْمٍ عُبِدِ يُنَ اللَّهُ کامیابی است کروه درين

تفسير : اين نوع بشارات راشنيده عبادت كنندكان خداى واحدبمقصد خود میرسند یا درین قرآن کریم که مشتمل چنین بشارات بـزرگـث وهدایات مفید است برای عبادت کنندگان منفعت و کامیابی بزرگاست.

تفسير : آنعفوت (ص) رحمت جهانيان وواسطهٔ بزرگ لطفومرحمت خداوندی می باشند واگر شخص بدبختی ازین رحمت عام استفاده نکند قصور خود اوست فیض روشنی و حرارت آفتاب عالمتاب جهان شمول است ولی اگر شخصی برای اینکه ازین ضیاء و حرارت استفاده نکند و بروی خود همه منافذ وابواب تابش نور را مسدود سازد وازین نعمت كبرى خويشتن را محروم كرداند البته تقصير از خودش خواهد بود . در فيض عمومي آفتاب هيه شك وشبهه نيست اما دايره فيه رحمة للعالمين آنقدر وسيع آست كه اكر چه شخص كم نصيب نخواهد

ازآن مستفید شود بازهم تایك اندازه به ذریعهٔ از ذرایع بهرهٔ ازینرحمت عام بر میدارد چنانچه دردنیا از علوم نبوت واشاعت عام اصول تهذیب وانسانیت هر مسلم و كافر بروفق ذوق خود فائده می گیرد و نیسز حق تعالی وعده فرموده كه برخلاف امم سابقه كفار این امت را ازعذاب عمومی ومستاصل محفوظ دارد \_ اینك من به اظهار این مطلب جرئیت مینمایم كه بر علاوه اخلاق عمومی نبوی (ص) جهادیكه آنحضرت با كافران میكردند هم برای مجموعه عالم سراسر رحمت بود چه بهذریعهٔ جهاد رحمت كبرائی را كه آنحضوت (ص) حامل بود و به آن واسطه مبعوث شده بودند نكهداری می شد درین ضمن روشنی ایمان به بسا مبعوث شده بودند نكهداری می شد طبعاً به چشمهای آنهامیرسید چشمهائیكه از تابش آن منصرف می شد طبعاً به چشمهای آنهامیرسید درحدیث آمده واللی نفسی بیده لا قتلنهم ولا صلبنهم ولاهدینهم و هم کارهون انی رحمه بعثنی الله ولا یتوفانی حتی یظهرالله دینه (ابن كثیر) کارهون انی رحمه بعثنی الله ولا یتوفانی حتی یظهرالله دینه (ابن كثیر)

قُلْ اِنَّهَا یُو حَی اِلَی اَنَّهَا اِلْهُ کُمْ بعو جزاین نیست که وحرشده بسوی من که معبودشما اِلله و احِدٌ فَهُلُ اَنْتُم مُسْلِمُو نَ اِللهُ وَاحِدٌ فَهُلُ اَنْتُم مُسْلِمُو نَ اِللهُ معبود است وبس بسآیا شما فرمان بردادان هستید

تفسیر: این است بیان رسالت باتوحید ولب لباب رحمت عظیمهٔ که آنحضرت با خود آورده اند همانا توحید کامل است انسان نباید در پذیرفتن وقبول این مضمون بزرگ مقدس ومعین درنگ وتعطیلی روا دارد پس آیا شما در قبول حق و تسلیم به آن مستعد و حاضرید ؟ اگر آماده باشید فهوالمراد ورنه من تبلیغ کرده براثت ذمه نمودم اینك خود تان عاقبت خویش را بسنجید .

فَا نُ تُو لُو ا فَقُلُ الْ نَتُكُمْ بس انحر اعراض تند بسبعو خبر تردم شمارا عَلَى سَبُو اللهِ ط بدابر بطرفين

تفسیر: اگر بااین اتمام حجت وابلاغ کامل حقرا قبول نکردیدبه شما با اعلام می نمایم که من از شما بیزارم و شماهم از منجدائید عمل شما با شما و عمل من بامن است وهر کس نتیجهٔ اعمال خودرا می نگرد – حضرت شاه (رح) می نویسد « هرطرف باهم برابر است یعنی بالفعل هردو چیز در اختیار شماست (بپذیرید ویا رد کنید) به هیپ طبرف اجبار نیامده ».

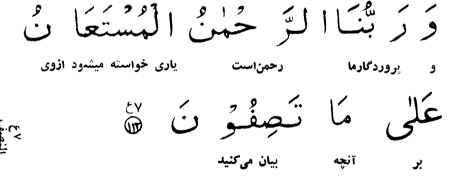
تفسیو: سزائی که درمقابل انکار شما از حق وعده داده شده حستما وحکما ایفا میشود لیکن نمیدانم که زود اجرا خواهد شدویا دیر .

تفسیر: فقط اوتعالی هر چیز پنهان و آشکار رامیداندونیزداناستکه در برابر کدام گناه چه جزا درچه زمانی داده شود .

و إن أَنْ رِى لَعَلَّهُ فِتْنَهُ لَكُمْ

تفسیر: ممکن است تاخیر عذاب یا به مقصد آزمایش شما باشد که در اثنای این مدت کمی فکر و تامل کنید واز شرارت ها باز آئید ویا محض مهلت باشد که چندی مشغول لذا یددنیوی گردیده و پیمانهٔ شقاوت خودرا به کلی لبریز سازید .

تفسیر : رسول اکرم (ص) میفرماید خداوندا طوریکه هر معامله را به عدل وانصاف فیصله می نمائی همانطور بروفق این شان مقد س خود بین من و قوم من زود فیصله کن .



تفسیر: ازوی فیصله میخواهیم ودر مقابل خرافات کافران از وی امداد می طلبیم انبیاء علیهم السلام چنین دعا میکردند «ربنا افتحبیننا و بیست قومنا بالحق وانت خیرالفاتحین» (اعراف رکوع۱۱) زیرا بر حقانیست وصداقت خود و عدل و انصاف حقتعالی و ثوق و اعتماد کامل داشتند.

(تمتسورةالانبيآء وتقالحمد والمنه)

سورةالحج مدنية عندبعضومكية عندبعضوهى ثمانوسبعون آيةوعشس ركوعات سورهٔ حج نزد بعضی مدنی ونزدبعضی مکیاستوهفتادوهشتآیتودمرکوعاست) 

### بِسُمِ اللهِ الرَّحُهٰنِ الرَّحِيْمِ ٥

آغاز ميكنم بنام خدائيكه بى اندازه مهربان 5252525252525252525252525252

يَّا يُّهَا لِنَّاسُ انْتُقُو ارَ بَكُمُ

إِنَّ زَلْزُ لَهُ السَّاعَةِ شَيْعٌ عَظِيمٌ ٥

يُومُ تَرُو نَهَا تَذَهَكُ كُلُّ مُرْ ضِعَةٍ ببینیدآنرا غافلمیشوددرآن هر

عَمَّآاً رُضَعَتُ وَتَضَعُ كُكُّ ذَاتِ حَمْلٍ

طفلی که شیرشمیدهد وبیندازد هر

حَبْلَهَا وَتُرَى النَّاسَ شُكُرًا ي

و مَا هُمْ بِسُكُرًا ي وَلَكِينَ

### عَذَ ابَ اللّٰهِ شَدِ يَدُ ﴿

تفسیر: زلزله های بزرگ قیامت دوتاست یکی در عین قیام قیامت ویا بعد از «نفخه ثانیه» ودوم اندکی پیش از قیامت که از جملهٔ علامات قیامت به شمارمیرود اگر دراین موقع ، دومین مراد باشد آیت بر معنای ظاهر خود باقی میماند واکر اولی مراد باشد دو احتمال دارد، نخست آنکه محقیقاً زلیزله شود وزنان شیر دهنده یازنان حامله به هیئت خود محضور شوند ویا از زلزله اهوال و شداید آنجا مراد باشد و اگر «یوم تونها تذهل کل مرضعة » بطور تمثیل حمل شود چنین معنی دارد که آتدر اضطراب و سختی و اختلال حواس رومیدهد که اگر زنان شیر دهنده موجود باشند از فرط هول و پریشانی اطفال خودرافراموش میکنند وحمل زنان حامله ساقط میگردد آنوقت مردم چنان مدهوش و بی خبر میشوند که بیننده آنهارامست شراب می پندارد حال آنکه در آنجا میشوند که بیننده آنهارامست شراب می پندارد حال آنکه در آنجا هوش وجواس خودرا می بازند .

تنبیه: اگر این پریشانی و آشفتگی برای همه مردم باشد پس در «**لایحزنهم الفزع الاکبر**» نفی به اعتبار اکثر احوال است ودر اینجااثبات باعتبار ساعت قلیله می باشد و اگر آیت حاضره در حقاکش مردم باشد نه در حق تمام مردم قطعاً اشکالی نیست .

و مِنَ النَّاسِ مَنْ يَّجَا لِ لُ و بعض مردم آناست که مفتعو می کند فی الله بغیر علم درشان خدا بغیر علم

تفسیر: درسخنانی که الله تعالی خبر میدهد این مردم خصومت و کسج بحثی میکنند واز حماقت و جهالت خود شبهات نهایت احمقانه رااشاعه میدهند چنانکه راجع به قیامت بعث بعدالموت و مکافات و مجازات و فیره بزرگترین اعتراض شان این است که چون آدم بمیرد به کلی فرسوده واستخوانهایش ذره ذره میشود چگونه باور توان کرد که او دوباره زنده شده وباز به حالت اصلی خود بر گردد.

و يدوى ميكند مر شيطان مريد الإ

تفسیر: هر شیطان جنی وانسی که اورا بهطرف خود بخواند فورآ به عقب او روان میشود گویا برای گمراه شدن چنان استعداد کاملدارد که ندای هر شیطان را لبیك اجابت میگوید.

كُتِب عَلَيْهِ إَنَّهُ مَنْ تَو لا هُ نوشته شده بروی كه (هرآئينه) كسيكه دوستى كند باو فَلَ مُنْ يَكُو لِ لَلْي فَلَ مَنْ يَكُو لِ لَلْي فَلَ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ فَلَ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ فَلَ مُنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا ا

عُذَ ابِ السَّعِيْرِ ﴿

تفسیو : درباب شیطان سرکش امریاست فیصله شده که هر کسبهاو رفاقت وپیروی کند شیطان اوراگمراه ساخته باخود بدوزخمیرساند .

بَ اَ يُسْهَا النَّا سُ إِنْ كُنْتُمْ فِي اللهِ اللهِ مردم المر مستيد در أو يُسْمِ اللهُ اللهُ

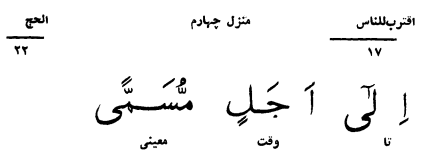
تفسیر: اگرباین سوء تفاهم گرفتارید که جسم فرسوده و ذره ذره شده چگونه دوباره زنده میشود پس به پیدایش خود غور ودقت کنید وببینید که هستی شما چطور بهعمل آمده است .

#### مِّنْ تُرابِ شُمْ مِنْ مُطْفَةٍ اذ خاك باذ اذ قطرنعنی

تفسیو : اول. پدرشماآدم (ع) را ازخاك وسپس شمارا از قطره منسى آفرید و یااین مطلب است كهاز خاك غذا برآورد وبعد ازطسى چسندین مراحل ازآن نطفه به وجود آمد سپس نطفه چندین درجه را طی كرد تا تشكیل و تخلیق شما صورت گرفت .

تفسیو: یعنی از نطفه خون منجمد تشکل میکند وازآن خونپارهٔ کوشتی بوجود میآید و بعداز مرور زمانی هیئت انسانی (دستوپا ، چشموبینی وغیره) درآن نقش می بندد درین وقت بعضی درحالیکه صاحب وجود واعضای کامل اند متولد میشود و بعضی همانطور باحال نقص وعد م تکامل ساقط میگردد به عبارت اخری برخی صحیح و سالم بعضی معیوب و ناقص می باشد .

تفسیر: چون اصل خودرا شناختید که چه بودید وبعد از مرورایا می چند به شکل انسانی متشکل شدید \_ بساحقایق برشما منکشف میشود وامکان بعث بعدالموت راهم فهمیده میتوانید .



تفسير: هركسرا به هر مدتى كه در رحم مادر قرار دادن آن منا سبب باشد قرار ميدهيم كه مدت اقل آن ششماه واكثرآن تادوسال و يا چهار سال على اختلاف الاقوال مى باشد .

من نخر جُکم طِفَلا تَم لِتَبَلَغُو ا باز بیرون می آدیم شمارا (اذرحم) طفل باز (تربیه میکنیم) تابرسید ا شک گم ت و مِنْ کم مَّن یتو فی بکمال قوت خود و بعضی انشما آن است که وفات کرده میشود و مِمْنَ کُم مَنْ یکر فی ایکی ایم ایکی ایم و به بدترین عمر و بعضی از شما آن است که باز تردانیده میشود به بدترین عمر

لِكَيْلاً يَعُلَم مِنْ ابْعُلِ عِلْم شَيْعًا ط تا نداند چيزی دا بعداذ دانستن آن

تفسیر: طوریکه درشکم مادر مانده مدارج زیادی راپیموده همان طور بیرون برآمده چندین منازل را تدریجا طی خواهد کرد ، یکی مرحلهٔ طفولیت استکهانسان درآنبالکل ضعیف و بیسچاره است و تسام قوای او پوشیده میباشد باز وقتی می آید که تمام قوتهای کامنه (پوشیده) آن ظاهر میگردد واز حیثیت جسمانی هر چیز به کمال شباب میرسد بعضی از افراد درعین جوانی میمیرد و بعضی به عمری میرسد که قوای جسمانی و تاب و توان و جود خودرا از دست داده دچار خستگی می شود چنانکه بعد از دانشمندی بیخرد و لایعلم میگردد و بعد از کارگری عاطل و بیکار میشود و چیزهای یاد کرده را فراموش می نماید و چیزهائی را که دانسته و فهمیده بود هیچ نمیداند گویا در پیری باردیگر طفل میگردد.

و مینی الآرض ها مِلَ قُ فَلِ فَآ و مینی نمین الآرض ها مِلَ قُ فَلِ فَآ آنْزُ لَنَا عَلَیْهَا الْهَاعُ اهْتَزَّ تُ وَرَبَتَ فرود آدیم برآن آبرا تازه شود (حرکت کند) و بیفزاید

و آ نبتت مِن کُلِّ زُوْ جِ بُهِيْجٍ ۞ و بروياند اذ هر الله الدونق (ذيبا)

تفسیر : زمین مرده افتاده بود بهمجرد نازل شدن آب رحمت زنده وترو تازه گردیده باهتزاز آمد الله تعالی انواع واقسام نباتات خوش منظر ، زیبا وفرح بخش ونشاط افزا رادرآن رویانید .

فَ لِكَ بِا لَّهُ اللهِ اللهُ اللهُ

## وَ أَنَّ اللَّهُ يَبْعُثُ مُنْ فِي الْقُبُورِ ﴿

تفسیر: از مثال های فوق که راجع به پیدایش انسان ونباتات استچند چيز مهم ثابت ميشود(١)اينكه الله تعالى يقيناً و تحقيقاً موجوداست ورنه (العياذ بالله) این صنایع منظم ومحکم ازکجا ظاهر میشند ــ(۲)اینکه الله تعــالــی موجودات مرده وبي روح رازنده وجاندار ميسازد چنانچه از يك مشت خاك وياقطرهٔ آب انسان ناطق وبا فهم را آفريدن ودر زمين خشك روح نباتی را دمیدن بزرگترین شاهد آنست لهذا زنده نمودن دوبارهٔ آنها برای خداوند تعالی اشکالی ندارد (۳) اینکه هر چیز تحت اقتداروتصرف اوست واگر تحت قدرت و تسلط اونمي بوداز عهدهٔ اين كار هرگز برآمده نمیتوانست (٤)اینکه قیامت ضرور آمدنی است وبعد ازین زندگی یك حیات دیگری ضرور رسیدنی است چه این نظام بزرگ لغو و بی کار نميتواند شد آيا ميشود تصور كرد كه حكيم مطلق وقادر على الاطلاق باحكمت بالغه وقدرتكاملة خود انسانرا بااين همه صفات عجيبوغريبي که به او ارزانی داشته عبث آفریده باشد (هرگزنی) یقینا این زندگی محدود انسان که درآن سعادت و شقاوت نیکی وبدی ، رنج وراحتباهم مخلوط است وصور مختلفة امتحان و انتقام بطـور نمايان ومكـمل از یکدیگر متمایز نمی شوند \_ تقاضا دارد که باید یك زندگی دیگر هم باشد تادرآنجا سعید وشقی ، مجرم و بیکناه از هم بوضاحت جداشوند وهر یك به مقامی كه شایستهٔ آنست برسد . از حیثیت مادی در اجزائی که استعداد آفریدن منی بود ازآن نطفه ساخت همچنان قوتهای پوشیدهٔ علقه که در نطفه بود در علقه به ظهور رسید وقوای پوشیدهٔ مضغه که در علقه بود در مضغه بظهور واز مضغه درطفل ظاهر شد ودر جواني کامل بظهور رسید ویا قوتهای پوشیدهٔ زمین در اثر بارندگی ظهور یذیر شد همچنین ضرور است که درانسان آن قوای روحانی سعادت وشقاوت که بودیعت نهاده شده ویا استعداد قوای نشو ونمائی که در نیکی وبدی نهاده شده به شباب کامل خود برسد و به کامل ترینصور واشكال ظاهر شود ، اين را بعث بعدالموت ميكويند كه بعداز اختثام دورهٔ موجودهٔ زندگی دنیا بوقوع میپیونند .

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَهْ جَارِلُ فِي النَّاسِ و بعضى اذ مردمان آنست که مجادله میکند درشان الله

بدون

بِغَيْرِ عِلْمِ وَلاهُدًى وَلا كِتْبِ مُنِيْرِ ﴿

بدونبرهان

تفسیو : بعد از شنیدن چنین دلایل وشواهد واضح بعضی کـجروانو معاندان درسخنان الله بدون سند مجادله میکنند حالانکه درنزدایشان نهعلم ضروری است ونه دلیل عقلی وسمعی موجوداست محض اوهامو ظنونرا پیروی مینمایند .

و بدون کتاب

تا نبی عطفه درحالیکه عردانیدهاست بهلویخودرا

تفسير : يعنى باعراض وتكبر .

لِيُضِكَّ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ فِي اللّهُ نَيا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ نَيا اللهِ اللهِ اللهُ الل

تفسیر: شخصی که بدون حجت ودلیل محض بجهة عناددرسخنان الله (ج) مجادله میکند و مقصودش این باشد که مردم دیگر را از راه یقین وایمان بگرداند ، خداوند اورا در دنیا ذلیل میکند و عذاب آخرت خود علیدده است .

ذَ لِكَ بِمَا قَدَّمَتُ يَدُ كَ وَأَنَّ اللَّهُ

(گفتهمیشود ازطرفخدا) اینبهآن سبب است کهپیش فرستاده هردو دست تووآنکه خدا

تفسیر: وقتیکه سزا داده میشود گفته میشود که ازطرف خدای تعالی بر هیچکس ظلم وزیادتی نیست بلکه پاداش عمل دستهای خود تست که مزهٔ آنرا امروز میچشی .

تفسیر: بعضی از افراد محض به غرض پیشرفت دردنیا دین رااختیار میکنند حالانکه دلهای آنها دائماً مذبذب میباشد واگر داخل دین شده خیر دنیارا ببیند آنگاه ظاهراً شرایط بندگی را مراعات مینماید واگردر عبودیت رنج وزحمت حس کند آنرا ترك میکند دراینصورت همدین از دست او رفت وهم دنیا این شخص بر کناره ایستاده یعنی دلش هنوز نهاینطرف است ونه آنطرف مثل اینکه کسسی به کنار جائی ایستاده و منتظر فرار باشد وچون فرصت یابد همان دم فرار اختیار کند.

يَّكُ عُوْ امِنْ كُوْنِ اللّٰهِ مَا لَا يَضُو ، فَيَعُونُهُ اللّٰهِ مَا لَا يَضُو ، فَيَعُونُهُ (مَا لَا يَضُو اللّٰهِ مَا لَا يَضُو اللهِ عَلَى اللّٰهِ مَا لَا يَنْفَعُهُ اللّٰ فَيُودَا لَهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰلِلْمُلّٰلُلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِلْمُلْمُ اللّٰهُ اللّٰ

تفسیو: بندگی خدا(ج)را از سببی ترك داد كه خیر دنیارا درآن نیافت واكنون اشیائی را صدا میكند كهدراختیار وقدرت آنها بهقدر یك ذره نه خیراست ونهشر آیا چیزیراكه خداوند (ج) مرحمت نكند موجودات جامده داده خواهند توانست ؟ حماقتی ازاین زیاده چه خواهدبود كه انسان حوائج خودرا از آنهابخواهد.

يَدُ عُو الْهَنُ ضُرِّ هَ أَ قُرُ بُمِنَ نَفْعِهُ طَ ميخواند (مي پرستد) تسي داكه ضرداو نزديكتراست اذ نفعش

تفسي : بت پرستان چوندرآخرت مواخذه شوند باساس زعم خویش چنین اظهار نمایند که امید نفع ازبتها امریست موهوم وضرر بت پرستی امر قطعی ویقینی می باشد . ضرر آن این است که بالفعل مشاهده مینمائیم دیده شود که آیا در آینده از عبادت آنها فائده بما حاصل خواهد شد یاخیر ؟ .

لَبِئْسُ الْهُوْ لِلَّى وَلَبِئْسُ الْعُشِيْرُ ﴿

تفسیر: چون درقیامت به نتایج ناگوار بت پرستی بسرسند خود آنها خواهند گفت «لبئس المولی ولبئس العشیر» آنانیکه امید امدادو همراهی آنهارا بدل می پرورانیدیم اینك رفقاء ومددگاران بسیاربدی ثابت شدند اینها هیچ اهلیت افاده را نداشتند بر عکس از تبعیت آنها موردنقصان گردیدیم .

تحمانم درحقش باطل برآمد \* چهادیدم چها دانسته بودم

إِنَّ اللّٰهُ يُلُ خِلُ الّٰذِينَ الْمَنْوُ الْمَالِينَ اللّٰمَ يُلُ خِلُ الّٰذِينَ الْمَنْوَدِهِ اللّٰهِ الله در آرد آنانداکه ایمان آورده اند و عملو الصلحت جنّت تَجْرِ کی و عمدود عارهای شایسته درجنتها بیکه میرود مِنْ تَحْدِیها اللّٰ نَهْرُ اللّٰهِ مِنْ تَحْدِیها اللّٰ نَهْرُ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ وَيُها فَيْرِ آنَ جویها

تفسير : بعد ازمنكرين مجادلين ومذبذبين اكنون انجام نيك مؤمنين و مخلصين را بيان ميفرمايد .

اِنَّ اللَّهُ يَفْعُلُ مَا يُرِ يَّكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلِيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْ

تفسیر : خداوند (ج) قرار ارادهٔ کاملهٔ خود کسی راکه مستحق سیزا دانسته جزا میدهد و بروفق خیواهش خود کسیرا بانیمام خود متنعم میسازد هیچکس اورا ازاین وضع مانع شده نمیتواند و قدرت چون وچرا وباز پرس را ندارد .

مَنْ كَانَ يَظُنَّ اَنْ لَنْ يَّنْصُرُ هُ اللَّهُ مَرَّهُ مِرَّ اللهُ عَمَانُ عَند عَهُ مَرَّ اللهُ اللهُ عَمانُ عَند عَهُ مَرَّ اللهُ اللهُ عَمَانُ عَند عَهُ مَرَّ اللهُ اللهُ عَمَانُ عَند عَهُ مَرَّ اللهُ ال

### فَلْيَنْظُرُ هَلْ يُنْ هِبُنَّ كَيْدُهُ مَايَغِيْظُ اللهُ

حيلةاو چيزيراكه بخشيم آورده (اورا)

**زائل میکند** 

آنگاه ببیند آیا

تفسیر : در «لنینصره» ضمیر مفعول بسوی نبی کریم (ص) راجیع است که تصور ایشان دردهن قاری قرآن همیشه موجوداست زیرا خود آنحضرت (ص) اولین مخاطب قرآن میباشند کویا بعد از ذکر انجاممؤمنین حال مستقبل پیغمبر ایشانرا بیان میکند ، خلاصه اینکه وعدههای که حقتعالی درباب فتح ونصرت دنیوی واخروی به رسول خود داده است ضرور ايفا شدني است اگر چه كفار وحاسدين بسيار غصه ناك واندوهگین شوند وبرای بازداشتن نصرت ربانی تدبیر ها نمایند لیکن نصرت و کامیابی موعود به آنحضرت (ص) بهر صورت رسیدنی است اگر كفار وحاسدين به كامراني آنحضرت (ص) فوق العاده خشم وغيظ دارند ومی یندارند که با کوشش حاسدانه خود مشیت خداوند (ج) را باز داشتهٔ میتوانند پس کوشش انتهائی خود را به کار بیندازندو تجربه كنند حتى ريسماني را در سقف آويخته بهكردن خود انداخته خود را به دار کشند وازفرط غیظ و غضب بمیرند ویا اکر امکان داشته باشد از أسمان ريسماني آويزان كرده ذريعة آن بالا بروند واز آنجا امدادآسماني را قطع کرده پس فرود آیند آنگاهبیینند آیابااینتدابیر وتشبثاتعنودانه ایشان نزول امداد منسع میگردد ؟ وکمك خداوندی (ج) انقطاع می یابد؟ اكثر مفسرين اين آيترا بههمين قسم تفسير كرده آند ليكن حضرت شاه صاحب (رح) آیت رابامضمون «ومنالناس من یعبدالله علی حرفالایه» مربوط نموده بیآنات نهایت لطیف و مؤثری ایراد نموده است ،در نزدوی درآیهٔ «منکان یظن انلن ینصرهالهالایه» ضمیر مفعول بطرف «من» راجع میشود ، مطلب این است که دراثنای مصائب دنیا اکر کسی از خدا (ج) ناامیدشود وبندگی خدارا ترك دهد وچیزهای باطل را پرستش كندكویا به شخصی شباهت بهم میرساند کهبایك ریسمان مطولی آویزان است اگرچه بالاً رفته نمیتواند لیکن توقع دارد که اگر ریسمان کش شـود صعود خواهدنمود اما آنگاه که ریسمان بریده شود چه توقع باقیمیماند اگر از رحمت خدا(ج) کسی ناامید شود آیا کامیابخواهدشد ؟درین تعبیر ریسمان عبارت از آمید بهحضور خداوند تعالی است وقطع شدن آن گویا ناامید شدن از رحمت اوست واز آسمان مراد بلندی است والله اعلم .



#### 

تفسیر : چهخوب مثالهای واضح وسخنان روشن است مگر کسی آنرا میفهمد که خدا (ج) اورا بفهماند .

# ا تُ الَّذِينَ الْمَنُو اوَالَّذِينَ هَاكُوا (مَرَائِينَ هَاكُوا (مَرَائِينَهُ آنَانِيكُهُ اِيمَانُ آوردند و آنانيكه يهود شدند

و الصَّابِئِنَ وَالنَّصْلِ ى وَالْهُجُوْسَ

تفسیر: مجوس آتش پرستند وبه وجود دوخالق قائل اند یکی خالت خیر که نام آن (یزدان) است ودیگری خالق شرکه اورا (اهرمن) گویند ونام کدام نبیرا هم میگیرند، این معلوم نیست که پسان خراب شدند یااز اول براه غلط رفته بودند \_ کلام شهرستانی را راجع به مذهبآنها در «ملل ونحل» مطالعه کنید صابئین وغیره پیشتر مذکور شده.

تفسیو: فیصلهٔ عملی وقطعی منازعات تمام مذاهب وفرقه ها از طرف حق تعالی در روز قیامت به عمل می آید درآن روزهمه از یکدیکر تفریق وجداشده به مواضع ومقامات معینهٔ خود واصل میشوند. فقطالله تعالی میداند که کدام کس مستحق کدام مقام و کدام سزاست ؟ .

آ لَهُ تَرُ اَنَّ اللَّهُ يَسَجُلُ لَكُ مَن نديده مي السَّه وَ اللَّه الله الله الله الله الله الله الله والله وا

تفسیر: یك نوع سجده آن است كه تمام مخلوق آسمان و زمین در آن اشتراك دارند و این سجده عبارت از آن است كه پیش قدرت او تعالی حل جلاله تكوینا همه مطیع و منقادو تابع باشند خواه مخواه همه مجبورند كه بحضور او تعالی سر نیاز فرود آرند نوع دوم سجده برای هر چیز به صورت جداگانه می باشد و آن این است كه هر چیزی را كه برای كدام كاری آفریده در آن مشغول شود و چنین سجده را بسامردم میكنند و بسا مردم نمیكنند مگر غیر از انسانها سایر مخلوقات بجامی آرند بنابران در «ان الله بسجده الایه» سجده هر چیز مطابق شان و وضعیت نابران در «ان الله بسجد الایه» سجده هر چیز مطابق شان و وضعیت آن مراد خواهد بود و یابعد از «ومن فی الارض» دیگر «یسجد» مقدر شود د

تنبیه: ربط این به آیت سابق این است که پیروان مذاهب مختلفه در بین خود اختلاف دارند حالانکه تمام مخلوقات دیر مطیع و منقاد خدا (ج) هستند انسان که از همهٔ آنها عاقل تراست میبایست که همهافراد آن نسبت به سایر مخلوقات بیشتر متفق و متحد می بودند.

و كثير حق عليه العذاب و برانها عداب و بسيادي اذايشان لازمشده است برانها عداب

تفسير : چون از سجده انكار واعراض كردند لذا مستحقعذابشدند .

ومن يُهِنِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُكَوْرٍ مِ اللهُ وَمَنْ مُكُورٍ مِ اللهُ وَمَنْ مُكُورٍ مِ اللهُ وَمَنْ اللهُ مِنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُه

تفسیو: خدای تعالی هرکسی راکه درپاداش کردار ناهنــجارش بخواهد ذلیل کند کیست آنکه اورا از قعر مذلت بیرون آورده وبه مقام عــزت برساند .

ا خَصْمِنِ اخْتَصَمُو الْفِي رَبِّهِمُ الْمُعَلِّمِ الْمُحَمِّدُ الْفِي رَبِّهِمُ الْمُعَمِّمُ الْمُعْمَ الْمُ

تفسيو: همه فرقههاى كه درآية «انالذين آمنوا والدينهادوا والصابئين الایه» ذكر شده اندازحيث حق وباطل دوفرقه گفته ميشوند ، يكيگروه مؤمنين است كههمه اوامر رب خودرا بتمامها تسسليم ميكنند و در مقابل احكام اوتعالى دائماً سر بندگى فرود مى آرند – گروه دوم عبارت از جمعيت كفاراست كهدرآن يهود ، نصارى ،مجوس، مشركينوصابئين وغيره همه شامل اند اينها هدايات ربانى را قبول نميكنند وبه اطاعت اوتعالى سر فرود نمى آرند ، هردو گروه مذكور در دعاوى وبحثومناظره ونيز در مواقع جهاد و قتال حريف يكديگراندچنانكه درميدان مبارزه (بدر) حضرت على ، حضرت حمزه وعبيده بنالحارث رضى المعنهم بمقابلة سه كافر (عتبه ابن ربيعه – شيبه ابن ربيعه ، وليدبن عتبه )در ميدان كارزار حضر شدند والبته انجام هردو فريق رادرآينده بهخوبي نشان ميدهد .

تفسیر: طوریکه لباس بدن انسان را می پوشاند همان طور آتش جهنم آنهارا فرامیگیرد ویایك نوع مخصوص لباس پوشانیده میشوند که به نسبت گرمی آتش بسیار سخت تر سوزانتر است.

یصب مِن فو ق ر ء و سهم الحویم الحویم الداخته میشود اذ بالای سرهای ایشان آبجوش الحداد کی میشود از بالای بطو نبهم و الجلو کی میشود به ما فی بطو نبهم و الجلو کی میشانید به آن آنچه در شکمهای ایشان است و پوستهانیز و لکهم سکفا مِع مِن حَدِ یکِ آ

تفسیر: سرهای دوزخیان را با گرزها کوبیده پس از بالا بر سرایشان آب جوش می افگنند کهاز راه دماغ داخل شکم گردیده دراثرآن رودهها وشکنبه قطع شده میگدازد و بیرون میافتد و چونآببه سطح خارجی بدن میرسد پوست بدن ازهم میگدازد و فرو میریزد وباز به حالت اصلی عودت داده میشود و این حالت درحتایشان تکرار میشود \_ «کلمانضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غیرها لیدوقواالعاب» (نساء رکوع۸) (اللهم اعدنا من غضبك وعدابك).

#### كُلَّهَا آرَاكُ وَا أَنْ يَكْثُرُ جُو امِنْهَا **که** برآیند ازدوزخ

مِنْ غَيِم أُعِيدُ وَافِيْهَا وَ ذُو قُو ا غـم باز کردانیده میشوند درآن و (گفتهمیشود)بچشید

مَّ عَذَ ابَ الْحَرِيْقِ ﴿

تفسير : چون در دوزخ فوق العاده غمرواندوه مي بينند ميخسواهند كه برآمده بجائى بگريزند شعلههاى آتش ايشان رابالا برمسدارد آنكاه فرشتگان گرز های آهنین را بر سر شان فسرو کسوفته آنهارا یسامان مى اندازند وبه اوشان گفته ميشود كه ذائقهٔ عذاب داىمى را ك. ايداً خروج ازآن نصيب نميكردد بيشيد . العباذ بالله .

إِنَّ اللَّهُ يُدُ خِلُ الَّذِينَ الْمَنُو ا وَ عَلُوا الصَّلِحٰتِ جُنَّتٍ تُجْرِي اعمال شایسته درجنتهاکه جاریمیباشد مِنْ تَحْتِهَا الْآنْهُرُ يُحَلُّونَ فِيْهَا زیر آن جویها زیور پوشانیده میشوند(ایشان)در آنجا

اقتربلناس منزل چهارم الحج ------۱۷

### مِنْ أَسَا وِ رُ مِنْ ذَهُ عَبِ وَ لُؤُ لُو اللهِ وَ مُواديد

تفسیر ؛ اهلبهشتبه آرائش وزینت زیاد زیست می نمایند واز هرجنبه ورهگذر به تجمل وتنعم نائل می باشند .

### و لِبَا سُهُمْ فِيْهَا حَرِ يُرُ اللهُ الل

تفسیو: پیشتر در آیهٔ «قطعت لهمثیابهناد» لباس دوزخیانمذکورشد دریس موقع بطور مقابله البسه بهشتیان را بیان میفرماید که لباس آنها از ابریشم است . حضرت شاه (رح) مینویسد ازتذکار این جمله « کهدرآنجا متنعمین بهشت بازیور های طلائی ولباس ابریشمی مزین می گردند» برمی آید کهاین دوچیز دردنیا برای مردهانیست و دستوانه درجملهٔ زیورات از سببی بیان شد که چون خدمت غلام راآقا پسند میکند به دستش کره می اندازد .

تنبیه: دراحادیث است مردیکه دراینجا لباس ابریشمی میپوشد درآخرت پوشانیده نمیشود واگر کافری در دنیا لباس ابریشمی بپوشد ظاهراست که به بجنت میرود و نه آنلباسها برای او میسر شدنی است . واگر مومن باشد شاید تامدتی از آن لباسها محروم بماند بعد از آن بطور ابدی آن را دربر خواهد نمود واین زمان قلیل درمقابل آن مدت لایتناهی خیلی انداد بوده قابل اعتمار نسست .

### وهُ وُ وَ الْكَي الطَّيْبِ مِنَ الْقَوْلِ تَطِلاً وَهُو لِ تَطَلا وَهُو لِ تَطَلا وَ وَالْهُ وَ الْمُؤْوِلِ الْمُؤْوِدُ وَ الْمُؤْوِدُ وَ الْمُؤْوِدُ وَالْمُؤْوِدُ وَلَا الْمُؤْوِدُ وَلَا الْمُؤْوِدُ وَالْمُؤْوِدُ وَالْمُؤُودُ وَالْمُؤْوِدُ وَالْمُؤْوِدُ وَالْمُؤْوِدُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ لِلْمُؤْمِ لِلِلْمُؤْمِ لِلْمُونُ وَالْمُؤْمِلِلُومُ لِلْمُؤْمِلُومُ لِلْمُؤْمِ

تفسیر: دردنیا هم (لاالهالاالله محمدرسولالله) کفتند و قرآن خواندند و تسبیح و تحمید کردند وامر بالمعروف ونهی عنالمنکر نمودند درآخرت نیز چنین است که فرشتکان از هرطرف به ایشان سلام خواهند کرد بهشتیان بایکدیگر سخنان پسندیده ومرغوب گویند ، لغویات وخرافات درآنجا وجود ندارد ، مومنان به نعمتهای جنت شکر خداوندی را بجا می آرند مثلاً گویند «الحمدلله اللی صدقنا وعدمواورثناالارض» در سوره فاطر است : «یحلون فیهاین اساور من ذهبولؤ لؤا ولباسهم فیهاحریرو قالوا الحمدلله الذی اذهب عناالحزن» الآیه (رکوع٤) ازین آیت حاضره تفسیر میشود نبه علیه فی الروح المعانی .

## وَ هُذُ وَ اللَّهِ صِرَ اطِ الْحَمِيْدِ ﴿ وَ وَلَالِنَا عُرِدَهُ شَالِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ ال

تفسیر: راه ستوده شده که نام آن اسلام است ، این راهی است کهخود آن به نیکوئی ستوده شده وصاحب آن نیز به نیکوئی ستایش یافته است یا اینکه به محلی راه یافته که چون بدانجارسد شکر نعمت های منعم حقیقی را ادا کرده بتواند .

تفسیر: پیشتر در «هدان خصمان اختصموا الایه»درباب اختصام مؤمنین و کفار ذکری رفت اینك صورتهای همان مخاصمت را درایسنجا بیان فرموده یعنی یك گروه عبارت از مردمانی اند که هم خود شان گراه می باشند و هم دیگران را مزاحم میشوند و نمی خواهند که احدی براه خدا (ج) برود حتی مسلمانانیکه به همراه پیغمبر خود برای ادای عمره به مکه معظمه میرفتند راه را بروی شان مسدود کردند حالانکه مسجد حرام ویا آن حصه حرم شریف که درآن بعضی از عبادات ومناسك مردم اجرا میشود برای همه یکسان است و در آنجا مقیم و مسافر ، اهل و طن و میشود برای بعده برای اقامت و عبادت حقوق مساویانه دارند ، بلی ازین

مکان مقدس کسانی قابل اخراج وفرار اند که شوك وشرارت ها را مرتکب شده \_ واین بقعهٔ مبارکه را بی احترامی و تحقیر کرده اند . تنبیه : مسئلهٔ ملکیت خانهای مکه وبیع وشراه و غیره آنها یک مسئلهٔ مسئلهٔ است که تفصیل کافی آن در روح المعانی و غیره مذکور است ودر اینجا موقع تفصیل آن نیست .

و مَنْ يُبرِ لُ فِيْهِ بِإِلْحَا لِ بِظْلَمِ و تسيكه خواهد درآن تعجروی بسببطلم فَلْمِ قُلُهُ مِنْ عَذَا إِلَا اللَّهِ عَنَا ميچشانيم اورا اذ عدال عدال درزاله

تفسیو : شخصی که درحرم شریف عمدآوبهاراده ،بی دیانشی و شرارت کند بهاو سزای شدیدتر داده میشود ، نسبت به کسیکه به دیگر موضع چنین عمل کند ، ازین قاعده حال آن مردم را بدانید که از ظلموشرارت خود مومنان را ازین مقام مبارك باز میدارند .

# وَإِنْ بُو أَنَا لِإِبْرا هِيم مَكَانَ الْبَيْتِ وَرَانٌ بُو أَنَا لِإِبْرا هِيم مَكَانَ الْبَيْتِ

تفسیر: گویند که محل کعبهٔ شریف از اول مقدس و متبرك بوده ولی بعد از مرور قرنهای متمادی ازین مقام نشانی باقسی نسماند ، حضرت ابراهیم (ع) از جانب خداوند (ج) مامور شد تا بیت الله را تعمیر کند وموقع آن مقام مقدس باونشان داده شد ، حضرت ابراهیم (ع) پسرخود اسمعیل (ع) را در تعمیر خانهٔ کعبه باخود شریك ساخت .
تنبیه: پیشتر (مسجد حرام) ذکرشد و به مناسبت آن احوال بنای کعبه و بعض احکام متعلقهٔ آن بیان گودید .

تفسیر: خداوند (ج) امرنمود تابنیاد این خانه را به توحیدخالص بنهند وهر کسی که دراینجا بیاید جز عبادةالله هیچ رسوم مشرکانه را به عمل نیاورد ـ اما کفار مکه برعکس این عمل کرده سیصدو شصت بت را درآن مقام قدس نصب نمودند (العیاذ بالله) که خاتم المرسلین (ص) از خبث آنها خانهٔ خدا (ج)را برای همیشه پاك نمود فلله الحمد والمنه .

و طَ مِنْ بَيْتِي لِلطَّا يَفِينَ وَالْقَا يُويْنَ وَالْقَا يُويْنَ وَالْقَا يُويْنَ وَالْقَا يُويْنَ

وَالرُّ كَعِ السَّجُو دِ 🕫

و رکوع کنندگان سجده کنندگان مرتفسیو : یعنی این خانه مخصوص این مر

تفسيو: يعنى اين خانه مخصوص اين مردم باشد واز همه چيز ديكر پاك شود حضرت شاه صاحب (رح) مى نويسد كه «درامم سابقه ركوع معمول نبود اين ركن مخصوص نماز امت محمدیه است پس خبر داده شد كه آينده مردمى مى آيند كه آنراآباد نموده و پاك نگه خواهندداشت . وفيه نظر فتامل! .

و آواذ بده در میان مردم برای حج میان مردم برای حج یا آئی و کی النگا میں با لحکے کے ایک میان مردم برای حج یا آئی و کی رکے الا گو علی کے لی ضا میر عمدین میں تو بیاده و بر هر شتر لاغری کی آئی و کی کے لی کے کہ می آیند اذ هر داه دود

تفسیر: چون کعبه تعمیر یافت حضرت ابراهیم (ع) بر فراز کوهی ایستاده ومردم را صدا کرد: ای مردم! خدا(ج) حج رابر شما فسرض کرده است به حج بیائید، حق تعالی این آواز را درهرطرف بهر روح رسانید این مثل بلا تشبیه نمونهٔ آناست کهما درین زمان بجای خود نشسته ایم و آواز لندن وامریکا را می شنویم، پس شخصی که حج برایش مقدر بود روح او لبیك گفت. در حقیقت همان آتش پوشیده عشق است که هزاران مردم با زحمت ها و مشقت های تمام بعضی پیاده حاضر میشوند و بسامردم از چنان مسافهٔ دور می آیند که شترها مانده

وراحلهٔ شان خسته ولاغر میشود بلکه برای عموم حجاج ناقه های قوی رهوار کی بدست می آید لذابر شترهای لاغر وضعیف منازل درازی را قطع میکنند ، این وضع گویا تاثیر مقبولیت دعای حضرت ابراهیم (ع) را نشان میدهد . «فاجعلافئدة منالناس تهوی الیهم» (ابراهیم رکوع۲).

### لَیْ شُهُدُ و ا مُنَا فِعَ لَهُمْ مُ اللَّهِ عَلَيْهُ مُ اللَّهِ مَالِعَ خُود اللَّهُ مَالِعَ خُود

تفسیر: مقصد اصلی از حج تحصیل فواید دینی واخروی است مشلاً به ذریعهٔ حج و عمره وسایر عبادات متعلقه آن خوشنودی خدای تعالی حاصل شده ومومن به مقامات بلند و ترقیات روحانی فائز میشود لیکن در ضمن این اجتماع عظیمالشان بسا فواید سیاسی ،مدنی واقتصادی نیز حاصل میگردد چنانکه برهمه گان ظاهر است .

تفسيس: مراد از«ایام معلومات» نزد بعضی عشره اول ذی الحجه است وزرد بعضی سه روز قربانی است (دهم ویازدهم و دوازدهم) بهر حال دراین ایام درباب ذکر (الله) فضیلت زیادی آمده است در ضمن این ذکر بالخاصه این هم داخل است که چون حیوانات قربانی ذبح شوند ناماله برده شده و بسماله ، اله اگبر گفته شوددراین روزها بهترین عمل آن است که قربانی را به نام الله ذبح کنند .

فَكُلُوْ امِنْهَا وَ أَطْعِمُواالْبَآئِسَ الْفَقِيْرُ ﴿

تفسیر: بعضی از کفار نظریه داشتند که گوشت قربانی را نباید خود قربانی کننده بخورد مگر دراسلام این نقیصه رفع وامر شد تا قسربانی کننده هم به شوق و رغبت گوشت ذبیحهٔ خودرا تناول کند و هم به دوستان خود بخش نموده و به فقراء مصیبت رسیده نیز بخوراند.

مر آیقضو اتفتهم و آوو فو این و رهم پس دور کنند چردخودرا و ایفاکنند ندرهای خودرا

تفسيو: از شروع لبيك گفتن (يعنى احرام بستن) حجامت نمى كنند ناخن نميكيرند ، به بدن خود روغن نمى مالند و چون بدن باچرك و كردوغبار آلوده ميشود بدن خود را خوب ماليده غسل نميكنند .اين وضعيت را مى توان يك حالت عاشقانه ومستانه ناميد كه در راه محبت الهى (ج) اجرا ميشود . بالاخر بتاريخ دهم ماه همه كار تمام ميشود حجامت مى كنند غسل مى نمايند ولباس دوخته را دربر نموده به طواف زيارت ميروند كسيكه حيوان براى ذبح دارد پيشتر آنرا ذبح ميكند مقصد از ايفاءنذرها اين است كه نذور خودرا بايد اداء كنند واصل نذر مخصوص خداى تعالى است واز ديگرى نمى باشد درنزد بعضى از كلمة نذور مناسك حج و يا واجبات حج مراد است وهمين مفهوم به مطلب اقرب معلوم ميشود .

تنبیه: «عتیق» بهمعنی دیرینه وقدیمی است و بعضی گفته اند بیت از ین سبب عتیق گفته شده که هرقوتی که به غرض تباه کردن این خانه اقدام کند حق تعالی آنرا مانع شده واز کامیابی آن جلوگیری مینماید تا زمانیکه الله تعالی خرابی آنرا بخواهد.

فَهُو خُيرٌ لَهُ عِنْدُ رَبِّهُ \*

پس این (تعظیم) بهتراست اورا نزد پروردگارش

تفسیر: چیزهای حرام راثقیل دانسته ترك دادن ویا آداب و تعظیم چیزهائی راكه الله تعالی آنرا محترم قرار داده است قائم داشتن بسیار كارنيك وانجام آن نهايت خوباست درچيزهاى محترم ، حيوانات قربانی ، بیتالله ، صفا ومروه ، منی ، عرفات ، مساجد ، قرآن و بلکه تمام احكام الهيه شامل است خصوصاً درين مورد به تعظيم مسجدحرام و حیوانات هدی نهایت تاکید میکند که بندگان خدای یکتاراازحجبیتالله نباید مانسع شد وحیوان قربانی راکه آورده باشند به پس بردن مجبور نسازند ىلگە كوشش نمايند كە حيوان قربانى فربە وقىمتدار باشد .

#### وأجِلْتُ لَكُمُ الْأَنْعَامُ

و حلال کردانیده شده برای شما چهار پایان

تفسیو : حکم ذبح آنها برخلاف تعظیم حرمات الله نیست زیرا به اجازه و بنام مالکی که حرمت چیزی را وانمود کرده است قربانی میشود .

### إِلاَّ مَا يُتُلِى عَلَيْكُمْ

مگر آنچه خوانده میشود برشما (تحریمآن)

تفسير : حيواناتي كه حرمت آنها وقتأفوقتأبه شماگفته ميشود چنانكه درسورة انعام تفصيل آن گذشته خلال نمي باشند .

#### فَاجْتَنِبُواالرِّ جُسُ مِنَ الْأُوْثَانِ بتان بيرهيزيد

تفسیر : جانوران همه مخلوق.ومملوك خدایند صرف به اجازه و نــام خدا(ج) میتوان آنهارا ذبحنمود ونیزبرسانیدن به کعبهٔ او تعالی میتوان آنهارا نذر بَست حیوانی که درقربانگاه بَت ویاربالــنوع مذکر یا مؤنثذبــع شد نجس و حرام گردیدهغیرقابل اکلمحسوب میشود واز چنین شرکها و كارهاى بليد اجتناب حتمى است .

#### وَ اجْتَنِبُوْ اقَوْ لَ الرُّوْ وُرِ®ُ بپرهيزيد

۱۷

تفسیر: سخن دروغ گفتن ، شهادت دروغ دادن ، جانوران آفریدهٔ خدا را بنام غیرالله ذبح کردن و بدون دلیل شرعی چیزی را حلال و حرام گفتن همه در «قول الزور» شامل می باشند قباحت وزشتی «قول الزور» رااز ین امر می توان دانست که خداوند (ج) آنرا درین موقع باکلمهٔ شرك یکجا ذکر فرموده است چنانچه در (رکوع سورهٔ الاعراف) همچنین ارشادشده « وان تشر کوا بالله مالم ینزل به سلطانا وان تقولوا علی الله مالاتعلمون» آنحضرت صلی الله علیه وسلم هم ازاین امر به شدت و تاکید کامل منسع فرموده اند .

### حُنَفَا ءَ لِلّٰ بِا غَيْرَ مُشْرِكِيْنَ بِا اللهِ المِلْمُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

تفسیو: یعنی از هـرطـرف روی گـردانیده وبسوی الله متوجه شـوید تمام افعال و نیات شما بدون شرکت غیر محض برای خدا (ج)باشد.

تفسیو: این بیان مثال شرك است خلاصه این است که توحیه مقامی است نهایت اعلی و بلند واگر انسان او تعالی راتسرك داده بحضور مخلوق دیگر برای عبادت خود را خم سازد كویا خودرا از اوج آسمان

توحید بحضیض ذلت شرك می اندازد و مسلم است كه در افتادن ازاین مقام بلند امید زندگی نمی باشد اکنون یا جانوران مردار خوار یااهوا وافکار فاسده از چهار طرف هجوم آورده او را پاره پاره کرده میخورند ویاشیطان لعین مثل طوفان باد شدید اورا دور برده در یك چاه عمیــق می اندازد و آن شخص هر چیز خود را از دست میدهد ویا در ایس مثال دونوع مشرکین جداکانه بیان شده (۱) مشرکی که در شرك خود به کلی ثابت نیست بلکه مذبذب بوده گاهی بیك طرف و گاهی بهطرف دیگر مایل میشود واین مصداق «فتخطفهالطیر» است (۲) مشرکی که در شرك خود اصرار دارد وتغير ناپذير است اين مصداق « او تهوى بهالريح في مكان سحيق» است ويامراد از«فتخطفهالطير» كشته شدن از دست مردم است واز «**اوتهوی بهالریح فی مکان سعیق،** مرک طبیعی مراد باشد اكثر مفسويين و جه تشبيه را به چنين احتمالات ذكس کرده اند لیکن حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد «مادامیکه نیت شخص به خدای یکانه است اوقائم است و چون نیتش به جهات متعدده رفت این جهات مختلفه فکراو را پریشان گردانیده اورا ازبین راه میربایند ویا از تمام معتقدات منكر شده (دهري) خواهد شد ، .

ن لِك قومن يَعْظَمُ شَعَا بَر اللَّهِ اين حكم داشنيدي (حكم اين است) وهر كه تعظيم كند شعائر اللهرا

تفسیو: تعظیم شعائر الله درشوكداخلنیست كسیكه دردل او پرهیز گاری و خوف خدای یكته باشد پس هر چیزی كه نشانهای دین خدا (ج) باشد یقیناً آنهارا احترام می نماید واین تعظیم داخل شوك نیست بلكه كاملاً از آثار توحید است زیرا عاشق خدا هرچیزی را كه به خدا منسوب باشد قدر میكند .

الكُمْ فِيهُا مُنَا فِعُ اللَّي أَجَلِ مُسَمَّى براى شما درمواشر منافع است تا وقت معين مُحِلَّهُمَّ آلِ لَي النَّبْتِ الْعَتِيْقِ اللَّهُ مُحِلَّهُمَّ آلِ لَي النَّبْتِ الْعَتِيْقِ اللَّهُ اللَّ

١v

تفسیر: خانهٔ قدیم عبارت از بیتالله شریف است ودرین موقع شا ید توسعاً تمام حرم مراد باشد یعنی از شتر و گاو وبز وغیره فوائد زیاد بدست میآید مثلاً سواری - شیر - پشم - نسل گیری وغیره مگراین انتفاع تا هنگامی است که آنهارا «هدی» نساخته باشند وبعد ازینکه «هدی» کردند فوائد فوق (بدون ضرورت) از آنها گرفتن جایز نیست فائدهٔ بزرک اخروی از آنها این است که قربانی رابه کعبه برده بنام خدای تعالی قربان کنند .

تفسیر: قربان کردن مواشی در ادیان سماوی عبادت قرار داده شده است اگر این عبادت بطور نذر برای ما سوی الله به عمل آورده شدو شرك است که باید ازآن بسیار اجتناب نمود ، کار موحد این است که قربانی را خاص بنام خدائی کند که در تمام شرایع قربانی کردن را بنام او حکم داده است از حکم او انحراف نورزید .

و بشر المُخْبِتِينَ ﴿

تفسیر : بشارت بده به آنانی که محض حکم خدای یکانه را قبول دارند وبحضور وی سر نیاز خممیکنند و بذکرآن ذات مقدس دلشان قرار می یابد واز جلال و جبروت او (تعالی) میترسند .

الّذِينَ إِذَا ثُرُكُمُ اللّٰهُ وَجِلَتُ اللّٰهُ وَجِلَتُ اللّٰهُ وَجِلَتُ اللّٰهُ وَجِلَتُ اللّٰهُ وَجِلَتُ اللهُ عَيْرُسُد

لُو بُهُمْ وَالصَّبِرِينَ عَلَى مَا آصَابُهُمْ آنچه برسدبایشان دلهای شان و صبرکنندگانرا

تفسير : مصائب و شدايد رابه صبر وثبات تحمل ميكنند واكر درمورد سنختی و آزمایش قرار گیرند قدم آنها از راه حق نمی لغزد .

وَ الْمُقِيْمِي الصَّلُّو ةِ لا وَ مِمَّا و آنانی دا که برپامیدادند نمازدا ر ز قنهم پئنفِقُو ن ج دادهایم ایشان را

تفسير : براى اينكه به بيتالله واصل شوند بـا آلام ومصائب زيـادى مواجه میگردند ، در حین سفر اندیشه فوت شدن یا قضا شدن آکشر نماز مى باشد ودرين راه مال بسيار خرج ميشود . باين مناسبت اين اوصاف وخصال را درین جاذکر فرمود.

وَ الْبُدُ نُ جُعَلْنُهَالَكُمْ مِّنْ و شترانیراکهبرای هدیهمیرانید گردانیدیم آنهارا برای شما از شُعَآئِرِ اللهِ لَكُمْ فِيْهَا خَيْرٌ ﴿ الله مرشماراست درآنها نیکوئی

# فَانْ كُو و السّم اللّهِ عَلَيْهَا صُولًا فَ عَلَيْهِا صُولًا فَ عَلَيْهِا صُولًا فَ عَلَيْهِا صُولًا فَ عَلَي

# فَاكَ اللَّهُ اللَّالَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

تفسیس: اول حکم تعظیم مطلق شعائراقد بود اکنون وانمود کرد که شمتر وغیره جانوران قربانی هم از جمله شعائرالله می باشند که در ذوات آنها و در بجا آوردن آداب قربانی آنها برای شما خوبی های بی شمار دنیوی و اخروی می باشد پس مطابق قاعدهٔ عمومی باید نام الله رابرزبان رانده آنهارا ذبح و نحر کنید و مخصوصاً بهترین طریقهٔ ذبح شتر «نحر» است که آنرا روبه قبله ایستاده کرده و یك دست آنرا چه راست و چه چپ بسته نمائید سپس درابتدای سینهٔ آن که منتهای حلقوم است زخم بزنید چون تمام خون حیوان برآید و بر زمین بیفتد آنگاه قطمه قطعه کرده و ازآن متمتع شوید و اگر ششر ها بسیار باشند همه را بصورت قطار ایستاده کنید .

#### 

تفسیر: محتاجین دونوع اندیکی صابر که از سوال برکنار انداگرمقدار قلیلی بیابند به آن قناعت میورزند \_ دیگر که بیقرار بوده سوال راادامه میدهند و به چیز قلیل راضی ومتسلی نمیشوند .

تفسیو: حیوانات بزرک را کهدرجنه و قوتاز شما به مراتب قویتراند در قبضه وتصرف شماآورده کهشماازآنها خدمات گوناگون مسی گیسرید وبچه سهولت آنهارا ذبح میکنید این احسان بزرک خدای تعالی است که باید شکر آنرا ادانمائید نه اینکه مشرك شوید و بسر عسکس آن ناشکری نمائید .

لَنْ يَتَنَالَ اللّٰهَ لَحُوْدُ مُهَا وَلا كِهَا وُهُمَا وَلا كِهَا وُهُمَا وَلا كِهَا وُهُمَا وُهُمَا وَلا كِهَا وُهُمَا وُله عُونهاى آنها و نه عُونهاى آنها و نه عُونهاى آنها و كُلُم النّبَ قُولُ عَلَيْ مِنْ الْحُمْمُ اللّٰهُ النّبَ قُولُ عَلَيْ مِنْ الْحُمْمُ اللّٰهِ النّبَ قُولُ عَلَيْ مِنْ اللّٰهُ النّبَ قُولُ عَلَيْهُمْ اللّٰهُ النّبَ قُولُ عَلَيْ مِنْ اللّٰهُ النّبُ اللّٰهُ النّبُولُ اللّٰهُ اللّبُولُ اللّٰهُ اللّٰلّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

تفسیو: درینآیت اصلفلسفهٔ قربانی بیانشده یعنی محض از ذبه کردن جانور و گوشت خوردن وخورانیدن یاخون ریختاندن گاهی رضای الهی را حاصل کرده نمیتوانید و نسهاین گوشت و خون بر خاست بدرگاه الهی رسیده میتوانند بلکه تقوی وادب دل شما بحضور او تعالی میرسد که چگونه با صمیمیت و اخلاص و رغبت تمام یك چیز قیمتدار را به اجازهٔ او وبه نام او به بیتالله برده ذبح می نمائید . گویا به ذریعهٔ این قربانی ظاهر کرد که خودماهم درراه رضای تو برای قربانی دادن حاضریم این همان تقوی است که در آیه «ومن یعظم شعائرالله فانها من تقوی القلوب » همان تقوی الشدی خودرا حاصل ذکر شده که عاشق خدا به طفیل آن رضای محبوب حقیقی خودرا حاصل کرده میتواند .

كَذَا لِكَ سَخْرَ هَا لَكُمْ لِنُكِيدُ وَاللَّهُ مَا لَكُمْ لِنُكَا لِكُ سُرُ وَاللَّهُ مَا لَكُمْ لِنُكَا لِكُ سُرُ وَاللَّهُ مَا لَكُمْ لِنُكُمْ لِنُكُمْ وَاللَّهُ مَا لَكُمْ لِنُكُمْ لِنُكُمْ لِللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَكُمْ لِللَّهُ مَا لِكُمْ لِللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَكُمْ لِنُكُمْ لِللَّهُ مَا لَكُمْ لِللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مَا لَكُمْ لِللَّهُ مَا لَكُمْ لِللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ لَا لَكُمْ لِللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ لَلَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ لَا لَكُمْ لِللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُمُ لِنُهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّا لِللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّا لِلللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللّلِهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُمُ لِلللَّهُ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ لَلْمُعْلِمُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ لِللَّهُ مِنْ لِلللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ لِللَّهُ مِنْ لَلْمُواللَّهُ مِنْ لَلْمُواللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ لَلْمُعْلَمُ مِنْ لَلْمُعْلِمُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ لَلْمُعْلِمُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ لَلْمُعْلَمُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ لِلللَّهُ مِنْ لَلْمُعْلِمُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ مِنْ لَلْمُعْلِمُ مِنْ لَلَّاللَّهُ مِنْ لَلْمُعْلِمُ مِنْ لِللَّهُ مِنْ لَلّ

على ما هذا كم المحكم الوكسينين المحسينين المحسينين المحسينين المحسودة المعادا و مرده بده المحسودة المح

تفسیر: دروقت ذبح کلمهٔ (بسمالله ساتها کبر اللهم لك ومنك) رابر زبان رانده وذبح کنید و شکر خدای تعالی رابجا آرید که برای اظهار محبت و پرستش خود چهراه خوبی را نشان داده و قربانی یك حیوان رادر راه رضای خویش کویا قائم مقام قربانی و جودانسانها قرار داده است.

## إِنَّ اللَّهُ يُلافِعُ عَنِ الَّذِينَ الْمُنُولِ الْمُ

مؤمنان

(هرآئینه)الله دفعمیکنددشمناندا از

تفسيو: در آیه «ان اللین کفرواویسه ون عنسبیل انه والمسجه الحرام الایه» ذکرآن کفاری بود که مسلمانان را از زیارت حرم شریف و حج و عمره وغیره باز میداشتند در ضمن این مسئله راجع به مسجد حرام و تعظیم واحترام متعلقات آن احکام بیان فرمود . واکنون باز به مضمون سابسق رجوع نمود یعنی مسلمانان مطمئن و آسوده خاطر باشند که الله تعالی عنقریب راه آنهارا از دشمنان پاك خواهد نمود و به مسجد حرام ایشان را میرساند و در تعمیل احکام متعلقه آن هیچ ممانعت و مخالفت باقی نماند بی خوف و خطر حجوعمره را اداکرده توانند کریا یك قسمت از بشارتی که در آیت «و بشرالمحسنین» است همین مژده است .

إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ (هرآئينه) الله دوست نميدارد هـر يَّدْ خُوَّ انِ كُفُور رٍ هُجُّ خاين ناسياس دا

تفسیو: اگر به فریب کاران ناسپاس تاموعد خاصی مهلت داده شدود پس خیال نکنید که این مهلت ازاین رهگذر است که اشتعالی آنها را دوست دارد بنای اینمهلت بربعض مصالح و حکمت است وانجام آخرین همین است که اهل حق غالب گردند و باطل پرستان ازین راه به کلی برده شوند .

أَنِ نَ لِلَّالِ يَنَ يُقْتَلُوْ نَ اللَّهِ اللَّهُ ا

تفسيو: ماداميكه آنعضوت (ص) در مكه اقامت داشتند مسلمانان مامور بودند تادر برابر سختی وايذای كفار صبر كنند و دست از مقاتله و تعرض باز دارند چنانچه آنها سيزده سال كامل در مقابل مظالم فوق العاده و طاقت فرسا و زهره گداز صبر و استقامت بی مثالی نشان دادند سوقتیكه مدینه «دارالاسلام» گشت و جمعیت قلیل و آشفته مسلمانان بیك مركز مستقل جمع شدند آنگاه به مسلمانان مظلوم كه تحت اذیت و منازعه كفار قرار یافته بودند اجازه داده شد بلكه مامور گردیدند تادر مقابل ظلمه و معاندین اسلام شمشیر بردارند و بدین و سیله جمعیت و دین خود را حفاظت كنند و درین خصوص آیات زیادی در آن زمان نازل شد.

# وَ إِنْ اللّٰهُ عَلَى نَصْرِ هِمْ لَقَالِ يَرُ اللّٰهُ عَلَى نَصْرِ هِمْ لَقَالِ يَرُ اللّٰهُ الله نصرت ابشان نيعوتواناست

تفسیو: تاازقلت نفوسخودهراسان وازبی سروسامانی اوضاعخودپریشان نشوند چه انه تعالی میتواند که جماعهٔ تهیدستان را به افواج بسزرگ و سلطنتهای قوی دنیا غالب و مظفر نماید فی الحقیقة این یك وعدهٔ شهینشاهانه است به نصرت وامداد مسلمانان چنانکه در دنیا افراد بزرگ و پادشاهان در موقع ابراز وعده برای ارائهٔ شان ووقار واستغنای خود چنین میگویند (بلی فلان کار شما راکرده میتوانیم) شساید ایس عنوان به این سبب اختیار کرده می شود که مخاطب بداند که متکلمدر اجرای چنین کار مضطر نیست چیزی راکه میکند بقدرت واختیار خود میکند.

تفسیر: مسلمانان مهاجر کهاز منازل خود اخراج شدند هیچ جرم و گناهی نداشتند ونه بر آنها کسی چیزی دعوی داشت بجز اینکه ایشان تنها الله (ج)را ربخود میگویند وسنگ وخشت را پرستش نمی کنند وی بزرگترین و سنگین ترین الزام مشرکین که بر آنها عاید میشود ایس است که از هرطرف چرا منصوف شده ومحض به خدای یگانه معترف ومتیقن کردیده اند .

مَنْ يَنْصُرُهُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَقُو يَ عَزِيزٌ ۞ آنرامه مدد ميعند به ردين الله (مرآئينه)الله توانا غالباست

تفسیر: اگر در هیچوقت وهیچ حالی برای یك جمعیت اجازهٔ جنك باجماعهٔ دیگر داده نشود خلاف قانون فطری الهی (ج) به شمار می آید او تعالی نظم دنیارا طوری برپانهاده كه حر چیز یا هر شخص یا هر جماعت در مقابل یك چیز یا شخص یا جمعیت دیگر برای بر قرارداشتن و حفاظهٔ هستی خود درموقع ضرورت به مقاتله بپردازد اگر چنان نبودی و نیكی را الشتعالی به حمایت خود در مقابلهٔ بدی ایستاده نمی کردنام و نشان نیكی بروی زمین باقی نمی ماند ومردم بیدین و شریریكه درهر عصر عده آنها متزاید است تمام مقامات مقدسه و یادگار های متبرکه در همیجد ومدرسه وغیره باقی نمی ماند بسقوتهای بدی هر قدر جمع شوند و هجوم بیاورند از طرف قدرت الهی (ج) حتماوقتی خواهد آمد شوند و هجوم بیاورند از طرف قدرت الهی (ج) حتماوقتی خواهد آمد خودش به مدد کنندگان دین خود اعانت نموده و آنهارا بردشمنان حق وصداقت غالب سازد بلاشبهه الشتعالی چنان قوی وغالب است که دراثر

۱۷

امداد او (تعالی) ضعیف ترین چیز قویترین ذوات را هزیمست داده میتواند بهرحال درآن وقت مسلمانان رادر مقابل کافران ظالم اجازه جهاد وقتال دادن درتحت همین قانون قدرت بوده واین آن قانون عمومی است که هیچ دانشمند ازآن انکار کرده نمیتواند اگر این قانون دفاع وحفاظت نبودی درهر عصر نهصوامع رهبانان عیسوی قائم میماند ونه کلیساهای نصاری ونه معابد یهود ونه مساجد مسلمانان که درآن ذکر الله (ج) به کثرت میشود بلکه این همه عباد تگاها منهدم میگردید وبه زمین هموار میشد پس ازین قانون عمومی وجهی نمیبر آید کهبرای مسلمانان درکدام وقت مناسب اجازهٔ قتال به دشمنان داده نشود.

اَلَّذِينَ إِنْ مَّ كُنْهُمْ فِي الْأَرْضِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

تفسیو: این بیان آن مسلمانان است که به ایشان طلم شده واز خانه های شان کشیده شدند یعنی خدا(ج) چگونه به آنها امداد نمی کند چه آنها قومی است که اگر ما (خدا) ایشان را در زمین سلطنت بدهیم ازخدا نیز غافل نمی شوند بلکه هم خود شان در نیکی هاوعبادات بدنی ومالی مصروف اند وهم کوشش می نمایند که دیگران را نیزباین راه بیارند چنانچه حق تعالی بایشان حکومت زمین اعطا فرموده و پیشگوئی خدائی کلمه به کلمه درین باره راست آمد فلله الحمد علی ذلك ازین آیت حقانیت، مقبولیت ومنقبت تمام صحابه (رض) خصوصاً مهاجرین و بطوراخص خصوص از حضرات خلفای راشدین رضی الله عنهم ثابت کردید.

و راللم عا قبة الرمو ر ® و دراختياد القاست انجام المود

**تفسیو : اگر چه** دراینایام مسلمانان ضعیف و کفار غالب و قوی بنظر مى آيند ليكن اين امربه اختيار واقتدار الله تعالى است كهبالاخرمسلمانان راً مظفر ومنصور گرداند ویا مطلب این است که این امت تایك مدت دین خدا(ج)را مستحکم خواهند نمود وبعد خدا عالم است که دو آخر چه ظهور ميكند ؟ .

وَإِنْ يَنْكُذِ بُو كَ فَقَدْ كُذَّ بَت (هرآئینه) تکذیب کرده است قَبْلَهُمْ قُوْمُ نُوْجٍ وَ عَا ذُوْتُهُو كُ نوح و عاد و ثمود پیشاز ایشان قوم وَقُوْمُ إِبْرَاهِيمُ وَقَوْمُ لُوْطٍ ﴿ وَّا صَحْبُ مَدُ يَنَ

تفسيو: حضرت شعيب (ع) بطرف اهالي مدين مبعوث شده بودند.

وَ كُذِّ بُ مُوْ سٰی تكذيب كردەشدە موسى

تفسيو: يعنى از طرف قبطيان مصر.

فَا مُلَيْثُ لِلْكَفِرِ يَنَ نُمُّ أَخُذُ نَهُمُ

## فَكِيْفِ كَا نَ نَكِيْرِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلِمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِيَّا المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُ

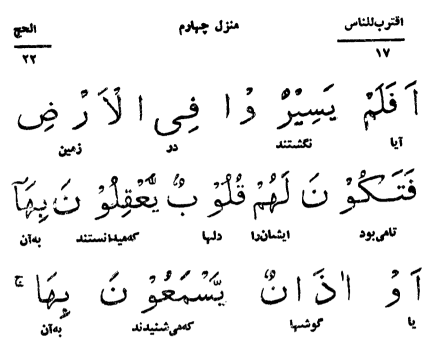
تسبي : كفار به كثرت وقوت موجوده خودنبايد مفتحر ومغرور شده وعده هاى خداوندى را دربارهٔ غلبه ونصرت مسلمانان تكذيب نمايند زيرا اين محض مهلتى است كه از طرف خداوند (ج) بسهايشان داده شده ، اقوام سابقهم از مهلت چند روزه خدا بازى خورده پيغمبران خودرا تكذيب نمودند بالآخره وقتيكه گرفتار شدند ببينيد كه عاقبت شان چهشد؟ وخداى تعالى آنها را ازعذاب خودترسانيده نسبت به شرارتها وانكار آنها وعدهٔ عداب داده بود چطور بهايشان پيش آمد نمود ، تفصيل اين در آينده مى آيد .

تفسيو: چون اساسها به لرزه درآمد اول سقفها افتاده و پس از آن ديوارها وتمام خانه ويران شده برسر خرابة سقف افتاد اين است صورت زير وبالا شدن آنها .

## وَ بِغُرِمٌّعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مُّشِيدٍ ۞

وبسا چاهبیکارمانده وبساقصربلندیج کردهشده (خرابکشته)

تفسیو: آن چاهائی که آب کشنده ها براطراف آن مجتمع می بودند امروز یك نفر بهدور آن دیده نمی شود و قصر های عالیشان و محکم و گج كرده شده ویران كردیده كهدر آنها هیچكس بودوباش ندارد.



تفسیو : بهمشاهدهٔاین همه ویرانه ها هیچ دقت وتامل نکردند ور نسه حقیقت را می فهمیدند و کوشهای آنها باز می شد .

تفسیو: واگر به چشم دیده بدل متوجه نشوند ایس دیسدن با ندیسدن بر ابر است گویا اگر چشمهای ظاهری آنها باز است لیکن چشم هسای باطنی شان کوراست و در حقیقت کوری دل از نابینائی ظاهری وخیم تر است (العیاذبالله) .

و يستعجلو نك بالعذاب وكن ومراز

يَّخُلِفُ اللَّهُ وَ عُدُهُ وَ اللَّهُ وَ عُدُهُ وُدُوا اللَّهُ وَعَدَهُ خُودُوا اللهُ وَعَدَهُ خُودُوا

تفسیل : یعنی عذاب در وقت معین یقیناً وارد میشود پس از راه استهزاء و تکذیب آنرا به عجلت خواستن بیهوده است .

و ا را ت یکو ما عند کر بناک در بنود در بنود در بنود در بنود در بنود در بنود کا لفی سکنه میشا تعد و ن ا

تفسیر: هزار سال شما برابر یك روز آن است و چنانچه امروز مجرم در قبضه واقتداراوست بعداز گذشتن هزار سال نیز در تحت قبضه و اختیار وی بوده ، جائی گریخته نمیتواند .. ویا مطلب ایناست که کار هزار سال را اوتعالی دریك روز انجام میتواند مگر هر عمل که مطابق حکمت و مصلحت او باشد اجرا میکند و طلب عجلت کسی درآن تاثیری ندارد ویا چنین کفتهشود کهوعدهٔ عذاب اخروی حتما عملی می شودیعنی قیامت می آید و به شما سزای کامل داده میشود .. بعدازآن روز قیامت را بیان نمود که آن یکروز به لحاظ شدت و هول برابر هزار سال است پس برای طلب همچه رنج ومصیبت چرا تعجیل میکنید .

وَ كُلَّ يِّنْ مِّنْ قَرْ يَكُمُ أَمُلَيْتُ لَهُا وَ كُلَّ يِبِي الْمُلَيْثُ لَهُا وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

تفسیر: اگر به ایشان مهلت داده شد آیاآنها جائی فرار کرده از مؤاخذهٔ ما نجات یافتند چه بالآخره همه برگشته بسوی ما آمدند و ماآنهارا گرفتار وهلاك كردیم.

تفسیر: رسول کریم صلی الله علیه وسلم می فرمودند وظیفهٔ من این است که شما را آگاه و خبردار نمایم ، آرردن عذاب باختیار من نیست فقط به تصرف و اختیار خداست که درباب همه مطیعان و عاصیان فیصله کند و هریك رابه جانیکه مناسب حال وی باشد برساند .

فَالَّذِ يَنَ الْمَنُو اوَ عَمِلُو الصَّلَحٰتِ لَهُمُ اللهِ يَنَ الْمَانُ وَاوَ عَمِلُو الصَّلَحٰتِ لَهُمُ اللهِ اللهُ اللهُو

تفسير : در جنت ميوه ها واثمار متنوعه واقسام نعمتها وديدارحق تعالى نصيب مؤمن ميشود .

و الذين سعوا في التنا معجز ين والذين معجز ين

أو ل على أصحب التجريس (الفرند) المناند باشند عان دونخ

وَمَا اَرْسَلْنَامِنَ قَبْلِكَ مِنْ رَّ سُولِ و نفرستادیم پیش اذ تو میچ رسول و کا نئرستادیم از آراز انگرانی القی و نه میچ نبی متر چون آدذو بست افعند

الشَّيْطَانُ فِي الْمُنتَّتِهِ فَيُنْسَخُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ شَعِرداند الله شيطان در آرذوی او پسردائل ميعرداند الله

مَا عِلْقِي الشَّيْطِنُ شُمَّ يُحْرِكُمُ اللَّهُ الْلِهُ الْلِيَّةُ اللَّهُ الْلِيَّةُ اللَّهُ الْلِيَّةُ الْم آنچه دا مَى انداخت شيطان بس معتميساند الله آيات خوددا

و الله عليت دانا باحكمتاست

تفسیر: مفسرین درتفسیر این آیت اختلاف دارند به مسرحم محقق (قدس الله روحه) روش حضرت شاه عبدالقادر (رح) را اختیار فرموده است و حضرت شاه ولی الله قدس سره در آخر «حجةالله البالغه» بدان

طرف اشاره کرده است ، حضرت شاه صاحب (رح) در «موضع القرآن» می نویسد : حکمی یاخبری که از طرفالله تعالی به نبّی میرسد درآن بقدر یک درم تفاوت واقع نمیشود البته فکر واجتهاد گآهی صحیح ودرست واقع میشود و گاهی نه ــ چنانچه آنح**ضرت (ص)** درخواب دیدند(وخواب نبی وحی است ) گااز مدینه بهمکه رفتند وعمره را بجاآوردنــد تصور نمودند که شاید امسال چنین بهوقوع آیدچنانکه به نیت عمره سفر را شروع کردند لیکن دربین راه مجبور شدند که احرام را بشکنند ودرسال دوم تعبیر خواب صورت کرفت و یااینکه بر حضرت وعده غلبه بکافران داده شد و تصور نمودند که در جنگ حالیه این وعده عملی خواهد شد اما درآن وقت بوقوع نهپیوسته بدیگر وقت شد باز الله میفرماید کهدر حکم یاوعده بقدر یك سر موهم تفاوت موجود نیست . آری در خیـــال واجتهاد خود پيغمبر تفاوت ممكن است نبى پيشكوئى حتمى الوقوع را بااجتهاد شخصی خود نمی آمیخت هر کدامراً جداگانه اشاعه مینسود ودرین صورت نسبت «اللی» به شیطان چنانهه وماانسانیه الاالشیطان» ان اذكره» نسبت كلمه (انسماء) بهاوشده است (والله اعلم) اما نسزد اين احقرالعباد بهترين وسهلترين تفسير آن است كه اصل مختصرآنازسلف منقول است بعنی «تمثی» یعنی قرائت و تلاوت یا تحدیثو «امنیة»بمعنی (متلو) ويا حديث كرفته شود مطلب اين است كه ازقديم الإيام عادت بوده که هر گاه نبی و یا رسول سخن را بیان میکرد و یا آیات الله را برای مردم میشنوانید شیطان در سخن ویا آیت مذکوره شبهات کوناگون میانداخت یعنی متعلق به بعض ازآن سخنها در قلوب مردم و سوســـه اندازی کرده شکوك و شبهات پیدامیکند مثلاً چون نبی اگرم (ص) آیت «حرمت عليكم الميتةالايه»رابه مردم تلاوت فرمود شيطان چنين شبهه تولید نموده که بنگرید که کشتهٔ خودرا حــلال و کشتهٔ خــدارا حــرام میگوید یا آنکه چون آنحفموت (ص) آیهٔ «انگم وماتعبـدون مـندوناله حصب جهمه » رابیان کردند شیطان این سوء طن و اشتباه را تولید کرد که درایه **«وماتعبدون مندونان**ه» حضرت مسيح و عزير وملائكةال**ه هم شا**مل انـــد و يا أنحضرت چون در باب حضرت مسيح (ع) آية «كلمته القاها السي هریم **وروح منه**» را خواندند شیطان چنین وسوسه وارد ساخت که از این آیت ابنیت والوهیت حضرت مسیح ثابت میشود ولی پیغمبر (ع) درابطال ورد این القای شیطانی آن آیات الهی (ج)را خواندند که نهایت روشن و محکمات بودند و چنان سخنان پخته فرمودند که برای شنونده هیجموقع شك و شبهه باقی نماند كویا شیطان سطح ظاهری «متشابهات» واگرفته اغوا میکند مگر آیات محکمات آنرا از اساّس برمیدارد و تمــام شکولی وشبهات را یکدم رفسع میسازد \_آیاآیــات باین:دونهج چــرا فرو فرستاده میشود ـ و به شباطین چرا موقع داده میشود تابه تولیداوهام شكوك ووسوسه انداختن موقع يابد وبعد از موقع يافتن شيطان بوسوسه الداختن که آیات را محکم میسازد چرا از ابتدا کاملا صاف ومحکمو غیر متشابه نازل نميكند . أرى اينهمه امور بهعلم وحكمت غير محدود الهي مربوط است الله تعالى اين دنيارا علماً وعملاً دار امتحان قرار دادهوازين روش میخواهد بندگان را امتحان نماید به اینطریق که کدام شخص از باعث بیماری و یا قساوت دل در گرداب شکولی و شبهات بی اسساس فرو میرود و گدام شخص دانشمند به قوت علم و تحقیق خود کوشش مى ورزد تا به مقام بلند ايمان نائل شود راست اين است كه بايدانسان

11

از روی نیك نیتی وایمان داری فهم خودرا متوجه كند تا اللهتعالی او را دستگیری نموده به راه راست قائم دارد و البته منکرین و مشککین تا قیامت نمیتوانند اطمینان و قناعت حاصل کنند ــ (هرچهگیردعلتی علت شود ) ازین بیانما مطلب چندین آیهٔ مابعد واضح میشود. آدم هوشمند میتواند اجزای تقریر مارا با اجزای آیت بی تکلف تطبیق دهد این آیتها چنانچه در آغاز سورهٔ «آل عمران» بیان کردیم با «هوالذی انزل علیاك الكتاب منه آيات محكمات الايه» مشابهت زياد دارد چنانچه در«الااذاتمني القى الشيطان في امنيته» متشابهات ذكر شده ودر «ثميحكمالة آياته» محكمات ودر «ليجعلمايلقي الشيطان فتنةالايه،دو نوع از زائنين مذكور است که از آنجمله در «الذین فی قلوبهم هرض»ابتغای تاویل ودر «القاسیة قلوبهم » ابتغاى فتنه مراد است بعد ازين «وليعلم الذيناوتوالعلمالايه» را بجاى آية «والراسخون فىالعلم يقولونالايه»بدانيــد ودعائيــكهدر آية «ربنا لاتزعقلوبنا بعدادهديتنا» بهعمل آمده دراينجا ذكر اجابت آن در آيت «وانالله لهادالذين آمنوا الى صراط مستقيم» بيان شده است وب مناسبت «ربناانك جامعالناس ليوم لاريبفيه»دراينسجا چنين فسرموده: «ولايزال الذين كفروافي مرية منهحتي تاتيهم الساعة »الى قوله «يحكم بينهم»

تنبیه: در تحت این آیت که مفسرین قصهٔ دغرانیق ، راذکر نموده انسه موقع بحث آن اینجا نیست ـ شاید در سورهٔ «النجم»موقع نوشتن آن برسد ومن در شرح صحیح مسلم به تفصیل و بسط بران بحث کردهام بهرحال مطلب آیت بر وفق تفسیر سلف بالکل واضح و مبرهن است گویا اینهمه تفصیل آیت «والذین سعوافی آیاتنا معاجزین،می باشد که درآن سعی کفار درابطال آیات الله مذکور است .

لِیَجُعَل مَا یَلْقِی الشَّیْطَنُ فِتْنَهُ اللَّمِدِانِد آنجه القا میعند شیطان آزمانشی اللَّمِدِانِد آزمانشی لِلَّالِ یَنَ فِی قُلُو بِهِمْ مَّرُ ضُ لِلَّالِ یَنَ فِی قُلُو بِهِمْ مَّرُ ضُ بِرِی آنانکه در دلهای ایشان مرض است

لَفِی شِفًا قِ بَعِیْدٍ ۞ و لیعْلَم دد مخالفت دوراند و تا بدانند

مِنْ رَّ بِلْكَ فَيُوْ مِنُو ا بِهِ فَتُخْبِتُ الْمِهُ وَالْمِهُ فَتُخْبِتُ الْمُولِ الْمِهُ فَتُحْبِتُ الْمُولِ الْمُؤْدِ الْمِهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّل

لَهُ قُلُو بَهُمْ وَ إِنَّ اللَّهُ لَهَا لِ اللهِ اللهُ لَهَا لِ اللهُ لَهَا لِ اللهُ اللهُ لَهَا لِ اللهُ اللهُ

الَّذِينَ الْمُنْوُ اللَّى صِرَ الْحِيْسَتَقِيبٍ ﴿ اللَّهِ مُسْتَقِيبٍ ﴾ الله المان أورده الله بسوى داه داست

تفسیر: در موضع القرآن آمده که گیراهان درآن بیهوده کوئی میکنند زیرا همین فضولی کار آنهاست و مومنان در عقیدهٔ خود راسخ ترمیشوند کهدراین کلام انسان دخالتی ندارد اگر مداخلت بنده تصور میرفت البته آنهم مثل خیال بنده کاهی صحیح و گاهی غلط می برآمد ـ واگر کسی نیت اعتقاد صحیح را داشته باشد الله تعالی این حقیقت را به اومیفهماند خضرت شاه صاحب (رح) این فایده را مطابق ذوق خود نوشته است و من رای خودرا در فائدهٔ سابق اظهار نمودم (والله اعلم).

و لا يمز ال الن ين كفروا و ميشه باشند كسانيكه كفروا في مر يكم منه حيني تأ بيهم دد شك اذين تاوقتيكه بيايد بايشان دل لساعة بغتك او يأ بيهم الساعة بغتك او يا بيايد بايشان

عَذَ ( بُ يُو مِ عُقِيرٍ ﴿ عُقِيرٍ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴿ عُلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

تفسیو: مقصد رسیدن حادثه هول ناك خود قیامت است یا عذابقیامت ویا شاید از «عداب یومعقیم» عذاب دنیا مراد باشد یعنی در همین دنیا به سزائی میرسند که به هیچصورت از آن رستگاری میرسند که به هیچصورت از آن رستگاری میرسند

تفسمیو: در ر وزقیامت فقط سلطنت خدای یکانه روی کار است و همیچکس را حکومت ظاهری و مجازی حتی برای نام عم باقی نسخواهد ماند. درآن وقت فیصلهٔ عملی تمام دنیا دریك وقت بعمل می آید و تفصیل آن در آینده مذکور است .

فَالَّذِينَ الْمُنُو الْمُعَلِّوا الصَّلِحْتِ
بِينَ الْمُنُو الْمُعَلِّو الصَّلِحَتِ
بِينَ الْمُنْ وَدُونَدُ وَ تَحْرُونُهُ عَلِيمُ السَّلِمَةُ السَّلِمُ السَّلِمَةُ السَّلِمَةُ السَّلِمَةُ السَّلِمَةُ السَّلِمَةُ السَّلِمَةُ السَّلِمُ السَّلِمَةُ السَّلِمُ السَّلِمِ السَّلِمُ السَّلِمِ السَّلِمُ السَّلِمُ

فِئ جُنْتِ النَّعِيْمِ ﴿ وَالَّذِ يُنَ النَّعِيْمِ ﴿ وَالَّذِ يُنَ النَّهُ النَّهِ النَّهِ النَّهُ النَّالِمُ النَّهُ النَّالَةُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالَةُ النَّهُ النَّالِي النَّالِي النَّالَّةُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالَّالِي النَّالِي النَّالَالْمُ النَّالِي النَّالَ

كَفُرُ وَ او كُذَ بُو الْمَالِيَا فَأُولَ عِلَى لَهُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

عَلَىٰ ا بُ شَهِيْنُ ﴿ وَ الَّذِي يَنَ عَلَىٰ اللَّهِ يَنَ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلْعَلَّا عَلَىٰ عَلَّا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَّا عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَّا عَلَى عَلَّا

هَا جُرُ وَا فِي سَبِيْلِ اللّٰهِ ثُمُّ قُتِلُو َ ا مجرت و دد دد دد به خدا بس مشته شدند

الرِّ زِ قِیْنَ ﴿ لَیْكَ خِلَنَّهُمْ مُّكَ خَلَاً ﴿ مِنْكُ خَلَا اللهِ مِنْكُ خَلَا اللهِ اللهُ اللهُ

يَرْ ضُوْ نَهُ وَإِنَّ اللَّهُ لَعَلَيْمٌ حَلَيْمٍ ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ لَعَلِيمٌ حَلَيْمٍ ﴿ وَإِذَا اللّهُ لَعَلِيمٌ حَلَيْمٍ ﴿ وَإِذَا اللّهُ لَعَلِيمٌ وَإِذَا اللّهُ لَا يَعْذَذَا اللّهُ وَإِذَا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَإِذَا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَإِذَا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَلّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُمْ عَلَّا عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَّهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَّهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَّهُ عَلَّهُمْ عَلَّهُمْ عَالمُعْلَّالِمُ عَلَّهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَالْمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلْمُ عَل

تفسيو: قبلاً سر انجام مؤمنين رابيان فرمود ولى درين موقعان آنجمله يك جمعيت ممتاز را بطور خصوصي تذكر نمود يعنى آنانيكه در رامخدا خانه ووطن خودرا گذاشته جلاى وطن اختيار نمودند خواه آنها درجنگ شهيد شوند ويا بهموت طبيعي بميرند در هردو صورت الله عالى ايشانوا به ضيافت مخصوص خود دعوت خواهد نمود درين دعوت ماكولات ، مساكن وغيره همه بروفق خواهش و آرزوى آنها خواهدبود خدا (ج) نيكو ميداند كه آنها به چه چيز راضي ميشوند و نيز ميداند كه كدام اشخاص خالصاً لوجهالله خانه ووطن خود را ترك داده اند . حق تعالى فرو گذاشت هاى چنين مهاجرين و مجاهدين را تحمل كرده به نظر عفو خواهد نكريست واز عفو ودر گذشت خود كار خواهد گرفت ياصفات عاليه «عليم» و «حليم» را بدين غرض ذكر كرده باشد كه الله همه ياصفات عاليه وجاى مجبور كردند نيز مي شناسد . مگر چون بردبار را ميداند وجاى حبري خبين طالمان و جفا كاران را بصورت فورى نميدهد .

زلك أو من عاقب ببيدل ماعو قب ابن است حكم و كسيكه عقوبت عند بمانند آنچه عقوبت عرده شد او

تفسیں: اگر مظلوم از ظالم انتقام حقانی خودرا بگیرد پس ظالمباردیکر به او تعدی کند ، آن شخص بار دیسگر مظلوم گشت ، حق تعالی باومدد میکند چنانکه عادت اوست که بالاخر حمایه مظلوم مینماید «واتق دعوق المظلوم فانه لیس بینه و بینالله حجاب» . بترس از آممظلومانکه هنگام دعاکردن \* اجابت از درحق بهر استقبال می آید

إِنْ اللَّهُ لَعَفُو عُفُو كُو رُ ١٠ مَا اللَّهُ لَعَفُو رُ ١٠ مَا اللَّهُ اللَّلَّ اللَّا اللَّالَا اللَّالَا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا

تفسیو: بندگان را نیزباید که در معاملات شخصی و معاشرتی عادت عفو ودر گذشت را بیاموزند و هر وقت در پی انتقام گرفتن نباشند. حضرت شاه (رح) می نویسد: که کسیکه حق انتقام خودرا میگیرد خدای تعالی اورا عذاب نمیکند اگرچه انتقام نگرفتن بهتراست .مسلمانان در جنک بدر اذبتها و آزارهای سابقهٔ کافران را انتقام گرفتند و کافران باردیگر در «احد» و «احزاب» تعدی کردند پس باز الله تعالی مسلمانان را بامداد و اعانت خود تائیدفرمود .

نَ لِكَ بِأَ نَّ اللَّهُ يُولِجُ النَّكَ لِلَّا اللَّهُ يُولِجُ النَّيْكَ اللَّهُ يَولِجُ النَّيْكَ الله الله داخل ميكند شيوا

فِی النَّهُا رِوَ یُولِجُ النَّهَا رَ فِی الَّیْلِ دِد نود در دود در در دود در در در دود در در دود در در دود در در دود در در دود در در دود در

تفسیو: قدرت کاملهٔ او تعالی چنان بزرک است که پس از شب ، روز می آرد و پس از روزشب می آرد و گامی شبرا کوتاه و روز را دراز میکند وبالعکس جون چنین است آیا نمیتواند که یك شخص یا یك قوم مظلوم راامداد نموده از چنگ ظالمان وارهاند و مظلومان را برظالمان غالب گرداند \_ قبلاً مهاجرین مسلمانان مذکور شددراین آیت اشاره فرمود که حالات و وضعیت مثل شب وروز عنقریب منقلب میشود و طوری که الله تعالی شب را در کنار روز می افگند همانطور سرزمین کفر را در آغوش اسلام خواهد در آورد .

و آ ن الله سويع بصير اله و به سبب اينكه (هرآنينه) الله شنوا بيناست

تفسیر : فریاد مظلوم را میشنود وبدکرداریهای ظالم رامی بیند .

فَ لِكَ بِلَ نَّ اللَّهُ هُو الْحَقَّ وَ اَ نَّ اللَّهُ هُو الْحَقَّ وَ اَ نَّ اللّهُ هُو الْحَقَّ وَ النَّهُ الله الوست حق و (هرآئينه) ما يَدُ عُو نَ مِنْ كُ وَ نِهِ هُو الْبَاطِلُ مَا يَدُ عُو نَ مِنْ كُ وَ نِهِ هُو الْبَاطِلُ اللهِ مَا يَدُ عُو نَنْهُ مَا وَ مَانَاسَتَ بَاطُلُ اللّهِ وَانْدُ مَا خُوانَنْدُ بَعْدِ او مَمَانَاسَتَ بَاطُلُ

الحج

و آت الله هُو الْعَلِي الْكَبِيرُ الْكَبِيرُ الْكَبِيرُ الْكَبِيرُ الْعَلِي الْكَبِيرُ اللهِ وبمسببةناست وهرآئينه الله اوست بكندم تبه بزدى

تفسیر: آیاچنین انقلاباتعظیمالشان را بدوناله تسعالی کهمیتواند ؟ در حقیقت معبود حقیقی همان خدای یکانه است که غیر از وی همه باطل است ، باید همه همان ذات را خدا بخوانند و معبود خود قرار دهندکه از همه برتر و بزرگتر است واین شان بالاتفاق مخصوص همان یك الله است .

آكم نو آن الله آنز ك مِن السَّهَآءِ آيانديده ني السَّهَآءِ آيانديده ني هو دود آورده اذ آسمان

ماءً فتصبح الآرض مُخضَر هُ الله أن مُن مُخضَر هُ الله أن مُن مُخضَر أن الله أن مُن مُخضَر أن الله أن

**تفسیو :** همین طور زمین خشك كفر را به ذریعهٔ باران اسلام سبز وخرم خواهد كرد .

رِ نَّ اللَّهُ لَطِيْفُ خَبِيرٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الله الله خبرداراست

تفسیو: اوتعالی میداند که چگونه ازآب باران سبزه ونباتات میسروید قدرت بطور نهانی بدون اینکه حواس انسان آنرا درك کند درکائنات چنین تدبیر و تصرف می نماید که زمین خشك اجزای آب وغیره را جذب کرده سر سبز و شاداب میشود همین طور اوتعالی به لطف و تدبیر و تربیه لطیف خود و کمال خبرت حوائج را درك فرموده قلوب بنی آدم را به ذریعهٔ باران فیوض اسلام سبز و خرم میسازد.

له ما في السّلوت و ما في الآرْضِ الله ما ما ما ما الله ما من الله ما ما ما ما من الله من الله ما من الله ما من الله م

وَ وَإِنَّ اللَّهُ لَهُوَ الْغَنِيُّ الْحَوِيدُ الْعَالِمُ الْحَوِيدُ الْعَالِمُ اللَّهُ الْحَوْيدُ اللَّهُ الْحَوْيدُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

و(هرآئينه)

هماناست بینیاز دارای همهخوبیها (ستوده)

تفسی : تمام موجودات آسمان و زمین مملوك ومخلوق اوست وهمه باو احتیاج دارند واو محتاج كسی نیست لهذا حسب مشیت خویش میتواند درآن هرگونه تصرف كند و تغییر و تبدیل دهد هیچكس نمیتواند مزا حم ومانع او شود باوجود بی نیازی تام واقتدار كامل كرده او آن می باشد كه سرایا حكمت و مصلحت باشد و تمام افعال او محمود است وذات او (تعالی) جامع همه كمالات و صفات حمیده است .

تفسیو: باوجودیکه نهبهشما ونهبدیگری احتیاج دارد لطف و شخقت اورا بنگرید که بروبحر را چگونه تحت تصرف و تسخیر شما درآورده است اوتعالی به یدقدرت خود آسمانها وماه و آفتاب و جمیع ستارگان را درین فضای هوائی بدون ستون وپایهٔظاهری معلی نگه داشته به قسمیکه از موضع خود پایان نمی شوند واگر جداشده و پاره پاره گردیده پایان می افتادزمین شمارا از هم می پاشید تاوقتیکه حکم او تعالی نسبت به تحول نظام عالم صادر نشده باشد ، این اجرام سماوی همین طور درمواضع خود قائم میمانند و مجال ندارند که بقدر ذره هم ازآن انحراف ورزند ، یااستثنای «الابافنه» محض برای تاکید اثبات قدرت است ویا شاید بطرف واقعهٔ قیامت اشاره باشد . والله اعلم .

و هُو الَّذِي فَي آخياكُمْ نَصُمَّ يُونِيكُمْ و اوست آنكه زنده ترده شمارا پس ميميراند شمارا

تغسیر : قومیکه ازباعثکفر وجهل به مرگ روحانی مرده اند آنرامحض بذریعهٔ روح ایمانی و معرفت زنده میکند .

اِنَّ الْانْسَانَ لَكَفُورُ ﴿

تفسیل : اینهمه احساناتوانعامات حق را دیده تسلیم ندارد و حقوق منعم حقیقی را گذاشته نزد دیگران سر نیاز فرو می آرد ( یعنی دیگران را پرستش میکند ) .

منزل چهارم و اَنْ عُ إِلَى رَ يَّكَ اللَّى لَكَ لَعُلَى وَ الْكُ لَعُلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّ هُدُّى مُّسْتَقِيْمِ ﴿ وَإِنْ جَاكَ لُوْكَ فَقُلِ اللّٰهُ اَعْلَمْ بِهَا نَعْمَلُوْ نَ ﴿ اَ لللهُ يَخْكُمُ بَيْنَكُمُ يَوْمُ الْقِيْمَةِ حکم میکند درمیان شما در ر**وز** فِيْمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُو نَ درآنجه اختلاف ميكرديد

تفسیو: دراصول دین تمام انبیاء متفقاند ولی اشتمالی برای هرامست صورت های بندگی را در زمانهای مختلف به انواع متفاوته معین فرموده است که امم سابقه بر وفق آنها عبادت خدارا بجا می آوردند بسرای امت محمدیه هم یك شریعت خاص فرستاده شده لیکن اصل دین همیشه یکی بوده وبدون الله گاهی برای چیز دیگری عبادت مقرر نشده است ازآن رو در مسائل متفق علیها مثل توحید وغیره مناظره و مجادله برای هیچکس در هیچ حالت مناسب نیست چون معاندین در چنین مسائل واضحه و آشکارا دلائل باطله می آورند به آن اهمیت ندهید شما به راه راست قائم هستید مردم را بسوی آن دعوت کنید و معامله مجا د لین را به خدای یکانه بسیارید او تعالی از تمام حرکات آنها واقف است را به و به روز قیامت تمام اختلافات و مناظرات آنهارا فیصله عملی خواهد و به رود خوادت فرض دعوت و تبلیغ را ادانها ودر فکر آنها درد سر را بخود

17

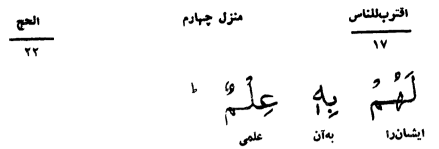
تنبیه : ومطلب «فلاینازعنك فی الامر» چنین نیز میتواند شد كه چون الله تعالی به هر امت دستورالعمل جداگانه مقرر كرده است پس اكر برای امت این پیغمبر شریعت نوی فرستاده شده درآن چه سخن است تامورد مجادله و مناظره قرار گیرد ، بعضی از مفسرین «منسك» را بمعنی ذبع و قربانی كرفته اند مكر اقرب همان است كه مترجم محقق قدس الله روحه اختیار فرموده . (والله اعلم) .

و الآرض الشخاك في كتب ا و نميناست (هرآئينه) بين همه ثبتاست در كتاب

اِ نَّىٰ ذَا لِكَ عَلَى اللّٰهِ يُسِيرُ ﴿

تفسیو: یعنی علم خد ۱(ج) تنهاباعمال آنها منحصر نیست بلکه علم الهی (ج) بر آسمان و زمین و همه چیزها محیط است و بنابس بعض مصالح و حکمتها همه وقایع مطابق آن علم در لوح محفوظ ثبت است و نیز تمام اعمال بنی آدم در عملنامه های ایشان مندرج است و موافق آن به روز قیامت فیصله میشود ، اینهمه چیز های بیشمار را بدرستی دانستن و نوشتن و موافق و مطابق آن هریك را فیصله كردن نزدخدا كار مشكلی نیست كه تكلیف و مشقتی برای او راجع شود .

مَا لَمْ يُنُزِّ لُ بِهِ سُلُطْنًا وَ مَا لَيْسَ فَي لَكُنُ لِي اللَّهُ مَا لَيْسَ فِي وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلْلَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْلُهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال



تفسیر : کفار محض به تقلید کور کورانه آباء واجداد خود این کار را میکنند و هیچ دلیل نقلی و یا عقلی ندارند .

تفسیو: بزرگترین ظلم و بی انصافی این است که در مقابل خدای واحد شریك قرار دهند مگر باید این طایفهٔ ظالم و بی انصاف خوب به یاد داشته باشند که معبودان شان در حین وقوع رنج و مصیبت اصلاً بکار آنها نسی آیند و نه هیچ شخصی ایشانرا درآن زمان کمك و معاونت میتواند کرد .

تفسیر: از شنیدن آیات روشن قرآن که مسائل توحید وغیره رابیان میکند چهره های کهار زشت وبدنما میکردد واز فرط کراهت چین به جبین میافکنند حتی از شدت غیظ وغضب دیوانه وار میخواهندبقارئین آیات حمله کنند چنانچه بعضی اوقات باین عمل زشت اقدام میکنند

قُلُ اَ فَأُ نَبِئُكُمْ بِشَرِّ مِّنَ ذَا لِكُمْ اللهُ اللهُ الْكُلُ الْكُلُ اللهُ اللهُ

كَفَرُّ وَا الْمُصِيْرُ ۞ كَفُرُ وَا الْمُصِيْرُ ۞ كَافِران و بد مرجعاستان

تفسیر: علاوه بر بدشکلی و کراهتی که از شنیدن آیات الله برای تان رو میدهد یك چیز سخت ناگوار دیگری نیز هست که به میه صورت بران صبر کرده نمیتوانید و آن آتش دوزخ است که برای کافران وعده داده شده ، پس هردو را موازنه کرده فیصله نمائید که نوشیدن کدام یك ازین دوجرعهٔ تلخ نسبتاً برای تان آسان است .

النَّاسُ ضُرِبُ مَثُلُّ مَثُلُّ مُثُلًّ مَثُلًّ مَثُلًّ مَثُلًّ مَثُلًّ مَثُلًّ مَثُلًّ مَثُلًّ مَثُلًّ مَثُلً

فَا سُتَمِعُو اللهُ ط س بشنوید آنرا

تفسیر : درمقابل توحید برای اظهار شناعت وقباحت شوك این مثال را بیان فرمود که باید آن را بهگوش هوش بشنوید وبغور ودقت بفهمیدتا ازین عمل خیلی زشت و ذلت آور باز آئید .

400

C

الحج

اِنْ الّذِ يَنَ تَدُعُو نَ مِنْ كُونِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ

مِنْهُ الطَّالِبُ وَ الْهَطْلُو بُ سَ اذه عس ناتوان است طالب و مطلوب (یعنی عابد ومعبود)

تفسیو : مکس یك جانوربسیار ادنی و حقیر میباشد و معبودان باطل اگر مگسی از اگر مگسی از نزد آنها چیزی را برباید واپس ازاو گرفته نمیتوانند .

پس آنهارا در برابر خالق السموات والارض بر گرسی معبودیت نشانیدن چقدر حماقت و بیحیائی و گستاخی است راست این است که مکس ضعیف ، بتان آنها نسبت به مکس ضعیف تر و پرستندگان بتان از بتان خود ضعیف ترند که چنین چیز ضعیف وحقیر را معبود و حاجتروای خود ساخته انه .

مَا قَلَ رُو اللّٰهَ حَقَّ قَلَ رِمْ مَا قَلَ رُو اللّٰهَ حَقَّ قَلَ رِمْ

#### اِتُ اللهُ لَقُو يُ عَزِيزٌ ۞ غالباست

(هرآئينه) الله

تفسیو: اگر می فهمیدند چگونه مرتکب چنین گستاخی میشدند ؟ آیا شان رفیع و قدر ومنزلت خداوند همین است که چنین چیزهای ناتوان را شریك اوگردانند (العیاذبالله) درپیشگاه قوت و عرت اوتعالی فرشتگان بسیار مقرب و پیغمبران رفیعالمنزلههم ناتوان اند ذکر ایشان

#### مِنَ الْهُلَّئِكَةِرُ سُلاً از وَّ مِنَ النَّاسِ \*

تفسیو : خداوند (ج) بعضی از فرشتگان خودرا به پیامبری مامور نمود (مثلاً جبرئيل ع) و نيز بعض انسانهارا كـهخداونـد (ج)بـراى ايـن منصب انتخاب فرمايد البته ظاهر است كه رتبة آنها از تمام خلايق باید بلندتر باشد .

معسير : تمام سخنان آنهارا ميشنود وتمام احوال ماضى ومستقبل آنهارا می بیند بنابران اوتعالی حق دارد که هرکرا بخواهد نظر به آهلیتو استعداد أو به منصب رسالت فايز كرداند \_ «الهاعلم حيث يجعل رسالته» (انعام رکوع ۱۵) حضرت شاه صاحب (رح) می نویسند «از جملهٔ مخلوقات بهتر آنانند که پیغام خداوندی را میرسانند واز جملهٔ فرشتگان همهان فرشتگان بهترند \_ پس هدایات آنهارا ترك دادن وبتان را پذیرفتن چقدر كار باطل است ، .

### آیْلِ یُہِمْ وَمَا

میداند آنچه پیشروی ایشاناست (چیزهای گذشته وحاضره) وآنچه پس ایشان است

وَ إِلَى اللَّهِ تُرْجُعُ الْأُ مُوْرُ ۞

ک بسوی خدا گردانیده میشود همه کارها تفسیر: آنها (بعنی فرشتگان و بیغیب آن) هداختیار زید داند داند

تفسیو : آنها (یعنی فرشتگان و پیغمبران) هماختیار نـدارند واخــتیار هرچیز بخداست (کذا فی الموضع) .

الحج

و بکنید کارنیکو تا شما رستگارشوید تفسیر : بعد از تقبیح شرك و تفضیح مشرکین مؤمنین را خطابمیكند

که رب یکانهٔ خودرا همیشهٔ بندگی کنید فقط بحضور آو سر نیاز فرود آرید و حاجات خودرا به آن ذات مقدس و بی نیاز عرضه نمائیدو سایر اعمال نیك را محض برای تحصیل رضای او بجا آرید تا در دنیا و آخرت رستگار شوید .

## وَجَاهِدُ وَا فِي اللهِ حَتَى جِهَا دِهِ

کوشش کنید برای الله (درراه خدا) به کوششی که شایسته اوست تفسیر: برای تهذیب نفسخود واصلاح دنیا طوری زحمت بکشید که سزاواد این مقصد عظمی باشد . فکر کنید که برای حصول کامیابی در مقاصد دنیوی چه زحمت ها ورنجهارا متحمل میشوید اگر همان طور برای موفقیت اخروی هرقدر رنج ها وزحمات را بر خود تحمیل نمائید با هم که است .

باز هم کم است . تنبیه : کلمه (مجاهده) هرگونه کوشش را از قبیل زبانی ، قلمی، مالی وبدنی متضمن است و تمام اقسام «جهاد» (جهاد مسمالنفس ، جهاد معالشیطان ، جهادمهالکفار ، جهادمعالبغات ، جهاد معالمبطلین ) در ذیل آن می آید .

هو ا جنبگم او برعزید شمارا

تفسیو: خداوند تعالی پیغمبر افضل و اکرمی به شما عنایت کردونسبت به کلیه شرایع شربعت اتم واکمل برای تان ارزانی داشت و برای اینکه در تمام دنیا پیغام خدا (ج) را برسانید شما را بر گزید و بر تمام امتها فضیلت بخشید .

## وماجعًل عَلَيْكُمْ فِي الدِّ يُنِ مِنُ حُر جُ

تفسیو : دردین مبین اسلام چنین مشکلی نگذاشته که برداشت آن دشوار باشد ، دراحکام هرگونه رخصتها و سهولتها رعایت شده امااین سخن دیگری است که خودشما چیز آسان را بر نفس خویش مشکل بسازید .

# مِلْكَ آيِيكُمْ إِبْرا هِيمُ طُ

تفسیر: چون ابراهیم (ع) یکی از اجداد آنحفرت (ص) استلذا پدر تمام امت گفته شد یا مراد این است که پدر عرب است زیرا اولین مخاطب قرآن ایشان اند .

و دريسن قرآن

تفسیر: الله تعالی شمارا در کتب سابقه ونیز درقرآن «مسلم» نام نهاد (کهمعنی آن حکم بردارووفاشعاراست) ویااین نام را ابتداء ابراهیم(ع) بر شمانهاد چنانچه دردعای خود گفته «ومن ذریتنامه هسلمه الله» (بقره رکوع ۱۵) ودر قرآن هم شاید به واسطهٔ دعای او باین نام یاد شد بهر حال نام شما «مسلم» است اگرچه امم سابقه هم مسلم بودند مگر بطور لقب فقط به شما ارزانی شده وباید احترام آنرا نگه دارید.

لِيكُوْ نَ الرَّسُوْلُ شُوْلُ شُهِيدًا عَلَيْكُمْ لِيكُوْ نَ الرَّسُولُ الْمُعْلَدُهُ الْعَلَيْكُمُ الْعَلَيْكُمُ الْعَلَيْكُمْ الْعَلَيْكُمْ الْعَلَيْكُمْ الْعَلَيْكُمْ الْعَلَيْكُمْ الْعَلِيدُ اللّهِ اللّهُ ا

#### كُوْ نُوْ اشْهَدَآءُ عَلَى النَّاسِعَ لَ

تعلیم دهنده (گواه) تفسير : شمارا ازين سببانتخاب نمود تاشما امم ديكر را تعليم نمائيد وشمارًا رسول تعليم دهد واين امت باين غرض ازديكران متأخر آمده تاغلطی های امم سابقه رااصلاح نماید وآنهارا براه راست بیارد ،گویا اعطای مجد وشرف باین امت آزین سبب است کهبرای دنیا معلم گردد وجهاد تبلی**غی** کند .

تنبیه : مفسرین دیگر «شهید» و «شهدا» رابه معنسی «گواه» گرفسته اند چون در روز قیامت امدم دیگر انکار کنند که پیغمبسران بما تبلیخ نکرده اند واز پیغمبران گواه خواسته شود ایشان امت محمدیه رابطور گوآه پیش خواهند کرد ، این امت گواهی خواهند داد که بلاشكوشبهه پیغمبران دعوت و تبلیغ نموده ، حجت خدا (ج)را برمردم تمام کسردند چُون آزوشان سوال شود که شما چکونه دانستید جواب دهند کهپیغمبر ما بما اطلاع داده وبه صداقت او كتاب محفوظ خدا (ج) (قسرآن كريم) گواهی میدهد گویا این فضل وشرف ازآن باین امت داده شده کهدریك دعوای بسیار مهم و بزرگ بطور شهود و گواه باکمال احترام بعضور خداوند (ج) می آیستند لیکن قبولیت واعتبار گواهی شسماً از طفیل ييغمبر شماست كه ايشان تزكيه شمارا ميكنند .

# لصَّلُوةَ وَاتُواالزُّ كُوةً زکوة را

تفسير : انعامات المهيه را قدر كنيّد نام و لقب ، فضل و شرف خـود را حفاظت نمائید وبدانید کهشمابرای یك کار بسیار بزرگی موظفشدهاید بنابران اول خودرا نمونهٔ عمل ومثل اعلى قرار دهيد درنماز و زكوة (به عبارت دیگر در عبادات بدنی ومالی ) کوتاهی نکنید در هر عمل حبل المتين الهي (ج) را محكم بگيريد و يك قدم از جادة حق تخلف نكنيد وبه فضل ومرحمت اوتعالي أعتماد داشته باشيه وتمام كمزوريهما را ترك داده تنها خدا (ج)را مولى و مالك خود بدانيد زيرا مالك بر مددكارى بهتر از اوتعالى يافته نمى شود «دباجعلنا من مقيمي الصلوة ومؤتى الزكوة والمعتصمين بك والمتوكلين عليك فانت مولينا وناصر نافنعهم المولى انت ونعمالنصير ستم سورة الحج بفضله و منه فللمالحمد وعلى نبيه الصلوة والتسليم ».

(جـزء هجدهـم) (سورةالمؤمنون مكية و هي مائية وثمانعشرةآية وست ركوعات) (سورهٔ مؤمنون مکی و یکصدو هـجده آیـت وشش رکوعاست 56 525252525252525252525252

مؤمنان آنان که

(هر آئینه) بهمقصودرسیدند

325252525252525252525252525252

## ايشان

فروتني كنندكانند

تفسیر : (خشوع) بمعنی پیش کشی با خوف و هیبت ساکن و پست . شدن است چنانچه ابن عباس (رض) تفسیر «خاشعون» رابه «خایفون سَأَكُنُونَ ، كُرِدِهِ اسْتُ وآيت «ت**َرِي الارض خَاشَعَة ّ فَـاذَا انزلنــا عليهاالم**آء اهتزت وربت» هم دلالت میکند برین که در مخسوع، یك قسم سکون و تذلل معتبر است درقرآن کریم «خشوع» را صفت وجوه ،ابصار ، اصبوات وغيره قرار داده اند ـ ودر يك موقع در آيت «الم يأن لللين آمنسوا ان تخشع قلوبهم للكرالله» صفت قلب وانمودكرده الله معلوم ميشمود که اصل خشوع از قلب است و خشوع اعضای بدن تابیع آن است وقتیکه در نماز قلب خاشع و خائف و ساکن و پست شود خیالات در اطراف مختلف منتشس نمیشود بلکه به یك مقصود تمركز مییابد سبیس آثار خوف وهیبت و سکون وخضوع در اعضای بدن هم ظاهر میشود مثلاً بازو و سن راخم كردن ، نكاه را پست نگهداشتن ، به ادبدست بسته ایستادن ، این سو وآن سو نه نگریستن با کالا یاریش وغیره بازی نکردن ــ آواز انگشتان را نکشیدن و امثال چنین احوال وافعال ازجملهٔ لوازمخشوع می بائسند ـ در احسادیث از حسضرت عبسدالله بن زبیس وحضرت ابوبكر صديق(رض)منقول استكهايشان درنمازمانندچوب بيجان سكون ميداشت كه اين خُسوع نماز گفته ميشد ، فقها درين مسئل اختلاف دارند که آیا نماز بدون خشوع صحیح و مقبول میباشد یانه ؟ صاحب روحالمعانی نوشتهاست که خشوع برای رواشیدن و صحبت صلوة شرط ني بلكه براي قبول صلوة شرط است والله اعلم .نــزدمن اینطور گفتن بهتر است که برای حسن قبول شرط است و تفصیل آنرا نميتوان درين مختصر گنجانيد اگر خواسته باشيد با حياءالعلوموشرح آن مراجعه نمائید ، بهرحال فلاح انتهائی و کامیابی اعلی نصیب همآن مؤمنين است كه نماز را باخشوع و خضوع ادا مسكنند وباوصافي موصوف اند که آینده بیان میشود.

## وَالَّذِ يْنَهُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرِ ضُونَ ﴿

آنان که ایشان از سخن بیهوده روگردانند واگر دیگری تفسیو : یعنی در مشاغل بیهوده وقت را ضایعنمیکنند واگر دیگری سخن لغو و بیمعنی بگوید ازآن رو میگردانند چه ایشان مشغولوظائف بندگی هستند وآنقدر فرصت ندارند که به چنین سخنان بیهوده شغل کنند .

چه خوش گفت بهلول فرخنده خو \* چو بگلشت بر عبارف جنگجو گر این مدعی دوست بشناختی \* به پیکار دشمین نیس دا ختی

## وَ الَّذِ يَنَ هُمُ لِلرُّكُوةِ فَا عِلْوُ نَ ﴿ وَ الَّذِ يَنُ هُمُ لِلرُّكُوةِ فَا عِلْوُ نَ ﴿ وَ النَّانَا لَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّالَّالَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا ا

تفسيو : عادت ايشان است كه دائما زكوة را ادا ميكنند و چنان نيست كه كاهى زكوة بدهندوگاهى ندهند و غالباً به همين سبب در عوض «يؤدونالزكوة» تركيب «للزكوة فاعلون» را اختيار فرموده گويا وانسود كرد كه اداى زكوة كاردائمى آنهاست ، مترجم محقق قدسالله روحه درجمله (دياكرتىهى) يعنى (هميشه اداميكنند) به دوام تاديه اشاره كرده است بعض مفسرين درين موقع زكوة را به معنى «طهارت» (پاكيزگى) ياتزكيه نفس گرفته اند گويا آيت حاضره رابا «قدافلح من تزكى» ونيز (قدافلح من زكاها » مشابه قرار داده اند اگر اين مراد باشد مفهوم آن بايد عام گذاشته شود كه درآن پاك داشتن بدن ، دل ومال همه داخل باشد زكروة وصدقات هم يك نوع تطهير مالى است «خلمن اموالهم صدقة تطهرهم وتزكيم بها» (توبه ـ ركوع۱۳) راجع به اين كه آيت مكى است و درمكه زكوة فرض نشده بود ، ابن كثير جواب داده است كه مشروعيت اصل زكوة در مكه معظمه بعمل آمده بود البته تعيين مقادير و نصاب هاوغيره زكوة در مكه معظمه بعمل آمده بود البته تعيين مقادير و نصاب هاوغيره بهمدينه شد والله اعلى .

آيْمَا نُهُمْ فَا نَهُمْ عَيْرُ مَلُو مِيْنُ ﴿ دستهای داست ایشان پس (هرآئینه)ایشان ملزم نیستند

فَهُنِ ابْتَعْلَى وَ رَآءَنَ لِكَ فَأُولَا عِكَ غیراذآن پس آن گروه

هُمُ الْعٰدُ وُ نَ ﴿

ازحد گذرند گان

تفسیر : یعنی ماسوای زن منکوحه ویا کنیز کدام راه دیگر برای قضای شهوت طلب كند چنين اشخاص از حد حلالبرآمدهاند درين ، زنا،لواطت

واستمناء باليد (جلق) وغيره همه صورتها شامل است بلكه بعضمفسرين راجع بهحرمت متعه همازآن استدلال كردهاند وفيه كلام طويل لايسعهالمقام

راجع روحالمعاني تحت هذه الاية الكريمة .

وُ الَّذِينَ هُمُ لِا مُنْتِهِمُ آنان که ایشان امانتهای خود وُ عُهْدِ هِمْ رَاعُوْ نَ ﴿ رعايت كنند كانند

تفسميو: امانت و قول وعهدرا حفاظت ميكنند ، خيانت وبدعهدي نميكنند نه در معاملهٔ الله و نه در معاملهٔ بندگان .

وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوْ تِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ نمازهایخود دوام کنندگانند باحقوق،آن

تفسیر : نمازهارا دراوقات خودش وبارعایت حقوق و آداب ادامیکنند درمصروفیت معاملات دنیوی ازعبادت الهی (ج) غافل نمیشو ندتا اینجاشش صفت وخصلت مؤمنين مفلحين بيان شـــد (١) نماز را با خشـــوع و خضوع خواندن ، یعنی روحاً وجسماً بحضور خداوند(ج)خمشدن (۲) دوری جستن از سنخنان باطُّل ، لغووبي فايده (٣) زكوة يعني حقوق،مالي را ادا كردنَ ويا بدن ونفس ومال خودرا باك داشش (٤) شهوات نفساني را بتصرف داشتن (٥) امانت وعهدراحفاظت كردن كويا معاملات را درست نگهداشتن (٦) درآخر بازنماز را بدرجهٔ اتم حفاظت کردن که بوقت خود بارعایت آدابِ و شروط ادا شود . ازاین برمیآید که نماز نزد حق تعالی چهدرجهٔ بزرگ دارد ، چقدر مهتم بالشآن آست ، زیرا ازنمآز شروع کرد وب نماز ختم فرمود .

أُو لَا عِنْكُ هُمُ الْوَارِ ثُونٌ نَ اللهِ میراث گیرندگان

الَّذِينَ يُرِثُونُ نَ الْفِرُ كَ وُ سَ "

میراث میبرند بیشتر نکاشتهایم . در باب میراث بودن جنت پیشتر نکاشتهایم .

هُمْ فِيْهَا خُلِدُ وُنَ ﴿ وَ لَقَدُ خَلَقْنَا

ا لُانسًا نَ مِنْ شُللَةٍ مِّنْ طِيْنٍ ﴿

ازخلاصة كشبيده شده تفسیر : زیرا که پدر همه یعنی آدم (ع) از خاك منتخب پیدآشدوهمچنان تمام بنی آدم از نطفه پیدا میشوند و نطفه خلاصهایست ازغذاها ئیسکه از خاك حاصل شده .

ثُمُّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مُّكِيْنٍ ﴿

قرار گاه پس گردانیدیم آنرا نطفه

تفسیو : یعنی در رحم مادر که از آنجا تا میعاد معین نتواند خارجشود.

منزل چهارم

----

۱۸

# شُمْ خَلَقْنَا النَّطْفَةُ عَلَقَةً فَحُلَقْنَا الْعَلَقَاةُ الْعَلَقَاةُ مَنْ الْعَلَقَاةُ الْعَلَقَاةُ الْعَلَقَاءُ الْعَلَقَاءُ الْعَلَقَاءُ الْعَلَقَاءُ الْمُخْعَةُ عَظْمًا الْمُخْعَةُ عَظْمًا الْمُخْعَةُ عَظْمًا الْمُخْعَةُ عَظْمًا الْمُخْعَةُ عَظْمًا الْمُخْعَةُ عَظْمًا الْمُخْوشَةُ السَعْوانها والله المُحْوشَةُ الله المُحْوانها والمُحْمَدُ الله المُحْمَدُ المُحْمَدُ الله المُحْمَدُ الله المُحْمَدُ المُحْمَدُ الله المُحْمَدُ المُ

تفسير: يك حصه گوشت را سخت كرده استخوانها ساختيم وسپس كالبد استخوانهارا گوشت و پوست پوشانيديم ، درسوره «الحج» قريبا همين كيفيت تخليق انسان بيان شده است .

## عَلَيْ الْمُنْ اللَّهُ خَلَقًا الْ خَرَ طَ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تفسیر: روح حیات را دمیده یك انسان زنده ساختیم كه بران بسیار مراحل وادوار طفولیت ، جوانی ، كهولت وپیری میگذرد .

## فَتُبْرُ كَاللَّهُ ٱحْسَنُ الْخَالِقِيْنَ ﴿

پس بزرگ است الله که نیکوترین آفرینندگان (اندازه کنندگان)است

تفسیر: آن ذات به کمال حسن و رعنائی تمام اعضاء وقوی رابه بهترین صورت آفرید و ساختمان اورا مطابق حکمت تام، بسیار موزون و متناسب ساخت .



14

تفسیو: یعنی وجود شما ذاتی واز خود شمانیسست بلکه مسستعار و عطیهایست از ذات دیگر مثلاً چون موت در رسد تمام نقشه دا درهمو برهم میکند ، درآنوقت ازپنجهٔ قویآنهستی خودرا نجات داده نمیتوانید یقیناً قوهٔ قاهره دیگر بالای شماست که او زمام وجود هرچیز را بدست توانای خودگرفته است ، هروقتیکه بخواهد سست میگذارد وهر وقتی که بخواهد کش میکند .

## ثم القيمة عبور م القيمة عبور في القيمة القيمة التعبير في التعبير التعبيد التع

تفسیر: کسیکه اولین مرتبه پیدا کردهبود باردیگر آفریده وایستاده میگرداند تاقوتهای مستور وجود سابق ونتایج اعمال تانرا در صورتهای کاملتری ظاهر کرده به اثبات رساند که اینقدر کارخانهٔ بزرگ چیسز عبثوبی نتیجه ساخته نشدهبود.

#### و لَقَالُ خَلَقْنَا فَوْ قَاكُمْ سَبْعُطُر آئِقَ نَصَا و (هرآئینه) آفریدیم بالای شما هفت داه (آسمان)

تفسیر: معنی «طرائق» درنزد بعضی مفسرین و اهل لغت (طبقات ) میباشد یعنی هفت طبقه آسمان را یکی بالای دیگری ساخت فهذا کماقال «الم تروا کیف خلق الله سبع سموات طباقه » (نوح رکوع ۱) و بعض «طرائق» رابمعنی راها گرفته اند یعنی هفت آسمان ساخت که گذرگاهای فرشتگان اند بعض مصنفین معاصر از «سبع طرائق» مدارات هفت سیاره را مراد گرفته اند و الله اعلم .

## و ما كناعن الخلق غفلين ® و ما كناعن الخلق عنولين الم

نفسین : هرچیزیرا به انتظام و احسکام (استسواری) ووقوف و آکساهسی ساخته ایم و از طریقه های حفاظت و بقای آن کاملاً با خبر هستیم ساز اجرام سماویه و مخنوقات سفایه هیچ چیز از اعاطه علم و قسدرت مسا بیرون نیست ورنه تدام انتظام درسم و برهم شود «یعلم مایلج فی الارش و مایغرج فنها الایه» (حدیدرکرع ۱)

## وَ أَنْزُ لَنَا مِنَ السَّهَاءِ مَاءً بِقُدُ رِ

ت**فسیر :** نهاینقدر زیاد که دنیا بیوقت وبیموقع تباه شود ونه اینقدر کم که برای ضروریات کافی نباشد .

تفسیر : آبباران را زمین درخود جذب میکند که مابواسطهٔ کندنچاها وغیره بیرون می آریم .

## وُ إِنَّا عَلَى ذَهَا بِ بِهِ لَقَدِرُ وَ نَ ﴿

تفسیر: اگر نزول آنرا نخواهیم نازل نمیکنیم ودرصورت نزول اگر خواهیم که شمارا ارآن منتفع نگردانیم مثلاً آب را آنقدر پائین ببویم که به کشیدن آن کامیاب نشوید و باخشك کرده هوا بگردانیمو یا شور وتلخ بسازیم بر اینهمه توانائیم .

فَا نُشَأْنَا لَكُمْ بِهِ جُنْتٍ مِّنُ نَجْيَلٍ

بس بيافريديم براى شما به آن آب باغها اذ درختان خرماً

و اعتاد مسادا درآن باغها ميوه هاى بسياداست و انتود شمادا درآن باغها ميوه هاى بسياداست و منها تا كُمْ كُمْ لُو نَ اللهِ

تفسیر : سر سبزی و تازگی آنهارا دیده خوش میشوید وبعضی را به طور میوه خوری و بعضی رابطور غذا بکار میبرید . و شَجَر هُ تَخُرُ جُ مِنَ طُوْ رِ سَيناءَ و آفريديم) درختي مه بيرونهي آيد اذ عوه سينا يَدْ ) ه مِ بِاللهُ هُنِ وَ صِبْعِ لِللا كِلْيُنَ الْآ سَنْبِ عَلَى اللهُ هُنِ وَ صِبْعِ لِللا كِلْيْنَ الْآ ميرويد بادوغن و نانخودش براي خورند مان

تفسیو: یعنی درخت زیتون که ازآن روغن حاصل میشود که برای مالش وغیره بکار میبرند و باشندگان چندین ممالك آنرا بجای سالن استعمال میکنند این درخت ازاین جهت بخصوص ذکرشده که فواید آن بسیار است وفضل وشرف مخصوصی دارد بنابران در سوره «الستین» به آن سوگند خورده شده و نسبت آن به کوه طورهم برای اظهار فضیلت و برکت آن است و دیگر اینکه در آنجا به کثرت میروید.

وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً" و (هرآئينه) شما دا دد چهادپايان پندياست

نُسْقِیْ کُمْ رَحْمًا فِی بُطُو نِهَا وَ لَکُمْ مِنْوشانیم شمارا از (بعض) آنجهدرشکمهای ایشاناست وشماراست

فِيهُا مَنَا فِعُ كَثِيرٌ أَ وَمِنْهَا تَأْكُو نَ ﴿ فَيُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تفسیو: بعد از نباتات ذکر حیوانات دربین آمد یعنی شیر حیوانا ت را به قدرت کاملهٔ خود بهشما می نوشانیم و فواید بسیار برای شما در وجود آنها گذاشته ایم حتی خوردن کوشت بعض حیوانات را حالال گردانیدیم .

۱.

تفسیو: درخشکه بر پشت حیوانات ودردریا وبحر درجهازات و کشتیها سـوار میشوید ومسافه های دراز راطبی میکنید واسباب و سامان بسیار سنگین را به آنها بار میکنید به مناسبت کشتی قصهٔ نوح(ع) را متصلا دکر میکند که خداوند کشتی را چگونه به ذریعهٔ اوساخت که در وقت طوفان عظیم ذریعهٔ نجات مؤمنین کردید \_ سپس بمناسبت این قصص بدین طرف هم اشاره شده باشد که چنانچه در آیات فوق بیان تهیهٔ ضروریات جسمانی شیا شده بود هیمانطور خداوند رحمین برای اینکه حوایج و اوازم روحانی شیما تکمیل شود ازابتدای دنیا سلسلهٔ وحی و رسالت راهم قایم فرمود به عبارت دیگر نشانهای قدرت را درفوق بیان کرده بطرف توحید متوجه نبوده بنابران برای تکمیل را درفوق بیان کرده بطرف توحید متوجه نبوده بنابران برای تکمیل ان بیان سلسلهٔ نبوت را ازاینجا شروع کرد ودر ضمن آن انجام نیك

وَ لَقَدُ اَرُ سَلْنَانُو حَالِ اللّٰهِ قَوْ مِلْهِ وَ رَمْهِ وَ رَمْهِ فَوَ اللّٰهِ مَا لَكُمْ مَالمَا لَكُمْ مَا لَكُمْ لَكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ مَا لَكُمْ لَكُمْ مَا لَكُمْ لَكُهُمْ لَكُمْ لَكُمُ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُهُ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ

نشىويد .

**تفسیر :** در میان او وشما چه فرق است که او رسول شود و شمـ

قدافلج المؤمنون منزل جهادم المؤمنون 177 منزل جهادم المؤمنون المرابع المؤمنون المؤمن

و كو شاء الله كر أو ك ملاعك المعان ا

تفسیر: بزرگی خود را میخواهد بنابران این همه یك خدعه را ساخته ورنه آگرخدا (ج) میخواست كه كسی را رسول ساخته بفرستد نمیتوانست كدام فرشته رامقرر كند ؟ فقط همین شخص برای همین كارموجود بود.

ماسمِعْنَا بِهِذَا فِي الْبَآئِنَا الْآوَلِيْنَ اللَّهُ الْبَائِنَا الْآوَلِيْنَ الْأَوْلِيْنَ الْأَ

تفسیو: چنین سخن عجیب را ماگاهی نشنیدیم که یك شخص عادی مانند ما رسول خدا شود و همه معبود ها را یکسو گذاشته تنها حکومت یك خدارا بقبولاند.

فَتُرُ بِصُول بِهِ حَتَّى حِيْنٍ ﴿

تفسیو: معلوم میشود که دماغاین مرد بیچاره به کلی مختل شده است دقت نمائید که برخلاف تمام قوم وبر علیه آباء واجداد خود چنین سخنی از زبان میکشه که هیچکس آنرا باور نمیتواند اگر جنون آشکارا نیست پس چیست ؟ بهتر همین است که چند روز صبر کنید وانتظار بکشید شاید بعداز چند روز به هوش آید وازدورهٔ جنون افاقه یابد یا به همین حال درده قصه اش ختم شود . (العیاذبالله)

المؤمنون ----

قَالَ رَبِّ النَّصْرُ نِي بِهَا كُنَّ بُوْ نِ الْ اللَّهُ الْكُلِّ بُوْ نِ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ عفت ای پرودد محادمن مدد عن مرا درمقابل تعدیب آنها

تفسیر: هنگامیکه تمام مساعی نوح (ع) بی نتیجه ثابت شد با آنکه نهصدو پنجاه سال رئے ومحن را تحمل نمود و نتوانست آنهارا براه راست بیاورد به خدا (ج) فریاد کرد که اکنون درمقابل این اشقیاء به مدد فرما زیرا ظاهر آنست که این مردم از تکذیب من بازنمی آیند و دیگران رانیز فاسد میکنند .

فَأَوْ حَيْنَا إِلَيْهِ آنِ اصْنَحِ الْفُلْكُ سِنَ عَم عرديم بسوى او عه بساد عشى

بِاً عَيْنِنَا وَ وَحَيِنَا نَفَاِنَ اجَاءً ا مُوْ نَا بِعَضُود مَا وبه (حسب) حَمْم ما پس چون بیاید حمرما

و فَا رَ النَّنْ فِي وَ لا فَا سَلِكُ فِيهَا و جوش ذند تنور آتشين (اذآب) بس درآد درآن

مِنْ كُلِّ زُوْجَيْنِ النَّيْنِ وَ اَهْلَكَ اذ هر نوعی جفت دودو(نروماده) واهل خودرا(درآد)

تفسیر : این قصه درسورهٔ هود وغیره سابق گذشته در آنیجا تفسیر این الفاظ ملاحظه شود .

ا لا مَنُ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقُو لَى مِنْهُمْ عَلَيْهِ الْقُو لَى مِنْهُمْ عَلَيْهِ الْقُو لَى مِنْهُمْ عَمَد

تفسیو : یعنی کافران را اگرچه ازخانوادهٔ توباشند درکشتی سوارمکن.

وَ لَا تُخَاطِبُنِي فِي الَّذِينَ ظُلَمُوا ا حرت گفتگو مکن با من اِ نَهُمْ مُغْرَ قُو نَ ٠٠ غرق شدگانند هرآئينه ايشان

**تفسیر :** حکم قطعی عذاب صادر شده این فیصله ضرور واقع شدنی است اکنون به تو اجازه نیست که برای نجات هیچیك ازین ظالمان بحضورما برای شفاعت سعی کنی .

فَإِذَا اسْتُو يُتَ أَنْتَ وَ مَنْ مَّعَكَ تو و هرکه باتوباشد پس چون راست بنشینی عَلَى الْفُلْكِ فَقُلِ الْحُهُدُ يِثْمِ الَّذِي *کشتی پسبگو* همه ستائ*ش خد*ائی نَجْسَامِنَ الْقُوْمِ الظَّلِمِيْنَ ۞ که نجاتدادمارا از

تفسير : مارا از آنها عليحده كرده از عذاب مأمون داشت .

وَ قُلُ رَّ بِّ ٱنْزِ لُنِي مُنْزُ لًا بگو ای پروردگارمن فرودآرمرا مُبْرُ كَا وَ أَنْتُ خَيْرُ الْمُنْزِ لِينَ الْمُنْزِ لِينَ الْمُنْزِ لِينَ مبارك (یادرمنزل مبارك) و تو بهترین فرود آرندگانی منزل جهارم

المؤمنون

تفسیو : در کشتی مارا جای آرام بده ونیز درجائیکه از کشتی فـرود آئیم هیسچ رنج وگزندی بمانرسد آزهرخیث ودرهر جای رحمتوبرکت تو شامل حالما باشد .

إِنَّ فِنَى ذَا لِكَ لَا يَٰتِ وَّ إِنْ نشانهای قدرتاست و (هرآئینه) (هرآئینه) درین (ماجرا) حُنّا لَهُبْتَلِيْنَ ۞ آزمائش كنندكان

تغسير: آيا از ديدن اين نشانيها كه عبرت ونصيحت حاصل ميكند وكه نميكند ؟ حكما قال الله تعالى «ولقد تمركنها آية فهل من مدكسر» (قمر رکوع ۱) .

ثُمَّ أَنْشَأُ نَامِنُ بَعُدِهِمْ قُرْ نَااخُرِ يُنَ ﴾ بعدازايشان قومي باز آفریدیم

ت**فسیر :** این ذکر «عاد»است یا «ثمود» .

فَا رُ سَلْنَا فِيهِمْ رُسُو لَا مِنْهُمْ رسولي درایشان يسفرستاديم

تغسير: يعنى حضرت عود و يا حضرت صالح (ع) .

آنِ اعْبُدُ و اللهُ مَالَكُمُ مِّنْ إِلَٰهِ غَيْرُ وْ لَمْ أَ فَلَا تَتَّقُونَ ﴿ آیا پس نمی ترسید غيرازوي

و قال الهلا من قو مه الآن ين و عنه الآن ين و عنه الآن ين و عنه سردادان اذ قوماو آنانكه كفو و المحرود و عنه المحرود و المحرود

تفسیر: آنها عقیده نداشتند که بعد ازمردن یك روزی با خدا(ج) ملاقات حاصل میشود ... فقط زندگی دنیا وعیش وآرام آن ، سراپای شان را احاطه کرده بود .

ما هٰذُ آ اِللهِ بَشُرُ مِّتُلُكُمْ لا يَأْ كُلُ نيست اين معر آدمي است مناشما ميغورد

مِهَا تَأْ كُلُو نَ مِنْهُ وَ يَشُرُ بُ از آنچهشما میخورید اذ آن و مینوشد

> مِهَا تُشْرُ بُو نُ ﴿ زُنْعِهُ مَهْنُوشِيدُ

**تفسیر :** ظاهراً هیچیك چیز در آن نسبت به شما بلندتر وبر ترنیس<del>ت</del> .

و لئِن ا طَعْتُم بشرً ا مِثْلَكُمْ و (قسم است) اعمر فرمان بردید آدمی دا کهمانندشماست منزل جهادم المؤمنون منزل جهادم المؤمنون المؤمنو

تفسیو : یعنی هیچ خرابسی وذلت زیاده تر ازین نیست کهخواه مخواه یک آدم راکه مانند خود شماست مخدوم ومطاع خود قرار دهید .

آیعد کم آنجه از آمید از آمید

تغسیر: سخنی راکه میگوید از عقل وخرد خیلی بعید است که ریزه های استخوانها بعد از اینکه باذرات خال آمیخته شدبار دیگر ازآن انسان درست شده از قبرها بیرون میشوندچنین سخن مهمل را که باورمیکند؟

ان همي الاحكات الله نيا ميريم

قدافلحالمؤمنون

۱۸

وَ نَكِياوُ مَا نَكُنُ بِمُبْعُو ثِينَ كُ

زنده میشویم ونسیستیم دوباره زنده شدنی

تفسیر: یعنی نه آخرت است و نه حساب و کتاب ما همین قدر میفهمیم که سلسلهٔ دنیا همین طور است همین مردن و همین زیستن است که پیش نظر همه کس موجود است کسی پیدا میشود و کسی فنا میشود بعد ازآن چیزی نیست.

اِ نُ هُو اِ لَا رَجُلُ اِ فُتَرا ک نیست این کس معر مردی است که افتراکرده (بسته) عکلی ا لایم کنی با عملی ا لایم کنی با بر خدا دروغ دا

تفسیر: میگوید که مسن ال جانب خداوند رسول هستم و خداوند (ج) مرده مارا دوباره زنده میکند وعذاب وثواب میدهد این مردو دعوی را ما گاهی قبول نمیتوانیم ازبحث ومباحثه جز درد سر چه حاصل میشود.

و مانستیم اودا تصدیق محندین اودا تصدیق محندمان اودا تصدیق محندمان انتخار نی بها کن بو ن آن اید به ما کن بو ن اید به ما در مقابل تعدیب آنها موا

تفسیر: پیغمبر ازطرف کفار ناامید شده ناچار بحضه ر خدا (ج) دعا کرده مدد خواست .

قَالَ عَمَّا قَلِيْلِ لَيُصِبِحُنَّ نَالِ مِينَ اللَّهِ مِينَ اللَّهِ مِينَ اللَّهِ مِينَ اللَّهِ مِينَ اللَّهُ مِينَانَ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِينَانَ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنَالِي مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللْمُوالِمُ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ م

تفسیر: نزدیك است عذابی نازل شود كه بعد ازآن ندامت و پشیمانی نفم نكند.

قدافلح المؤمنون

فَأَخَذُ تُهُمُ الصَّيْحَةُ بِالْحَقِي یس گرفت ایشانسرا بحق(قراروعدمٔراست)

تفسیر :ظاهراً ازینمترشعمیشود که این قصه از قوم ثمود است چه دراثر صیحه آنها هلاك شده بودند .

غُثاءً یس گردانیدیم آنها را خاشاكسيلآورده

تفسير : همانطوريكه سيلاب خس وخاشاك راميبرد همچنان آنهاراسيل عذاب الهي (ج) بي اختيار ميبود .

فَبُعُدًا لِلْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ۞

تفسير: يعنى از رحمت خدواند (ج)

شُم اَ نُسَأْنًا مِنْ بَعُلِ باذ تفریدیم بعداد هِمْ قُرُو نُا الْخَرِيْنَ ﴿ مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّاتِهِ آجَلَهَا وُ مَا يُسْتَأُ خِرُ وُ نُ ﴿

تفسير: هرقوميكه پيغمبران راتكذيب كردند مطابق موعد مقرر هـلاك كرديدند كه هلاكت هيچ قومي از ميعاد معينه آن پس وپيش واقع نشد.

آ کا دِ یْتُ آ

تغسیر: پیغمبران رایکی بعد دیگری فرستادیم و مکذبین رانیز یکی بعد دیگری موردعذاب واقع نمودیم ... یکطرف پیغمبران را مبعوث وطرف دیگر هلاك شوندگان را گرفتار عذاب نمودیم چنانچه چندین قوم را تباه كردیم كه از آنها جز قصه چیز دیگر باقی نمانده وامروز داستانهای آنها محض به طور عبرت خوانده و شنیده میشود .

فَبْعُلُّ اللَّقُو مِ لَا يُوَ مِنْوُ نَ اللَّهُ وَمُنُو نَ اللَّهُ وَمُنُو نَ اللَّهُ وَمُنُو نَ الله دورى باد مرومي را كايمان نعي آورند

تفسير : از رحمت خداوند (ج) .

نهم آ ر سلنامو سلی و آخاه هر و ن لا باد موسته موس و برادرش هاروندا

\<u>\</u>

بایتنا و سلطن شبین و الی فرعون بنشامهای خود و حجتی دوشن بسوی فرعون و وون و مکلا یله فا ست کیر و ا و کانو ا و سردادان او پس سرعشی و دند و بودند و بودند و مرومی سرعشی و مرومی سرعشی و مرومی سرعش

تفسیی : نشهٔ کبر و غرور دماغ آنهارا به کلیمختل کرده بودبنابران پیغام خدائی (ج) را در نظر نیاوردند .

فَقَا لُوْ الْمَنْ الْبَشَر يُنِ مِثْلِنَا يَسَ مِثْلِنَا يَسِ مُثْلِنَا عَبِدُ وَ نَ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَبِدُ وَ نَ اللَّهُ عَبِدُ وَ نَ اللَّهُ عَبِدُ وَ نَ اللَّهُ عَبِدُ وَ نَ اللَّهُ عَلِمُ اللَّهُ عَبِدُ وَ نَ اللَّهُ عَلِمُ اللَّهُ عَلِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

تفسیر : چون قوم موسی وهارون (ع) (بنی اسرائیل)حلقهٔ غلامی سارا به گردن خود انداخته زندگی بسر میبرند چگونه ممکن است که ازجملهٔ آنها دونفررا سردار ومقتدای خود بسازیم .

فَكُنْ بُوهُمَا فَكَانُو امِنَ الْمُهُلِكِيْنَ ﴿ يَسُوا مِنَ الْمُهُلِكِيْنَ ﴿ يَسُونُ مِنْ اللَّهِ مُلْكِرُومُ مُنْكُانُ ﴾ يس تكذيب محروند ايشان را يس مُستند از ملاكم ومشدمان

و لقد النينا مُو سَى الْكِتْبَ و (هرآئينه) داديم موسىدا كتاب تفسیر : بعد از هلاك فرعونیان به ایشان توریت شریف عطا فرمود تا مردم آنرا بیروی نموده رضای الهی (ج) و نعمت جنت را حاصل نمایند.

وَجَعَلْنَا ابْنَ مُرْ يَهُمْ وَأُمَّكُ آيَاتًا وَمُودَشُوا الْيَاتُعُ

تفسیو : ایننشانی قدرت الهی است که بدون پدر تنهااز بطن مادر، حضرت عیسی (ع) را پیدا کرد چنانکه در «آل عمران» وسورهٔ «مریم» تقریر شده.

و او ينهما للي ر بو و ذا ات

قر ا ر ق معین آ

تفسیر : شاید این همان پشته یازمین بلند باشد که در وقت وضع حمل حضرت مریم (رح) درآنجا تشریفداشت چنانچه آیات رکوع۲سورهمریم «فناديها من تحتها أن لاتحزني قلجعل ربك تحتك سريا وهـزي اليـك بجدع النخلة تسقط عليك رطباجنياً» دلالت ميكند كه آن تبة بلند يازمين بلند بود ــ ودرپائين آن چشمه و يا جوی جريان داشت ودرخت خرما نزدیك بود «كذا فسره ابن كثیر رح، لیكن مفسرین عموماً می نویسند كه اين واقعه از طفوليت حضرت مسيح (ع) است يك پادشاه ظالم بنام (هیرودس) ازمنهجمین شنید که خضرت عیسی (ع) بهسرداری و سرافرازی نائل خواهد شد لهذا از همان طفولیت با اودشمن شده در پی قتلش بود حضوت مريم از الهام رباني اوراكرفته به مصر رفت وبعد از مرک ظالم مذکور پس به شام مراجعت کرد چنانچه در (انجیلمتی) هم این واقعه ذکر شده ـ وبلندی مصر به اعتبار رودنیل است ورنه غرق میشد ومراد از «معین» رود نیل است ـ بعضی از «ربوة» (جای بلند) شام و فلسطین را مراد گرفته اند وهیچ بعید نیست که بهمان تپهٔ کــه حضرت مریم (رح) در وقت وضع حمل قرار داشت در وقت این خطره هم درهمان جاپناه يافته باشد ــوالله اعلم .

\ A

بهر حال هیچکس از اهل اسلام از «ربوة» کشمیر رامراد نگرفته و نــه قبر حضرت عيسى (ع) را دركشمير وانمود كرده است ـ البته بعضى زائغین عصرما از «ربوة» کشمیر را مـراد گرفتهانـــد ودر همانجا قبــر عیسی (ع) را پنداشته اند اما هیچ دلیل تاریخی موجود نبوده محض کذب ودروغبافی است ـ درباب قبری که درمحلهٔ (خانیار) در شهر (سری نگر) بنام (یوزآسف) مشهور است و صاحب ( تاریخ اعظمی ) فقط از افواه عام نقل کرده است کهمردم میگویند در آنجا یك پیغمبس مدفون است اما او شمهزادهٔ بود کهاز ملك ديگر درايس جا آمده بود بهرحال این عقیده کهدرآنجا قبر حضرت عیسی (ع) میباشد بیحیائی وسفاهت انتهائي است \_ بذريعة اين حديثات بيهـوده حيـات حضرت مسیح (ع) را باطل نمودن جز خبط و جنون چیزی نیست اگر کسی تحقيق اينقبر وشخصيت (يوز آسف )را خواهان باشد رساله مصنفه جناب منشسی حبیبالله صاحب امرتسوی را مطالعه کند ــ کهاین موضوع را به تحقیق و تدقیق زیاد نوشته است واز حقایت تاریخی اینخیال باطل مردمرا رد کرده است جنزاه اشتعالی عناوعین سائر المسلمیین احسن الجزاء .

تفسیو: دردین تمام پیغمبران (ع) همین یك حكم بوده است که از راه حلال خوردنی حلال کسب کرده بخورید و کارنیك کنید \_ کار های نیك را همه مردم میدانند \_ تمام پیغمبران به کمال استواری و ثبات قدم براکل حلال ، صدق مقال و نیکوئی اعمال مواظبت داشتند و امتهای خودرا بران تاکید میکردند \_ درقرآن کریم درموقع دیگر همان حکمیکه به پیغمبران شده به عامه مؤمنین صادر گردیده است و به همین اساس رهبانیت نصاری نیز رد شد که باذکر حضرت عیسی (ع) مناسبت و ربط خاص دارد \_ از احادیث معلوم میشود شخصیکه خوردن و نوشیدن و پوشیدن او از حرام باشد قبول دعای خودرا توقع نداشته باشد و در بعضی احادیث است : گرشتی که از حرام پرورش یافته باشد آتش دوزخ برای آن مستحق تراست . (العیاذبالله) .

تفسیر: کسانیکه حلال می خورند و کارهای نیك میکنند بایدخیال داشته باشند کهخداوند پاك (ج)به تمام احوال وافعال پوشیده وظاهر آنها آگاه می باشد مطابق آن باهریك معامله میکند اگرچه این خطاب به پیغمبران شده مگر امتان را شنوانیده .

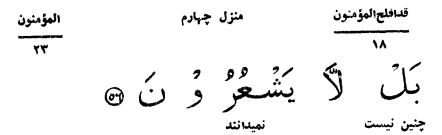
تفسیر: یعنی به اعتبار اصول ، دین و ملت تمام انبیاء (ع) یکی است و نین خدای همه یکی می باشد باید از نافر مانی او تعالی همیشه خانف و ترسان باشند ـ لیکن مردم نفاق وشقاق انداخته اصل دین رااز هم پاشان کردند و راهای مختلف را پیش گرفتند و بدین وسیله آراء و اهواء شخصی را متابعت کرده صدها فرقه و مذاهب بوجود آورده اند . این تفریق را انبیاء متابعت کرده صدها فرقه و مذاهب بواسطهٔ اختلاف ازمنه و امکنه و غیره معض اختلاف فروعی بود . دراصول دین همه بکلی متفق بوده اند \_ عموم مفسرین آیت را همین طور تفسیر کرده اند لیکن حضرت شاه صاحب مفسرین آیت را همین طور تفسیر کرده اند لیکن حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد که «الله تعالی بدست هر پیغمبر خرابی مردم آن عصر را اصلاح قرمود ، بعدارآن مردم چنان گمان کردند که حکم آنها جدا را اصلاح قرمود ، بعدارآن مردم چنان گمان کردند که حکم آنها جدا جداست \_ بالاخر به ذریعهٔ پیغمبر ما خداوند (ج) اصلاح همه خرابی ها جداست \_ بالاخر به ذریعهٔ پیغمبر ما خداوند (ج) اصلاح همه خرابی ها وعلاح همه مضرتها را یکجا نشان داد، اکنون همه دینها متفقایك دین گشت و همه اقوام تحت یك بیرق آورده شدند » .



تفسير : گمان ميكنند كەفقط ما برحق هستيم وراه ماهمانا راه راست .

تفسیر: مردمانیکه در هدایات متفقهٔ انبیا، رخنه ما انداخته فرقه ها وملت های جداگانه قائم کردند ، هرفرقه ازبین آنها باعقاید و خیالات خود چنان فریفته و شیفته است که هرچند نصیحت کنی بهیچصورت نمیخواهد از آن کناره گیرد ، پسخودت هم اندیشه آنها را مکن بلکه بهایشان اندکی مهلت بده که اینها درنشهٔ غفیلت و جهالت خود غرق باشند تا آن ساعتی برسد که چشمهای شان باز بماند یعنی مرگ و یا عذاب الهی (ج) بسر ایشان برسد .

تفسیر: آنها همین خیال راداشتند چنانچه میگفتند «نحن اکثرامسوالاً واولاداً ومانحن بمعدبین» (سبا \_ رکوع ٤) یعنی اگر ما نزد خداوندمردود ومبغوض میبودیم این فراوانی مال ودولست واولاد وغیسره بما نصیب نمی شد .



تفسیر: نمی فهمند که این افراط مال و اولاد بو اسطه فضیلت و کرامت آنها نیست بلکه برای امهال و استدراج است مرد قدر که بایشان مهلت داده میشود همان قدر پیمانهٔ شقاوت آنها لبریز میشود «سنستدرجهم من حیث لایعلمون و املی لهم ان کیدی متین » (اعراف مرکوع ۲۳) .

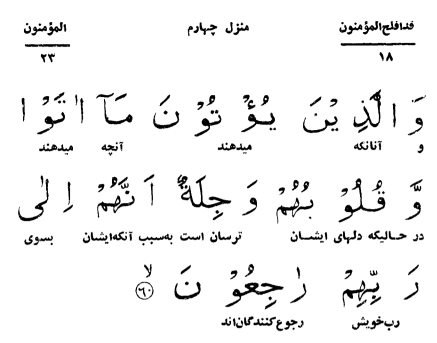
تفسيس: باوجود نعمت ايمان واحسان مانند كفار و مغرورين از «مكراش» مأمون نيستند . همه وقت از خوف خدا (ج) لرزان و ترسانند زيسرا معلام نيست انعاماتيكه در دنيا ميرسد مبادا استدراج باشد. حسسن بصرى (رض) ميفرمايد « انالمؤمن جمعاحسانا وشفقة وان المنافق جمع اساءة وامنا» (مومن نيكي ميكند و خوف و بيم دارد ومنافق ارتكاب بدى ميكند واز نتيجه آن انديشه ندارد).

# وَ الَّذِينَ هُمْ بِالْيَاتِ رَبِّهِمْ يُوْوِمُونَ كَا اللَّهِ مَا يَوْمُ مُونًو كَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا يَانَ دَارِنَدَ وَ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

تفسیو : برآیات کونیه وشرعیه هردو یقین دارند که چیزیکه از آن طرف صادر شود عین حکمت و خبری که داده شود بالکل حق و حکمیکهصادر گردد بهمه وجوه صواب ومعقول است .

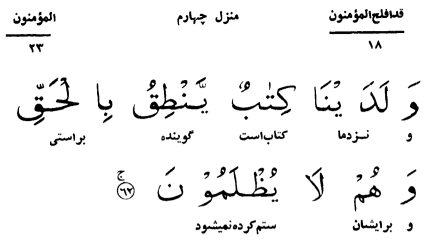
# وَ الْآنِ یَنَ هُمْ بِرَ بِهِمْ لَا یَشُورِ کُونُ نَ ﴿ وَ الْآنِ یَنَ هُمْ بِرَ بِهِمْ لَا یَشُورِ کُونُ نَ ﴿

تقسیق : به ایمان وتوحید خالص قائباند حدرعملی را بهصدق و اخلاص میکنند و شائبهٔ شرك جلی وخفیرا هم راه نمیدهند .



تفسیو: یعنی نمیدانند که درآن بارگاه قبول شد یانه ؟ عمل شسان در آینده به کار می آیدیانه ؟ اگر چه در راه خداوند خرج میکنند باز هم درین اندیشه می باشند و به عمل خود مغیرور نمیشوند و باوجودیکه نیکی میکنند ترس دردل شان موجود می باشد .

تفسير: هم در دنيا و هم درآخرت كماقال الله تمالى «فاتاهم الله ثواب الدنيا و حسن ثواب الاخرة» (آل عمران ركوع ١٥) پس در حقيقت نيكوئي اصلى دراعمال صالحه واخلاق حميده و ملكات فاضله است نهدر اموال واولاد چنانكه كفار گمان ميكنند .



تفسيس: اعمال وخصاليكه بيان شده چنين كار مشكلي نيستكه تحمل آن خارج از طاقت انساني باشد ـ ما عادت نداريم كه مردم را تمكيف ملايطاق بدهيم ـ اگر متوجه شويد بهخوبي حاصل كرده ميتوانيد و كسانيكه به درجه سابقين كاملين رسيده نميتوانند بر آنها نيز لازم است كه مطابق وسع وقوت خود كوشش كنند چه آنها به آن مكلفاند نزد ما در صحائف اعمال درجه بدرجه اعمال هر كس ثبت و موجود است كه درروز قيامت نزدهركس مفتوح و گذاشته شده و بر طبق آن جـزا داده ميشود كـه درآن يك ذره ظلم نبوده و نه نيكي كـسي ضايع ونه اجرش كم ميشود و نهبدون سبب و بدون قصور گناهديگران براو تحميل ميشود.

تفسیر: این مردم از حساب و کتاب آخرت غافل اند ودر کارهای دنیا چنان گرفتارند که هیچ فرصت ندارند که به طرف آخرت توجه کنند ویا اینکه دلهای شان در امواج تاریك غفلت و جهالت و شك و تردد غرق است ـــ این است گناه بزرگ واساسی باقی ماورای آن چندین گناه

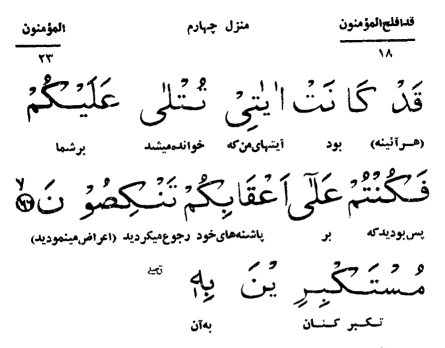
المؤمنون

دیگر را جمع کرده میروند و برای یك لمحه هم ازآن جدا نمیشوند ــ چگونه جداشوند کارهائیکه دراثر سوء استعداد آنها برای آنها مقدر شده است یقیناً آنرا کرده میروند و بالآخره به نتیجهٔ آنمیرسند .

حَتَّى إِنَّ الْحَدْ نَا مُتُر فِيهِم بگيريم آسودگان ایشان را بِالْعَدُ ابِ إِذَا هُمْ يَجْئُرُ وُنَ ﴿ درآنوقت ایشان فریادمیکنند لا تَجْءُ واالْيَوْمَ الْكُوْمُ مِنَّا **(گفته میشود) فریادمکنید** امروز (هرآئينه)شما ازما

لَا تُنْصُرُ وَ نَ 😡 نصرت داده نخواهیــد شد

تفسیر : وقتیکه آنها درعذاب اخروی یا دنیوی گرفته شوند فریادمیکنند که «مارا ازاین عذاب نجات بدهید » \_ مگر نجات دهنده کـجاست \_ حکم میشود که فریاد نکنید چه این فریادها بسی فایده اسست امروز هیچکس شمارا امداد نمیتواند ونه از عذاب من نسجات داده می تواند چنانچه یك نمونهٔ این عداب به كفار مكه در «بدر» نشان داده شد که در آنجا یك عده سرداران معروف آنها کشته شدند و یك عدهٔ آنها اسبیر گردیدند زنهای مکه بهماها نوحه میکردند وموی میکندند و مــاتم مینمودند هر چند فریادو واویلا کردند به آنها سودی نبخشید \_ یك ه رتبه **آنحضرت (ص)** از مظالم کفار به تنگ آمده دعای بد کرد چنانچه هفت سال برایشان قحط مسلط شد مردم به خوردن استخوانهای مردار و چرم وغیره و به نوشیدن خون مجبور شدند بانآخره آنها بـحضور «رحمة للعالمين» رحم يعنى قرابت ورشته را واسطه ساخته التماس دعا نمودند پس الله تعالى آن عذاب را رفع فرمود .در آنوقت نه «لات ومنات» و نه «هبل و نائله» به کار شان آمد .

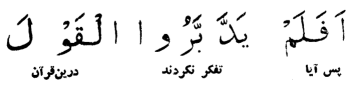


تغسیں : حالا چرا ناله و غوغامیکنید آن وقت را بهخاطر آورید که چون پیغمبر خدا به شما آیات را تلاوت میکرد پس شما پشت گردانیده ازآن میکریختید ، استماع آن راهم گوارا نداشتید تکبر و غرور بهشمااجازه نمیداد که حق راقبول کنید و سخنان پیغمبران را گوش نمائید .

#### سٰمِرً ا تُهُجُرُ وُ نُ ۞

میگذاشتید (آنرا)(مثل)افسانه گوی(تکبر کنان به آن قرآن به افسانه مشغول شده تر افمیکر دید)

تفسی : ازمجلس پیغمبر (ص) میگریختند چنانکه از یسكافسانه گوی بیهوده به تنگ آمده بگریزند یا مطلب «سامراتهجرون» اینست که وقت شب در حرم نشسته درباب پیغمبر (ص) وقرآن کریم سخنان میساختند وقصه های گوناگون میتراشیدند، کسی جادو میگفت و کسی شاعری و کسی کهانت و کسی چیزدیگر ، چنین یاوه گوئی های ناشایسته میکردند امروز مزهٔ آنرا بچشید از شور و فریاد چیزی بدست نمیآید.



تفسیر : برخوبیهای قرآن غـور ودقت نمیکنند ورنه حقیقت حـال بـه آنها منکشف میشد که بی شبهه این کلامالله است که درآن علاجصحیح امراض آنها گفته شده .

آمُ جَآءُ هُمْ مَالَمْ يَأْتِ الْبَآءُ بارآیا) آمده بایشان آنچه نیامدهبود بهبدان

### مُم الآوَ لِيْنَ ﴿

نخستين ايشان

تفسیر: نصیحت کنندگان همیشه دردنیا وجود داشته اند ، مانند پیغمبران یا تابعین آنها ، کتابهای آسمانی هم گاهی دریکجا و گا هی درجای دیگر دائماً نازل شده است پس این یك چیز جدید نیست که نمونهٔ آن پیشتر موجود نباشد ، بلی چنین کتاب اکمل و اشرفیکه اکنون نازل شده است باین شان و مرتبه کتابی نیامده بود پس این تقاضای آن دارد که قدر این نعمت رازیاده تر شناخته و به کمال شوق بدعوت آن لبیك میگفتند چنانکه صحابه (رض) گفتند .

تنبیه: درین موقع از «آباءهم الاولین» شاید مراد (آباء ابعدین) باشد و درسورهٔ «یس، که آمده «لتندرقوما مااندر آباؤهم» مراد ازآن (آباءاقربین) است والله اعلم .

آم كم يعر فو ارسوكهم فهم كه المراب ا

مُنْكِرُ وْنُ ﴿

تفسیر: آیا به اعراض و تکذیب ازین سبب اصرار دارند که احوال پیغمبر را نمیدانند ؟ حالانکه تمام عرب خوب میدانند که آنحضرت(ص) از طفولیت صادق وامین و عفیف بود چنانچه حضست جعفر (رض) بحضور پادشاه حیشه و حضوت مغیره ابن شعبة پیش نائب کسری و ابوسفیان به حالت کفر به دربار قیصر روم همین چیزرا اظهار کرده بودند پس راجع به چنین شخص راست و پاك معروف چطور میتوان کمان کرد که او (العیاذباش) بر خدای تعالی دروغ وافتراه می بندد.

#### آم يَقُو لُو نَ بِهِ جِنْكَ اللهِ جَنْكَ اللهِ جَاءَهُمْ يا (آيا) ميكويند باو ديوانگياست چنيننيست بلكه آورده استايشانرا

## بِأَلْحَ قِي كُرُهُ مُ لِلْحَقِّ كُرِهُو نَ ﴿ لِلْحَقِّ كُرِهُو نَ ﴿ سِخْنَ دَاسَتَ وَ اكْثَرَايْشَانَ سِخْنَ حَوْداً نَاخُواهَانَنَد

تفسیو: آیا سخنان افراد ضعیف الفکر ودیوانگان اینطور صاف و خالص وراست می باشد ؟ حقیقت این است که آن مردم هم این چیزها راتنها به به بان میگفتند لیکن دردل میدانستند که چیزیکه آنحضرت آورده ببشك حق است چون مطابق خواهشات و اغراض آنها نبود بدشان می آمد و برای پذیرفتن آمادگی نداشتند .

تفسیر: اگر سخن حق بدشان می آید حق وراستی کاهی تابع خوشسی وخواهش آنها نمیشود اگر خدای برحق خوشی وخواهش های شخصی آنهارا پیروی کند خدائی خدا (ج) چهشد (معاذاته) بلکه در دست بندگان محض یك بازیچهٔ اطفال میگردد درین صورت این انتظامات محکم زمین و آسمان کجا قائم مانده میتواند اگر سر رشته یك قریهٔ کوچك تابسع خواهش مردم گردانیده شود آن هم چهار روز ثابت نمی ماند چه جای حکومت زمین و آسمان زیرا خواهشهای عام بانظام عقلی مزاحم و نیسز بایکدیگر متناقض واقع میشود پس دراثر کشمکش عقل واهواء واختلاف خواهشها کل انتظامات درهم و برهم شود .

> بَكُ أَ يَيْنَاهُمُ بِذِ كُر هِمْ بلكه آورديم بايشان پند ايشاندا

تفسیر : که تمنای آنرا میکردند «لوان عندنا ذکرامن الاولین لکناعبادات المخلصین » (صافات ـ رکوع ه) .

**تفسیر :** وقتی آمد کهازآن در حیثیت قومی آنها یكفخر و شرف بزرگ حاصل شد مکر آنها رو میگردانند و چنین فضل وشرف اعلی راازدست میدهند .

اَ مُ نَسَّ لَهُمْ خُرْ جَّا فَخُوا بُحِرَ بِنِكَ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ ا

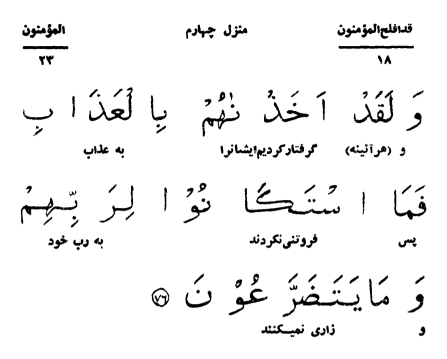
تغسیں: تو دعوت و تبلیغ و نصیحت و خیرخواهی میکنی و خواهان هیچ معاوضه از آنها نیستی ، دولت دوجهانی که خدای تعالی بنومرحمت فرموده استازآن معاوضه به مراتب بهتر است .

## عُنِ الصِّرُ الطِ لَنَا كِبُوْ نَ ﴿

تفسیو: صدق وامانت تو به همه معلوم است خوبی های کلامیکه آوردی اظهر من الشمس است. (معاذالله) خلل دماغ نداری و نه ازایشان عوض طلب میکنی، براهی که دعوت مبدهی بالکل راست و صاف است و هسر شخص عاقل و هوشمند میتواند آنرابه آسانی بفهمد درآن هیچ پیچیدگی و کجی نیست ـ البته رفتن به آن راه حصه کسانی است که زندگی بعداز موت را قبول داشته واز انجام بد خود میترسند ـ اما کسیکه خوف انجام و فکر عاقبت ندارد چگونه براه راست میرود یقیناکج میماند حتی سخن راست راهم از کجروی خود کج خواهد ساخت.

درحالیکه سر کردانند تفسیر : اگر آنهارا از مصیبت برآورده آرام واطمینان بدهیم ، باز هم

احسان را قبول نميكنند واز شرارت و سركشي باز نيايند در اثردعاى احسان را قبول نميكنند واز شرارت و سركشي باز نيايند در اثردعاى بد آنحضرت (ص) يك مرتبه اهالي مكه گرفتار قحط گرديدند باز بدعاى آنحضرت (ص) بلاى مذكور رفع گرديد \_ شايد اين اشاره به آن باشد ويااين مطلب است كه اگر بهرحمت خود مصائب و نقصان آنهارا دور كنيم يعني فهم قرآن عطا نمائيم بازهم اينمردم از سبب خسران وسوء استعداد راه اطاعت وانقياد را نخواهند گرفت \_ چنانچه خداى تعالىي فرمود «ولو علماتفيم» خيرآلاسمعهم ولواسمعهم لتولواوهمعرضون» (انفال ركوع ٣).



تفسیو : مثلاً قحط و آفات دیگر آنهارا فراگرفت بازهم عاجزی نـکردند وسخن خدا (ج)رانپذیرفتند .

تفسیر : ازین یاعذاب آخرت مراد است ویاشاید کـشودن دروازهٔ آن جنگها باشد کهازآن خسته وعاجز گشتند .

قدافلج المؤمنون منزل جهادم المؤمنون و هو الرب ح انشا لكم السهم و السهم و الرب المنها كوش و الرب المنها كوش و الرب المنها كوش و الرب المنها و المنها

تفسیو: به گوشها آیات تنزیلیهٔ اورا بشنوید وبه چشمان آیات تکوینیه را ببینید و به ذریعهٔ دلها به فهمیدن هر دو چیز کوشش کنید ــ شــکران نعمتهای مذکور این بود که قوتهای خدا داد را به کار می انداختید لیکن چنین نشد اغلب مردم دراکش اوقات این قوتها را بیجا صرف نمودند.

وَ هُوَ الَّذِي نَ رَ الْكُمْ فِي الْآرُضِ و اوست آنكه آفريده پرائنده ساخت شمادا در زمين

> وَ النَّهُ تُحُشَرُ وُ نَ ٠٠ و بسوى او جمع عرده ميشويد

تفسیر: در آنجا هرکس پاداش شکر گذاری و مجازات ناسپاسسی را میبیند درآن وقت کدام شخص و یاکدام عمل غائب ومخفی نسمی ماند ذاتیکه پراگنده نمود فراهم آوردن آنها برای اوچه مشکل است.

وَ هُوَ الَّذِي مِي يَحْمِي وَ يَوْيِيْكُ و اوست آنكه ذنده ميكند و ميميراند

و له اختلاف الكيل و النهار ط ومراوداست تبديل شب و دود أفلا تعقِلُون ف العالم المالية المالية

تفسیر: برای آن قدرت عظیمه که از زنده مرده واز مرده زنده ، یا از تاریکی روشنی واز روشنی تاریکی پیدا میکند چه اشکال دارد که شمارا دوباره زنده کند واز چشمها پرده های ظلمت وجهلرا دور نماید که بعد ازآن حقائق اشیاء کماهوحقه منکشف شود چنانکه در قیآمت چنینمیشود «فیصوک الیوم حدید ».

بَلْ قَالُو امِثْلُ مَا قَالُ الْأَوْ لُوْ نُ ﴿
رَعَبِنَ نَعْرَفَتَنَهُ بَلِكُهُ مُفْتَدُمَانِنَدُ آنِهِ مُفْتَهُ وَدُنَّهُ بَيْنَا وَ كُنْ الْمِثْنَا وَ كُنْ الْبُ الْمُ اللَّهُ الللْمُولِ اللللْمُولِلَّ الللَّهُ اللللْمُ اللللْ

المؤمنون

## هٰذَ ا مِنْ قَبُلُ اِنْ هٰذَ اللهِ الله

#### اَسَاطِیرُ الْآ وَّلِینَ الْآ افسانه ملی پشینیان

تفسیو: یعنی این سخنها از عقل و فهم نیست بلکه محض به تقلید کور کورانه پیشینیان جاری است و همان شکوك دقیانوسی را پیش میکنند که گذشتگان آنها پیش میکردند یعنی هنگامیکه درخاك مخلوط شدیم ویزه ریزه کشتیم چطور زنده میشویم ؟ چنین سخنان دوراز عقل که بما گفته میشود به آباء واجداد ماهم گفته شده بود لیکن ماتابامروز ندیدیم که از ذرات خاك وریزه های استخوانها آدم ساخته شده باشد بلکه این افسانه های است که مردمان سابق تراشیده بودند واکنون فقط نقل آنها جریان دارد.

قُلُ لِبَنِ الْآرُ ضُ وَ مَنَ فِيهَا بعو تراست نمین و آنچه درآناست ان گنتم تعلمو ن سسیقو لو ن للاما ان کنتم سا میدانید درحال موبند اشراست قُلُ ا فَلا تَنْ کُرُ وُ نَ ﴿

تفسیر : ذاتیکه به تمام زمین واشیای زمین تصرف دارد آیا یك مشت خاك شما از تصرف او چگونه خارج شده مبتواند؟ .

منزل چهارم قشافلح المؤمنون قُلْ مَنْ رَّبُّ السَّمَٰ وَ السَّبْعِ الْعُرْشِ الْعُظِيْمِ 🕾 و رُ ٿُ سَيَقُو لُوْ نَ لِلَّهِ "قُلْ اَ فَلَا تَتَّقُو نَ ٥ درحال گویند اینهمه انداست تفسير : كه اوتعالى آنقدر شهنشاه بزرك است كه درمقابل اين تمام كستآخي ها و نافرماني هاي شما بيك آن ميتواند سزاي شديد بدهد . آیا این گستاخی انتهائی نیست که آن شهنشاه مطلق را از دوباره آفریدن يك درة بيمقدار (انسان ) عاجز قرار ميدهيد .

قُلْ مَنْ إِيلِ مَلَكُوْ تُ كُلِّ شَيْ الله عَلَيْهِ مَلَكُوْ تُ كُلِّ شَيْ الله عَلَيْهِ مَلَكُوْ تُ كُلِّ شَيْ الله عَلَيْهِ الله عَلِيهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَي

تفسیو : اختیار واقتدار او بر هر چیز نافذاست ، خدای تعالی هر کسی را که بخواهد پناه داده میتواند لیکن دیگر کسی مجرم اورا نجات داده نمیتواند .

تفسیر: که ازآن مسحور شده هوش وحواس خودرا کم کرده اید که چنین سخنان عادی و ساده را فهمیده نمیتوانید چون فقط او تعالی مالك تمام آسمانها وزمین است و هرچیز در تحت تصرف واقتدار اوست این استخوانها و ذرات بدن شما از حیطهٔ اقتدار او کجا گریخته میتواند که آن قادر مطلق برین چیز ها مشیت خودرا نافذ نتواند .

بَالَ اَ بَيْنَهُمْ بِإِلَّا لَحِيْقِ وَ إِنْهُمْ بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله الله الله المانهاي بيشينه نيست بلكه الموده المهايشان سخن داست وهر آئينه ايشان

## لَكٰذِ بُو نُ ٠

دروغىگويساننىد

تفسیر : به ذریعهٔ دلایل و شواهد باثبات رسانیده شده که چیزی که به آنها گفته شده و میشود مو بهمو صحیح وحقاست واین مردم فقط خیالات دروغ خودرا پیروی میکننه .

چیزیکه آفریده است وهرآئینه غلبه میکردبعض ایشان بر

تفسیو: مالك زمین و آسمان و متصرف در هرذره تنها خداوند تعالی است نهاو ضرورت به پسردارد و نهاحتیاج به كدام كمكونه در حكومت وسلطنت او كسی میتواند شریك شودونه جزاو كسی بیك ذره اختیار مستقل دارد . اگر چنان بودی هر حاكم با اختیار رعیت خودراگرفته علیحده می شد و جمعیت خودرا فراهم آورده بر دیگری هجوم میبرد واین نظام محكم و محیرالعقول عالم برهم و منقلب میگردید . برای تزئید معلومات تفسیر آیه «لوكان فیهما آلهة الاالله لفسدتا» را در سورة الانبیا عطالعه كنید.

## سُبِحْنَ اللّٰهِ عَمَّا يَصِفُو نَ ﴿

تفسیر: آیا شان وعظمت خدا (ج)این است که بحضورش کسی دم زده میتواند یا ذرهٔ از حکموی بیرون شده میتواند ؟.

تفسي : حالقدرت عامه وتامة او درفوق بيان شد وعلم محيط اوچنان است كه هيچ ظاهر وباطن ،غايب وحاضرازو پوشيده نيست آيسا مسى تسواند كسى خيال كند كه در حكومت وى چيزهائيكه قدرت وعلم وديگر صفات آنها محدود ومستعار است شريك شده توانند؟ (استغفرالله) .

قُلُ رَّ بِّ إِمَّاثِمِ يَنِّى مَا يُو عَدُّ وُ نَ ﴿ فَالْ مَا يُو عَدُّ وَ نَ ﴿ فَالْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المَا ال

رَبِّ فَلَا تَجْعَلْنِي فِي الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ﴿ الْطَلِمِينَ ﴿ الْخَلِمِينَ ﴿ الْخَلِمِينَ ﴿ الْعَدِهِ الْخَلِمِينَ ﴾ الدبعن بسر داخل معردان مرا در عروه ستمعادان

**\ A** 

تفسير: چون دربارهٔ حق تعالى چنين كستاخى را مرتكب ميشوند يقينا يك عذاب شديد نازل ميشود، بنابران به هر مؤمن هدايت داده شد كه از عذاب الله ترسيده چنين دعاكند كه « هرگاه برظالمان عذاب نازلشود الهي (ج) مرابه آنهاشامل نسازى، چنانكه درحديث است «واذا اردت بقومفتنة فتوفنى غير مفتون» مطلب اينست كه خداوندا! مارا بر راه ايمان واحسان مستقيم وثابت قدم بدار كه ازماتقصيرى سر نزند كه (العياذبالله) ماهم مورد عذاب تو واقع شويم چنانكه درموقع ديگر ارشادشد «واتقوافتنية مورد عذاب نو واقع شويم چنانكه درموقع ديگر ارشادشد «واتقوافتنية معمرت الذين ظلموا منكم خاصة» (انفال ركوع؟) درين موقع آنحضوت صلعم را مخاطب نموده ودر حقيقت ديگران را مىشنواند واين عادت عمومى قرآن كريم است.

و إنّا عَلَى آنَ نُر يكَ مَا نَعِدُ هُمُ وَ وَهِ آئِنهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه اللّهِ اللّهُ ال

تفسير: ماقدرت داريم كه پيش چشمان تودرين دنيا به آنها سزا بدهيم ليكن مقام بلند واخلاق عالية تو مقتضى آن است كه تاحد ممكن بدى آنها را بذريعة نيكى دفع كنىوازبيهوده گويى آنهامشتعل نشوى اين وضعيت راما خوب ميدانيم به رسيدن وقت سزاى لازم به آنها داده خواهد شد .اغماض وسلوك رافت آميز تو سبب ميشود كه بسيار مردم باخلاق تو گرويده شده به طرف تو مايل شوند ، درنتيجه مقصودى كه از دعوت واصلاح در نظر است بدست مى آيد .



تفسیو: اولطریق تحمل را باشیاطین الانس نشان دادلیکن شیاطین الجن از آن طریق متاثر نمی شوند. هیچیك تدبیر ویا نرمی آنها را رام و مطیع نمیتواند علاج آنفقط «استعاده» است یعنی در (پناه الله در آمدن) تاخداو ندقادر مطلق انسان را ازایذا و آزار و شرآنها نگه دارد. حضرت شاه صاحب (رح) مینویسه که هایذا و آزار دادن شیطان این است که در حین سوال و جواب و مباحث (دین ) انسان بیموقع زیر تاثیر قهر و غضب آمده و جنگواقع شود» از همین سبب فرمود جواب بدی را به چیز بهتر از آن بدهید.

وَاعُولُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَكُوفُو وَنِ ﴿ وَالْحُولُ وَنِ ﴿ وَالْكُولُ وَالْ ﴿ وَالْحَالُ اللَّهُ مَا مُعْمِرُهُ وَالْبُعُوا اللَّهُ اللَّهُ عَامِرُهُ وَلَا اللَّهُ عَامِرُهُ وَاللَّهُ عَامِرُهُ وَلَّهُ اللَّهُ عَامِرُهُ وَلَهُ اللَّهُ عَامِرُهُ وَاللَّهُ عَلَمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْكُوا عَلْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَامُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَالْمُ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا

تفسیر : به هیچ حال مگذاری که شیطان برای حمله نزدمن بیاید .

حَتَّى إِنَّ اجَاءً أَحَدَ هُمُ الْهُو تُ الْعَادِدربيان سِغنان ناجائز خودند) تاوقتيكه بيايد يعي اذ ايشان دا موت قال رُبِّ الْهِ حُحُون اللهِ لَكَالَّ لَكَالِّ اللهِ عَمْول اللهِ لَكَالِّ اللهُ عَمْد اللهُ اللهُ اللهُ عَمْد اللهُ اللهُ عَمْد اللهُ اللهُ عَمْد اللهُ اللهُ عَمْد اللهُ الل

تغسیو : بدی های کفار را باحسان مدافعه کنوسخنان بیهوده ویاوهگویی آنهاراً بمن واگذار تادر حال نزع مبادی عذآب را دیده پشیمان شوند آنوقت تمنّا خواهند کرد کهای پُروردگار ما ! درعوض اینکه مارا بطرف قبروغيره ميبرند مارابطرف دنيابآرديكربفرست تاتقصيراتكي كهدر زندكمي کرده ایم باردیگر به ذریعهٔ عمل نیك تلافی نمائیم آینده هرگز مرتکب چنین خطاها نميشويم ، كماقال تعالى «وانفقوا منمآرز قناكم من قبل ان ياتى احد كم الموت فيقول ربلولا اخرتني الياجل قريب فاصدق واكنمن الصلحين»(المنافقون

### إِنَّهَا كُلِمَةٌ هُوَ قَآئِلُهَا ' (هرآئینه) این سخنی است کهوی

تفسیر : بعداز مرگ دوباره کسی برگردانیده نمیشود فرضاً اگر اعاده شود این قسم مردم کارهای نیك را هر گز نخواهند کرد ، همان**شرارت** های خودرا ادامه خواهند داد . «ولو ردوالعادوالمانهوا عنهوانهملکادبون» (انعام رُكوع ٣) ــاين اظهار آنها فقط زباني است ودر اثر علبه حسرت وندامت ميكويند ودرنزدما قابل سمع نيست .

تفسیو : هنوز چه دیده ئی ؟تنها ازمرگ اینقدر پریشان و مضطرب شدی؟ بعد آزَّين يكَ عالم ديَّكُو مَىآيد كه آنرًا «برزَّخ» مِيكُوَّيند كه چون دَرْ آنجــا انسان برسد ازمردم دنیا درپرده می باشد و آخرت نیز در آنوقت بسه معاينهٔ شان نميرسد ، بلي نمونهٔ كوچك عذاب آخرت ديده ميشود كهمزهٔ آنرا تابروز قيامت مي چشند .

فَإِنَ انْفِخَ فِي الصَّوْرِ فِلاَ آنسابَ سود سود سود سود السادة وابتها

بينهم يُو مُعَلِ و لا يتساء لو ن س ميان ايشان آن روز و يعي اذ ديعر نيرسند

تفسیر: بعد ازعالم «برزخ» قیامت قائم میشود ، بعد ازاینکه صورباردوم دمیده میشود تمام خلایق را دریك میدان آورده ایستاده میکنند درآنوقت هر شخص بهغمخود گرفتارمیباشد . فرزند بامادر وپدر ، برادر بابرادر شوهر بازوجهٔ خود سروكاری نداشته وهریك از دیگری بیرزار بوده احوال یکدیگر راقطعاً نمی پرسند «بوم یفرالمر، من اخیه وامه وابیه و صاحبته وبنیه لکل امری، منهم یومندشان یغنیه» (عبس ـ رکوع ۱)بعد ازآن دروقت دیگر ممکن است که از بعض اقارب چیزی نفع برسدکماقال «والدین آمنوا وانبعتهم ذریتهم بایمان الحقنا بهم ذریتهم وماالتنا همم منشی،» (طور رکوع۱) .

تنبیه: دربعضی احادیث رسول کریم (ص) فرموده که بروز قیامت تمام نسبها و تعلقات خویشی منقطع میشود (یعنی به کار نمی آید)«الانسبی وصهری» (ماسوای نسب وصهرمن) معلوم شد که تعلقات آنحضرت (ص) از عموم مردم مستثنی است - حضرت عمر (رض) همین حدیث راشنیده باام کلثوم بنت علی ابنایی طالب نکاح کرد و چهل هزا ردرهم به حق مهرداد - حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد که در آنجا پدر و پسر مسئول یکدیگر نیست باهرکس اعمال خود او محاسبه میشود.

فَهُنُ ثَقُلَتُ مُو ازِینُهُ فَا و لَاعِكَ بِسِ هَمِرَهُ مُران شُود وزن (حسنات) او سرهمانجماعه هُمُ الْمُفْلِحُهُ نَ سَى ﴿ وَهُمُ الْمُفْلِحُهُ نَ ﴾ ﴿ وَهُمُ اللَّهُ فَلِلْحُهُ فَا لَيْ اللَّهُ فَلِلْحُهُ وَالْمُفَلِّحُهُ وَالْمُفْلِحُهُ وَالْمُفْلِحُهُ وَالْمُفْلِحُهُ وَالْمُفْلِحُهُ وَالْمُفْلِحُونُ اللَّهُ فَالْمُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَالْمُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَالْمُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الل

هُمُ الْمُفْلِحُونَ نَ ﴿ وَ مَنْ خُفَّتُ الْمُفْلِحُونَ نَ ﴿ وَ مَنْ خُفَّتُ اللَّهُ اللَّ

مُوَازِينُهُ فَأُولَٰ عِنْ الَّذِينَ خُسِرُ وَ ا

تفسيو: دراثر حريق لاينقطع ،بدن آماس ميكند ، لبزيرين آويزانشده تاناف ولب بالا متقلص (چملك) شده به فرق سر ميرسد وزبان آنقدر بيرون برآمده بر زمين ميافئد كه دوزخيان آنرا زير پا خواهند كرد (اللهم احفظنامنه ومنساير انواع العذاب ).

اً لَمْ تَكُنُ الْيَرِي تَتْعَلَى عَلَيْكُمْ الْمُعْتَالَى عَلَيْكُمْ الْمُعْتَالَى عَلَيْكُمْ الْمُعْتَالَى عَلَيْكُمْ الْمُعْتَالِينَ مِنْ اللَّهُ اللَّ

فَكُنْتُمْ بِهَا تَكُذِبٌ بُونَ اللهُ وَكُنْتُمْ بِهَا تَكُذِبُ بُونَ اللهُ ال

زشتروي

درآنمساشند

تفسیو: گویا در آنوقت به آنها چنین گفته میشود که سخنانی را کسه دردنیا تکذیب میکردید امروز به چشمهای خود ببینید که راست بودویا دروغ .

قَالُوْ ارْ بَّنَا عُلَبَتْ عَلَيْنَا شِقُو تُنَا مُعْتَد الله الله عرده برما بدبغتهما

و گُنّا قُو مَّاضًا لِین ﴿ رَبّناً ٱ خُرِجْنَا و بودیم مرومی ممرده راهان ای پروردمار ما بیرون آدمارا

مِنْهَا فَإِنْ عُدْ نَا فَإِنَّا ظُلِمُو نَ اللَّهِ اللَّهِ فَا نَ عَدْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّا اللَّهُ اللَّا ا

تفسیر: اعتراف میکنند که بدون شكوشبهه بدبختی مااز راه راست مارا گمراه ساخته ودر هلاکت ابدی انداخته است به اکنون ماهر چیز را دیدیم لطفاً یك دفعه مارا ازینجا بکشید باز اگر مرتکب کفر شدیم ملامت خواهیم بود آنگاه هر سزائی که بخواهید بدهید .

اِ نَّهُ کَا نَ فَرِیْقٌ مِّنْ عِبَا لِ کُ (عرآئینه) بود مُرومی از بندمانهن

و از حَهْنَا وَ انْتَ خَيْرُ اللَّهِ حِمِيْنَ ﴿

المؤمنون

77

تفسیر: شور وغوغا مکنید اکنون سزای اعمال بدخودرا ببینید از آثار معلوم میشود کهبعد ازین جواب فریاد آنهابکلی منقطع میشود بجیز «رفیر وشمهیق» نمیتوانند هیج حرفی بزنند .(العیاذبالله).

فَا تَّخُذُ تَهُو هُمُ سِخْرِ بِنَّا حَتَّى سِخُو بِنَّا حَتَّى سِعُوهُ سِخُو بِنَّا حَتَّى سِعُوهُ تَامِدِيعه السِمُونيد الشانوا سغره تاحديعه النَّسُوُ حُمْ ذِ كُرِي وَ كُنْتُمْ

فراموش كردانيدند ازشما يادمرا (يعنى فرطاشتغال شما بسخرية ايشان) وبوديد شما

مِّنْهُمْ يَضْحُكُوْ نَ اللهِ عَلَائِينَانَ مَعْنَدِيدِيد

تفسیر: وقتیکه مسلمانان دردنیا بعضور رب خود دعاء واستغفارمیکردند شما آنهارا استهزاء میکردید وبه تمسخر خصائل پسندیدهٔ آنها آنقدر مشغول بودید که من هم از یاد شما رفتم گویا حاکمی راتصور نمیکردید که روزی برین حرکات ، شمارا اخطار مینماید و جیزای شرارتیهای تانرا میدهد .

إِنْ يَ جَزَ يَتُهُمُ الْيَوْمُ بِمَا صَبُرُ وَ الْا (هرآئينه) من جزا داده ام ايشانرا امروز بهمقابله صبرايشان النّهمُ هُمُ الْفَآ رِّئزُ وَ نَ الله

اینکه ایشانند رسندگانبه مسراد خسود

تفسیر : مسلمانان بیچاره برایذای عملی و آزار زبانی شما صبر کرده بودند امروز بهچشم سر میبینید که آنها درمقابل شما چه ثمرهیافتند آنها را به مقامی رسانیدم که درآنجا از هرحیث کامیاب و به هــرنــوع لذتها ومسرتها نایل اند .

المؤمنون

77

قَالَ كُمْ لَبِثْتُمْ فِي الْأَرْضِ عَدَدَ وَمِن بعسابِ فَرَوْدَ وَمِن بعسابِ فَرَوْدَ وَمِنْ بعسابِ سِنِيْنَ ﴿ قَالُو الْبِثْنَا يَوْ مَّا الْوُ بَعْضُ سَالُهَا عَنْدَ وَرَبَّكُ وَرَدِي يَعُرُونَ يَا يَاوَهُ الْجَالَ لِي يُمُووَ يَا يَاوَهُ يَعُرُونَ يَا يَاوَهُ لَيْ يَنُ اللَّهُ الْجَالَ لِي يَنُ اللَّهُ الْجَالَ لِي يَنُ اللَّهُ الْجَالَ لَيْ يَنُ اللَّهُ الْجَالَ لِي يَنُ اللَّهُ اللَّهُ الْجَالَ لِي يَنُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَالَالِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

تفسیر: یعنی از فرشتگان که هرنیکی وبدی را شمار کردهاند اینرانین شمرده باشند مقصداز (کم لبثتمفیالارض)یادرنک نمودن درزمین است و یا درقبر که این هردو در آنجا خیلی کم به نظرمیآید . این استفسار ازین سبب است که در دنیا برای نزول عذاب عجله میکردید حالابدانید که قرارخواهش شما زودآمد کذافی موضع القرآن .

فَلَ إِنْ لَبِثْتُمْ إِلَّا قَلِيْلًا فرمود درنگ نکردید معر اندی لُو ا بُنگُمْ کُنْتُمْ نَعْلَمُوْ نَ الله کاش شما(دردنیا) میدانستید

تفسیر: حقیقتاً عمر دنیا کم بود لیکن اگراین چیزرا قرار فرمودهٔ پیغمبران در دنیامی فهمیدید برین متاع ولذاید فانی دنیا گرامی مغرور واز انجام غافل نشده وآن گستاخی ها و شرارتها را هرگز مرتکب نمی شدید که گرفتار لذتهای فانی گردیده واز یاد خدا (ج)غافل گشتید.

تفسیر : دردنیا نتیجه کامل نیکی وبدی بدست نمی آید اگر بعد ازین زندگی حیات دیگر نباشد گویا این تمام کارخانه محض بازیچه تماشا وبی نتیجه است ـ بنابران ذات باری تعالی بلندتر ازآن است که شمابه فکر ناقص خود پنداشته اید .

فَتُعَلِّى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَيْقُ لَآلِكُ الْحَيْقُ لَآلِكُ الْحَيْقُ لَآلِكُ الْمُلِكُ الْحَيْقِ لَآلِكُ الْمُلِكُ الْحَيْمِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

الله هُو تَربُّ الْعَرْ شِ الْكَرِيْمِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي ال

تفسیو: چون حق تعالی ذات بر تر ، شهنشاه اکبر و مالك على الاطلاق است امكان ندارد كه بندگان و فادار خودرا مكافات ندهد و مجرمین بد كردار را بدون مجازات بگذارد.

وَ مَنْ يَكُ عُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا الْخُرُ لا و هرکهپرستش تند با الله معبود دیموی دا

قدافلح المؤمنون

لا بُرُ هَا نَ لَهُ بِهِ لَا فَإِنَّهَا حِسَابُهُ

كه هيچ حجتى نيست مر پرستندمرا به ثبوت آن هبود پسجزاين نيست كه حساب او

عِنْک رَ بِّهِ ط نزد پرورد کار اوست

تفسیو : در آنجا حساب وسنجش کامل اجراء میگردد و مطابق مقدارجرم سزا داده میشود .

إِنَّكُ لَا يُتُولِكُ الْكُلُورُ وَ نَ الْهُ اللَّهِ الْمُعَالِةُ الْمُعَالِدُ الْمُعَالِدُ الْمُعَالِدُ الْمُعَالِدُ الْمُعَالِدُ الْمُعَالِدُ الْمُعَالِدُ الْمُعَالِدُ الْمُعَالِدُ اللَّهِ الْمُعَالِدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

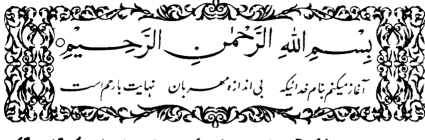
تفسیر: از تقصیرات ما درگذر واز رحمت خود دردنیا و آخرت سرفراز فرما در پیشگاه رحمت بی انتهای تسوهیچ چیسز مشکل نیسست . از «افحسبتم» تاختم سوره این آیات تاثیر بزرگ دارد که ثبوت آن ازبعض احادیث شده است و مشایخ تجربه کرده اند بنابران لازم است که این آیات را دایماً ورد زبان داشته باشید درخاتمه آن دعاء را تبرکا نقسل میکنم کسه رسول اکرم(ص) به حضرت ابوبکر صدیق (رض) تلقیس نمود زیرا کلمات آن مناسب این آیات می باشد «اللهم انی ظلمت نفسی ظلما کثیراً وانه لایغفر الدنوبالا انت فاغفرلی مغفرة من عندال وارحمنی الک انتالغفور الرحیم »

(تمسورة المؤمنون بفضله ومنهوحسن توفيقه ونرجوا منه اكسمال بقية الفوايد.)

**Y** £

١٨.

( سورة النور مدنية وهي اربع وستون آية و تسع ركوعات) سورة نور مدني و آن شصتو چهار آيت و نه ركوع است)



سُوْرُةُ أَنْزُ لَنْهَا وَفَرَ ضَنْهَا وَ أَنْزُ لَنَا

(این)سورهایست که فرود آوردهایم آنرا ولازم گردانیدهایم (احکامآنرا)برذمهٔ(شما) وفرود آوردهایم

## فِيْهَ آ الْيَاتِ بَيْنَتِ لَعَلَّكُمْ تَكُ كُو وُنَ آ درين سوره آيات روشن تاشما ياد داريد (پندپديريد)

تفسير : اين سوره مشتمل است بربعض احكام وحدود نهايتضروري امثال ، مواعظ ، حقايق توحيد وچندين تنبيهات واصلاحات مهم ـ اما قسمت ممتاز این سوره آنست که بهقصهٔ «افك» تعلق دارد در اثس تهمت و بهتان بزرگی که منافقین برام المؤمنین حضرت عائشهٔ صدیقه (رض) نسبت داده بعودند پای استقامت بعض مسلمانان ساده لوح ومخلص هم قدري لغزش يافته بود كه تاثير وخيمآن نه فقط بر وقسار حضرت عائشه صدیقه (رض) وارد می شد بلکه به حیثیتی تا به بارگاه مجد و شرف خود پیغمبر (ص)هم میرسید . بنابران لازم است کهقرآن كريم بااهتمام وقوت كامل چنين غلط كارى ياغلط فهمي هولناكرا اصلاح و گوشهای مؤمنین را برای همیشه باز کند کهآینده از تبلیغات بیحقیقت دشمن متأثل نشده و لغزش نخورند ــ مرتبة رفيعه پيغمبر (ص)يا حيثيت ياك ومحترم امهات المؤمنين طوريست كه مجال جزئي تريس نسبت ناشایسته نیست ـ شاید ازهمین سبب باین کلمات سوره مباركراآغاز فير موده «سورةانزلناهاوفرضناهاالاية» تا مخاطبين بدانند كه مضامين آن آهمیت خاصی دارند ، بآید آنراحفظ کنند و تعمیلمطالب آنرابرخود لازم گرداننه و نصائح واضح و سخنان درست و پاکیزه این سوره را لازم است که هرمسلمان دایماً حرز جان ساخته و یاد داشته باشد و یك ثانیه ازآن غفلت نورزد ورنه سبب تباهی دین ودنیای او خواهد شد .

# اَ لَرَّ ا نِيكَةُ وَ الرَّ ا نِي فَا جُلِدُو ا

كُلُّ وَ احِدٍ مِّنْهُمَامِائُكُ جَلْكُ وَمُّ هر يك أذين دورا سدسد دده

تفسیو : این سزا برای آن زانی وزانیه است که آزاد ، عاقل و بالم بوده ونكاح نكرده باشند ويابعدازنكاح هم بسترنشدهباشندوشخصيكه آزاد نباشد پنجاه دره زده میشود حکم آن درآخر رکوع اول پارهٔ پنجم مذكور است ــ وكسيكه عاقل يا بالـغ نباشد مكلف نيست ومسلمانيكه دارای تمام صفات (حریت،بلوغ،عقل، نکاح وهمبستری) باشد ومحصن گفته میشود ـ سزای او «رجم» (سنگسار کردن) است مثلیکه درسورهٔ مائده به حواله تورات فرمود «**وكيف يحكمونك وعند همالتورات فيها** حكمالله الاية» و أن حكم الله «رجم» بود چنانكه در فوايدأنجا كذشته رسول كريم (ص) موافق آن فيصله نمود و فرمود «اللهماني اول من احيا امركادًا الماتوه» (خدايا من اولين شخص هستم كه حكم تراً زُنده كسردم وقتيكه آنها آنرا از بين برده بودند ) سپس نه تنها بر يهود مـذكور بلکه در تمام اینگونه قضایا برزانی محصن همین سزای رجم را جاری فرمود ــ وبعد از **آنحضرت (ص)** صحابه (رض) نیز موافق همین حسکم رجم میسکردند بلکه هیسُچیــك آز اهــل سنت و جماعت جرأت اختلاف بــآن نکرد گــویــا سنت مــتواتره و اجماع اهل حق نشان داد کــــه شريعت محمديه درين مسئله حكم تورات راباقي داشته است مثليكه قصاص را قرآن کریم به حوالهٔ تورات در سنرای قتل عمد بیان فرموده بود «وكتبنا عليهم فيهاانالنفس بالنفس الاية» وحكم قتل مرتدين كهبه بنی اسرائیل داده شده بود در سورهٔ بقره بیان شد «**فتوبواالیبارنگم** فاقتلوا انفسکم» سپس هین احکام را در حق امت محمدیه همم قسایم داشته آند ـ بعد از آینکه رجم محصن ومسئلهٔقصاصرابیانکردوبشدتو تاکید تمام بدی توك حكم«**بماانزلالله**»رابیان فرمود ودر آخر این ارشادشند «وانزلنا اليك الكتاب بالحق مصدقاً لمابين يديه من الكتاب ومهيمناعليه فاحكم بينهم بماانزلالهالايه »شايد ازين غرض آن باشد كه اين احكام تورات أكنون زير حفاظت قرآن آمده است كه برای قائم و دائم داشتن آنُ نباید پیغمبر أهواء و آرای کسی را اهمیت دهد چنانچه آنحفوت **(ص)** اهواء وآرای مردم را درین مسئله قطعاً زیر نظر نگرفست وخلفای راشدین نیز حتی وقتیکه حضرت عمر (رض) درباب رجم محصن اندیشهٔ نمود بلکه مکشوف شد کهدر آینده بعضیزائغین از آن انکار خواهند كرد (چنانچه خوارج و يك فرقه ممسوخ عصر ما انكار كسرده انه) اميرالمؤمنين بر منبر بالاشد ودر مجمع صحابه وتابعين اين حكمخداوندى را به تاکید واهتمام زیاد اعلان فرمود وبرای اثباتآن بیك آیت قرآن

۱۸.

استناد نمود که درباب رجم محصن حکم صریح بود . اگر چه تلاوت آن بعدها منسوخ شد مگر حکم آن به دستور سابق باقی ماند . تنبیه : آیتی که محض منسوخ التلاوت باشد وحکم آن باقی بماند یك مسئلهٔ مستقل است که درین مختصر نمیتوان آنرا شرح وبسط داد اگر برای تفسیر مفصل وقت میسو شد انشاءالله تعالی درآن تحریر خواهد شد .

تفسیو: اگر برالله یقین دارید دراجراء و تنفیذ احکام و حدود او تعالی قطعاً متردد نشوید مبادا برمجرم رحمخورده دستاز سزا بکشید یادرآن کمی کنید ویا دراجرای سزا چنان طرز خفیف وغیر مؤثر را رعایت کنید که سزا سزا نماند \_ خوب بدانید که الله تعالی حکیم مطلق و نسبت به شما بربندگان خودمهر بانتر است، حکم او تعالی سخت باشد و یا نرم در حق تمام عالم از حکمت و رحمت خالی نمی باشد \_ اگر شما دراجرای احکام و حدود او کوتاهی کردید بروز آخرت ماخوذ میشوید .

و ليشهد عذا بهما طآ ئِفَهُ و اليشهد (حاضر شود) به عقوبت ايشان جماعتى مِنْ اللهُ وَ مِنِيْنَ ﴿

تفسی : سزای آنها در تنهائی نباشد بلکه درمجمع مسلمانان داده شود زیرا در آن رسوایی، تکمیل سزا و تشهیر بوده و برای بینندگان و شنوندگان اسباب عبرت استوشاید این غرض هم باشد که مسلمانان بیننده بر حالت او رحم خورده دعای عفو و مغفرت کنند و الله اعلم .

أَلْوَّا رَبِي لَا يَنْكِحُ اللَّا زَانِيكَةً مرد ذنا تعنده نكاح نميكند معر ذنذنا تعندها أَوْمُشُركَةً وَ الزَّانِيكَةُ لَا يُنْكَحُهُمَا يا مشركه را و ذن ذنا تعنده به نكاح نميكيرد آنـرا اللَّا زَانِ أَوْ مُشْرِ لَكُ عَن معر مردذنا تعنده يا مشرك

تفسيو: بعداز تذكار سزاى زناغايت شناعت اين فعل را بيان ميكنديعنى مردان وزنانيكه دراين عادت شنيع مبتلا هستند در حقيقت اهليتولياقت ازدواج وهمسرى را با كدام مسلمان عفيف ندارند براى طبيعت و ميلان پليد آنها حمين مناسب است كه با حمچه مرد وزن بدكار و بدفرجام ويا از آنها حم بدتر بامشرك ومشركه مربوط شوند كماقال تعالى «الخبيثات للخبيثين والخبيثون للخبيثات والطيبات للطيبين والطيبون للطيبات (ركوع مين سوره.

کند همجنس باهمجنسپرواز \* کبوتر باکبوتر باز با باز اوتضای اصلی حرکت شنیع آنها همین بود \_ اکنون این امریستجداگانه که حق تعالی بنابر بعضی مصالح و حکمتها عقد نکاح مسلمان را اگر چه بنام مسلمان باشد با مشرك و مشرکه جایز نگردانیده یا مثلاً اگر نکاح یك مردبد کار بازن پاکباز به عمل آید آنرا بالکل باطل قرار نداده است.

تنبیه: تقریر ما درباب آیة بالکل سهل وبی تکلف است درین توضیح معنی «لاینکع» مطابق معاورات گرفته شده یعنی به نفی لیاقت فعل ، حیثیت نغی فعل داده شده فافهمواستقم.

وَ حُرِّ مَ ذَا لِكَ عَلَى الْمُ قُرْمِنِيْنَ الْ وَحَرَامِ كَا لِكُ عَلَى الْمُ قُرْمِنِيْنَ اللهِ وَحَرَامِ كَرُده شده اين بر مؤمنان

تفسیر: زنا بر مؤمنین حرام است - شخصیکه مؤمن باشد مرتبکب چنین عمل نمیشود در حدیث است «لایزنی الزانی حین یزنی وهومؤمن» ویااین مطلب باشد که نکاح بازن زانیه بران مردان حرام شده که به معنی حقیقی وصحیح اطلاق مؤمن بر آنها میشود یعنی نفوس پاك آنها تکویناً منع شدهاند که بهاینچنینجای گنده مایل گردند - درین صورت معنی «حرم» آناست کهدر «حرمناعلیه المراضع» ویادر «حرامعلیقریة اهلکناها» گرفته شده والماعلی .

تفسیر: اگر بچنان زنان پاکدامن تهمت زناکسنند کهبهبدکار بودن آنها هیچ دلیل ویا قرینهٔ شرعیه ثابت نباشد سزای آنرا بیان می فرماید \_ وهمین حکم است اگر بهمردان عفیف تهمت زناکنند \_ چون این آیسات دربارهٔ یك زن نازل شده لهذا زنان را ذکر فرمود اگر قاذف چهار گواه مرد حاضر آورد و شهادت آنها قرار اصول شریعت درست بر آمد بر مقذوف ویا مقذوفه حد زناجاری می شود.

تفسیر: این است سزای قاذف (تهمت کننده) که درصورت مطالبهٔ مقذوف هشتاد دره زده شود و آینده برای همیشه درمعاملات مردودالشهادة قرار داده شود منزد حنفیه بعد از توبه هم شهادت او درمعاملات قبول نمیشود.

وَ أُولَّاعِكَ هُمُ الْفُسِقُونَ نَ ﴿

تفسیر: اگردیده ودانسته تهمت دروغ بسته کرده باشند ظاهر است که ناسق ونافرمان اند واگر سخن راست باشد وچهار شاهد مرد آورده نتوانستند پس به اظهار این سخن فاسق گشتند چه نتیجهٔ آن بدون بی آبروئی و پردهدری یك نفر مسلمان چیز دیگر نیست بنابران این کار در ذات خود یك گناه مستقل است وعلماء آنرا در کبائر شمار کردهاند.

إِلاَّ الَّذِي يُنَ تَا بُوُ ا مِنْ 'بَعْدِنْ لِكَ مَعْدُ أَنَانِي مِهِ تَوْبِهِ مِوْنِدُ بِعِدَ اذْبِينَ

وَ اَصُلَحُو ا ۚ فَإِنَّ اللَّهُ غَفُو رُّرَّ حِيمٌ ۞

واصلاح کردند(نفسهایخودرا) پس (هرآئینه) الله آمرزگار مهرباناست

تفسیو: بعداز توبه واصلاح حال در شمار بندگان نافرمان نمی ماند، اگر چه درسزای قذف سابقه بدستور سابق مردودالشهادة ماند از جمله الملاف ، قاضی شریح ابراهیم نخصی ، سعید بسن جبیر ، مسکحول ، عبدالرحمن بن زید بنجابر ، حسنبصری ، محمد بنسیرین وسعید بسن المسیب (رحمهمالله) همین مذهب دارندگمافی الدر المنثور وابن کثیر .

و الله ين ير مون أ زوا جهم

مم تفسیر : یعنی تهمت زنارا عائد کند ویاپسرخودرا بگوید که ایس از نطفهٔ من نیست

وَ لَمْ يَكُونُ لَكُومُ شُولُا أَءُ إِلَّا مَا وَاهَانَ مَعُواهَانَ مَعُو

اً فِوهِ وَ مَ فَشَهُا كَ هُ اَحَلِ هِمْ اَ رُبعُ الْفَسَانِ فَشَهُا كَ هُ الْجُوفِ الْمُعَانِ فَيْ الْمُانِ ف نفسهای ایشان پس مواهی یعی اذایشان چهاد باد

شَهٰدُتٍ كِاللّٰهِ إِنَّهُ لَمِنَ الصَّدِقِيْنَ ۞ شهادة بالله است باینکه (هرآئینه)اواز راستگویاناست

وَ الْخَامِسَةُ أَنَّ لَعْنَتَ اللَّهِ عَلَيْهِ

اِنْ كَانَ مِنَ الْكُذِّرِ بِيْنَ ⊙ امر باشد اذ دروغتویان

و يَدُرُ وَ أَعَنْهَا الْعَذَا بَ أَنْ تَشْهَدَ وَ يَدُرُ وَ أَعَنْهَا الْعَذَا بَ الله عوامى بدهد

آ رُبُعُ شَهٰدُ تٍ بِاللَّهِ ﴿ إِنَّهُ شهادة باله که (هرآئینه)او

لَمِنَ الْكُذِ بِيْنَ ﴿ وَالْخَامِسَةَ از دروغگویان است

السنور

7 2

## مِنَ الصّٰدِ قِيْنَ ٠

#### راستگویان

تفسیو : از کسیکه برزن خود تهسمت زنارا کند اولا ازو چهار گواه خواسته میشود اگر گواهی دادند پسبرزن حد زنا جاری می گردد ۔اگر گواه آورده نتواند به اوگفته میشود که چهار مرتبه قسم خوردهاظــهار نماید که او دردعوای خود راست است (یعنی درباب تهمتی که بر زن خود کرده است دروغ نگفته) گویا به جای چهار گواه این چهار بار شمهادت حلفیه قایم مقام شد ودرآخر به مرتبهٔ پنجم باید این کلمات را بگوید که (اگر او در دعوای خود دروغگو باشد ، برو لعنت خدا(ج)باشد) اگر از اظهار کلمات مذکوره آنکار کند حبس کرده میشود وحاکم او را مجبور خواهد کرد که یا اقرار دروغگوئی خودرا کند ودر نتیجه حد قذف مذکور فوق برو جاری میشود ویا پنج مرتبه همانکلمات مذکور فوق را بگوید . اگر مرد گفت باز به زن گفته میشود کهچهارمرتبه قسم خــورده بیان کــند کـِـه این مرد در تیهمت بــرمن د ر و غــگو اســـت و به مرتبه پنجم این کلمات را بگوید که «غضب خدا نازل بــــر ۱ ن زن باد اگر این مرد دردعوای خود راست باشد، تازمانیکه زناین کلمات را نگوید محبوس میماند واورا مجبور میکنند که موافق شرع بطورواضح دعوی مردرا تصدیق کند ، درنتیجه حد زنا برو جاری میشود ویا بــهٔ كلمات مذكور فوق تكذيب اوراكند \_ اكراو هممانند مرداين كلمات را گفت واز دلعان، فراغت حاصل کرد مجامعت ودواعی مجامعت در میان این زن وشوهر حرام است پساگر مرد به او طلاق داد فبها ورنه قاضی بَینَ آنہا تفریق کند اگر چه به تفریق هردو رضامند نباشند یعنی قاضی به زبان بگوید کهمن بینآنها تفریق کردم ـ این تفریق در حکم طلاق بائن مى باشد .

تنبیه: اینگونه کلمات رابالای زوجین گفتن در شریعت «لعان» میگویند ولعان مخصوص است به قذف ازواج ــ ودرباب قذف محصنات عمومی همان حکم است که درآیات فوق آمده است .

وَ لَوْ لَا فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَرَحْمَتُهُ وَرَحْمَتُهُ وَرَحْمَتُهُ

وَ أَنَّ اللَّهُ تُوَّ ابُّ حُرِكِيمٌ

الله پذیرندهٔ توبه باحکمت است (چه چیزها که واقع نمیشد)

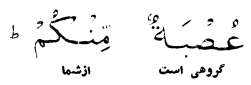
تفسير : اگر اين حكم لعان مشروع نمي بود بروفق قاعدة عمومي قــذف ، بر زوج حدقذف جاری میشد ویا او تمام عمرخون جگر میخورد زیراکه ممکن است اوراستگوی باشد ــ برخلاف غیر شوهر کهاودراظهارمضطر ومجبور نیست لهذا درباب وی در قانون رعایت این امور ضرور نیست از طرف دیگر اگر محض دراثر سیوگیند های شوهر ثبوت زنا بههم میرسید زن دچار زحمت و مصیبت میشد زیرا ممکن است که اوراست باشد همین طور اگر زن دراثر قسم خوردنیقیناً بری فهمیده میشد . برمرد حد قذف جاری می شد باوجودیکه برای صادق بودن او هسماحتمال مساوی موجود است پس مشروع کردن لعان باین طور که همهٔ درآن رعایت شده است درحقیقت از فضل و رحمت و حکمت حق تعالی است زیرا از فریقین هو کسیکه راست باشد از سزای بیمورد و غیر حق نجات یافت ودروغگوی را در دنیا پرده پوشی کرده به آو مهلت داده شد که شايد توبه كند سپس توبه او راقبول كردن درائر صفت توابيتاوتعالى

#### إِنَّ الَّذِينَ جَآءُ وَ بِالَّهِ فُكِ (هرآئینه) آنانیکه این تهمت بزرگ را

تفسیو : ازینجا ذکر آن بهتان بزرگ شسروع میشود کهبر حضسرت عائشة صديقه (رض) شده بود ، واقعه اين است كه رسول كريم (ص) درسنهٔ شش هجری از غزوهٔ بنی مصطلق پس بهمدینهٔ منوره تشریف مى آوردند، حضرت عائشه صديقه (رض) هم همراه بود، شتر سواريش عليحده بود ـ ودر هودج پرده انداخته می نشست و شتربان هودج را برداشته بر شتر بسته میکرد ـ دریك جای قافله منزل گرفته بود اندکی پیش از حرکت به حضرت عائشه قضای حاجت لاحق شدهبود ، دراثر آنازقافله جدا شده به طرف جنگل رفت ، تصادفاً درآنجا طوق او ازهم گسیخت وكم شد ، درتلاش آن ناوقت شد درين بين قافله كوچ كرد ــشتربان حسب عادتآمد که بر شتر هودج بسته کند وچون پردهها آویزان بود گمان کرد که حضرت عائشه درآن تشریف دارند ـ دروقت برداشتمن هم هیچ اشتباه واقع نشد زیراکه حضرت عائشه خورد سال بودهوبدن شان خَفَیف بُود ، خَلَاصه شتربانان هودج را بسته کردند وشتر راراندند حضرت عائشه پس آمدهدید کههیچکس درآنجانیست به کمال استقـلال مزاج این فکر را قائمکرد کهاکنونازین جا حرکت کردن خــلاف.مصلحت است زيرا چون پيش رونه ومرا نيابند درتلاش من همين جامي آيند .

۱۸

آخر عمانجا قیام کرد . وقت شب بود خواب غلبه کرد در همانجا دراز کشبید ـ حضرت صفوان بن معطـل (رض) وظیفه داربود کـه بــرای خبرگیری چیزهای افتاده واشخاص عقبمانده بیكمسافه درعقب قافله می بود حسب معمول برین موقـع وقت صبح رسید ، دید کــه شخصی دراز کشیده خواب است ، قریب آمده بشنآخت که حضوت عائشهاست (زیرا که پیش از نزول حکم حجاب حضرت عائشه را دیده بود)بمجردیکه اورا دید پریشان شده و «آنالله واناالیه واجعون» خواند ازین آواز چشم حضرت عائشه باز شد فوراً چهرهٔ خُود رَا پوشید ــ حضّرت صفوانًا (رض) شتر را قریب آورده اورا بنشاند و حضرت عائشه (رض) کهدر پرده مستور بود بر شتر سوار شد ـ صفوان مهار شتر را گرفته وقت حاشت با قافله پیوست \_ عبدالله بن ابی یك شخص خبیث وبد باطن ودشسن رسول الله (ص) بوده سخنی بدستش آمد چنانچه این شخص بدباطن یاوه کوئی وهرزه سرائی, آشروع کرد و بعض مسلّمانانسآده لوح هم (مثلا از جملهٔ مردها حسان ومسطح واز جملهٔ زنان حمنةبنــــــ حَجْشُ (رض) ازپروپاگند مغویانه منافقین متاثر شده اینگونه تــذکرهٔ اسفناك را ميكردنه \_ عموم مسلمانان و خود جناب (رسول كريم(ص) ازین تذکرهٔ واهیه وشهرت بیهوده نهایت آندوهگین بودند ، تا یکماه همین سخن دوام داشت ، آنحضرت (ص) میشنید اما بدون تحقیق حیزی اظهار تميكرد مكر دردل غمناك بوديكماه بعد امالمؤمنين حضرت عائشه صديقه (رض) ازين شهرت اطلاع يافت واز شدت غم مضطرب شده ومريض كشت ـ شب وروز ميكريست واشكهايش قطعـا أيستـاده نمی شد ـ درین مدت چندین واقعات پیش آمد ومباحثات شد که درصحیح بخآری وغیره احادیث مذکور است و قابل خواندن میباشد . آخر خود حق تعالی در براثت حضرت صدیقه (رض) درقرآن کریم ایس آیسات سورهٔ «النور» را از «**انالذین جاءو بالافك الایه**» تساچنـــدین آیـــت دیــگر ناذل فرمود چنانچه حضرت عائشه (رض) برآن فخر میکرد و حقاین است که هر قدریکه افتخار میکرد کم بود .



تفسیر: این تهمت کنندگان آنانند که بهدروغ و یا راست نام اسلامرا می گیرند وخودرا مسلمان وانمود میکنند \_ از آنجمله چند نفر یکسجا شده این سازش را برپا کودند و چندنفر از مسلمانان دراثر ساده نوحی خود شکار سازش عیارانهٔ آنها شدند \_ بازهم فضل و احسان خدا (ج) شامل حال است که جمهور مسلمانان بدام آنان گرفتار نشدند .





تفسیر: این خطاب و کلمات برای تسلی آن مسلمانان است که دراثر این واقعه بایشان صدمه رسید بالخصوص به عائشه صدیقه (رض) و خانواده اش طاهر است که آنها فوق العاده غمکین و پریشان بودند \_یعنی اگر چه این شهرت نهایت مکروه ، رنج دهنده و ناگوار بود لیکن در حقیقت در اعماق آن برای شما خیرو به تری مستور بوده \_ تا اینقدر مدت به حملات جگر خراش وایذاهای شدید صبر کردن آیا خالی از اجر می باشد ؟آیا این شرف کم است که خود حق تعالی در کلام پالی خود نزاهت و براثت شمارا نازل کرد و دشمنان شمارا رسوا ساخت و تابه روز قیامت ذکر شمارا به زبان قرآن خوانان جاری فرمود و برای اینکه مسلمانان حق ازواج و اهل بیت پیغمبر (ص) را بشناسند ایشان را چنان تعلیم داد که گاهی فراموش نشود . فلله الحمد علی ذلك .

تفسیو: هر شخصیکه درین فتنه هرقدر حصه گرفت همانقدر گناهره جمع کرد ومستحق سزا گردید مثلاً بعض نفری خوش وشادان شده وبیك لذت وذوق تمام این سخنان واهیات را متذکر می شدند ، بعضی به طرز اظهار افسوس ذکر می نمودند ، بعضی در مجلس ابتداءٔمذاکره را برپا میکردند پس خاموش نشسته می شنیدند ، بعضی آنراشنیده در تذبذب و تردد می افتادند بسیاری خاموش می ماندند و برخی آنرا تردید میکردند جمعیت آخرالذکر را پسند فرمودند و باقی همه را درجه

بدرجه کم و بیش الزام دادند ، شخصیکه سنگین ترین بار گناه را برداشت رئیس المنافقین عبدالله بن ابی بود چنانچه در روایات کثیره تصریح شده ، همین مرد خبیث مردم را جمع میکرد و تحریك میداد وبه بسیار چالاکی شخص خودرا ازآن کشیده دیگران را برای اشاعیت تشویق میداد ، شکی نیست کهدر آخرت برای او عذاب بزرگ است لیکن این ملعون در دنیا هم خوب ذلیل ورسوا شده تاقیامت به همین ذلت و خواری یاد میشود .

كُو لَآ لِنَّ سَمِعَتُمُو هُ ظَنَّ الْهُ قُرِمِنُو نَ جرا چنين نشد محوقتيكه شنيديد آنرا محمان ميكردند مردان مؤمن

و الله و منت عمان ميكر ديد شما) به كسان خود نيكي را

رٌّ قَالُو الهٰذُ ٓ اللَّهُ اللَّهُ عَبِّينٌ ١٠

و میکفتند (میکفتید) اینست دروغ آشک

تفسیر: برمسلمان لازم است که به برادران و خواهران مسلمان خود حسن ظن داشته باشد ووقتیکه بشنود که مردم بر شخص نیك غیرحق رجماً بالغیب تهمت های به میکنند در دلخود چنین خیالات را راه ندهد بلکه آنرا تکذیب کند . پیغمبر (ع) فرمود شخصیکه در غیاب برادر مسلمان مدد کند الله (ج)درغیاب و به اومدد میفرماید ، بدون تحقیق تهمتها تراشیدن از ایمان دوراست باید انسان آبروی دیگران را به آبروی خود قیاس کند مثلیکه حضرت ابو ایوب انصاری (رض) در قصه «افك» بعمل آورد ، روزی زوجه اش گفت که «مردم درباب عائشه صدیقه (رض) چنین کلمات میگویند ، او جواب داد که «این مردم دروغکو هستند آیا تو چنین کلمات میگویند ، او جواب داد که «این مردم دروغکو هستند آیا هرگز نی !! گفت «پس دختر صدیق اکبر (رض)وزوجه نبی (ص) نسبت بشما بهمراتب پاکتر ، نظیف تر و طاهر و مطهر است درباب وی چگونه میتوان چنین کمان کرد .».»

كُوْ لَا جَآءُ وُ عَكَيْهُ بِأَرْ بَعَ الْحِشْهُ لَا آءً عَ جرا نياوردند برينسغن جهاد مواه السنور

45

فَإِنْ لَمْ يَأْ تُوْ ابِالشَّهَاءِ بسجون نياوردند موه

فَأُولِ عِنْدَ اللّٰهِ هُمُ الْكَذِبُونَ سَ اللّٰهِ مُ الْكَذِبُونَ سَ اللّٰهِ مُ الْكَذِبُونَ سَ

تفسیو: بر طبق حکم الله (ج) و شریعت اونعالی آنمردمدروغکو قرارداده شدند که برکسی تهمت بدکاری زنند و چار گواه پیشکرده نتوانند وبدوز ثبوت کافی چنین سخنان سنگین را اشاعت دهند.

وَلُو لَا فَضُكُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَرَحْمَتُهُ

فِي اللَّهُ نَيَا وَ الْأَخِرَ ةِ لَهُ سَكُمْ وَ لَهُ سَكُمْ مَا لَيْنَهُ مِيرسِيد شمادا و آخرت (مرآئينه) ميرسيد شمادا

فِي مَلَ اَ فَضُتُمْ فِيهِ عَذَا بُ عَظِيمٌ ﴿

تفسیو: الله تعالی این امت را به طفیل پیغمبر (ص) از عذابهای دنیانجات داده است ورنه این سخنان قابل عذاب بود (موضع القرآن) نیز ازبین شما مخلصین را توفیق توبه داده از خطای شان در گذشت ورنه آنها نیز چون منافقین به روز قیامت گرفتار عذاب عظیم می شدند (العیاذبالله).

ا ِ نُ تَكُفَّوْ نَهُ بِا لُسِنَتِكُمْ وَ تَقُو لُوْ نَ وَتَعَالَى لَوْ نَ الْسِنَتِكُمْ وَ تَقُو لُوْ نَ

عِنْدُ اللّٰهِ عُظِيمٌ اللهِ عُظِيمٌ اللهِ اللهِ عُظيمٌ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِي اللهِ المُلْمُ المُلْمُلِي اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُلِي الم

تغسیو: چون چنین سخن بی اساس وظاهرالبطلان را بسوی یکدیگر حواله ورجعت میدادید واز زبان آن سخنان تراشیدهٔ بسی اساس را می برآوردید که در باب وقوع آن خبری نداشتید مستحق عذاب عظیم چرا نمی شدید ؟باز عجیب تر ایناست که چنین سخن سخست را(یعنی کدام محصنه خصوصاً زوجهٔ مطهره پیغمبر (ع) ووالدهٔ روحانی و دینی مؤمنین را متهم کردن ) کهدرنزد الله (ج) یك جرم بسیار سنگین است محضی یك سخن سبك وعادی دانستن از اصل جرم بسیار برگتر .

و كو لآ إن سيعتبو ه قاتم و جرا نشد كه جون شنيديد آنرا سيعنيد

مًّا يَكُونُ كُنَآ اَنُ نَتُنككُم بِهٰذَا اللهُ مَّا يَكُونُ اللهُ الله

٨

تغسیر: اولیناقتضای حسنظن اینبود که این خیال در دل هم نگذرد چنانکه در فوق ارشادشد لیکن اگر فرضاً از اغوای شیطانی در دل کسی وسوسهٔ بدی بگذرد بازهم جایزنیست که چنین سخن ناپالارابر ربان بیبارد بر مؤمن لازم است که حیثیت و دیانت خودرا ملحوظ بدارد و صراحتا اظهار نماید که چنین سخن ساختگی را از زبان بر آوردن بمن نمیزیبد الهی (ج)! تو پاك هستی این مردم چنین سخن نامعقول ناشایسته را چطور از زبان میکشند \_ چطور امکان دارد که خاتون پاکبازی را که تو به زوجیت سیدالانبیا، وراسالمتقین بر گزیدی او (معاذالله) خودش بی آبرو شده آبروی پیغمبر (ص) را لکه دار نماید ؟ حاشاها ،حاشاها شکی نیست که دشمنان بر یك ذات بیکناه بهتان بسته اند .

يَعِطْكُمُ اللّٰهُ اَنْ تَعُوْدُ وُ ا پند ميدهد شمارا الله اذينكه باذ مرديد لِمِثْلُهُ اَبُكُ الِنْ كُنْتُمْ مِّوْمِنْيْنُ ﴿ مُنْ وَمِنْيِنَ ﴿ اللّٰهِ مَثْلَانُ اللّٰهِ الْمُ مَسْيَدُ مَوْمِنَانُ ﴿ حَالَانَ اللّٰهِ مَثْلَانًا اللّٰهِ الْمُ مَسْيَدُ مُؤْمِنَانُ ﴿ وَمِنَانُ اللّٰهِ مَثْلَانًا اللّٰهِ الْمُ مَسْيَدُ مَوْمِنَانُ ﴿ وَمِنَانُ اللّٰهِ مَثْلَانًا اللّٰهُ الْمُ مَسْيَدُ مَوْمِنَانُ ﴿ وَمِنَانُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ مَثْلًا اللّٰهُ اللّٰلَّالَّالِمُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ا

تفسیر: باید مؤمنان کماحقه هوشیار و بیدار باشند و در دام فسریب منافقین بد باطن گاهی گرفتار نشوند و همیشه عظمت شان پیغمبر(ص) واهل بیت اورا ملجوظ داشته باشند .

و يُسَبِينُ اللّٰهُ لَكُمُ الْالْيَابُ و روشن ميكند الله براى شما نشانها و اللّٰهُ عَلَيْهُ حَكِيْهُ اللّٰهِ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللّٰهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

تفسیر: یعنی نشان کسی راکه این طوفان بهتان را برپاکرده بود معلوم شد که اینها منافقین وهمیشه دشمنان پنهانی بودند \_ چنانچه درآیات آننده وانعود کرد (کذافی الموضح) عموم مفسرین ازآیات مضامین احکام نصائح ، حدود و قبول توبه وغیره را مراد گرفته اند درینصورت از در صفات علم و حکمت این غرض خواهد بود که الله تعالی از بین شما احوال ندامت قلبی مخلصین را خوب میداند \_ لهذا توبه شان را قبول کرد و چون حکیم مطلق است بنابران با نهایت حکمت ودانائی خود شما را سماست و مراعات فرمود .

إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ

كەشائعگردد(تىمت)

ا لَفَا حِشَهُ فِي الَّذِ يَنَ الْمُنُو الْمُنُو الْمُنُو الْمُنُو الْمُنُو الْمُنُو الْمُنُو الْمُنْوددهاند

تفسیر: یعنی بدکاری اشاعت یابد و یاخبرهای بـدکـاری منتشر شود این ها منافقین بودند که خواهان اشاعت فاحشات میباشند ـ لیـکن در ضمن تذکار آنها به مؤمنین نیز تنبیه نمود که اگر فرضاً دردل کسی

اندیشهٔ بد خطور کرد واز بیفکری لفظی از زبانش برآمد برو لازم است که دربی اشاعت چنین سخن مهمل نیفتد ، خوب بداند که اگر آبروی مؤمنی را ریختاند ، آبروی خود او نیز محفوظ نخواهد ماند . حق تمالی

خواه مغواه او را ذلیل و خوار خواهد کرد ــ کمافیالحدیث اخسرجـــه احمد ۱۱ ص

لَهُمْ عَذَ ابُّ أَلِيمٌ و فِي اللَّهُ نَيَا اللهُمْ عَذَا بُ أَلِيمٌ و فِي اللَّهُ نَيَا عَدَاب دَوَالِاللَّهُ نَيَا

وَ الْا خِرَةِ ط

آخر ت

تفسیر: در دنیا حدقذف و رسوائی وانواع واقسام سزاها ودر آخرت سزای دوزخ .

وَ اللّٰهُ يَعْلَمُ وَ ٱنْتُمْ لَاتَعْلَمُو نَ اللّٰهِ

تفسیر : چنین افراد فتنه انگیز را خدای تعالی خوب می شناسداگرچه شما آنها را نشناسید واین نیزدر علم اوتعالی است که فلان آدم چقدر جرم دارد و غرض او چیست .

التبيه : حب شيوع فا حشه از جملة اعمال قلبيه چون حسه و كينهوغيره است واز جملة مراتب قصه نيست ـ لهذا در اينكه آدم برآن مأخوذ مشود اختلاف نيايد باشد ـ فتنبهاه .

وَ لَوْ لَا فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرُحْمَتُهُ

تفسیر: این طوفان بهتان آنقدر و خامت پیدا کرده بود که خدا بهتر میداند که کدام اشخاص در آن غرق می شدند لیکن الله تعالی محض به فضل و رحمت و لطف و کرم خود از بین شما توبه تائبین را قبول فرمود و بعضی را در اثر اجرای حد شرعی پاك ساخت و به کسانیکه خبیث تر بودند یك گونه مهلت داد .

آيَ يُهُا الَّذِينَ الْمُنُو الاَ تَتَبِعُو السَّوِ الْمَنْوُ الْمُنْوُ الْمُنْوُ الْمُنْعِوْ الْمُنْوِدِ الْمُؤْمِدِ الْمُنْوِدِ الْمُنْوِدِ الْمُنْوِدِ الْمُنْوِدِ الْمُنَادِ الْمُنْوِدِ الْمُعِيْدِ الْمُعِيمِ الْمُعِلِي الْمُعِلَّالِي الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِلِي الْمُعِلَّالِمُ لْمُعِيمِ الْمُعِلِي الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِلِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْمُعِيمِ الْم

خُطُوٰ تِ الشَّيْطِنِ وَ مَنْ يَّتَبِعُ قسهای شیطان را پس مسیعه پیروی مُند

خُطُوٰ تِ الشَّيْطِنِ فَإِنَّهُ يَا مُوْ مُعَمَّوٰ تِ الشَّيْطِنِ فَإِنَّهُ يَا مُوْ

بِا لُفَحْسًاءِ وَالْمُنْكُرِ طَ عَدِيدِ مَا يَعِينَى وَ سَعَدِيدِ

تقسیر : باید از فریب کاری های شیطان هوشیار باشید مسلمان را نشاید که بر قدمهای شیاطین الانس والجن روان شود ـ وظیفه و کار

این ملعونان فقط همین است که مردم را به بیحیائی و بدی تحریك و تشویق نمایند نباید شما دیده ودانسته شکار فریب و سازش آنها شوید ـ دقت نمائید که شیطان بیك جراحت کوچك چقدر طوفان عظیم بر با نمود و چندین مسلمان ساده لوح بر نقش قدم او روان شدند .

و اکو لا فَضَلُ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ

و الرنبودى ففل فنا رئيما
و رَحْهَتُهُ مَا زَكَى مِنْكُمْ
و رحمت او بالانشدى النما
و رحمت او بالانشدى النما
من اَحُلُوا بَدُا الْ وَلَا لِكِنَّ اللّٰهَ يُزُرِكِيْ
من يَشَاءُ ط و اللّٰهُ سَمِيعُ عَلَيْمُ
هر ترا خواهد و الله برهمه جيزشنوا داناست

تفسیو: شیطان میخواهد که تمام مردم را خراب کند و یک نفر راهم براه راست باقی نماند سه اما این فضل و رحمت خداست که بندگان مخلص خودرا دستکیری نموده بسیاری را محفوظ میدارد و بعضی را بعد از مبتلا شدن آنها توفیق توبه داده اصلاح میعرماید این چیز فقط دراختیار آن خدای واحد است واو به علم محیط و حکمت کاملهٔ خود میداند که کدام بنده قابل اصلاح است و توبهٔ کدام کس باید قبول شود اوتمالی توبه بده را میشنودواز کیفیات قلبی آنها کماهو حقه آگاه است.

وَ لَا يَأْ تَكِلِ أُو لُو اللَّفُضُلِ مِنْ كُمْ و سوئند نغورند ماحبان درجة بزدئ اذ نما

منزل جهارم قدافلحالمؤمنون وَ السَّعَةِ أَنْ يَنْؤُ تُؤْا أولِي الْقُرُبِي وَ الْهُسْكِيْنَ وليعفو اوليصفحوا الانتجبون آن يَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ ط وَ اللَّهُ غَفُو رُّ رَّجِيمٌ ١٩ آمر ڏنده مهرباناست

تفسیر: باجمعیت افرادیکه برحضرت عائشه (رض) بهتان بسته بودند بعض مسلمانان به نادانی شریك شدند، از جملهٔ آنها یك نفر حضرت مسطح نیز بود که بااینکه یك مهاجر مفلس بود خواهر زاده و یا برادر خاله و زادهٔ حضرت ابوبکر (رض) بود، پیش از قصهٔ «افك» حضرت صدیق اکبر (رض) به اوامداه میکرد وجویای احوال او میبود به آنگاه که این قصه ختم گردید و برائت عائشه صدیقه (رض) از آسمان نازل شد، حضرت ابوبکر (رض)

قسم خورد که آینده به مسطح امداد نخواهم کرد ، شاید بعض صحابهٔ دیگر را نیز همچه صورت پیش آمده باشد بنابران این آیت نازل شد یعنی کسانیکه الله تعالی آنهارا فضیلت دین ووسعت ثروت دنیا داده است لایق شان آنها نیست که اینگونه قسم بخورند باید ظرف آنها بسیار کلان واخلاق شان بسیار بلندباشد و محاوضهٔ بدی به نیکی داده شود دست کشیدن از اعانت خویشاوندان که معاوضهٔ بدی به نیکی داده شود دست کشیدن از اعانت خویشاوندان نیست اگر قسم خورده اید از ایفای چنین سوگند صرف نظر کنید و کفارهٔ آنرا ادا نمائید تقاضای شان و بزرگی شما اینست که از خطای خطا کاران اغماض نمائید - آیا شما از حق تعالی امید و آرزوی عفو و در گذشت ندارید ؟ اگر دارید باید در معاملهٔ بندگان او تعالیی همین سلوك ورویه را اختیار کنید - گویا درین «تخلق باخلاق الله» تعلیم داده شده - در احدیث است که هنگامیکه حضرت ابوبکر (رض) «الا تحبون شده - در احادیث است که هنگامیکه حضرت ابوبکر (رض) «الا تحبون شده حدر احادیث است که هنگامیکه حضرت ابوبکر ارض) «الا تحبون شنیده فوراً گفت ( بلی واله یا ربنا انانحب) (چرانی ! ای پروردگارما! شنیده فوراً گفت ( بلی واله یا به امداد مسطح بدستور سابق پرداخت بلکه در بعضی روایات است که آنرا دو چند نمود (رض) .

ا ن الذين ير مون المحصنت (هرآئينه) الذين الله دامن الناكه الله دامن اله دامن الله دامن الله دامن الله دامن الله دامن الله دامن الله دام

الْغُفِلْتِ الْمُؤْمِنْتِ لْعِنُوْ افِي الذُّنيَا

بيغبر مؤمنات را نست تردهشدند در دنيا وَ الْا خِرَ قُ وَ لَهُمْ عَدَا بُ عَظِيْمٌ ۞

و آخرت و ایشانداست عذاب بزری

تفسیر: در حدیث صحیحین آهده«اجتنبوالسبعالموبقاتالشركبالشوالسحر وقتل النفس التی حرماله الابالحق واكل الربوا واكل مال الیتیم والتولی یومالزحف وقلف المحصنات المؤمنات الغافلات» (از هفیت چیز مهلیك پرهیز كنید (۱) باالله شرك وانبازگردانیدن (۲)جادو(۳) کشتن نفسیکهاله آنرا حرام قرار داده باشد مگر به حق (٤)سودخوردن (٥) خوردن مال یتیم (٦) پشت گردانیدن به روز جنیک (۷) زنان پاکیدامن را که ایسمان دار و بیخبر باشنید قیدف کردن . ازین بسر می آیدکهقذف محصنات مطلقاً ازمهلکات میباشداز آنجملهقذف ازواج مطهرات وبالخاصه قذف امالمؤمنین حضرت عائشهٔ صدیقه (رض) به چهاندازه گناه بزرگ میباشد و علماء تصریح کردهاند که بعد از نزول این آیات شخصیکه میباشد صدیقه (رض) ویایکی از ازواج مطهرات رامتهم به بدکاری کند او کافر مکذب قرآن بودهاز دایرهٔ اسلام خارج است ودر حدیث طبرانی

است «قلف المحصنة يهدم عمل هائة سنة »(بر محصنه تهمت كردن عمل صد ساله را منهدم مى نمايد ) العياذبالله .

يوم على على السنادة م المرادة م المرادة م المرادة م المرادة م المرادة من المرادة من المرادة من المرادة من المرادة من المرادة من المرادة المرا

وَ ٱرْجُلُهُمْ بِهَا كَا نُوْ ايْعُهَلُوْ نَ 🕝 وَ ايْعُهُلُو نَ 🗗 وَ بَايِهِانِ اِنْسَانَ بِهُ آنِجِهِ

تفسیر : مجرم نمیخواهد کهجرم خودرا به زبان بکویدوظاهر کندلیکن خود زبان ودست و پا گویا میشوند و هر عضو عملی را ظاهر خواهد کرد که به زبان تهمت کرده از بغریعهٔ آن اجرا شده بود . (لطیفه) قاذف که به زبان تهمت کرده ازو چهار شاهد مطالبه شده بود و آنرا بهم رسانده نتوانست در مقابل آن درین موقع پنج چیز ذکر شده اند و آنها عبارت اند از یك زبان که آلهٔ اصلی قذف بودوچهار دستوپا که شاهدان شرارت اومی باشند .

يُو مَعِنْ يُو قِيهِم اللّٰهُ كِينَهُمُ الْحَقَى درآن روز على معلى معدايشانرا الله جزاى سزاوادايشان و يعمل مُو يعمل مُو يعمل مُو يعمل مؤو أن الله هُو و بدانند درآن روز عود على الله الله الله المحتقى المحتقى المبين الله المبين المحتقى المبين المبي

تفسیو: ذاتیکه جزئی ترین عمل را نمایان و روشن خواهد ساخت و محاسبه او به کلی صاف وواضع است بیش او (تعالی شانه) هیه نوع ظلم و تعدی نیست ـ این و ضعیت و کیفیت بروز قیامت برهمه مکشوف ومشهود میکردد .

ٱلْخَبِيْثُ لِلْخَبِيْثِينَ وَالْخَبِيْثُونَ وَالْخَبِيْثُونَ وَالْخَبِيْثُونَ وَالْخَبِيْثُونَ وَالْخَبِيْثُونَ

لِلْخَبِيْثُتِ وَالطَّيِّبْتُ لِلطَّيِبِيْنَ

هستند برای زنان پلید وزنان پاکیزه (لائق) هستند برای مردان پاکیزه

ردق مسه برای ده دیان باید و الطّیبو ن لِلْهُ و مردان باعیزه (لانق)

(لائق)هستندبرای زنانهاکیزه

تفسیو: یعنی زنان پلید و بدکار لائق مردان بد کار می باشند. همچنان مردان پلید و بد کار لائق آناند که علاقهٔ آنها مانند خود شان با زنان پلید و بد کار باشد آدمهای پاك و مطهر با بد کاران نا پاك سرو كاری ندارند \_ ابن عباس (رض) فرموده که زوجهٔ پیغمبر هر كز بد كار یعنی زانیه نمی باشد یعنی الله تعالی ناموس آنهارا حفاظت میفرماید (نقله فی موضح القرآن) .

تنبیه : این مطلب آیت بر وفق ترجمه است مکر از بعض مفسرین سلف منبیه : این مطلب آیت بر وفق ترجمه است مکر از بعض مفسرین سلف منقول است که از «الخبیثات» و «الطیبات» دراینجا زنها مراد نیست بلکه اقوال و کلمات مراد است یعنی سخنان پلید سیزاوار اشیخاص پلید و سخنان پاکیزه و شایسته لائق افراد پاکیزه و شائسته میباشند مردان و زنان پاکباز و پاکیزه ازینگونه تهمت های پلید بری می باشند چنانکه از «اولئه میرون ممایقولون» که آینده می آید ظاهر است . یا چنین گفته شود که سخنان پلید از زبان افراد پلید می بسرآید پس کسانیکه راجع به کدام شخص عفیف سخن پلید بگویند بفهمید که خود آنها پلید می باشند .

أُولَ عِلَى مُبِرَّءُ وَنَ مِمَّا يَقُو لُونَ مَا آن مروه باكان برى هستند أذ آنجه ميتويند (خبيثان)

تفسیر: آدم های پاکیزه ازآن سخنان ناپاك که این مسردم پلید اظهار میناند بری می باشند .

لَهُمْ مُعْفِر هُ وَ رِزْ فَ كُر يَمْ اللهِ اللهِ اللهُمْ مُعْفِر هُ وَ رِزْ فَ كُر يَمْ اللهِ اللهُ

تفسیو: به به گفتن کسی آنهابه نمیگردند بلکه چون برین صبرمیکنند این صبر و تحمل کفارهٔ خطاها ویالغزشهای آنها میشود وهر قدر که مردمان مفسد درین دنیا آنهارا ذلیل کنند ایشان در عوض آن در آخرت به عزت نائل میگردند .

تفسیو: یعنی بدون خانهٔ مسکونهٔ خاص خود در خانهٔ مسکونهٔ دیگرکس بی محابا و بی خبر داخل مشوید زیرا نمیتوان فهمید که شخص دیگر بچه حال باشد و در آنوقت درآمدن کسی را پسند میکند و یانه ؟لهذا پیش از اینکه آدم در آید آواز داده اجازه حاصل نماید اما بهترینآوازها آواز «سلام» می باشد \_ در حدیث است که سه مرتبه سلام بگویدواجازه داخل شدن را بگیرد \_ اگر بعد ازین هم که سه مرتبه سلام گفت اجازه به او داده نشد واپس بگردد در حقیقت این یك تعلیم حکیمانه ایست که اگر به آن پابندی شود در حق صاحب خانه و افراد ملاقات كننده هر دو مفید و بهتر می باشد \_ متأسفانه امروز خود مسلمانان آن هدایات مفید را ترك داده اند واقوام دیگر آنرا از كتب مسلمانان می آموزند و ترقی

(ربط): از ابتدای سوره احکام زنا وقذف وغیره بیان شده بود  $\mathbb{Z}$  اگر شخصی درخانهٔ کسی بدون اجازه داخل شود چون اکثر اوقات این امور را محرك ومفضی میگردد بنابران درین آیات مسائل استسیدان رابیان فرمود .

# فَإِنْ لَمْ تَجِدُ وَ الْفِيهَ آ حَدًا اللهِ اللهُ الل

فَلَا تَكُ خُلُو هَا حَتَّى يُوْذَنَ نَ لَكُمْ عَ پس مدرائيد درآن تاآنكه اجازهداده شود براى شما

تفسیو: اگر علم شما برسد که درآن خانه کسی نیست . بازهم بدون اجازهٔ مالك و یا مختارش درآن داخل مشوید زیرا که در ملك غیر بدون اجازه هیچ حق تصرف نیست آدم چه گفته میتواند که اگر بدون اجازه در آید چه نزاع و مخاصمت پیش میآید ـ بلی اگر صراحة ویا دلالة اجازه باشد وارد شدن باکی ندارد .

تفسیر: اگر بگوید بر گردید ازآن بدمبرید به بعضی اوقات طبیعت انسان برای ملاقات کسی مائل نمی باشد و یا درکار او حرج واقع میشود و یادرکاری مشغول است که نمی خواهد شخص دیگر برآن اطلاع یاب پس بر شما ضرور نیست که خواه مغواه بار خاطرش شوید چه اگر آدم جبراً خودرا بار خاطر دیگران سازد درستی و مناسبت صاف نمی ماند بلکه مکدر میشود.

تفسيو : اوتعالى از تمام اعمال قلبيه وقالبية انسان باخبر است حق تعالى مطابق اعمال و نيت شما جزا ميدهد و به علم محيط خود تمام امور را رعايت كرده اين احكام را صادر كرده است .

تفسیر: درخانه هائی که برای کدام آدم تخصیص داده نشده و نه در آنجا ممانعتی است مثلاً مسجد، مدرسه، سرای، خانقاه وغیره اگر در آنجا چیزی از شخص شما باشد و یاظروف و سامانیکه در آنجا برای خدمات مخصوصی برای عموم وضع شده و آنرا برای همان کار مخصوص میگیرید واستعمال میکنید البته در آنجا رفته میتوانید وباستیدان حاجت ندارد تفصیل همچو مسایل را در فقه ملاحظه نمائید.

و اللّٰهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُ وُ نَ و الله ميداند آنچه ظامرميكنيد و مَا تَحْتُمُو نَ ۞ د آنچه پنهان ميداريد

تفسیر : اوتمالی احوال پوشیده و آشکار شمارا رعایت کرده این احکام را مشروع ساخته است و مقصد ازآن اینست که ابواب فتنه و فساد مسدود کردد . مؤمن باید همین غرض را در نظر گرفته به عمل پردازد .

قُلُ لِّلْمُ وَ مِنْيْنَ يَعُضُّو ا بعو براى مؤمنان كه بايان انداذند برخي

مِنْ ٱبْصًا رِهِمْ

#### از نظرهای خودرا (یعنی چشیم خودرااز محرمات بپوشند)

قفسيو :به نظر شهوت به كسى نگريستن پاية اول زناست چه ازين عمل دروازه فواحش بزرك وا مي شود ، قرآن حكيم به غرضانسداد بدكارى وبى حيائى خواسته است كه اول همين سوراخ راببندد يعنى مردوزن مسلمان را حكم داد كه ازنظر كردن به شهوت حدر نمايند و شهوات خودرا زيراقتدار خودداشته باشنداگريك بار بی اختيار نظرمردبريك زن اجنبى و يانظر زن بريكم داجنبى بيفتد نبايد بارديگر قصد آبدانطرف نظر كندزيرا كه اين ديدن ثانى به اختيار خودش مى باشد و درآن معذور پنداشته نميشود اكر انسان پايان انداختن چشم را عادت بسازد و به اختيار وارادة خود به طرف امور ناجايز نظر نيندازد تركيه نفس او بسيار زود صورت به طرف امور ناجايز نظر نيندازد تركيه نفس او بسيار زود صورت و نفسانيت نمي باشد ، بنا برآن در حديث آنرا معاف گردانيده اندسايد درينجاهم «هن» را در «هن ابصادهم» تبعيضيه گرفته به همين طرف اشاره باشد .

# و يكفظو افرو و جهم ط

تفسیر : از حرام کاری پرهیسز کنند و شرمکاه خودرا پیشکسسی مکشوف ننمایند مگر پیش کسانیکه شسارع آنرا مباح کردانیده که زنهای منکوحه و کنیزان باشند .

ذَ لِكَ اَ زُ كَلَى لَهُمْ طَ لِنَّ اللَّهُ این بائیزه تر است ایشاندا (هرآئینه) خدا خَبِیْرُ کِبِما یَصُنَعُو نَ ﴿
خَبِیْرُ کِبِما یَصُنَعُو نَ ﴿

تفسیر: دزدیده نکاه کردن واسرار دلها و حال نیات همه بر او تعالی آشکار است لهذا این را به خیال خود داشته از نکاه حرام وهر نوع بدکاری حذر نماید ورنه اوتعالی بر وفق علم خود شمارا سزا خواهدداد «یعلم خاننة الاعین وما تخفی الصدور» (السؤمن رکوع ۲) حضرت

شاه صاحب (رح) از «مایصنعون» غالباً بی اعتدالی های جاهلیترا مراد گرفته است یعنی الله تعالی تمام بی اعتدالی هارا که از قدیم الایام پهاین طرف کرده اید میداند . بنابران اکنون او تعالی بهذریعهٔ پیغمبر خود این احکام را جاری فرمود تا تزکیهٔ نفس شما شود .

وَ قُلُ لِلْهُوْءُ مِنْتِ يَغُضُضَىٰ مِنْ و بعو براى ذنان مومنه كهپايان اندازند برخماذ

أَبْصًا رِهِنَّ وَ يَخْفَظْنَ فُو وُجُهُنَّ

نظر های خودرا (یعنی چشم خودرا ازنظرشهوانی بمردان اجنبی بپوشند )ونگهدارند شرمگاهای خودرا

#### وَلَا يُبْدِينَ زِينَتُهُنَّ إِلَّامَاظُهُرُ مِنْهَا

آرایش خودرا مگر آنچهظاهراست از آن

و ظاهر نكنند

تفسيو: زينت درعرف آرايش خارجي وكسبي راگويند كه مشلا از لباس ويازيُّور وغيره حاصل شود . ليكن نزدمن (شبيراحمد عثماني) كــلمهُ زینت هـرنوع زیبائی خلقـی ویا کـسبی رادربرمیـگیرد پس خـلاصه مطلب این است که برای زن اجازه نیست که کدام نوع زیبانی خلفیویا کسبی خودرا جز به محارمیکه بعد ازین مذکور میشوند پیشکسی ظاهر نماید . بلی فقط همانقدر زینتی که ظهور آن ناگزیر است وزن ظهور آن را به سبب عدم قدرت و یا ضرورات جلوگیری نمیتواند . درصورت اجباری و ضروری مضایقه نیست (به شرطیکه خوف فتنه نباشد)ازحدیث و آثار ثابت میشود که چهره ودوکف در «الاماظهرهشها» داخل اند زیرا که ضروریات زیاد دینی ودنیوی مقتضی مکشوف بودن آن است ــ اگــر به پنهان کردن آن مطلقاً حکم داده شود برای زنان دراجرای کارو بــار روزمره سخت تنگی ودشواری پیش خواهد آمد ـ فقها قدمین راهم به همین اعضای مذکوره قیاس کرده آند ـ چون این اعضاء مستثنی شدند متعلقات آن مانند انگشتری، گوشواره ، حنا، سرمه وغیره راهم باید در استثنا داخل كنيم ليكن واضم و روشن باد كه از «الاهاظهر هنّها» فقط به زنها اجازه است که بوقت ضرورت واجبار آنرا باز بمانندبه مردان نا محرم اجازه داده نشده که بهطور نظربازی به تماشای آن چشم کشایند شاید ازین سبب پیش ازین اجازه حق تعالی حکم «**غض بصر**» رابهمردان مؤمن داده است ـ ظاهر است كه اجازهٔ اظهار عضوی مستلزم اجازهٔ دیّدن آن نیست آیا نمی بینی که باوجودیکه برای مسرّدان حکم پسرده نیست بازهم زنان را از نظر کردن به سوی آنها منع کسرده است ــ

71 بر علاوه باید دانست که درین آیات محض مسئله ستر بیان شده است یعنی قطع نظر ازین که برای زن خواه درداخل خانه باشد و یا بیرون ، كدام حصة بدن را پيش كدام كس ودر كدام موقع باز نمودن جايزاست یانه ؟ باقی میماند مسئلهٔ «حجاب، یعنی شریعت در کدام مواقع وحالات زنان را اجازه داده است که از خانه بیرون روند و سیــر و ســیاحت كنند ؟ كه آن مسئله درينجا مذكور نيست انشاءالله تعالى در سورة احزاب چیزی تفصیل داده خواهد شد . شرط «عدم خوف فتنه را که ما زیاده کردیم» آن از دلایل و قواعد شرعیه دیگر مأخوذ است واز اندای تامل و مراجعت به نصوص آنرا میتوان دریافت .

و لیک بن بخمر هن علی و بن بخمر هن علی و باید فروندادند باید فروندادند حریبان های خود

تفسیر : از زیبائی خلقی بدن نمایان ترین چیز بر آمدگی سینه است در مستور داشتن آن تأکید خصوصی کرده شده و طریق امحای رسم جاهلیت هم نشان داده شده ـ زنان در زمانهٔ جاهلیت چادر خودرا برسس گرفتهٔ هر دو کنارهٔ آنرا پشت سر آویزان میگذاشتند درین صورت هیئت سینه به کلمی نمایان می بود واین گویا مظاهره حسن بود \_قرآن کریم هدایت داد که چادر را طوری باید بر سر افگنند که بدور گریبان بپیچد وگوشىها و گردن و سىينه را به كلى بپوشاند .

وَ لَا يُسُبِدِ يَنَ زِ يُنْتَهُنَّ إِ لاّ زینت(مستور)خودرا لِبُعُو لَتِهِ إِنَّ أَوْ الْبَا يُهِا لِيَهِ إِنَّ الْبِهِ الْبِهِ الْمُعْوَلِينَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِينَ الْمُؤْمِنِينِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُومِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ

تفسیر : درباب کاکا و ماما هم همین حکم است معذلك درین محارم فرق مراتب است ــ مثلاً زینتی راکه پیش شوهر طاهر کرده میتواند پیش محارم دیگر قطعاً نمیتواند \_ اظهار زینت در جاتی دارد که تفصیل آن

در تفاسیر و کتب فقه مسطور است درین موقع محض همین مقصد خاطر نشان نمودن است که آنقدر اهتمام تسترکه از اجنبی هاست ازمحارم نیست ، مطلبایننیست کهاظهار هریکی ازین اعضاپیش هریك ازین محارم جائز است .

آوا بَاء بعُو لَتِهِنَ اَوُ اَ بَنَا يَهِنَّ أَوُ اَ بَنَا يَهِنَّ اَوُ اَ بَنَا يَهِنَّ اَوُ اَ بَنَا يَهِنَّ اَوْ النَّهِنَّ اَوْ النَّهِنَّ اَوْ النَّهِنَّ اَوْ النَّهِنَّ اَوْ النَّهِنَّ الْوَ النَّهِنَّ اَوْ النَّهِنَّ اَوْ بَنِنَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللْمُلِلَّا الللْمُلْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تفسیر: مراد از زنانیکه در «نسائهن» مذکور است زنانی است که با آنها نشست و برخاست و رفت و آمددارند به شرطیکه نیك کردارباشند البته پیش زنان بدعمل خوب نیست -نزدیك بسیاری سلف ازینها زنان مسلمان مرادند - زن کافره در حکم مرد اجنبی است .

اً وُ مَا مَلَكُتُ اَ يُمَا نُوهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

تفسیو: یعنی کنیزان خود ودر نزد بعض سلف ، غلامان مملوك نیزدرین داخل اند واز ظاهر قرآن تائید آن میشود لیكن جمهور ائمه و سلف باین مذهب نیستند .

منزل چهارم

السنور

أوِ التَّا بِعِيْنَ غَيْرِ أو لِي الْارْبَةِ

مِنَ الرِّ جَالِ

تفسمبر : یعنی خواجه سرایان که محض به کار خود و خواب و خوراك غرق بوده شوخی و شرارتنداشته باشند و یا دیوانه کان فاترالعقلکه حواس و فکر آنها به جانباشد وفقط بهخورد و نوش با اهل خانهمانوس باشند ياعنين .

آوِ الطِّفُلِ الَّذِينَ لَمْ يَظُهُرُ وَ ا منوز مطلع نشدهاند

عَلَى عُوْ رُ تِ النِّسَاءِ "

**تفسیر :** یا پیش آن بچههائ**یکههنوز** با سرائر نسوان آگهی و تمیز ندارند و نه جذبات نفسانی (و شهوانی) دارند .

لا يُضْرِ بْنُ بِأَ رُ جُلِهِنَّ لِيُعْلَمُ پاهای خودرا نزنند بزمين تا دانسته شود

> مَا يُخُفِينَ مِنْ زِ يُنْتِهِنَ مَ زينت خود آنچه پنهان دارند از

14

تغسیر: باید رفتار چنان نباشد که از آواز زیور و غیره تو جه و میلان اجانب را بهخود جلب کنند ـ بسااوقات اینگونه آواز نسبت به دیدن صورت هم برای جذبات شهوانی محرك تر میباشد .

تفسیر: از حرکات سابقه هر چه شده باشد توبه کنید و در آینده باید هر مرد وزن از خدا بترسد ودر تمام حرکات و سکنات و اخلاق و کردار خود راه انابت و تقوی را پیش گیرد چه درین نیکوئی و کامرانی دارین است.

#### وَ ٱنْكِحُوا الْآيَامِي مِنْكُمْ

و به نکاح بدهید زنان بی شوهر (و مردان بیزن) را که از شمها باشنهد

تفسیو: در فوق احکام استیذان ، غضبصر و تستر و غیره بیان شده بود تا از بیحیائی و بد کاری جلوگیری شود ـ در این آیت حکم داده شده که کسانیکه تاهنوز نکاح نکرده و یا نکاح کرده لیکن زن بیوه ومرد بی زن شد نکاح آنها رابه موقع مناسب بکنید در حدیثی حضوت رسول (صلعم) فرموده «ای علی در سه کار تاخیر نکنی در نماز فرض چون وقتش برسد ، درنماز جنازه چونجنازه حاضر شود، درنکاح زن بیوه چون کفواو پیداشود ، اقوامیکه از نکاح بیوه گان نفرت و کراهیت دارند بدانند که ایمان شان سلامت نیست .

و کنیزکسان خسودرا

14

تفسیو : اگر غالم و کانیز رالایق آنبدانید که حقوق زوجیات را ادا کرده میتوانند وبعد از نکاح مغرور نخواهند شد وازخدمت شما دست نخواهند کشید آنهارا نیز به زنا شوهری بدهید .

مِنْ فُضْلِهِ ط

تفسیر: یعنی مردم در نکاح از سببسی لیت و لعل میکنند که بعداز ازدواج بار مصارف عیال واطفال راچگونه متحمل خواهیم شدبه ایشان فهمانده شد که ازین خطرات موهوم ترك نکاح مکنید چه روزی شما و عیال و اطفال شمارا خداوند(ج) میدهدچه عجبا گسرخدا(ج) خواهد از باعث قسمت و طالع آنها در رزق شما کشایش بکند به تجرد موجبغناونه است چنانکه درجای دیگر فرمود که «وان خفتم عیلة فسوف یغنیکمالله می فضله انشاء» (توبه رکوع٤) وبه اعتبار اسباب ظاهری نیزاین سخن معقول است که بعد از نکاح ویا ارادهٔ آن آدم زیر بار میشود و بیشاز پیش برای بدست آوردن پول جد و جهد میکند به طرف دیگر اگر زن در پیش برای بدست آوردن پول جد و جهد میکند به طرف دیگر اگر زن در به مرد امداد میرسانند بهر حال تنگی ویا فراخی روزی به نکاح ویا تجرد موقوف نیست بنابرآن این خیال چرا مانسم نکاح شود ؟ .

و الله و السع عليم الله و الله عشائل عنده بهمه چيزداناست

تفسیو: برای کسیکه مناسب میداند کشائش مینماید .

و لَيْسَتَعْفِفُ اللَّهِ يَنَ لَا يَجِدُ وُنَ

## نِكَا حَالَى يُغْنِيهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهُ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهُ اللَّهُ مِنْ فَضَلَّهُ اللَّهُ مِنْ فَضَلَّهُ اللَّهُ مِنْ فَضَلَّهُ اللَّهُ مِنْ فَصَلَّهُ وَلَا يَعْالُمُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الل

تفسیر :یعنی کسانیکه قدرت ندارند که زنی به نیکاح خوددرآورند پس تا زمانیکه خدای تعالی به ایشان قدرت ووسعت بدهد باید نفس خود را در قبض و ضبط خود داشته و کوشش کنند که عفیف باشند \_ هیچ بعید نیست که از برکت همین ضبط نفس و عفت حق تعالی آنها را توانگر بگرداند و بهترین مواقع نکاح را برای شان مهیا فرماید .

وَ الَّذِينَ يَبْتُغُو نَ الْكِتَابُ

إِنْ عَلِمُ مِنْ فِيهِمْ خِيرٌ ا تَعَالَا لَا تَعَالَا اللهُ اللهِ اللهُ الله

تغسیو: اگر غلام یا کنیز کسی بگوید یا برای زیادت توثیق خواهش تحریر را کند که «اگرمن دراین قدر موعد اینقدر مال به شما بدهم مرا آزاد کنید ، مناسب است که مالك قبول کند و آنرا به تحریر بیارد(این معامله را «مکاتبه» میگویند واین یك صورت خاص است برای آزادنمودن غلامان) لیکن این چیز را مالك در وقتی قبول کند که او بفهمد که آزادی حقیقتاً در حق این غلام و یا کنیز بهتر است و بعد از آزاد شدن مرتکب دزدی یا بدکاری و یا دیگر شیطنت ها وشرارتها نمیگردد \_ اگر ایسن اطمینان باشد اورا باید موقع آزادی داد تاآزاد شده در میدانفلاح و ترقی خود جولانی کند واگر خواهش از دواج داشته باشد باختیار خود نکاح کرده بتواند و به سبب غلامی میدان برو تنگ نشود .

و بدهید ایشان (یعنی غلامان مکاتب) را از مال الله

#### اللَّذِي التَّكُمُ اللَّهِ مَا

دادهاست شمارا

آنچه که

تقسیر : به مسلمانان دولتمند فرمود که به چنین غلام و کنیز امدادمالی برسانید خواه از زکوة باشد و یا از صدقات و خیرات عام و غیره تــا بزودی آزادی حاصل کنندواگر مالك كدام قسمت كتابت را معاف كند آنهم امداد بزرگست .

تنبیه : یك شعبهٔ وفی الرقاب، كه در زكوة گذاشته شده است اعانه ایست برای آزاد نمودن همین غلامان ـ در عهد خلفای را شدین از بيت المال به چنين غلامان امداد داده مي شد .

وَلا تُكْرِهُوْ افْتَيْتِكُمْ عَلَى الْبِغَآءِ كنيزان خودرا إِ نُ أَرُكُ نُ تَحَصَّنًا لِتَنْتَغُو ا بازایستادنرااز زنا برای اینکه میطلبید عُرُ ضُ الْحَيْوِةِ اللَّا نُياط

زندگانی

تفسیو : بعض مردم در جاهلیت کنیزان را به کسب زنا امر می نمودند عبدالله بن ابی رئیس المنافقین چند کنیز داشت که از زناگاری آنها رُوپِيه بُدُستُ مَى آورُد . ازآنُ جَمله بعضي مسلمان شدند وازين فــعل شنیع آنکار کردند ـ بنا بران آن ملعون آنها را لت و کوب می کرداین آیت در اثر این واقعه نازل شد و به رعایت این شان نزول برایزیادت تقبیح قید ارادهٔ تحصن وقیدابتغایمتاع دنیارا دراین آیت«**اناردن تحصنا** لتبتقوا عرض الحيوة الدنيا» زياده نمود ورنه حرام كارى كردنبركنيزان بهر حَالَ حَرَام ونهَآیت زَبُون است و تمام کمائی آنها نا پاك است خُواه کنیزان به رضا و رغبت این کار را کنند و یا به کراهیت واجبار بلسی اگر کنیزان رغبت نداشته باشند و آدم محض برای فایده حقیر دنیا آنهارا اجباراً من تکب این فعل شنیع گرداند و بالش زیاده تر ودلیل بر انتهای و قاحت و بیحیائی است . قدافلج المؤمنون منزل جهادم المنود المنافلج المؤمنون المنافلة المؤمنون المنافلة المن

تفسیو: زنا آنقدر چیز بدیست که بعد از جبر واکراه هم بد می باشد لیکن خدای مهربان محض از غفران و رحمت خود عجز و بیچارگی «مکرهه» را نگریسته عفو میکند در ینصورت به «مکره» (جبر کیننده) عذاب سخت واقع میشود و بر «مکرهه» (زنیکه بروی جبر کردهشده) رحم میشود.

و لقد آنز لنا الديكم ايات منه بين رون و رهر آنينه ورود آورديم بسوى شما آيتهاى دونن و مثلاً من الذي ين خلوا من قبلكم و مثلاً من الذي ين خلوا من قبلكم وجيزي حال رقصه اذ السانيكه المشتهاند المشتهاند المشانشما و مُو عَظَلَمُ اللّهِ اللّهُ اللّ

نفسيو: در قرآن هرنوع نصائح ، احكام وواقعات عبرت انكيز اقوام گذشته بيان كرده شده تاكسانيكه ازخدا ميترسند آنراشنيده نصيحت وعبرت حاصل كنند وانجام خود را بسنجند و يا مراد از «ومثلا من الدين خلوا» اين باشد كه بر امتهاى سابق هم همين نوع حدود واحكام كهدرين سوره مذكور گرديد جارى شده بود و بعض قصهها هم مانند اين قصه «افك» (كه درين سوره بيان شده ) پيش آمده بود ـ پس چنانكه الله تعالى براثت حضرت مريم صديقه و حضرت يوسف صديق رااز بهتان دشمنان براثت وبزرگى عائشه صديقه (رح) بنت الصديق را هم تا قيام قيامت در قلوب صادقين نقش فى الحجر نموده و روى دشمنان را سياه قيامت در قلوب صادقين نقش فى الحجر نموده و روى دشمنان را سياه گردانيد .

اَ لَكُمْ نُورُ رُالسَّمُونِ وَالْأَرُ ضِ ط الله نود تسانيا و نساست

تفسیو : رونق و آبادی زمین وآسمان از الله است اگر مدد او نباشدهمه ويران شوند (موضح القرآن) همه مخلوق نور و جود از او تعالى يافته است ، روشنی ظاهری یا با طنی ، آفتاب ، ماهتاب ، ستارگان ،فرشتگان انبیاء و اولیاء از همان منبعالنور مستفاد است . نور هدایت و معرفتی که به کسی میرسد از همان بارگاه رفیع میآید ــ تمام علویات وسفلیات از آیات تکوینیه و تنزیلیهٔ او منور اند هر تابش حسن و جمال و خوبی و کمالی کهبه نظر برمیخورد یك پرتو وجه منــور جمال و کــمال آن ذات متعال است ـ در سيرت ابن اسحق است آنگاه كـ مـردم به آنحضرت (ص) درطایف ایذاء رسانیدند این دعا برزبان مبارك بود (اعوذ بنوروجهك الذي اشسرقت له الظلمات وصلح عليه امر الدنيا و الاخسرة ان يعل بى غضبك او ينزل بى سخطك لكالعتبيّ حتى ترضيّ و لاحولّ ولاقوة الابالة ) كانحضرت صلى القعليه وسلم در تاريكي شب رب خودرا به کلمات (انت نورالسموات والارض) ندا میکرد و برای چشم ، گوش دل و هر عضو بلکه برای هر موی بدن خود از اوتعالی نور طلب میفرمود ودر آخر بهطور خلاصه می گفت (**واجعل لی نورا**) یا (**واعظم لی نورا**)ویا (واجعلنی نورا) یعنی به نورمن بیفزای بلکه مرا کاملا نور بساز ودریك حديث أست ان الله خلق خلقه في ظلمة ثمالقي عليهم من نوره فمن اصابه من برده فمن اصابه من نوره فمن اصابه من نوره يومئذاهتدى ومن اخطا نهضل) (فتح الباري صفحه ٤٣٠) يعنى هر كسى رآکه درآن وقت حصهٔ از نور الهی (توفیق) رسید وازآن بهرهٔ یافت به هدایت نائل شد و به کسیکه آن نور نرسید گمراه بماند ـ واضع باد که چنانکه نمیتوان کیفیت دیگر صفات الله تعالی را مشلاً سمع و بصر بیان نمود صفت نور نیزهمین طور است نباید آنرا بر نور ممکنات قیاس كرد تفصيل آن در رسالهٔ (مشكوة الانوار) مولفهٔ امام غزالي (رح)(يادر تفسير كبير تحت همين آيت )ديده شود .

مَثُلُ نُوْ رَ م كَمِشْكُو وَ فِيهَا صفت نود أو مانند صفتطاقي است كه دد آن مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجًا جَهْمً الْمُ

ٱلزُّجَا جُهُ كَا نَّهَا كُوْ كُبُّ

رُ رِّ يُّ يُّو قَدُ مِنْ شَجَرَةٍ درخشان کهافروخته میشود آن چراغ از (روغن)درخت

مُبْرُ كُمْ زَيْتُوْ نَهُ لا شَرْ قِتَهُ

بضي وكو لم تهسسه نارا

نُو رُعَلَى رُورٍ يُهْدِى اللهُ لِنُورِهِ

مَنْ يَشَاءُ ويضرب اللهُ الأ مُثال وبيانميفرمايد مثل هارا

## لِلنَّا سِ وَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْعٌ عَلِيْهُ ﴿ لَكُنْ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

تفسير : اگر چه زيبائي ورعنائي تمام موجودات از نور الله تعالى است ليكن مثال حصة خصوصي هدايت وعرفان را كهاز نورالهي (ج) بمؤمنين مهتدین ارزانی میشود چنان بدانید که کویا جسم مؤمن قانت مانند یك طاق است که درآن یك شیشهٔ بلورین درخشان (قندیل) مانند ستاره نهاده شده است این شیشه دل مؤمن است که به عالم بالا تعلق دارد در آن شیشه (قندیل) چراغ معرفت و هدایت روشن است - این روشنی از چنان روغنی حاصل میشود که فوقالعاده صاف و شفاف و لطیـف است واز یك درخت نهایت مبارك (یعنی زیتون) کشیده شده است ـ وآن زیتون نیزچناناست کهنهبطرفمشرقو نه بطرف مغربحجابیداشته باشد يعنى از هيچ جانب شعاع آفتاب ازآن منع نيست درميدان صاف ایستاده است و صبح و عصر افتاب برآن می آبد ـ از تجربه معلوم شده که روغن اینکونهٔ شجر زیتون لطیف تر و شفاف تر می باشد خلاصه روغن آن چنآن صاف ودرخشان است که خود بخود بدون آتش روشن میشود . این روغن درنزدمن عبارت از آن حسن استعداد ونور تو فیق است که از القای نورمبارك درآغاز فطرت به مؤمن موهوب شده بود چنانکه درفایدهٔ گذشته مذکور شد ـ وچنانکه شجرهٔمبارکه **را(لاشرقی**ة ولاغربیه فرموده بود آن نورربانی نیز از قسید جهات بالدومنزهاست خلاصةً كلام اين است كه شيشة دل مؤمن فوق العاده صاف و شفاف است واز توفیق خدا (ج) برای قبول حق درآن چنان استعداد قوی ودیعت شده که بدون اقتباساز آتش برای بر افروختن به کلی آماده می باشد -پس به مجردیکه آتشی به آن قریب شود یعنی روشنی تیز وحی وقرآن به آن تماس کند روشنی فطری آن فوراً مشتعل میشود ـ همین چیز را به دنور علی نور، تعبیر کرده اند باقی این همه چیزها در قبض واختیار الله است به هركسيكه بخواهد روشني عطا ميفرمايد و نيز اوتعالىميداند که کدام کس مستحق روشنی است و کدام کس اهل آن نیست ـنیز بیان این مثالهای عجیب وغریب بدین غرض است که بهافراد مستعد یك نوع روشنی بصیرت حاصل شود ـ موقع ومحل مناسب تمثیل را بُوجِهِ أَكُمِلَ تَنها حَق تَعالَى ميداند ديگر كس قدرت ندارد كه چنين مشال موزون و جامع بیاورد \_ در آیت مابعد فرمودکه این روشنی ازین حاصل میشود که توجه مردم دایماً بسوی آن مساجدی باشد که مردمان کامل صبح و شام درآنها بندگی میکنند .

تنبیه: مفسرین تقریر تشبیه رابه چندین رقم کرده اند - حضرت شاه صاحب (رح) همدر موضع القرآن یك تقریر بسیار لطیف وعمیق نگاشته است مگر بنده (شبیر احمد) تو جیهی را که به فکرم رسید درج کردم (وللناس فیما یعشقون مذاهب) پوشیده نماند که آتشی که در «یوقد» ودر «ولو لم تمسسه نار » اشاره شده است من در (مشبه) به جای

آن وحى و قرآن را قرار داده ام ماخذ آنفایده ایست که حضرت شاه (رح) درباب «مثلهم کمثل الذی استوقد نارا » نوشته استوتائید آنازیك حدیث صحیحین میشود که آنحضرت (ص) درآن این کلمات رافرموده است (انمامثلی ومثل الناس کرجل استوقد نارا فلما اضاءت ما حول جعل الفراش وهذه الدواب التی یقعن فیها ـ الحدیث ).

فِي بَيْوُ تِ أَذِ نَ اللَّهُ أَنْ تُرُ فَعَ اللَّهُ اللَّ

تفسیو: برای تعظیم و تطهیر آن حکم داد یعنی باید نگهبانی ونگهداری آنها شود وازهر نوع پلیدی وافعال واقوال لغوپاك نگه داشته شود اینهم در تعظیم مساجد است كهدرآن درآمده دو بركعت تحیة المسجد اداشود.

و یکن کر فیم ا سهه لا و در تنها سهه له در ترده میشود در ترده میشود

تفسیو : تسبیح و تهلیل و تلاوت قرآن وغیره همه اذکار داخل همین ذکر است .

يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُلُ وِ

وُ الْا صَالِ ﴿

تفسیو: یعنی درتمام اوقات مناسب خدارا یاد میکنند بعض مفسرین گفته اند که از «غلو» نماز صبح مراد است و چهار نماز دیسکر داخل «آصال» میباشند زیرا که اطلاق (اصیل) بر اوقاتی میشود که از زوال شمس تا به صبح است.

رِ جَالٌ لا عُلْمِيهِم نِجَارَةٌ وَ لا بَيْعُ مرداني كه غافل نميسازدايشانوا سوداكري و نه بيع زل چهادم ال

عَنْ ذِ كُرِ اللّٰهِ وَإِقَامِ الصَّلُو قِ

وَ إِيْنَاءِ الزَّرْكُو وَ مُلا

تفسیر: مشاغل معاش آنهارا از یاد الله و به جا آوردن احکام الهیه غافل نمی سازدبزرگترین تجارت تا به خرید و فروش جزئی هیچ چیزایشان را از ذکر خدا (ج) باز نمیدارد صحابه رضی الله عنهم دارای همین صفت بودند .

يَخُافُوْ نَ يُوْ مَّا تَتَقَلَّبُ فِيُهِ سِترسند الدوني مَّا تَتَقَلَّبُ وَالْمُ بُصَا رُوْنِي الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلِمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلُمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُل

تفسیو: درآن روز دلها چیزهائی راخواهندفهمید که تاهنوز نفهمیده اند و چشمها آن واقعات هولناك را خواهند دید که کاهی ندیده اند درقلوب کاهی توقع نجات پیدا میشود و گاهی خوف هلاك استیلا میکند وچشمها کاهی به طرف دست چپ خواهندنگریست که از کدام طرف گرفتار میشوند و یا از کدام جانباعمالنامهٔشاندردست شان داده میشود.

لِيَجُزِيهُمُ اللّٰهُ أَحُسَنَ مَا عَمِلُو ا

و يز يك هُم مِنْ فَضَلِهِ ط و نياده دهد ايشانوا اذ فضل خود

تفسیر : جزای مقررهٔ کارهای خوب را می یابند مگر ازفضل حق تعالی بهمراتب زیاده ترداده خواهدشد که تفصیل و تعیین آن فعلا نمیشود .

وَ اللّٰهُ يَرُ زُ قُ مَنَ يَشَلَ عُ و الله دونى ميدهد عسى دا تعنوامد بِغَيْرِ حِسَا بٍ ﴿

تفسیس: نزد اوتعالی هیچ کمی نیست ـ اگر اهل جنت را روزی بیحد وحساب عطا فرماید مشکل نیست .

چون بیایدبآن نمی یابد آنرا

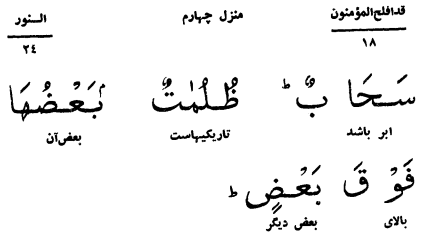
#### شَيْعًا و جَدَا للّٰهَ عِنْدَ هُ فَو فَلَهُ اللّٰهَ عِنْدَ هُ فَو فَلَهُ اللّٰهَ عِنْدَ هُ فَو فَلَهُ اللّٰهَ عِنْدَا و بستمام رسانيداودا جيزى و يافت الله انزداو بستمام رسانيداودا

### حِسَابُهُ \* وَ اللّٰهُ سُرِيعُ الْجِسَابِ اللّٰهِ مَا الْجِسَابِ اللّٰهِ مَا الْجِسَابِ اللّٰهِ مَا الْجِسَابِ

تفسیو : کافران بر دوقسم اند (۱) آنانکه بر وفق زعم و عقیده خود چیزی کار های خوب میکنند و می فهمند که بعد ازمردن به کار خواهد آمدحال آنکه اگر چه ظاهرا کدام کارنیکی باشد آنهم از شامت کفر عندالله مقبول ومعتبر نیست مثال این کافران فریب خورده را چنان بدانید کهوقت چاشت یک شخص تشنه در دشت از مسافه دور آب به نظرش آمد حال آنکه آن در حقیقت ریگ تابان بوده ، شخص تشنه از تشنگی بیتاب شده بدان طرف شتافت اما دید که آب قطعاً وجود ندارد ، بلی وقت هلاکت پیش رویش هست والله تعالی برای محاسبه تمام عمرش موجود می باشد .در حین همین اضطراب و حسرت تمام حساب و کتاب او را بیك آن واحد تمام میکند زیرا در آنجا در محاسبه یک ذره دیر واقع نمیشود و به کمال سرعت راجع به غفلت هاوشرار تهای تمام عمرش فیصله داده میشود .

(۲) آنانیگه از سر تا پا در لذات دنیا غرق ودر ظلمات جهل و کفر ظلم و عصیان گرفتار می باشند \_ مثال آنها در آینده بیان میشود . آنها چندان شعاع روشنی هم ندارند مانند شخصیکه از سراب فریب میخورد به نظر می آیند \_این مردم درتاریکی های متراکم چنان مقید و محبوس اند که از هیچ جانب روشنی به ایشان نمیرسد \_ نعوذبالله.

آوُ کظلمتِ فِی بُحرِ لَجِی یَغَشَهُ یا مانند تاریمی ما دد بعر عمیق مهمیوشاندآنرا موج مِن فَوْ رقِه مُوْ جُ مِنْ فَوْ قِه موجی اذ بالای آن موج دیمر اذ بالای آن



تفسیو: در اعماق بحر تاریکی خود دریاودر عین زمان موجهای طوفانی که یکی بعد دیکری هجوم می آورد ، سپس بالای این چیز ها تاریکی ابر های تیره و تار باشد و چون شب بیاید این تاریکی هارامی افزاید.

تغسیو : یعنی اگر دست خودرا برداشته قریب چشمها ببرد دراثرتاریکی بهنظر نمی آید یعنی نهایت تاریکی است .

تفسیر: این جمله راجع به کفار در مقابل «یهدی الله لنوره مین یشآ» است که قبلا درباب مؤمنین فرموده بود ـ یعنی به کسیکه خدای تعالی نور توفیق ندهد آیا دیگری باو روشنی رسانیده میتواند ؟ چون استعداد آنها خراب بود به توفیق نایل نشدند ودر اعماق دریا افتاده جمیع دروازه های روشنی را بر خود بستند پس نور از کجا بیاید .



تفسیو : ذکر پرندگان را شاید ازین سبب جداگانه فـرمود که آنها دروقت پریدن دربین آسمان وزمین معلق می باشند واینطور پریدن آنها در هوا نشانی بزرگ قدرت است .

## كُلُّ قَدُ عَلِمُ صَلَا نَهُ وَ تُسْبِيْحُهُ الْ اللهِ وَ تُسْبِيْحُهُ اللهُ وَ تُسْبِيْحُهُ اللهُ وَ تُسْبِيعُ خودرا

تفسیر: حق تعالی به هر چیزهناسب حال آن طریق انابت و بندگی و تسبیح خوانی را الهام فرهود و هرچیز آن طریقه را فهمیده و ظیفهٔ خود را ادا میکند لیکن جای افسوس و تعجب است که بساافراد انسان به غرور و غفلت و ظلمت و جهالت گرفتار آمده ازیاد مالك حقیقی غافل واز ادای و ظیفهٔ عبودیت رو گردان می باشند .

تنبیه: راجع به تسبیح مخلوقات ایضاح مختصری دربارهٔ پانزدهم داده ایم ملاحظه شود ـ در حدیثی آمده که حضرت نوح (ع) پسران خود را درحین توصیهٔ تسبیح فرمود: (وانهالصلوةالخلق) ( ایس نماز مخلوق باقیمانده است ) .

### وَ اللّٰهُ عَلَيْمٌ أَبِهَا يَفْعُلُوْ نَ اللّٰهِ عَلَيْمٌ أَبِهَا يَفْعُلُوْ نَ اللّٰهِ مِينند

تفسیو : اگر شما بندگی و تسبیح آنهارا نفهمید حق تعالی کیفیت و ماهیت هر یك را خوب میداند . وَلِلْهِ مُلْكُ السَّمَٰ إِنَّ وَالْأَرْضِ \*

وَ إِلَى اللهِ الْهُصِيرُ ۞

تفسير : چنانكه علم اوبرهمه محيط است حكومت اوتعالى همم برتمام علویات و سفلیات حاوی است و بالـآخره بحضور او باز میگردند \_ در آینده تصرفات حاکمانه و قادرانه خود رایبان میفرماید .

اَ لَمْ تَرُ اَتَّ اللهُ يُزُ جِي سَحَا بًا ثُمُّ يُو لِفُ بَيْنَهُ ثُمٌّ يَجُعُلُ ترکیب میکند میان او (بعضی دابه بعضی) باز میگوداندآنوا رُكَا مًا فَتُرَى الْوَكَ قُ قطرههای بارانرا يُخْرُ جُ مِنْ خِللِهِ "

تفسمير : در ابتدا قطعات كوچك ابر بوجود مي آيد سيس يكجا شدهيك ابر كلان ميشود بالآخره ابر ها متراكم ميشوند .

فِیْهَا مِنْ ابْرُ رِ فَیْصِیْبُ بِهُ درآنجا مست داله بس میرساند آنرا

من یشآء و یصر فلهٔ عن من یشآء و ما بهر که خواهد و بازمیدارد آنرا از هر که خواهد

تفسیر: چنانکه در زمین کوهای سنگ استقرار قول بعض سلف همانطور درآسمان کوهای ژاله موجود می باشد میرجم (رح) بر وفق آن ترجمه کرده است لیکن راجع تر وقوی تر اینست که از «سماء» باید ابر مراد باشد مطلب این است که ابرهائیکه در کثافت و ثقالت مانند کسوها می باشند ژاله می باراند که از آن به بسیاری مردم نقصان جانی ویا مالی میرسد و برخی از آن محفوظ می ماند مثل مشهور است که ژاله بریك شاخ گاومی بارد و شاخ دوم خشك می ماند .

يَكُمْ كُ سَنَا بُرُ قِهٖ يَلُ هُبُ اللهِ عَامِوشَنَى بِرَقَةٍ مِنْ عَامِ هُبُ اللهِ عَامِوشَنَى بِرِقَانَ بِرَقَانَ بِرِقَانَ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْلِمُ لِلْمُ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْلِلْمُ لِلْمُنْ الْمُنْمُ لِلْمُ لِلْم

مِا لَا بَصًا رِ ﴿

تفسیر : درخشانی برق آنقدر تیز میباشد که چشمها خیره گردیدهو دراثر آن قریب است که بینائی مفقود شود .

يُقَلِّبُ اللّٰمُ النَّهُ وَ النَّهُارَ اللّٰمُ النَّهُارَ اللّٰمُ النَّهُارَ اللّٰمُ النَّهُارَ اللهُ اللّٰمُ النَّهُارَ اللهُ اللّٰمُ النَّهُارَ اللهُ اللّٰمُ اللّ

تفسیر: بعد از روز شب وبعد از شب روز فقط به قدرت اوتعالی می آید واو تعالی گاهی روز را و گاهی شبرا دراز و کوتاه میکند وگرمی آنهارا به سردی و سردی آنهارا به کرمی تبدیل می نماید.

اِ تُ فِی ذَ لِكَ لَعِبْرُهُ اللهُ اللهُ

تفسیو: بنی آدم باید از دیدن چنین نشانهای عظیمالشان قدرت بصیرت وعبرت حاصل کند و به آن شهنشاه حقیقی به صدق و اخلاص دل رجوع کند که درقبض و تصرف او زمام تمام تصرفات و تقلبات می باشد .

تفسیر: راجع به این موضوع فایدهٔ آیه «وجعلنامن الماء کل شیءحی الآیه» در (رکوع سورهٔ الانبیآء) مطالعه شود .

فُونَهُمْ مِّنُ يَّهُشِى عَلَى بَطْنِهُ عَلَى بَطْنِهُ عَلَى بَطْنِهُ عَلَى بَطْنِهُ عَلَى بَطْنِهُ عَلَى بَطْنِهُ عَ بِسَادَ اينهاست آنكه ميرود بر شكم خود

تفسير : چنانچه مار وماهي .

وَ مِنْهُمْ مِّنْ يَّهُشِى عَلَى رِجُلَيْنِ

تفسير : چنانچه انسان و طيور .

تفسیو : چنانچه گاو و گوسفند وگاومیش و شتر وغیره .

يَخْلَقُ اللّٰمُ مَا يَشَاءُ طَ إِنَّ اللّٰمَ مرآفريند الله آنچه خواهد مرآفينه الله عَلَى كُلِّلِ شَيْءً قَدِ يُرُ ﴿

تفسیو: اگر کدام جانور را از چهار پازیاد داده باشد هیچ بعیدنیست قدرت و مشیت لامحدود اوتعالی را هیچکس محصور کرده نمیتواند.

تفسیر: آیات تکوینیه و تنزیلیه آنقدر واضع است که بعد از دیدن وشنیدن آن نباید انسان گمراه گردد . ولی بر راه راست شخصی روان میشود که خدای تعالی او را توفیق هدایت داده باشد به ملیونها مردم این نشانیهای واضع و روشن را می بینند لیکن به اعتبار نتیجه دیدن و ندیدن آنها یك برابر است .

و يَقُو لُو نَ الْمَنَّا بِاللّٰهِ وَ بِالرَّسُو لِلْ مَن وَ مِعُويند (منافقان) ایمانآورده ایم باشه و به رسول و آ طُعنا شم یننو لئی فر یقی صِنهٔ هم وفرمان بردادی نمودیم باذ دو میعرداند فرقه اذایشان مِن بُعُدِ ذَ لِلْکُ طُ وَ مَا اً و لَا عِلکَ بعد اذین و نیستند ایشان مؤمنان (نامت برایمان)

تفسیر: این ذکر منافقین است که به زبان دعوای ایمان واطاعت را میکردند لیکن چون وقت عمل میرسید ازآن انحراف میورزیدند-حقیقت این است که در دلهای آنها از ابتدا ایمان وانقیاد موجود نبود ـ تمام تلمیع سرمایهٔ زبانی آنها در وقت امتحان از بین رفته مس آن ظاهر میشد .

وَ إِنَّ ا كُ عُـوْ ا إِلَى اللَّهِ اللهِ عَالَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

تفسير: اگر با كسى قضيه ودعوى بر پاشود و بدانند كه خود شانحق به طرف نيستند ، درآن وقت اگر طرف مقابل مى گويد كه به خدمت رسول آلله (ص) رفته اين قضيه را فيصله نبائيد ، اين منافقين رضامند نييشوند زيراآنها ميدانند كه آنحفرت (ص) بدون رعايت و روى دارى حتماً مطابق حق فيصله مى نايد و آنخلاف مفاد آنها صورت خواهد گرفت – حالانكه از اول اين دعوى ميكردند كه در ايمان آوردن بر الله و رسول و و پذيرفتن حكم آنها آماده ايم اكنون آن دعوائى كه ميكردند چه شد ؟ بلى فرض كنيد كه اگر در كدام معامله حق بجانب نبوت حاضر ميشوند و فيصله را منحصر به ذات مبارك آنحفرت (ص) نبوت حاضر ميشوند و فيصله را منحصر به ذات مبارك آنحفرت (ص) ميكردانند زيرا ميدانند كه محكمه عدالت در حق آنها فيصله ميكندپس ميكردانند زيرا ميداننه كه محكمه عدالت در حق آنها فيصله ميكندپس اين ايمان واسلام آنها محض هوا پرستى است .

تفسیر: مرض دلایشان این است که حقیت خدا (ج)و رسولخدا (ص) را پذیرفتند لیکن حرص آنهارا نمیگذارد که به فرمودهٔ آنها روانشوند چنانکه شخص بیمار میخواهد که راه برود لیکن پا هایش قوت ندارد .

تفسیر: آیا در باب خدا (ج) و رسول (ص) در دلهای آنها کدام سوء تفاهم جای گرفته است وراجع به صداقت آنحضرت (ص) ووعد ووعید خدای تعالی کدام شك و شبههٔ دارند ؟ یاگمان شان این است که الله (ج) ورسول او (ص) فیصلهٔ معاملات آنهارا موافق انصاف نخواهند کرد ؟ بنا بران از بردن دعوی خود به محکمهٔ عدالت آنها خود داری مینمایند اما باید بدانند که درآن بار گاه هیچ احتمال ظلم وبی انصافی نیست البته خود این مردم کمر به ظلم بسته اند می خواهند که حتی خودرا البته خود این مردم کمر به ظلم بسته اند می خواهند که حتی خودرا معاملات رابه محکمهٔ عدالت خدائی نمی آورند زیرا می فهمند که فیصلهٔ معاملات رابه محکمهٔ عدالت خدائی نمی آورند زیرا می فهمند که فیصلهٔ منصفانه رسول (ص) خلاف خواهش باطل آنها خواهد بود \_ این بود مقابل آنها اطاعت وانقیاد مخلصین رابیان مهم ماید .

إِنَّهَا كَانَ قُوْ لَ الْهُ وَ مِنِيْنَ جَزِينَ نِيسَة مَعْنَانَ مُعْنَانَ مُلْكِلًا مُؤْمِنَانَ مُعْنَانَ مُنانَانَ مُعْنَانَ مُنْ مُنْ مُنانَانَ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنانَانَ مُعْنَانَانَعُلَمُ مُنْ مُعْنَانِعُمُ مُنْ مُعْنَانَانَ مُنَانَانَ مُنَانَعُمُ مُنانَانَانَعُلِمُ مُنَانَانَ مُعْنَانَانَعُمُ مُنانَانَانَعُمْ مُنانَانَعُمُ مُعْنَانَانَانَعُمُ مُنانَانَانَانَعُمُ مُعْنَانَانَانَعُمُ مُنانَانَانَانَعُمُ مُنانَانَانَانَعُمُ مُنانَانَعُمُ مُنانَانَعُمُ مُنانَانَعُمُ مُنانَانَعُمُ مُنانَانَعُمُ مُعْنَانِعُمُ مُنانَانَعُمُ مُنانَانَعُمُ مُنانَانَعُمُ مُنانَانِعُمُ مُعْنَانِعُ مُنانَانَعُمُ مُنانَانِعُمُ مُنانَانَعُمُ مُنانَ

97

قدافلح المؤمنون منزل چهارم ------

السنور -----۲٤

ليُحْكُمُ بَيْنَاهُمُ أَنْ يَتَقُو لُو اللهِ اللهُ عَنْد درميانايشان آنكه عويند

سَمِعُنَا وَ ٱطْعُنَا ﴿ وَ أُو لِآعِكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

مُم الْمُفْلِحُون نَ اللهُ ال

تفسیر: کار مسلمانان صادق این است وباید چنین باشد کهمرگاه درباب کدام معامله به طرف خدا(ج) و رسول (ص) خواسته شوندخواه درآن ظاهرآ نفع شان باشد یانقصان یك دقیقه توقف نمی کنند و بسی درنک «سمعنا واطعنا» گفته برای قبول حکم تیار میشوند خیر اصلی وفلاح حقیقی آنها در همین عمل مضمر است.

و من يقطع الله و رسول اودا و منه فرمان بردادی تند الله و رسول اودا

و یکخش الله و یکنی که فاو لاعلی و برسد اذاله (یعنی توبه مند )و پرهیز مند (در آینده از ممناهان) پس آن محروه

هُمُ الْفَاكِرُ وُ نُ ⊕ ایشانند بمتصدرسندین

تفسیو: کسیکه فی الحال فرمانبردار باشد ، به تقصیرات گذشته نادم شده واز خدا (ج) ترسیده توبه کند ودر آینده از راه بد کناره گیرد برای وی کامیابی دنیا و آخرت است .

و اَ قُسَمُو ابِ اللّٰهِ جَهْلَ اَ يَهَا نِهِمْ و سومندميخورند (منافقان)به الله بهسومندهای مؤکد خود

اَعِنَ اَ مُرُ نَهُمُ لَيَخُرُ جُنَّ الْمَانُ الْمَانُ (هرآئينه)بيروندوندازوطنخود المَانُ الْمَانُ (هرآئينه)بيروندوندازوطنخود

قَلْ لَا يَقْسِمُوا عَلَاعَهُ مَعُورُ وَ فَكَ الْمَا بعو قسم مغوريد فرمانبرداری پسنديده (مطلوب است)

اِتُ اللّٰهُ خَبِيرٌ كِبِمَا تَعْمَلُو نَ اللهُ خَبِيرٌ كِبِمَا تَعْمَلُو نَ اللهُ خَبِيرٌ كِبِمَا تَعْمَلُو نَ

تفسیس: یعنی منافقین قسم های سخت تاکیدی خورده میخواهند به تو یقین بدهند که اگر و تو حکم بدهی ماتمام خانه واهل وعیال را ترك كرده تیار هستیم که در راه خدا (ج) برائیم آنحضرت (ص) فقط یك اشاره کنند ببینند که ما چگونه همه مال ودولت خودرا در راه الله (ج) نشار خواهیم کرد . نظر به اظهار آنهافر مسود که بایس قسدر قسمهای کلان سوگند همای طویل ضرورت نیست ، حقیقت فرمانبرداری شما برهمه منکشف شده است که به زبان دعاوی بسیار می کنید و در وقت عمل مسلمانان الله و شما لازم است که در عمل باحکام الهی (ج) مثل مسلمانان صادق اخلاص نشان دهید ـ از قسم خوردن چه حاصل ، فرض کنید که بندگان را به قسم متیقن و قانع بسازیدلیکن به حضورالله (ج) چالاکی و فریب هیچکس تاثیر ندارد چه او تعالی به تمام سخنان آشکارا و پوشیده و فریب هیچکس تاثیر ندارد چه او تعالی به تمام سخنان آشکارا و پوشیده

قَلَ اَطِيْعُو اللّٰهِ وَالطِّيعُو الرَّسُولُ عَ بِيُّو فرمان بريد الله و فرمان بريد رسول دا

١,

و علينكم منا حُمِلتُم و إن و المرد منده بشما و المرد المحرد منده بشما و المرد منده بشما و المرد منده بشما و المرد و المرد و المرد و المرد اودا داه يابيد و نيست برد اودا سُو لِي السَّالِ الْسَائِحُ الْمُرْبِينُ ﴿

تفسير: از طرف خدا (ج) بر دوش پيغببر بار تبليغ نهاده شده است واو بدون زيادت و نقصان آنرا ادا كرده و تكليفي كه برشما نهاده شده تصديق و قبول حق و مطابق ارشاد او كار كردن است ـ اگر شما وظيفة خود را شناخته احكام او را تعميل نموديد راه كاميابي دارين را خواهيد يافت ودر دنيا و آخرت خوش ومطمئن مي باشيد \_ ور نه براي پيغببر ميچ نقصان نيست ،جواب دهي شرارت و سر كشي تان بر دمه خودتان است پيغببر فرض خود را ادا نموده از مسئوليت خود عندالله سبكدوش كرديد \_ در آينده بعض ثمرات اطاعت رسول را بيان ميفرمايد كهسلسله آن از دنيا شروع ميشود .

وَ عَلَى اللّٰهُ الّٰذِينَ الْمَنْوُ الْمِنْكُمْ وَعَدَدادهاست الله آنانواكه ايمان آوردهاند از شما

و عَمِلُو الصَّلِحٰتِ لَيَسْتَخُلِفَنَهُمْ وَ وَ عَرِدُهُ اللَّهِ الصَّلِحٰتِ لَيَسْتَخُلِفَنَهُمْ وَ عَمِلُهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا الللَّاللَّاللَّاللَّهُ الللَّاللَّا الللَّالَّاللَّا ال

الأزض كمااستُخلف الَّذِينَ مِنْ قَبُلِمِهُ ۗ وَ لَيُهُ كِنَّكُ ں از ایشان بودند و تاجای دهد رقوت دهد لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْ تَضَى لَهُمْ وَ لَيْبَدِّ لَنَّهُمْ مِّنْ بُعُدِ خُو فِهِمْ أَمْنًا الْ يُعْبُدُو نَنِي لايُشْرِكُونَ شريك نميسازند پرستش میکنند مرا بمن

تفسیر: این خطاب به مردمان زمان آنحضرت است (صلی الله علیه وسلم) یعنی از بین آنها کسانیکه به درجهٔ اعلی نیك و پیرو کامل رسول اند بعد از رسول (ص) به ایشان حکومت زمین داده میشود ودین اسلامرا که پسند خداست به ذریعهٔ آنها در دنیا قائم میکند . گویا در کلمهٔ استخلاف اشاره به آن است که آن مردم محض مانند پاد شاهاندنیوی نمى باشند بلكه جا نشينان پيغمبر كرديده سلطنت آسماني را اعلان می کنند و بنیاد دین حق را قوی می سازند در آنوقت مسلمانان ازکفار نترسند به کمال امن واطمینان در عبادت پروردگار خود مشغولخواهند شد ودردنیا دورانامن وامان حکم فرما می باشد ، امتیاز نمایـان این بندگان مقبول و معزز این است که بندگی خدای واحد را بدون آمیزش یك ذره شرك به جا می آرند \_ شائبهٔ از شرك خفی پیشآنها راه ندارد تا چه رسد به شرك جلى . آنها فقط بنده يك خدا (ج) بوده وامید و بیم شان خاص ازوست و برو اعتماد و اتکاء خوا هند کرد،حیات

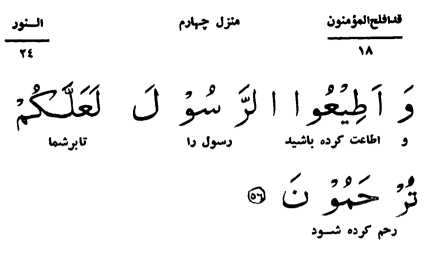
1/

و ممات خود را در رضای او میدانند و جز از وی خوف و هراسی ندارند رضا ونا رضا بودن ديگري را پروا نمي كنند الحمدلله والمنه كه اسن وعدة البي (ج)به ذريعة خلفاى اربعه (رض) تكميل يافت و مصداق هريك ازین پیشگوئی عظیمالشان را دنیا به چشم خود دید ـ بعد از خلفای اربعه هم عدة از پاد شاهان اسلام از همین قبیل پیدا شده بودند وآینده هم هروقتیکه الله خواست همچه مردان به میدان خواهند آمد. ازاحادیث معلوم میشود که آخرین خلیفه ، حضرت امــام مهدی (رض) می باشد ودر باب او بشارات عجیب و غریب داده شده ـ او زمین خدا (ج) رابه عدل وانصاف پر خواهد ساخت و كلمةاسلام را به ذريعةجهاد فيسبيلالله (كهدرنوعيت خود خارق العاده مي باشد ) بلند خواهد نمود (اللهم احشرنا في زمرته وارزقنا شهادة في سبيلك انكواسعالمغفرةوذوالفضل العظيم) تنبیه : ازین آیت استخلاف \_ فضیلت ومنقبت نهایت بزرگےخلفای اربعه (رض)می برآید ابن کثیر در تحتاین آیت از عهد نبوت الی عهدعتمانی فتوحات را سلسله وار بیان کرده است ودر آخر این کلمات را تحریر داستهاست (وجبى الخراج من المشارق والمغارب الى حضرة امير المؤمنين عثمان بن عفان رضَى الله عنه وذلك ببركة تلاوته ودراسته وجهمه الامة على حفظ القرآن و لهذا ثبت في الصحيح ان رسولالله (ص) قال ان الله ذوى لى الارض فرايت مشارقها و مغار بها و سيبلغ ملك امتى مازوى لى منها فهانحن تتقلب فيماوعدناالله ورسولهوصدقالله ورسوله فنسئل الله الايمان به وبرسوله والقيام بشكره على الوجه الذي يرضيه عنا).

وَ مَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَ لِكَ ومرعه ناسپاسی عرد بعد اذآن فَأُ و لَــَــــكُ هُمُ الْفْسِقُونُ نَ ﴿ پُس آن عمروه ایشانند نافرمانان

تفسير: ناسپاسى از چنين انعامات عظيمه كار يك مجرم بسيارنافرمان سركش است ـ حضرت شاه صاحب (رح) مى فرمايد كه هر كسيكه از خلافت خلفاى اربعه (رض) وفضلوشرف آنها منكرشد حال آنهاراازين كلمات بايد فهميد ـ « دبنا اغفرانا ولاخواننا الدين سبقوناب الايمان ولا تجعل فى قلوبنا غلاللذين آمنوا دبناانك رؤف رحيم» (الحشر ركوع ١)

و أقيمُو الصّلوة والتُواالزّكوة و برياداريد نماذ دا و داده باشيد ذيوة دا



تفسیر: اگرمیخواهید از رحمت خدا (ج)بهره بگیرید شما هم روشآن بندگان خاص را اختیار کنید ـ آن روش عبارت است از اقامهٔ نماز، تادیهٔ دایمی زکوة ودر تمام شعب زندگی به فرمودهٔ رسول (ص) کار کردن اللهم ارزقنا متابعهٔ رسولك صلیالله علیه وسلم وتوفنا علیه والحقنا بالصلحین ـ آمین .

تفسی : این است انجام مردم مردود و مغضوب در مقابل بندگان نیک یعنی چون حکومت ملك و خلافت زمین به نیكان عطا میشود تماممكاریها و تدابیر كافران و بد كاران به باد فنا میرود هیچكس نمی تواند مانیم ارادهٔ الله گردد اگر در تمام مملكت خدای تعالی این سو و آن سیو بخواهند بگریزند باز هم خود را از سزای خدانی نجات داده نمیتوانند یقیناً در زندان جهنم انداخته میشوند .

خفتن

# يَ يَّ مَا الَّذِينَ الْمَنُو الْيَسْتَأْذِ نُكُمْ مَا الَّذِهِ فَواهندازشما الله اجازه خواهندازشما

الّٰذِينَ مَلَكَتُ اَيْمَا نُكُمُ اللهِ ايشاناست دستهاى شما

تفسیر: یعنی غلامان و کنیزان \_ چهار رکوع پیش مسئلهٔ استیان (اجازه گرفتن) ذکر شده این مضمون تتمهٔ آن است \_و نظربه مناسبات مخصوص در میان مضامین دیگر بیان شد .

این سه و قت کشفعورتشماست(اینسهوقتزمانخلوتشماست)

تفسیر: دراین سه وقت کالای زائد عمومآاز بر کشیده میشود ولباس بیداری به لباس خواب تبدیل میشود و بههمراه عیال خود مخالطت هم بیشتر درهمین اوقات بهعمل میآید ـ گاهی پیش از فجر و یا و قت چاشت انسان ارادهٔ غسل میکند و میخواهد کهکسی براواطلاع نیاب بنا بران حکم داد که درین سه وقت برای بچه های نابالغ و غلام وکنین هم ضروری است که برای ادخال اجازه بگیرند ـ در اوقات دیگر برای آنها ضرورت اجازه گرفتن نیست مگراینکه انسان به مصلحت و قت و ضرورت مخصوص خود در اوقات دیگر هم پابند استیذان باشد .

تفسیر: یعنی غیر ازاوقات مذکورهٔ فوقدراوقات دیگری کهعادتاً بدون ممانعت نزد یکدیگر رفت و آمد میتوانند. برای بچه های نا بالخ ویا کنیز و غلام ضروری نیست که هرمرتبه اجازه حاصل کنند زیسرا که ازینگونه پابندی شدید در کار و بار تعطل و تنگی واقع میشود واین خلاف حکمت حق تعالی است.

وَ إِنَّ ابْلُغَ الْأَطْفَالُ مِنْ كُمُ الْحُالُمُ الْحُالُمُ الْحُالُمُ الْحُالُمُ الْحُالُمُ الْحُالُمُ الْحُالُمُ الْحُالُمُ الْحُلَانُ اللّهُ ال

#### الَّذِ يُنَ مِنْ قَبُلِمِهُ اللَّهِ اللَّهِ مَا

نانكه بالغبودند پيش از ايشيا

تفسير: بچه تاوقتيكه بالغ نشده غير از سه وقت مذكور در اوقاتديگر بدون اجازه هم رفت وآمد ميتواند \_ اما وقتيكه به حدبلوغ رسيد حكم او مثل مردان بالغاست و حكم آنها پيشش در آيست «يايهاالذين آمنوا لاتدخلوابيوتا غير بيوتكم حتى تستأنسوا و تسلمو ا على اهلها گذشته است.

كذا لِكَ يُبَيِّنُ اللّٰهُ لَكُمْ اللّٰهِ عَلَيْمٌ وَ اللّٰهُ عَلَيْمٌ حَكَيْمٌ وَ اللّٰهُ عَلَيْمٌ حَكَيْمٌ وَ اللّٰهُ عَلَيْمٌ حَكَيْمٌ وَ اللّٰهِ الْعَمَانِ وَ اللّه بهمه چيزدانا باحكمتاست و نشستكان من النِّسَاءِ اللّٰذِي لَا يُرُ جُو نَ النِّسَاءِ اللّٰذِي لَا يُرُ جُو نَ النَّهُ لَا يُرَ جُو نَ النَّهُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْمِنٌ جُو نَ اللّٰهُ عَلَيْمِنٌ جُنَا حَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمِنٌ جُنَا حَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْمِنٌ جُنَا حَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْمِنٌ جُنَا حَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلَاللّٰهُ اللّٰلّٰمُ اللّٰهُ اللّٰلّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰمُ اللّٰلّٰمُ اللّٰلّٰمُ اللّٰمُ اللّٰلّٰمُ اللّٰمُ اللّٰلِمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰلّٰمُ اللّٰمُ اللّٰلّٰلَاللّٰمُ اللّٰلّٰمُ اللّٰمُ اللّ

نفسير: حضرت شاه ... بررح) مي نويسد « يعني زنان پير اگر درخانه هاي خود در جامهٔ كم باشند درست است واگر پردهٔ كامل داشته باشند از اين هم بهتر »واكر در حين برآمدن از خانه جامه زائد را مانند برقع و غيره بكشند باكي نيست به شرطيكه درآن اظهار زينتي نباشد كه حكم پنهان كردن آنها در آيت «ولايمدين زينتهن الايه» داده شدهاست ازين ميتوان اندازه نمود كه راجع به تستر زنان جوان غرض قرآن كريم حيست ؟ .

#### وَ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ۞

الله بهمه سخنان شنوا بهمه چيز داناست

تفسیر: این است انتظامات ظاهری جلوکیری از فتنه و فساد باقی چیزهائیکه در پرده به عمل می آید وازآن فتنه ها برپا کرده میشود بدانید که خدای تعالی آنهمه را میشنود و میداند و وبر طبق اعمال واقوال آنها با هر یك معامله میکند.

۱.

تفسس : در امور تکلیفی مانند جهاد ، حج، جمعه ، جماعت و چندین چيز ها معاف مي باشند (كذا في الموضح) و يا مطلب اينست كهدر طعام خوردن این محتاجان و معذوران با مردم تندرست هیچ حرج نیست ــ در زمانهٔ جاهلیت چنین محتاجان و معذوران از نان خوردن با اشخاص تندرست خود داری میکردند ـ در دل آنها میگذشت که شاید مردماز نان خوردن همراه ما نقرت كنند و از بعض حركات واوضاع مابهايشان ایدًا برسد . وحقیقتاً بعض مردم از ایشان نفرت می کردند ـ نیزبعض مؤمنین را از نهایت اتقاء این خیال پیدا شد که اکر باچنان معذوران و مریضان نان بخورند اصول عدل و مساوات شاید قائم مانده نتواند شخص كور همه طعام را ديده نميتواند ، شخص لنگ ممكن است دير برسيد ودرست نشسته نتواند راجع به مريض بيچاره چه گفته شود ؟ بنابران در نان خوردن همراه آنها احتياط ميكردند تا حق آنــها تلف نشود یك صورت دیگر هم پیشمی آید که چون این مردم معذورومحتاج پیش کسی میرفتند و آن شخص استطاعت نان دادن نمیداشت از راه بی تکلفی ایشآنرابه خانهٔ پدر ، برادر ، خواهر ، کاکاو یاماما و غیسره خویش واقارب خودمیبرد بهدلاین محتاجان می گذشت کهما پیش خوداو آمده بودیم لیکن ماراپیش دیگری برد \_ نمیتوان گفت که او به نآن دادن ما خوش است یانه ؟ تمام این خیالات را در آیت حاضره اصلاح فرمود كهخواه مخواه زيرتاثير اين اوهام ووساوس نيائيد . الله تعالى درين معامله و سبعت و فراخی را روا داشته است ـ پس خود تان چرا بو خودسخت

اِ خُو ا نِكُمْ ا و مُعْوَ تِ اَحُو اتِكُمْ برادران خود یا خانهای خواهرانخود

اً و بیو تِ اعْمَا مِکْمُ اوْ بیو تِ یا خانهای عموهای خود یا خانهای

عَمْتِكُمْ أَوْ بُيُو تِ أَخُو الْكُمْ عَمْدِهُ مِن الْخُو الْكُمْ عَمِهُ هَاى خُود يَا خَانَهَاى مَا الْمُعَامُ خَن الْمُعَامُ اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّهُ اللَّالَّالَّا اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللّل

آ وُ بِيُوْ تِ خُلْتِكُمْ آ وْ مَا مَلَكُتُمْ خالەھاى خود يااز خانة كهبهتصرفشماس

> مُّفَا تِحُهُ أَوْصَدِ يُقِكُمُ ط كلىد هاى آن خانةدوست تان

تفسير: يعنى تحت تصرف شما قرار يافته باشد مثلاً كسى شما را وكيلويا محافظ چيز مملوك خود سآخته و بهقدر معروف برآى خوردو نوش ازآن به شیما احازه داده باشد .

لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَأْ كُلُوْ ا

جَمِيْعًا ٱ و ٱشْتَاتًا ﴿ فَإِنَّ ا كَ خَلْتُمْ یکجا (باهم) یا متفرق پس چون

تفسیو: در علائق خویشاوندی ضرور نیست که درچیز خوردنی هروقت استفسار شود ، یاشخصیکه میخورد شرم کند و یا صاحب خانه دریغ نماید ... مگر خانهٔ زن اگر از شوهرش باشد باید رضای شوهر راحاصل کند ... ومقصد از «یكجا متحد شده بخورید و یا جداگانه ، این است که به این فکر نباشید که کی کم خورد و کی زیاد ، آیا طعام را با هم یكجا خوردند یا جداجدا ؟ واگر شخصی نخواهد که دیگری نان اورا بخورد البته خوردن آن هر گز درست نیست ، در ملاقات باهمی سلام را تهید فرمود زیرا بهتر از آن دعائی نیست ... کسانیکه سلام را ترك داده کلمات دیگر استعمال میکنند ظاهر است که تجویز آنها از تجویز خداوند بهتر نیست .

تغبیه: ازینآیت معلوم شد که تنها خوردن هم جایزاست . درباب بعضی حضرات که نوشته اند تا زمانیکه مهمانی همراه آنسها نمی بود نان نمی خوردند معلوم گردید که این غلوست ـ البته اگر چند نفر باهم یکجا نشسته بخورند موجب برکت می باشد کما ورد فی الحدیث .

إِنَّكَا النَّهُ وَ مِنْوَ نَ الَّذِي يَنَ الْمَنْوُ الْجَالِينَ الْمَنْوُ الْجَالِينَ اللَّهِ مِنْوُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللهِ عَمَانَ وَدُونَا اللَّهِ اللَّهُ اللهِ عَمَانَ وَدُونَا اللَّهِ اللَّهُ ا

باللّٰهِ وَرُسُولِهٖ وَ إِذَ اكَا نُو ا به الله و رسولاو و جون باشند مُعُلُهُ عَلَى اَ مُرٍ جَامِعٍ لَهُمْ يَذُ هَبُو ا باوى بر عارى جمع آورنده نميروند

حُتْی یستا ﴿ نُو هُ ط لِ نَّ الَّذِ یَنَ تا آنکه اجازت طلبندازوی (اجازه حاصل کنند) (هر آئینه) آنان که

یستاُ نو نک اُ و آخک اگذین اجازه می طلبند اذ تو آنان اند از تو آنان اند می و کر می و کر سول ای کا کی ایمان دادند به الله و کر سول او سول او

تفسیر :در آیت فوق ذکر استیذان (اجازه طلبیدن)به هنگام آمدنبود دراینجا ضرورت استیذان به وقت رفتن را بیان فرمود یعنی اشخاص دارای ایمان کامل آنان اند که به دعوت رسول (ص)حاضر میشوند ووقتیکه در یك کار اجتماعی شریك شوند مثلاً در جمعه و عیدین،جهاد ومجلس مشاورت و غیره بدون اجازه نمی خیزند و نمیروند حمین مصرم به معنی صحیح و کامل به خدا (ج) ورسول او (ص) گرویده وایمان دارند.

فَإِذَا سُتَأْ ذَ نُو كَ لِبَعْضِ شَأْ نِهِمْ پس چون اجازه خواهند اذتو برای بعض عادخود فَأْ ذُنْ لِبَنْ شِئْتَ مِنْهُمْ پس اجازت بده مرکزا خوامی اذایشان واستخفر لهم الله طرا نالله و طلب مغفرت کن برای ایشان اذالله هرآئینه الله

عُفُو رُ لَّ حِيم الله الله

تفسیر: یعنی بعد از غورو فکر هرکسی راکه مناسب بدانی اجازه بده وچون عمل کردن باین اجازه فی الجمله حرمان از صحبت نبوی و نیسز ظاهراً دارای شائبهٔ تقدیم الدنیا علی الدین است لهذا در حق آن مخلصین استغفار نمای تا از برکت استغفار تو تلافی و جبران این نقصان شود.

لَا تَجْعَلُوْ الْ عَآءَ الرَّ سُوْ لِ بَيْنَكُمْ مَعْنِد خواستن رسولدا درميانخود كُلُّ عَآء بعض عَلَم بعض الله مانند خواستن بعض شما بعض دا

تفسیر: یعنی به خواستن آنحفرت (صلی الله علیه وسلم) حاضر شدن فرض میشود \_ خواستن آنحفرت (صلی مثل دیگران نیست که قرار خواهش خود اگر برآن «لبیك» بگوید یا نگوید فرقی نکند اگر کسی بدعوت آنحفرت (ص) حاضر نشود باید ازدعای بدپیغمبر (ص) مانند انسانان عادی نیست \_ نیـز در مخاطـبات به آنحضرت ادب و عظمترا باید کامل ملحوظ نظر داشت نباید او را مثل مردم عام «یامحمد» وغیره گفته صدا کنند بلکه لازم است او را بالقاب تعظیمی چون «یـانبیالله» یا «رسـولالله» بخـوانند حضرت شاه صاحب (رح) می نریسد که « از خواستن پیغمبر (ص) حـاضر شـدن

فرض می گردید برای هر کاری کهمیخواست ، برعلاوه این حکم همم بود که بدون اجازه نباید از آنجا بر خواسته و بروند مدرین ایامهم بر همه مسلمانان لازم است که با رؤسمای مسلمان خود همیمن رویه را رعایت کنند » .

#### 

تفسیر: اینها منافقین بودند که نشستن در مجلس نبوی و شنیدن پند و نصیحت بر آنها شاق می گذشت \_ آنها اکثراً به مجردیکه موقع می افتند پیغمبر را غیر ملتفت دیده از مجلس بدون اجازه آهسته می برآمدند \_ مثلاً اگر کدام مسلمان اجازه گرفت و بر خاست این منافقین هم در عقب او پنهان شده همراه او بدر میرفتند . بنابرین فرمود که شما از پیغمبر چه پنهان می کنید خدای تعالی احوال همهٔ شمارا خوب میداند .

تفسیر: کسانیکه از حکمخدا و رسول تخلف می ورزند بترسند ازین که مبادا فتنهٔ کفر و نفاق و غیره در دلهای شان برای همیشه ریشه بگیرد و همچنان در کدام آفت سخت دنیا گرفتار یا در عذاب درد ناك آخرت مبتلا شوند (العیاذبالله).

منزل جهارم آ لاَ إِنَّ لِلْهِ مَا فِي السَّلْوُ تِ شنوید هرآئینه برای اشاست آنچه در وَ الْأَرْضِ اللَّهُ مُلَّا أَنْتُمُ عَلَيْهِ ۚ وَيُوْمَ يُرْ جَعُوْ نَ إِلَيْهِ فَيْنَبِّئُهُمْ بِمَا عَمِلُوا ﴿ وَ اللَّهُ الله

تفسیو: ممکن است پوشیده از چشم مردم کاری کنید لیکن هیچ حال و هیچ کار شما از حق تعالی پوشیده مانده نمیتواند و نه از مابینزمین و آسمان او جائی بر آمده و گریخته می توانید \_ او تعالی چنانکه ازاحوال موجودهٔ شما با خبر است همانطور از کیفیت مجازات آن روز هم که تمام مخلوق برای حساب و کتاب به طرف او تعالی رجعت داده میشوندآگاه می باشد و پیش هر کس ذره ذره اعمال وی مکشوف گذاشته میشود ، از سزای چنین علیم الکل و مالك الكل مجرم چه طور خود را نکه کرده می تواند .

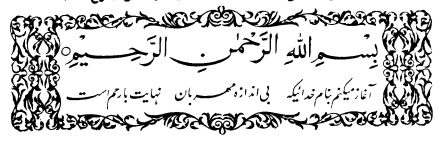
داناست

بہر

(تمت سورة النور بفضلالله وتوفيقه)

(اللهم نور قلوبنابالايمانوالاحسان و نور قبورنا واتمم لنا نورنا واغفرلنا انك على كل شيء قدير وبالاجابة جدير) .

(سورة الفرقان مكية وهي سبع وسبعون آية وست ركوعات) (سورهٔ فرقان مكي و آن هفتادو هفت آيت و شش ركوعاست)



#### تَبُرُ كَ الَّذِي نَزَّ لَ الْفُرْ قَا نَ بسیار با برکتاست آنکه فرود آورده

كتاب فيصل (قرآن)را

تفسیر : قرآن کریم را ازین سبب «فرقان» یعنی کتاب فیصل گفت که بین حق و باطل فیصله آخری نموده و حرام و حلال را واضحاً وصراحتاً از یکدیگر جدا میکند ــ همین کتاب است که عظمت شان وعلو صفات و حکمت و رأفت اعلای نازل کنندهٔ خود را به بهترین صورت و لطافت

بیان کرده هدایت واصلاح تمام جهان را تکفل نموده و نیز تهیهٔ سامانی كرد كه بايشان خير وبركت لأينقطع عطا كند .

عُلِّي عُبُدِ هِ

تفسير: برآن بندهٔ كامل واكمل (محمد رسولالله صلى الله عليه وسلم) كه از سبب کمال عبودیت ، لقب امتیازی او «عبدالله»است صلوات السوسلامه

### نَ لِلْعُلَمِيْنَ نَذِ يُرًا ٥ براي عالميان

تفسیو: قرآن کریم تمام جهان را از انجام بـ کفر و عصیان آکـاه ومتنبه میسازد ـ چون درین سوره ذکر مکذبین ومعاندیـن به کثرت آمده است شاید از همین سبب درین موقع صفت «نذیر» را بیانفرمود «بشمير» را تذكر نداد وبه كلمه «للعالمين» نشان داد كه اين قرآنمحض برای امیان عرب فرو فرستاده نشده بلکه برای هدایت واصلاح تسمام جن وانس آمده است . منزل چهارم

الفرقان

إلَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمْوٰتِ وَ الْأَرْضِ وَ لَمْ يَتَّخِذُو لَدًّا وَّ لَمْ يَكُنُ لُّهُ شَرِ يُكُ فِي الْمُلْكِ وَ خُلَقَ كُلُّ شَيْ ۚ فَقُدُّ رَهُ تَقْدِيرٌ ا ۞ پساندازه ودرستنمودآنرا اندازه کردنی

تفسیر : برای هر چیز یك اندازه ومقدار خاصی معین فرمود واز آن چیز محض همان افعال و خواص ظاهر میشود که برای آن آفرید، شده است واز دایرهٔ خود قطعاً قدم بیرون نهاده نمیتواند و نه در حدودخود از عمل و تصَّرف خود قاصرمیمآند ـ الغرض هر چیز را به چناناندازه و میزان صحیح آفرید که از حیث موزونیت فطری درآن هیچ گنجایش کمی و زیادتی نیست فیلسوفان بزرگ نامور که دربحر سائنس غوطه ورند بالاخر باین اظهار مجبور میشوند «صنعاتهاللی اتقن کلشی،» و «تباركالله احسنالخالقين» .

وَ اتَّخَذُ وُا مِنْ ذُ وُنِهَ اللَّهَاةُ گرفتند کفار لاَ يَخْلَقُونَ نَ شَيْئًا وَ هُمْ که نمی آفرینند

تفسیو: چقدر ظلم وجای تعجب و حیرت است که چنین ذات مقتدر و توانای قادر مطلق ، مالكالکل و حکیم علیالاطلاق را کافی ندانستند و معبودان و حاکمان دیگری تجویز کردند ، گویا آنها در حکومت الهی شریك و سبهیم اند حال آنکه وجود آن بیچارگان از خود شان نبوده به پیدا کردن ذره ئی قدرت ندارند نه زنده کردن و میراندن به تصرف آنهاست و نه ادنی ترین نفع ویا نقصانی بکس رسانده می توانند بلکه برای خود هم فایدهٔ جزئی رسانیده نمیتوانند و مجبوررا شریك خدا گردانیدن داشته میتوانند چنین هستی های عاجز و مجبوررا شریك خدا گردانیدن نهایت سفاهت و بی حیائی است (ربط) این بود ذکر صفات و شاون نازل کننده قرآن و تردید آن بیهودگی ها و خرافات مشرکین که نسبت نه او تعراضات و تنقیدات سفیهانهٔ مشرکین داده میشود که نسبت به خود قرآن و حامل آنابراز

قُومُ الْخُرُونُ نُ الْمُ

تفسیو: یعنی این همه سخنان ظاهری است که قرآن کتاب خداست (معاذالله) محمد صلی اله علیه وسلم بامدادچند نفر یهود کلامی را وضع کرد و آنرا به دروغ بسوی خدا (ج) منسوب نمود ، سپس رفقای اوبه تملیغ واشاعت آن پرداختند حقیقت فقط همین است و بس .

فَقَلَ جَآءً وُ ظُلْمًا وَ زُورًا ﴿ فَاللَّمَا وَ وَرُا ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیر: ازین مدهش تر و بلند تر ظلم ودروغ چه میباشد که بهچنین کلام معجز و کتاب حکیم کهعظمت و صدق آن نسبت به آفتاب هم روشن تر است اطلاق کذب وافتراء کنند ـ آیا ممکن است به کمك چند غلام یهود کلامی ساخته شود که در مقابل آن فصحاء و بلغاء وعلماء و حکمای تمام عالم بلکه جمیع جنوانس ابدا عاجز و قاصر بمانسند واندك جلوه علوم و معارف آن دیدهٔ عقلاء و حکمای ذهین و متبحر را متحیر گرداند .

و قَالُوْ الْسَاطِيْرُ الْا وَ لِيْنَ و مُعَند قرآن افسانهای پیشینیاناست ا کُتَتَبَهَا فَهِی تُنْهَلی عَلیْهِ که نوشته است آنرا پسآن خوانده میشود بروی مرکز و قالی استالی و شام مبع و شام

تفسیر: یعنی محمد صلی الله علیه وسلم از اهل کتاب چند قصه وافسانه را شنیده و یاد داشت گرفته است ویا آنرا به ذریعهٔ کسی نگاشته است همین افسانه ها شب وروز نزد او خوانده و بارها تکرار میشود همین

۱۸

یكچیز است که تازه به تازه تقدیم و تاخیر میگردد و چیزدیگری نیست . حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد که : دراوایل برای نماز دو وقت مقرر بود یعنی صبح و شام وقتیکه مسلمانان بحضور آنحضرت (ص) جمع میشدند . آیات نازل شدهٔ جدید را برای یاد کردن می نوشتند کفار این طرز عمل مسلمانان را بدین الفاظ بیان میکردند .

قُ لَ اَنْ لَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السِّرَ بعو فرود آورده است اورا آن ذاتيكه ميداند رازينهاني كه في السَّهُوٰ تِ وَ الْآرْضِ الْسَالُوٰ تِ وَ الْآرْضِ الْسَاسَةِ وَ الْسَاسَاتِ وَ الْآرْضِ الْسَاسَةِ وَ الْسَاسَاتِ وَ الْسَاسَاتِ وَ الْسَاسَاتِ الْسَاسَالِيَّا الْسَاسَاتِ الْسَاسَاتِ الْسَاسَاتِ الْسَاسَاتِ الْسَاسَالِيَّا الْسَاسَاتِ الْسَاسَاتِ الْسَاسَاتِ الْسَاسَاتِ الْسَاسَالِيَّا الْسَاسَاتِ ال

تفسير: خود كتاب بهزبان حال وانمود ميكند كه آنرا يكفرد انسان ويا جمعيت تدوين و ترتيب نكرده بلكه فرو فرستادهٔ آن خدائی است كهاز احاطهٔ علمی او هيچ چيز زمين و آسمان بيرون نيست ـ فصاحت و بلاغت معجزانه اين كلام ، علوم و معارف ـ اخبار غيبيه ، احكام و قوانين ، اسرار مكنونهٔ آن كه به كنه واعماقش بدون توفيق الهی عقولوافهام رسيده نميتوانند بطور قطع آشكار مینماید كهچنین كلام از كدام فـرد و يا سازش جمعيتی به وجود نيامده زيرا كه علم اينها محدود است .

### اِ بَنَّهُ كَانَ عَفُو رَّا رَّحِيْمًا آ مر آئينه وي آمردنده مهرباناست

تفسیر: محض به بخشش و لطف ومرحمتخویش این قرآن را فرو فرستاد «موضع القرآن» اینهم اثر بخشش ورحمت اوست که باوجودیکه بر جرایم کسانیکه از چنین حقیقت روشن انکار می نمایند علم تفصیلی دارد آنهارا علی الفور سزا نمیدهد .

و قالو امال هذا الرسول به و معدد الله منود الله الله منود الله منود الله منود الله منود الله منود الله منود الله الله منود ال

قدافلج المؤمنون منزل جهادم الفرقان المرقان الم

تفسیر: درصورتیکه مانسند ما طعام بخورد و برای خرید و فسروش دربازارها برود بینما واو چه فرق و امتیازی باشد \_ اگر واقعارسول بودی بائستی چون فرشتگان از خوردن و نوشیدن و جنجال طلب معاش فارغ بودی .

لُوْ لِآ اُنْ لُ اِلْيَامِ مَلَكُ وَرَسَهُ وَرَسَهُ وَرَسَهُ وَرَسَهُ وَرَسَهُ وَرَسَهُ وَرَسَهُ وَرَسَهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

تفسیر: اگر بااو یكدسته فرشتگان نمیبود اقلا یكنفر از فرشتگان خدا باید برای اثبات صداقت واقامه رعب ووقاروی دائماً همراه اومیبود تا مردم اورادیده به حضور پیغمبر (ص) سرتسلیم میگذاشتند ازین که محض یك نفر در حالت ضعف ونهایت بیکسی دعوای پیغمبریمیكند چه حاصل میشود ؟ ویا اگر فرشتگان هم بهمعیت او نباشند اقلا از آسمان یك خزانه غیبی طلاء ونقره بسوی او انداخته میشد تا ازآن بیدرینغ خرج کرده مردم را بسوی خود جلب میکرد اگرازین همقطع نظر کنیم باید مانند رؤسا و زمینداران باغی از انگور یا خرما و غیره میداشت که اگر بدیگران ازآن داده نمینوانست کم از کم خودشیله اطمینان و آسودگی معیشت و گذران خودرا میکرد هنگامیکه اینقدر هم نیست چگونه باید یقین کردکه اشتعالی چنین شخص معمولی را(معاذات) بر عهده جلیلهٔ رسالت مامور وسرافراز فرموده است .

و قال الظلمون إن تَتَبِعُون كَا الظلمون الله المعتبد الن ستمكادان بيروى نميكنيد

اِلْاً رُجُلًا مُسْحُونُ رًا ۱۰ متر مردی جدد مرده را

تفسیں: حیثیت ووضعیت جناب اینچنین ودعاوی او اینقدر بلند \_\_پس درباب اوچه گفته شود جز اینکه کوئیم عقلش مفقود شده است و یاکسی به زور جادو دماغ اورا مختل ساخته که چنین سخنان بیهوده وبی معنی را ایراد میکند (العیاذبالله).

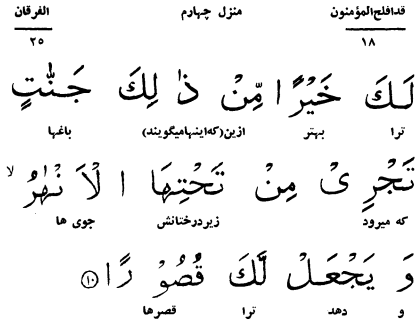
أُ يُظُرُ كَيْفَ ضَرَ بُو الكا لا مثال بين جمونه آوردند براى تو تشبيهات بد

ي فَضُلُّوْ افَلَا يُسْتَطِيعُوْ نَ سَبِيلًا ﴿

پس گمراهشدند اکنون نمیتوانند کهبیابند راه را

تفسیو: گاهی میگویند که سخنان او محض مفتریات است و کاهیادعا دارند که اینطور نیست بلکه از دیگران آموخته و در عبارت مخصوص خود در آورده است ـ گاهی ترا «مسحور» وانمود میکنند، گاهی «ساحر» گاهی «کاهن» کاهی «شاعر» گاهی «مجنون» مینامند ـ خود این اضطراب و سخنان متنوع آنها نشان میدهد که میچیك ازین چیزها برتو منطبق نمیشود ـ ازینجاست که بریك سخن قرار ندارند وبرای عاید کـردن الزام سندی بدست شان نمی آید ـ آنانیکه در حضرات انبیا (ع) اینگونه گستاخیها و یاوه گوئی ها گرده گمراه میشوند توقع نمیرود که براه راست بیایند.

تبر ك الذي تي إن شآء جعك بسياد با بر عن است آنعه اعمر خواهد دهد



تفسیو: مقابل عطایای الهی (ج) یك باغ ارزشی ندارد اگر اوتعالی بخواهد باغهای بیشماری بهتر ازآن كه این مردم از تو مطالبه دارند بتو عطامیفرماید \_ بلكه او قدرت دارد كه باغها ، نهرها، حور و قصوری كه در آخرت بثو دادنی است همهرا فی الحال درین دنیا بتو ارزانی فرماید لیكن حكمت الهی (ج) بالفعل مقتضی آن نیست \_ واگر تمام مطالبات و فرمایشات معاندین تكمیل كرده شود بازهم این مردم حق وصدق را قبولدار نیستند \_ باقی دلائل و معجزاتیكه برای اثبات صداقت پیغمبر (ع) بیان شده از حد كفایت زیاده است .

تفسیر: چیز هائی راکهاین مردم مطالبه میکنند فی الحقیقت به نیتطلب حق نیست محض از نقطهٔ نظر شرارت و آزار دادن است و علت شرارت آنها این است که تا هنوز بر قیامت و مکافات و مجازات یقین نیاورده اند \_ پس باید دانست که از تکذیب آنها هیچ چیز نمی برآید حقیامت حتماً میآید واین مکذبین درآن زندان آتشین که برای ایشان تیار کرده شده حتماً زیست خواهند کرد.

إِذَا رَا تَهُمْ مِنْ مَّكَا نِ بُعِيلٍ وَوَ اللَّهُمَ اللَّهُمُ مِنْ مَّكَا نِ بُعِيلٍ وَوَ اللَّهُ اللهُ الْخَيْطُ وَ وَفِيلًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیو: آتش دوزخ درمحشر جهنمیان را از دور دیده به جوش وخروش میآید واز آواز غضبناك و غریدن خوفناك آن زهرهٔ دلاوران روزگرار آب میگردد.

و إِنَّ آ أُ لَقُو امِنْهَا مَكَا نَّاضَيِّقًا و چون انداخته شوند دونخ

مُقَرُّ نِینَ کَ عُو اهْنَا لِكَ تُبُو رَّالًا درحالی که زنجیر پیچ باشند خواهند آنجا هلاك دا (برای خود)

تفسیر: هر مجرم در دوزنجای مخصوصی دارد که از آنجا حرکت کرده نمیتواند و چندین مجرم ازیك نوع یكجا در زنجیر ها بسته شده میباشند در آنوقت از شدت رنج و مصیبت بجان آمده آرزوی مرگ کنندتاآن مصائب دردناك خاتمه یابد .

لا تَدْعُوا الْيُومَ تَبُورُ رَّاقُاحِكًا الْيُومَ مَنْ يُورُ رَّاقًا حِكًا الْمُعْواهيد المروز يك هلامت دا

تفسیر: اگر یك بار بمیرند خلاص میشوند ـ لیكن اگر در روزی هزار بار بمیرند حال شان بدتر میشود (موضع القرآن) «خطاب فوق به طور استهزاء برای شان میشود » .

تفسیر: انجام مکذبین را شنیدید اکنون خود شما فیصله کنید که این عذاب پسندیده است یاآن بهشتی که به مؤمنان متقی وعده داده شده.

كَانْتُ لَهُمْ جُزَاءً وَ مُصِيرًا اللهِ مَست جنت برای ایشان باداش و جای باداش المهم فریست لهمم ما یشا هٔ و ن ایشان دان آنچه خواهند

تفسيو : همان چيزهارا خواهند خواست كه مناسب مرتبه آنها باشد .

خلابین اکان علی ریبک وعدا مسئول استولان می در حالیه جاویدند (درآن) هستاین موعود بر برورد مارتو موعود مسئول

تفسیر: از «وعداهسئولا» مراد وعدهٔ حسمی است که خدای تعالی محض ازفضل و مرحمت خود بر خویش لازم گردانیده ویا این مطلب است که پرهیزگاران ایفای این وعده را سوال خواهند کرد و آن یقیناً تکمیل کرده میشود چنانکه در دعاء قرآنی است «ربنا و آتنا هاوعد تناعلی رسلك الآیة».

و يوم يحسر هم و مايعبل و ن و د و د و د و د و د و د و د و يوم ي د م ي د د د د ميرستند

مِنْ ذُو نِ اللَّهِ فَيَقُو لَوْ أَنَّهُ الْتُمْ فَيَقُو لَلَّهُ الْتَهُمُ

بجزخدا پسگوید الله (بغرضشنوانیدنعابدین معبودهای ایشانرا) آیاشماً

أَضَلَلْتُمْ عِبَا فِي كُي هُوَ لَا عِ عمراه عرده اید أَمْ هُمُ ضُلُّو السَّبِيْلُ السَّبِيْلُ السَّبِيْلُ السَّبِيْلُ السَّبِيْلُ السَّبِيْلُ اللَّسِيْدِلُ السَّبِيْدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْلِهُ اللللْلِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلِهُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُولِمُ اللللْمُلِمُ اللْمُلِمُ الللللْمُ الللْمُلِمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّه

تفسیر: به غرض شنوانیدن عابدین از معبودان پرسیده میشود که آیا شما آینهارا برای اجرای شرك و پرستش خود ترغیب داده بودید و یا خود شان از حماقت و جهالت وغفلت وبی فکری خود گمراه شدند ؟

قَالُوُ اسْبُحْنَكُ مَا كَانَ يَنْبُغِى لَنَا مَا كَانَ يَنْبُغِى لَنَا مَا مَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

تفسیو: ماچه قدرت داشتیم که از تو منصرفشده دیگری را رفیق و و مددگار خود میدانستیم برعلاوه وقتیکه برای نفسهای خود غیر از تسو پناه گاهی نداشتیم بدیگرانچگونه حکم میدادیم که مارا معبود و حاجت روا بدانند .

ولاکن متعتبهم واباء هم حتی

الفرقان

۱۸

### نَسُو اللِّ كُرُ وَكَانُو اقَوْ مَّا بُوْرًا ١

و بودند قومهلاك شدنى (هلاكشونده)

فراموش کردند پند را

تفسیو: حقیقت این است که این بدبختان از سواستعداد خود در پسی تباهی و بربادی خود میگشتند \_ هلاکت برای آنها مقدرشده بود لیکن سبب ظاهری آن این شد که در عیش و آرام گرفتار آمده و در نشه غفلت غوق گردیده از یاد تو غافل شدند و به نصیحت هیچکس گوش ننهادند به مدایت وارشاد پیغمبران التفات نکردند و بر تمتع دنیوی مغرورگشتند از لطف و کرم خود هر قدر که به آنها و آباء و اجداد آنها فواید دنیوی رسانیدی ، همانقدر به غفلت و نسیان افزودند حال آنکه بر ایشان لازم بود که از مشاهدهٔ انعامات الهیه بندگی و شگر گذاری منعم حقیقی خود قیام می نمودند \_ گویا آب حیات از شومی طالع در حق آنها زهر گردید .

### فَقَدُ كُذَّ بُو كُمْ بِمَا تَقُو لُو نَ لَا

(خداوند فرماید)پس به تحقیق تکذیب کردند معبودان شمارا درآنچه میگفتید

تفسیر: این کلمات از طرف حق تعالی به طور تبکیت گفته میشود که اینك بر اعانت کسانیکه اعتماد و تیقن زیاد داشتید خود آنها دعاوی شمارا تکذیب واز حرکات شما علناً اظهار بیزاری میکنند.

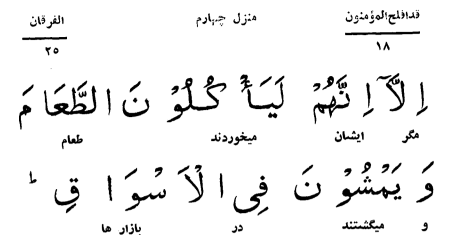
### فَهَا تَسْتَطِيْعُو نَ صُرُ فًا وَ لَا نَصْرًا عَ سِي النَّوْنُ نَمْيَتُوانِيدُ دَوْعَدَابِرُوا وَ نَهُ مِدْدُ عَرَدُنَ

تفسیر: اکنون نه عذابالهی (ج)را از خود رد کرده و نه سخن خودرا تغییر داده میتوانید ونه به کمك یکدیگر قدرت دارید هر جزائی کهبشما رسیدنی است همیشه مزهٔ آنرا چشیده بروید.

## ومن يَظْلِمْ مِنْكُمْ نُذِي قُهُ عَذَ ابًا كَبِيرًا اللهِ ومن يَظْلِمْ مِنْكُمْ نُذِي قُهُ عَذَ ابًا كَبِيرًا الله

تفسیر : اینجا شاید مراد از ظلمشركباشد وممكن است كه هسر نوع ظلم وگناه مراد گرفته شود .

وما آر سلنا قبلك مِن الْهُرُ سَلِينَ و من نفرستاديم بيش اذتو



تفسیر: این است جواب «مالهذائرسول یاکلالطعام الایه»یعنی هر قدر پیغمبرانی که پیش از توآمدند همه انسان بودند مثل دیگرانسانسان میخوردند و می نوشیدند و برای احتیاجات زندگی به بازار هم میرفتند آنهارا فرشته خلق نکرده بودیم که از اکل و شرب و حوایج بشریه مستغنی باشند ازین برمی آید که برای اجرای ضروریات در بازار ها گشتن منافی شان تقدس و بزرگی نیست بلکه اگر مقصد از بازار نرفتن کبر و خود بینی باشد خلاف بزرگی است .

تفسیر: یعنی پیغمبران برای آزمودن ایمان کافران میباشند و کافران برای آزمودن صبر و تحمل پیغمبران اکنون ببینیم که در مقابل طعن وتشنیع سفیهانه واعتراضات بیهودهٔ کافران تاکدام اندازه صبر و استقلال نشان میدهید.

تفسیو : کفر وایذا رساندن کافران وصبر و تحمل صابران همه در حضور اوتعالی روشن است ـ هر کس را مطابق اعمال و کرداروی جزامیدهد.

تفسیر: کسانیکه امید ندارند که روزی بحضور ما حاضر خواهند شد وحساب اعمال خودرا خواهند داد از خوف سزای خداوندی غافل گردیده سخنان معاندانه و گستاخانه بسه زبان می آرند به مشلا میکویند فرشتگانیکه برمحمد (ص) وحی آوردند چرا با آن وحی بهما نازل نشدند و یا خدای تعالی چرا روبرو باخود ما سخن نگفت ، لازمبود که بسرای تصدیق قول تو اقلا فرشتگان نزد ما می آمدند و یا خداوند را رو بسرو میدیدیم که دعوی ترا تصدیق و تائید میکرد چنانکه در جای دیگرفرماید «وقالوائن نؤمن للحتی نؤتی مشل مااوتی رسسل الله» (انعام رکوع ۱۰) .

لقاب است کبر و افی انفسهم انفسهم به تحقیق بردی پنداشتند خودرا در دلهای خود و کبیر است کبیر است و کبیر است و کبیر است می کردند سرکشی بردند سرکشی بردند

تقسیو: آنها خودرا به زعم خویش بسیار بزرگ پنداشته اند که نزول وحی ومشاهدهٔ فرشتگان را آرزو میکردند سرکشی آنها به آن درجه رسیده که با وجود اعمال نا سزا و کارهای زشت میخواهند بایس چشمهای خود خداوند قدوس را ببینند و به شرف همکلامی اوتعالی مشرف شوند .

یو م یر و ن اله الوک که لا بشرای دونی که بینند فرشتگاندا هیچمژده نیست که بینند فرشتگاندا هیچمژده نیست کیو مئیل للهجر میین و یقو لو ن کویند درآن دون کنهگادان دا و محویند حجر المیک حائل شود حائل معکم

تفسیو: تشویش نکنید روزی فرا میرسد که فرشتگان را خواهید دید لیکن از دیدن آنها کسانی را که چون شما گنهگارند خوشی دست نمیدهد بلکه دچار عذاب هولناك میشوید حتی آنانی کهدرین هنگامنزول فرشتگان را خواهش میکنند آنوقت «حجراً محجوراً» کفته پسناه خواهند جست و آرزو خواهند کرد که بین آنها و فرشتگان مانعی محکم بوجود آید تا فرشتگان به آنها رسیده نتوانند \_ لیکن حکم خدا حتماً جاری شدنی است فرشتگان نیز «حجراً محجوراً» گفته خاطر نشان میکنند که امروز مسرت و کامیابی تا آبد از شما باز داشته شدهاست.

تنبیه : ممكن است كه این تذکره دروقست احتیضار (میوت) باشد کماقال الله تعالی «ولوتری اذیتوفی الذین کفروا الملئکة یضربونوجوههم وادبار هم » (انفال رکوع۷) وقال تعالی «ولوتری اذالظالمون فی غیمرات الموت والملئکة باسطوا ایدیهم اخرجوا انفسکمالیوم تجزون عذابالهون» (انعام رکوع ۱۱) گویا این کیفیت در مقابل کیفیت مؤمنان که درمواضع دیگر آمده بیان شده است «انالذین قالواربناالله ثم استقامواتشنزل علیهم الملئکة انلاتخافواولاتحزنواوابشروابالجنةالتی کنتم توعلونالایه» علیهم الملئکة انلاتخافواولاتحزنواوابشروابالجنةالتی کنتم توعلونالایه» (حمالسجده درکوع٤) وممکناست که مراد ازین تذکار مذاکرهٔ روزقیامت باشد والله سبحانه وتعالی اعلم .

وَ قَكِ مُنَا ٓ إِلَى مَا عَمِلُو ا مِنْ عَمَالٍ ودسيديم وقصد عرديم) بسوى آنچه عردند اذ عرداد

### فَجَعَلْنَهُ هَبَاءً مُّنْشُو رَّا ١٠

#### پس ساختیم آنرا مانند خاك (ذرات) پراگنده

تفسيو: آنها مارا ميخواندند اينك ماهم رسيديم مكر براى ترفيع عزت آنهانى بلكه براى آن رسيدهايم كه كارهائى راكه بهزعم باطل خود نيكو پنداشته بودند وبرآن اعتماد زياد داشتند به كلى محو ونابود نمائيم و مانند ذرات حقير خاك آنرا در هوا پراگنده كنيم سزيرا كه آناعمال از روح اخلاص وايمان به كلى خالى و باطريق حق بالكل متضاد واقع شده است قال تعالى «مثل الدين كفروا بربهم اعمالهم كرماد ناشتدت بهائريح فى يوم عاصف » (ابراهيم ركوع ۳) وغير ذلك من الايات .

### صحب الجنّاء يو مئو خيرٌ الله بهت دان دوز بهتوند مُّسْتَقَرَّا وَ احْسَنُ مَقِيْلًا ﴿

#### از حیث قرار گاه و نیکوترند ازحیثجای قیلوله (استراحت)

تفسیر: مجرمین در آن روز گرفتار مصیبت میشوند ومقابلة کسانسی که طرف ریشخند آنها قرار گرفته بودند درجنت صاحب بهترین عیش و آرام و نیکوترین قرارگاه میگردند.

تفسير: روز قيامت پس از شكافتن آسمان يكچيز به صورت ابرپديد خواهد شد كه ميتوان آنرا به چتر شاهى تعبير نمود آن ابر كه از بالا به پايان نزول ميكند داراى يك تجلى خاص حق تعالى خواهد بود شايد اين همان چيز باشد كه درحديث «ابورزين» بهلفظ «عماء» مذكور شده ودريك روايت نسائى كه بامعراج تعلق دارد به لفظ «غيابه» آمده اسست (والداعلم) لشكر بيشمار فرشتگان همركاب آن خواهد بودو فرشتگان آسمان درآنروز بهمقام محشر بيهم نزول ميكنند درسوره بقره ركوع ٢٥ تحت آيت «هل ينظرون الاانياتيهم الشفى ظلل من الغمام والملئكة الايه » نيز چنين مضمون گذشته است .

# المُ النَّى يُو مُعِنِ الْحَقِّى لِلرَّ حَلَيْ الْحَقِّى لِلرَّ حَلَيْ الْحَقِّى لِلرَّ حَلَيْ الْحَقِيقَةُ ) نابت است خاص براى دَحمن براى دَحمن

## وَ كَانَ يُو مَّاعَلَى الْكَافِرِ يْنَ عَسِيرًا الْ وَ هست تندوذ بر المافران مشواد

تغسیر: یعنی درآن روز ظاهراً وباطناً صورتاًومعنا من کل الوجوه تنها سلطنت از رحمن است و خاص حکم او نافذ میباشد «لمن الملك اليوملة الواحدالقهار» (مؤمن رکوع۲) آنگاه که خالص حکومت رحمن بریاشد برای کسانیکه مستحق رحمت اند رحمت کمی ندارد و به رحمت های بیحساب نوازش میشوند حمی باوجود چنان رحمت غیرمتناهی آنروزبرای کافران نهایت دشوار و رنج آور میباشد.

که بازار چندانیکه آگندهتر \* تهیدست دادل پرا گندهتر

وَ يَوْ مَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَكُ يَهِ و دون كهميعزد ستمعاد دستهاى خوددا يَكُونُ لُّ يَلْكُنْ تَنْ لَيْ التَّكْذُنُ تَّ درحافيته ميعويد عاشع من ميعرفتم مُعُ التَّ سُونُ لِ سَبِيلًا ﴿

تفسیو: از فرط حسرت سرانگشت ندامت میگرد وافسوس میکند که «دردنیا چرا راه رسول خدارا تعقیب نسکردم و چرا زیر تأثیر انحدوا واضلال شیاطیم الانس والجنآمدمکه اکنون به چنین روز بددچارشدم».

# یو یکنی گئتنی کم آنگخِنْ فُلانًا خَلِیلًا الله ایوای برمن عاشکی نمیعرفتم فلانی دا دوست

تفسیو: مراد از «فلانا خلیلا» که در آیت مندکور است کسی است که کافر ظالم بدوستی او گمراه شده ویادر گمراهی خود ترقی کسرده است این ستمگار درآنوقت پشیمان شده افسوس کند که اینگونهمردم راچرا دوست گرفتم ... کاش بینمن وآنها دوستی ورفاقت صورت نمی گرفت .

تنبیه: واقعهٔ عقبه بن ابی معیط وابی بن خلف را که مفسرین درین موقع نقل کرده اند هیچ ضرورت ندارد که مدلول آیت به آن منحصر شود. آری تقریر ما آنرا هم طبعاً دربر میگیرد.

تقسی : نصیحت پیغمبر به من رسیده بود وآن برای هدایت کافی بود نیز آمکان داشت که دردل من جاگزین شود \_ مگر دوستی اینبدبخت مرا تباه کرد ونماند کهدلم بسوی آن متوجه گردد بیشك شیطان بسیار فریب کار است ، آدمی را درعین موقع فریب میدهد و سخت رسوامیكند.

تفسیو: چون معاندین لجوج به هیچصورت به نصیحت گوش ندادند پیغمبر (ع)ناچار بهبارگاهالیمی (ج) شکایتآوردکه «خداوندا! قوم مین گوش نمیکنند وقرآن عظیمالشان رایاوه گوئی می انگارند (العیاذبالله) چون قرآن خوانده می شود هیاهوئی برپامیکنند و سنخنان ناسزا میگویند تاهیچکس آنرا نشنود ونفیمد بدین طریقاین اشقیاء مانند قرآن کتابی فابل قدر را بکلی متروك و مهجور گذاشتهاند ».

تنبیه: اگرچه در آیت محض ذکر از کافران است مگر قرآن حکیم را تصدیق نکردن ، درآن تدبر ننمودن ، برآن عمل نکردن ، از تاوت آن استنکاف ورزیدن ، به تصحیح قرائت آن توجه نه نمودن واز آناعراض کرده بسوی دیکرلغویات ویاچیسزهای حقسیرمتوجه شدناین همه درجه بدرجه در تحت هجران قرآن داخل میشسود \_ (فنسئل القالیکریم المنانالقادر علی هایشاء ان یخلصناهها یسخطه ویستعملنا فیما یسرضیه من حفظ کتابه و فهمه والقیام بمقتضاه اناءالیل واطراف النهار علی الوجه الذی یحبه و یر ضیه انه کریم و هاب ) .

و كذا لِك جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيِّ و همچنين مردانيديم براي هر پيغمبريً عُدُ وَّ ا مِّنَ الْهَجْرِ مِينَ دشمن اذ ممنهادان

تفسیر : یعنی کسانیکه در پذیرفتن سخنان پیغمبر (ع)موانع پیدامیکنندو مردم را از قول حق باز میدارند . منزل چهارم

وقالالذين

11

## وَ كَفِي بِرَ بِنَكَ هَا كِي يًا وَ نَصِيرًا اللهَ وَ مَدْدُ عَادَ

تقسیر: کفار هر چند باغواء واضلال کوشش کنند کسی راکه خدا(ج) خواهد براه می آورد ویامطلب این است که هرکرا خدا بخواهد هدایت میکند ودر مقابل کسانیکه از هدایت بهرهمند نمی شوند به تومدد میرساند ... ویااینکه حقتعالی ترا امداد فرموده به مقام مطلوب واصل میکند و هیچ مانع درمیان نمی آید .

و قال الذين كفر و الولا نز ك و منتند عافران جرافرود آورده نشد

عَلَيْهِ الْقُرْ الْنُ جُهُلَةً وَّ احِدَ ةً عَلَيْهِ الْقُرْ الْنُ جُهُلَةً وَّ احِدَ ةً عَلَيْهِ اللّهِ اللّه

تفسیر: دشمنان بیغمبر (ع) برای اغواء و گمراه کردن مردم اعتسراضات گوناگون میکردند مثلاً می گفتند چرا قرآن مانند دیگر کتب کامل بیکبار فرو فرستاده نشده آیا خدای تعالی درآن غور و تفکر مینمود که آسرا در سالیان دراز اندك اندك فرستاد ، ازین شبهه پیدا میشود که خود (محمد صلی الله علیه وسلم) به نهایت غور و دقت آنسرا میسازد ، سپس کم به موقع مناسب برای مردم میخواند .

كُلْ لِكَ نَصْ لِأَنْكَبِّتَ بِهِ فُو اكَ كَ هَمْ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَ رَ سَالُهُ مَا الداندانداندانده هملت و خواندیم آنوا

تفسیو: علت کم کم فرستادن قرآن آننیست که شما تصور کرده اید اگر غور کنید بدینسان فرستادن قرآن دارای فواید زیاد است چه در صورتیکه یکبار فرو فرستاده میشد انسان چنانکه باید وشاید ازآن

بهره گرفته نمیتوانست ـ مثلاً درینصورت حفظ کردن قرآن آسان ترشد درفهمیدن سهولت بدست آمد، داد کلام کهاهو حقه منضبط شد و مردم به تفاصیل مصالح و حکمت هائی که درآن رعایت کرده شده موقع بموقع اطلاع یافتند و شان نزول جداگانهٔ هرآیت رادیده از تعیین مطلب صحیح آگهی بافتند و چونهنگام ضرورت جواب رامطابق سوال صحیح و بموقع دریافتند قلب پیغمبر (ع) و مسلمانان را تسکین حاصل شد \_ وگویا به نزول هر آیت دعوای اعجاز تجدید شده رفت و جبر ٹیل (ع) به کرات و مرآت نازل شد و آن فی نفسه یك برکت مستقل بود و بسافواید دیگر درآن موجوداست که ازآن جمله درینجا بطرف بعض فواید اشاره فرموده است.

و لا يَأْ تُوْ نَكَ بِهَثَلَ اللَّهِ جِعُنْكَ وَمَثَلُ اللَّهِ جِعُنْكَ وَمَا اللَّهِ جِعُنْكَ وَمَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُولِي اللَّهُ الللَّالِمُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تغسیو: هر وقتیکه کفار به قرآن اعتراضی وارد و مثالی (بد) برآنحضرت تطبیق میکنند قرآن حکیم درجواب آنها چنان سخن صحیح را خاطرنشان مینماید که هیچ نوع کجی وپیچیدگی درآن راه ندارد بلکه سخنی است بسیار واضح ، معتدل وبی آلایش – البته کسانیکه عقل وفهم شانمنقلب ومختل شده سخن راست وصاف رانیز کج میپندارند چیز جداگانه است انجام این چنین کجروان درآیت آینده بیان میشود .

اَلَّانِ یَنَ یُحَشُرُ وَ نَ عَلَی وُ جُوهِ هِمْ اَلَٰ یَنَ یُحَشُرُ وَ نَ عَلَی وُ جُوهِ هِمْ اَلَٰ اَلَٰ که برانگیخته فراهمآورده شوند (درحالی که) بر روی افتاده باشند از لی جُهُنّهٔ او لَّ عِلی نشر می کا نگا بسوی دونن درجه بسوی دونن از مروه بدهستند از روی درجه و اَ ضَلَ سَیْدِ اِللّهِ اَ اَنْ مُروه بدهستند از روی درجه و اَ ضَلَ سَیْدِ اِللّهِ اَ اَ اَنْ مُروه بدهستند از روی درجه و اَ ضَلَ سَیْدِ اِللّهِ اِللّهٔ اللّهٔ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

19

تفسیر: این همان مردمان اندکه عقل آنها منقلب شده وعلویات راترك گفته بهخواهشات سفلی میلان کردهاند ـ سپس واقعات تباهی چند قوم گمراه رابرای عبرت بیان میفرماید.

و لَقُلُ النَّيْنَا مُوْسَى الْكَتْبَ و (هرآئينه) داديم موسى،

وَجُعَلْنَا مُعُهُ آخُاهُ هُرُ وُنَ وَ زِيْرًا اللهِ وَمُردانيديم همراه او براددش هادوندا وذير فَقُلُنَا اللهِ هَبَا لِلهِ اللَّهِ يَنَ فَقَلْنَا اللَّهِ هَبَا لِلهِ اللَّهِ اللَّهِ يَنَ اللَّهِ يَنَ اللَّهِ يَنَ اللَّهِ يَنَ اللَّهِ اللَّهُ اللللللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ا

تفسیر: یعنی آیات تکوینیهٔ راکه دلیل توحید و دیسکر صفات حضرت خداوند (ج)است وبیانات متفقهانبیای گذشته راکه شهرتآن کمابیش از سابق باینظرف بین مردم موجودبود تکذیب نمودهبدعوای خدائی پرداخته بودند ،

تفسير : تكذيب يك پيغمبر تكذيب همه پيغمبران است زيرا كه در اصول دين همه انبياء متحداند .

و عَاكًا و نَمُو كَاوَ أَصَحَبَ الرَّ سِ

تفسیر: درباب «اصعبالرس» (صاحبان چاه) که کیستند؟ اختلاف زیاداست «روح المعانی» اقوال زیاد نقبل کرده نگاشته است (ملخص الاقوال انبه قوم اهلکهم الله بتکلیب مناوسل الیهم) ( یعنی خلاصهٔ کلام این است: آن قومی بود که به جزای تکذیب پیغمبر خود هلاك گردید) حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد که یك امت رسول خود را درچاه محبوس نمود وچون درنتیجه برایشان عذاب نازل شدآن رسول (ع) نجات یافت.

تفسیر : اول همه را چنانکه سزاوار بود تبلیغ و تلقین فرمودیم چسون به هیچ صورت قبول نکردند آنگاه احوال شان را واژگون ساختیم .

اُمْطِرُ تُ مُطَرُ السَّوْعِ الْمُالِينِينَ السَّوْعِ الْمُالِيدِهِ شِده بودبروي بادان بد

تفسیر : یعنی قریه های فوم لوط که اهل مکه در حین سفر (شام) به خرابه های آن میگذشتند .

آفَكُمْ يَكُوْ نُوْ ايْرُ وُ نَهُا تَ آيا يَنَا فَي ديدند آنوا

تفسير : آيا آن خرابه هارا به نظر عبرت نديدند ؟ .

بَلْ كَانُو الْكِيرُ جُو نَ نُشُورًا ﴿ يَرْ جُو نَ نُشُورًا ﴾ نن بلكه توقع نداشتند دوباده ذنده شدن دا

تفسیر: چون نزدآنها قطعآاین احتمال نیست که انسان پس ازمردنباز زنده میگردد و به حضور خداوند (ج) حاضر میشود لهذا عبرت نمیگرفتند زیرا کسی عبرت می گیرد کهدردلوی کم یابیش خوف وبیم باشد واز انجام خود سراسر بیخبر نباشد .

و إِذَارَا و كَانَ يَتَتَخِذُ وُ نَكَ و چون بيند ترا إلا هُزُ و اطاره لهذا الذي كَ معر مسغره (مويند) آيا اين تعساست

عَنْ الْهَا لَوْ لَا آنْ صَبُرُ نَا عَلَيْهَا اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

تفسیو: بجای اینکه عبرت حاصل کنند به جز تمسخر به پیغمبر (ع) کاری ندارند چنانچه آنحضرت را دیده به استهزاء میگویند که «آیا همین" جناب است کهالله تعالی اورا رسول گردانیده و مبعوث فرموده است این شخص کجا ومنصب رسالت کجا ؟ آیا درملك خدا (ج) همین یك شخص برد که به منصب رسالت سر فراز گردد ؟ برای این رتبه ظاهرآ دلیلی بنظر نمی آید به بلی این درست است که بیانش تاثیر جادو دارد و بقوت فصاحت نمی آید بیان مردم را باندازهٔ زیر تاثیر گرفته است که قدمهای اشخاص بزرگ لغزید و قریب بود که سخنان او ماراهم از معبودان ماروگردان سازد اما افزید و قریب بود که سخنان او ماراهم از معبودان هاروگردان سازد اما از آنجا که ما مردم راسخ العقیده بودیم استواری و پافشاری نمودیم و تحت ناثیر هیچ سخن وی نیامسدیم و رنه او هسمهٔ مارا پیشتر گمراه میسکرد » «العیاذ بالله»

وَسُوفَ يَعْلَمُونَ حِيْنَ يُرُونَ الْعَذَابُ

تفسیو : وقتیکه عذاب الهی (ج) را به چشمهای خدود دیدند بایشان آشکار میگردد که حقیقتاً راه گم کوده تر کیست ؟ .

آ رَآ يُنَ مَنِ النَّحَٰنَ اللَّهَ هُو لَهُ طَ آ رَآ يُنَ مَنِ النَّحَٰنَ اللَّهَ هُو لَهُ طَ آياديدى آنراكه عرفته معبود خويش هواى خودرا

### أَفَا نَتُ تَكُونَ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿

بروی ضامن (نگهبان)

آياتو هس

تفسین : ضمانت چنین عوا پرستان راچگونه بدوش خود میتوانی گرفت که آنهارا براه هدایت بیاری ؟ درحالیکه معبود آنها تنها خواهش وهوای نفس آنهاست ، آنها به منتهادرجه تابع خواهشات نفسخوداند سخنیکه موافق خواهش شان بود می پذیرند واز چیزیکه مخالف میلان طبع شان باشد آباه می ورزند \_ آگر آمروز سنگی درنظر شان بخوبی جلود کند آنرا می پرستند و چون فردای آن دیگری را خوشنماتر یافتند اولی را ترك گفته پیش دیگری سرنیار خم میكنند .

اً و يُعْقِلُونَ اللهِ اللهُ هُمْ إِلاَّ كَا لَا نَعَامِ يَا مِيدانند للهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ جَادِيانان

بَلُ مُمْ أَ ضَلُّ سَبِيلًا اللهُ

بلکه ایشان زیاده کم شدگانند ازراه

تقسیو : هرقدر نصایح دلپذیر بگوئی چوناینها مثل چارپایان بلکه از آنها همبدتراند لیاقت شنیدن و فهمینن اندارند ، زیرا آشکار است که چارپایان بهر صورت منابعت مالك ومربی خودرا میکنند و منعم خودرا خوب می شماسند فی الجمله بین نافع ومضر فرق میکنند علاوه بسرین خوردا به چراگساه و جای آب میرسانند لیسکن حال ایسن بسد بختیان نه چنان است که حقخال ورازق خودرا بشناسند واحسان اورا بفهمند و خوب وبدرا تمیز کنند وبین دوست ودشمن فرق نمایند و بسوی غذای روحانی و چشمه هدایت قدم بردارند بلکه از آن بسه فرسنگها دور گریختند و نه فقط قوت های خدا دادرا معمل و بیکار کردند بلکه آن را بیموقع صوف نمودند حاگر کمی از عقل و فهم خود کمال می گرفتند درین کارخانه قدرت نشانی های بی شمار برد که آنها را به کمال و ضاحت بسوی توحید و تنزیه الله تعلی وبهجانب صدق و حقانیت اصول دیسر رهبری می کرد از آنجمله بعض از آن نشانها در آیات آینده ذکر کرده شده .

... ع)

# آکم نیر الی ریاک کیف مدالظ لگ تا الظ لگ تا الظ لگ تا الظ لگ تا الظ لگ تا الله دادی در الله دادی در سایه دا

و كوشاء كجعلة ساكنات شر جعلنا و الرميغواست ميساخت اورا ثابت باذ مردانيديم

الشَّهُسَ عَلَيْهِ كَ لِيْلًا ﴿ ثُمُّ قَبَضَنَّهُ آفتابوا بروى دلالت كننده باذ قبض كرديم آنوا

## الینا قبضاً یسیر ای اسری خودبقبض آسان تدریجی

تَقْسَمِينِ : از صبح تا طلوع آفتاب هرجا سایه است اگر حق تعالی آفتاب را نمی گذاشت که طلوع کند همین سایه دوام می نمود مگر او به قدرت خود آفتاب را برآورد که انبساط روشنی ازآن آغاز شده وسایه تدریجاً یکسو گردید اگر روشنی نبودی مردمان سایه را قطعاً نشناختندی زیرا هرچيز بهوجودضد خود شناخنه ميشود چنانکه گفته شده روبضد ها تنبينَ الاشياء ) «قبل ادايتم ان جعل الله عليكم اليل سرمدا اليي يـوم القيامة من اله غيرالله يا تيـكم بضياء الايـه » (قصص \_ ركوع ٧) حضرت شاه صاحب (رح) مي نويسد كه «اولسايهٔ هر چيزدراز ميافتــد باز چون آفتاب می برآید سایه مستوی هر چیز کم شده می رود حتسی بعض اوقات دربعض ممالك به آخر مقياس ميوسند » مطلب « به طرف خود کشیدن، این است که بهاصل خود می چسپد واصل همه اشیاء پروردگار است (موضحالقرآن ) پس از زوال روشنی آفتاب از یکطر ف جمع شده میرود و طَرِف دیگر سایه دراز تر می گردد تاآینکه در آخس روز روشني آفتاب غايب ميشود مثال هستي دنيارا چنين بدانيد كهنخست عدم بود باز نوز و جدود آمد ، سر انجام همه را عدم فرا خدواهد گرفت همین گونه سایه و نور جسمانی راهم به نور و ظلمت روحانی قیاس کنید ــ اگر الله تعالی آفتاب نبوت را در ظلمات کفر وعصیان وجهل و طغیان نمی فرستاد هیچکس راه معرفت صحیحه را نمی یافت .

و هُو الّذِي جُعِلَ لَكُمُ الَّيْلَ لِبَاسًا و اوست آنكه ساخت برايشما شبرا پوششي

و النَّوم سباتًا و جعل و ساخت و ساخت

النَّهَا رَ نَسُو رَّ ا ﴿ وَمُ مِنْ وَرَا اللهِ وَمِرْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِرْ وَمِنْ وَ

تفسیر: تاریکی شب مانند چادر همه را فرا میگیرد ، در آن هنگام مردم کار و بار را گذاشته آرام می کنند ، بعدازآن روشنی روز می آید ،مردم از خواب بیدار شده در اطراف به گشت وگذار مصروف می شوند،همین طور بعد ازخوابموت ، صبح قیامت می آید که به ورود آن همگان دوباره برمی خیزند وعیناً همین حالت درآن وقت نیز تطبیق میشود که انبیاء (ع) از روشنی وحی والهام دنیا را منور و روشن می نمایند در اثر آن مخلوق خوابیده چشمهارا مالیده از خواب جهل و غفلت برمیخیزند .

و هو الآن من از سل الرابع بشرًا و اوست آنکه فرستاد بادهادا مؤده دهنده کینی کی کی کرخهته و از کنا من بیش از نزول دحمتخود (بادان) و فرود آوردیم از بیش از نزول دحمتخود (بادان) و فرود آوردیم از السّها عِ مَا مَا مَا طُهُو لَا الله لِنْحَی آسمان آب بالاعتنده دا

بِهِ بَلْكُ ةً مِّيتًا وَ نُسَقِيكُ مِمَّا خُلَقْنَا أن نمين مرده دا و بنوشانيم آنرا اذ جملة آنچه آفريده ايم

انعکامًا و آناسی گزیر ا ا

تغسیر: اول باد هابشارت باران را میآرند سپس از سوی آسمان آب باران فرود میآید که خودآن پاك است و چیزهای دیگر را نیز پاك میسازد بهمجردیکه درزمین های مرده آب رسید آثار زندگی درآن پدید میگردد زراعت سبز وخرم ومواضع غبار انگیز و خاك آلود سبزه زار میشود رانسان وحیوان از نوشیدن آب باران سیراب می گردند ، همین طور روز قیامت بعد از نفخه اولی به ذریعه یك باران غیبی اجسام مرده که بالکل درخاك آمیخته بودند زنده کردهمیشوند و همچنین در دنیا نیز دلهائی که به موت جهل و عصیان مرده بودند باران آسمانی و حی الهی درجان زنده میکند دارواحی که به پلیدی گرفتار شده بودندباآب باران روحانی شسته شده پاك و صاف میکردند و کسانیسکه تشنه باران روحانی شسته شده پاك و صاف میکردند و کسانیسکه تشنه معرفت ووصول الیاله میباشند آن را نوشیده سیراب میشوند .

و لَقَلْ صَرَّ فَنْهُ بَيْنَهُمْ لِيكُ كُوْ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

فَا بَهِي ٱكْتُكُو النَّاسِ إِلَّا كُفُو رَّا ا ۞ بِي الْمُنْاعِ ورزيدند أكثر النَّاسِ اللَّا كُفُو رَّا ا

تفسيو: آب باران به تمام زمين ها وآدميان يكسان نمى رسد بلكه هابق اقتضاى حكمت الهى (ج) جائى كمتر و جائى بيشتر و جائى ديرتروجائى زودتر ميرسد تامردم بفهمند كه تقسيم آن به تصرف يك قادر مختار و حكيم است اما بازهم بسى از مردمان نمى فهمند و شكر نعمت الهى (ج) را ادا نمى كنند بلكه برعكس به كفر ونا سياسى مىي پردازند همچنين است حال باران روحانى كه هركه بروفق استعداد و ظرف خود هر آنفدر بهره را كه يافتنى بود يافت و بسيارى به كفران اين نعمت عظمى ادامه دادند

و جَاهِدُ هُمْ بِهِ جِهَاكًا كَنِيرًا ١٠٠

تفسیر: بعثت پیغمبر چیز تعجب آور نیست ــ اگر خداوند (چ) بخواهد می تواند درین زمان نیز پیغمبران زیادی بفرستد که هرقریه را یـك پیغمبر جداگانه باشد ، مگر منظور خدا (چ) همین شد که دراین اواخر برای تمام جهان تنها محمد وسولالله (ص) را پیغمبر گردانیده بفرستد بنابران تو به طعن و تشنیع اخمقانه و تنقیدات سفیهانه کفار هیـچ التفات مکن ووظیفهٔ خودرا به قوت وعشق کامل انجام ده و قرآن را به دست گرفته به مقابلهٔ این منکران به کمالهمت وثبات پافشاری نـما الله توا کامیاب ساختنی است .

# و جنرامن منبود را ا

تفسیر : در «بیانالقرآن» شهادت دوعالم معتبر بنگالی را نقل کرده اند که از «اراکان» تا به «چاتگام» جریان دریا چنان است که در هردو جانب آن دو دریا بنظرمی آید که به کلی نوعیت جداگانه دارند آب یکی سفید واز دیگری سیاه است ـ در دریای سیاه رنگ مانند بحر طلاطم و تموج طوفانی واقع میشود ودریای سفید رنگ بالکل ساکن می باشد ـ کشتی در دریای سفید رنگ رانده میشود وبین هردو دریا مسلسلا یك خط امتداد دارد که ملتقای هردو دریا میباشد ،مردممی گویند که آب سفيد ، شيرين استوسياه رنك تلخ وشور است و بعض متعلمين «باريسال» بهمن بیان کردند کهاز ایسالت باریسال دو رود ازیسك دریا می بسرآید آب یکی بکلی شور و تلخ و آب دیگر بسیار شیرین و لذیذ است . درحین تحرير اين تفسير دراين ايام نويسنده اين تفسير درجائي مقيم است (دابهیل ـ سملك ضلع سورت) كهاز بحر تقریباً به فاصلهٔ ده دوازده میل واقع است . دررود های اینجا دائماً مدوجزر واقع میشـود خیــلی ازِ ثقات بیان میکنند که درحین مد وقتی که آب بحر داخل رودمیشود اگر چه آب شور به شدت زیاد به سطح آب شیرین بالا رود لیکن بازهم هردو آب مختلط نمیشود ، آب شور آبالا و آب شیرین پایانمیماند ، وقتّی که آب شور هنگام جزر از بالا عقب می نشیندآب شیرین همانطور باقی میماند ــ (واللهاعلـم) ازین شــواهــدمطلب آیــت به کــلی واضــح میگردد ، یعنی قدرت خدا (ج) را بنگرید که هرچند آب شیرین و آب شور دربعضی جای ها یکجا میشود لیکن از یکدیگر جدا میماند و یااین مطلب باشد که الله تعالی هر دو دریا را در مجرای آنها جدا جدا جریان داد ودر اکثر جای بین هردو ،قطعه زمین را حائل فرمود و آنها راچنان آزاد نگذاشت که هر دو قوت نموده زمین را تباه واز بین بــردارند ، بر علاوه مزهٔ هریکی برای خود آن لازم است چنین نیست که دریای شیرین شور ویا دریای شور شیرین گردد \_ گویا هریکی به اعتبار اوصاف میخواهد از دیگری بکلی جدابماند (وقیل غیر ذلك) لیكن نزدمن تشریح اول راجح است \_ والله اعلم .

وَهُوَ الَّذِي مُ خَلَقَ مِنَ الْهَاءِ بَشُرِّ ا و اوست آنکه آفریده اذ آب آدمی دا

فَجعَلَهٔ نَسَبًا وَ صِهُرًا وَ هَسَت پس ساختاورا خداوندنسب و دامادی رَ بِنُّكُ قَلَ يُرُّ ا ﴿ وَ يَعْبُلُ وُ نَ رب تو بهرچیزتوانا مِنْ کُ وُ نِ اللّٰهِ مَا لَا یَنْفَعُهُمُ مِنْ کُ وُ نِ اللّٰهِ مَا لَا یَنْفَعُهُمُ وَلَا یَضُورُ هُمْ طُورِی اللّٰهِ مَا لَا یَنْفَعُهُمُ و لَا یَضُورُ هُمْ طُورِی اللّٰهِ مَا لَا یَنْفَعُهُمُ و نه ضرد رساند بیشان و هست میافر عَلَی رَ بِنِهِ ظَهِیْرًا ﴿

تغسیر: بنگرید! خدای تعالی به قدرت کاملهٔ خود یك قطرهٔ آب را چطور آدم عاقل و کامل ساخت ، سپس ازو نسلها را پدید آورد و تعلقات دامادی و خسری را قایم داشت \_ یعنی یك قطرهٔ ناچیز راچه شکل و صورت زیبا داد واز کجا به کجا رسانید؟ لیکن انسان ناسپاس باندك زمان اصل خود را فراموش کرد وآن کردگار قدیررا گذاشته مخلوق عاجز را خدا خواند و حق پروردگار خودرا قطعاً نشناخت بلکه پشت به خداکرده پشتیبان شیطان شد تا در اغواء واضلال امدادش نماید ودر گمراه کردن مخلوق همدستش شود . نعوذبالله من شرور انفسنا ومن سیئات اعمالنا .

ومآ آ رُسَلُنْكَ إلا مُبَشِّرًا وَ نَذِيرًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المَا المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي اللهِ المُ

قُ لُ مَا السُّلُكُمْ عَلَيْكُمْ مِنْ الْجُرِ بعو نميخواهم اذ شما برين هيچ مزدي إلى مَنْ شَسَاءَ النَّ يَسَيَّحُذَ ليكن هركه خواهد كه بعيرد إلى رُ بِهِ سَمِيلِيْكُمْ عَلَيْكُمْ مِنْكَالًا فِي اللَّهِ مِنْ اللَّهِ المَانِيكِيْمَ فِي اللَّهِ المَانِيكِيمَ فَي اللَّهِ المَانِيكِيمَ،

تفسیر: وظیفهٔ تواین است که مؤمنان را برایفای وعدهٔ خدای تعالی بسارت دهی و کافران و بد کرداران را از نتایج وانجام وخیم آگاه کنی کسی قبول کند ویا نکندترا نقصی نباشد زیرا تو از آنها مزدنمیخواستی که از نپذیرفتن شان مر ترا اندیشهٔ ضیاع آن باشد بلکه مقصدت این است که مردم به اختیار خود به توفیق خداوند (ج) به راه راست پروردگار خود بیایند، فرقی ندارد که آن را مزد گویند یا نگویند.

وُ يُو كُلُّ عَلَى الْحَكِيِّ الَّذِي يُ و تومل من برآن ذنده مه مرمز

لا يَهُوْ تُ

نميميرد

تفسیر: تنها به خدای یسگانه توکل نموده وظیفهٔ (تبلسیغ و دعوت وغیره ) خودرا ادا کرده برو! از مخالفت و موافقت کسی اندیشه مکن ، به چیز های فانی اعتماد نباید کرد ، بایستی توکل به ذاتی نمود که همیشه زنده است و نمی،میرد .

و سینے بحکر ہا و گفی به و بیای یادی مراه ستائش او و کافی است او الفرقان

منزل چهادم وقالالذين بِنُ نُوْ بِ عِبًا دِ و خَبِيرَ ا **به گناهان** 

تفسیر : بر اوتعالی توکل کن ودر بندگی وادای حمد و ثنای اومصروف باش آین مجرمین را خود اوتعالی سزا میدهد .

الَّذِي يُ خَلَقُ السَّلْمُ إِنَّ وَالْأَرْضُ آنچه درمیان آنهاست شُمُّ اسْتُو يَعْلَى الْعُرُ شِ"

مسور رسسونی سد بر تفسیر: بیان این درسورهٔ اعراف گذشته است

#### لرَّ حُلْنُ فُسُّ لُلُ بِهِ خَبِيرًا ۞

از خبیری حال وىرا او خداوند رحمت بزرگ است پس بپرس

تفسير : راجع به شنون ورحمت هاى الله تعالى از شخص باخبربپرسيد این جهلای مشرك ازو تعالی چه خبر دارند؟ «وماقدروا اسحق قدره» فقط خدای تعالی شنون و کمالات خود را پوره میداند (انتکما اثنیت على نفسك ) ليكن با خبر ترين مردم حضرت محمد رسول الله (ص) است که کردگار یگانه در ذات گرامی او تمام علوم اولین و آخرین را جمع نمود بنابر آن شنون خدای تعالی را باید از او پرسید .

وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ اسْجُدُ وَالِلرَّ حُمْنِ و چون گفته شود بسرای کافران

برای آنچه تو میفرمائی مارا وزیاده کرد ایشانرا این سخن (امرسجدهبرحمن)نفرت

تفسیر : این جهلای مشرك عظمتشان رحمن (ج) راچه میدانند ؟ بلکه از نام او هم به میبرند چون این نام را می شنوند از کمال جهل وبیحیائی و تعنت تجاهل نموده میگوینه « رحمان کیست ؟ که تو بما میگوئی باو سعجده كنيم آيامحض به گفتن تواين سخن را بپذيريم ؟ همينكه تو نسام او را ببری ما به سجده بیفتیم » خلاصه هرقدر که آنهارا به طر ف اطاعت وانقیاد رحمن (ج) متوجه نمائی همانقدر رممیخورندودورمیگریزند.

تَبْرَ كَ الَّذِي جُعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُ وُجَّا

تفسیر : یعنی ستارگان بزرگ و یا قلعه های آسمانی که فرشتگانآنرا نظارت میکنند و یاممکن است منازل دوازده گانه آفتاب مراد باشد که هیئت دانان بیان کرده اند حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد «آسمان به دوازده حصه تقسیم است و هریکی را ( برج) گویند و نشانهٔ هریکی ستارگان است ، آیان حدود را بسرای حساب مقرر کرده است ، (موضع القرآن)

وَّ جَعَلَ فِيْهَا سِرْ جَّا

تفسیو : آفتاب را شاید ازین سبب چراغ نامید که نور و حرارت درآن جمع بوده وصفيت احسراق دارد، « وجعل القيمرفيهن نورا وجعل **الشبهس سراجآ» ،** (توح ــ ركوع ١) .

تفسيو: افزودن و كاستن و يا آمدن و رفشين را مختلف فرمود ويا مطلب اين است كه يكى را عوض ديكرى ساخته است ــ مثلاً اگر كار روز ماند آنرا به شب انجام ميدهند واگر وظيفة شب باقى ماند آنرابروز اجرا مى نمايند كما ورد فى الحديث .

تفسیر: تغیر و تبدل آفتاب و ماه وغیره واختلاف لیل ونهاد برای آن است که میردم درآن تفکی ودقیت نموده به عرفت خداوند قیدیر پی برند و بدانند که این همه تصرفات و تقلبات عظیمه کار های دست قدرت همان ذات کارسازاستوفواید وانعامات شب وروز رادیده شکرگذار او گردند چنانچه بندگان مخلص رحمن که ذکر آنها در آینده می آید چنین میکنند.

و عِبَا كُ الرَّ خُمْنِ الَّذِ يَنَ و بندمان رحمن آنان اند يُهُمُّونُ نَ عَلَى الْأَ رُضِ هُو نَّا عميعردند بر نمين به آهستنم (به تواضع)

تفسیر: بندگان خدامانند مشرکین از شنیدن نام «رحمن» نفرت نمیکنند بلکه در هر گفتار و کردار خود اظهار بندگی می نمایند، از رفتاروکردار آنها تواضع، متانت، خاکساری و بی تکلفی آشکار می کردد، مانندمتکبرین برزمین خرامان خرامان راه نمیروند، چنین نیست که از ریاء و تصنع مانند مریضان قدم می بردارند بلکه رفتار آنحضرت (ص) که در حدیث منقول است چنین رفتاری را تائید نمی کند.

تفسیر : سخنان مردم بی خرد وبی ادب را به بخشایش و حسن بیان جواب میدهند اگر کسی از نادانی وبی خردی باایشان گفتگو کند سخن ملایم و تسلیمات گفته کناره می جویند ، باچنین اشخاص همیزبان نمیشوند نه دربین آنها شامل میگردند و نه باآنها جنگ میکنند ، شیوهٔ آنها مانند رو به زمانه جاهلت نسبت .

آین بود صفت آن بندگان مخلص رحمن (ج) ، سپس کیفیت شبرابیان میفرماید .

تفسیر: شبا هنگام وقتیکه بندگان غافل از خواب واستراحت لذت میبرند این بندگان رحمن آنوقت در حضور پروردگار یگانه به قیام و سجده میگذرانند چون رکوع درمیان قیام و سجود واقع می باشد شاید ازین سبب آنرا علیحده ذکر نکرد - گویا دربین آن هردو داخل است .

ا صُرِ فَ عَنَّا عَنَّ اب جَهَنَّمُ قَ صِي بازدار ازما عذاب دوذخ را

رِ نَّ عَدُ ا بَهَا كَانَ عَرُ امَّا أَنَّ عَمُ امَّا أَنَّ عَمُ امَّا أَنَّ عَمُ امَّا أَنَّ عَمُ امَّا أَنَّ

ا نکها ساء ت مستقر او مقامان است ورد جای اقامت است است ورخ بد جای تقرد وبدجای اقامت است

تفسیو : بااینقدر عبادت اینقدر خوفهم دارند وچنین نیست کههشت رکعت تهجد را خوانده از عذاب وقهرخدا بکلی مطمئن شوند .

والذين إن آ أنفقو اللم يسرفو المراف نميكنند و آنانكه جون خرجميكنند اسراف نميكنند و كا ن كُو ا و كا ن و تنكي نميكنند (درخرج) و ا و كا ن و باشند و ينكن فل لك قو ا مًا الله اسراف و تنكي اللك قو ا مًا الله اسراف و تنكي المناد

وقالالذين

الفرقان

19

تفسیر: موقع ومحل راخوب می سنجند و به میانه روی خرج میکنند نه افراط در محبت مال دارند و نه در اضاعت آن ، کماقال تعالی «ولاتجعل یدك مغلولة الی عنقك ولاتبسطها كل البسط الایه » (بنی اسرائیل در کوع ۳) .

تفسیو: مثلاً درعوض قتل عمد به قتل رسانیدن ویا در سزای به کاری زانی محصن راسنگسار کردن و یا شخصی را که ترك دین نموده و ازجماعت مسلمین جدا گردد کشتن ، تمام این صورتها در «الابالحق» شامل است کما ورد فی الحدیث .

تفسیر: گناه سخت کرد که حتماً سزای آنرا دیدنی است در بعضی روایت آمده که «اثام» نام یك وادی جهنم است و بیان شده که درآن بسا عذابهای هولناك می باشد \_ اعاذنالله منها .

منزل چهارم الفرقان ــــــــ وقالالذين

۱٩

يضْعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يُوْمُ الْقَلْمَةِ وَ الْقَلْمَةِ وَالْمُعْلَمِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ا

و يَخْلُدُ فِيهُ مُهَانًا وَ اللهُ وَ عَلَيْهِ مُهَانًا وَ اللهُ ا

تفسیر : چون این معاصی نسبت بدیگر کناهان بزرگتر است \_ عذاب آن هم بزرگتر می باشد و هرآن زیادشده میرود .

الله من تاب و المن و عمل معر الله من توبه عرد و المان آورد و عمرد

عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَ عِنْكَ يُبَدِّ لُ اللّٰهُ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَ عِنْكَ يُبَدِّ لُ اللّٰهُ عَمَل عَمَل نَعُو بِسَ ايشَانُوا تَبِدَل مِعَند الله

سُیّا تِهِمْ حُسَنْتِ و کَانَ اللّٰهُ اللّٰلّٰمُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ ال

غُفُو رًا رَّ حِيْمًا ﴿ مَهْ بِانَ مَهْ بِانَ

تفسیر: درعوض گناهان توفیق نیکی خواهد داد و گناه کفر را معاف خواهد کرد ویااینکه بدیهارا محو نموده بهبرکت توبهواعمال صالحهبهآن تعداد نیکی ها راثبت فرماید ـ کمایظهرمن بعض الاحادیث .

وقالالذين

19

وَ مَنْ تَا بُ وَعَمِلُ صَالِحًا فَإِنَّهُ و مرعه توبه عند و عند عدنیك پس(هرآئینه)وی

> یَتُو بُ اِلَی اللّٰمِ مَتَا بًا ₪ رجوع میکند بسوی الله رجوع کردنی (پسندیده)

تفسیر: اول ذکر گناهای کافری بود که بعدازآن ایمان آورد واین ذکر گناه کردن در حین اسلام است ـ در بازهٔ آن هم این بشارت است که چون توبه کند یعنی از کارهای بد اعراض نماید نزد اشتعالی مقام ورتبه می یابد معلوم شد که مضمون مندر جه این آیهٔ مبارکهٔ رکوع ۱۳ سورهٔ نساه ومن یقتل مؤمنا متعمدا فجزاه جهنم خالدافیم و غضب الله علیه و لعنه واعد له عظیما » در حق غیر تائب است والله اعلم .

و الكن ين لايشهد ون الله و ر الكن ين الله و ر الله و ر الله و ر الله و ر الله و الله

تفسير : نه دروغ می گويند و نه شهادت دروغ ميدهـند ونه دركـارهای باطل و مجالس گناه حاضر ميشوند .

وَ إِنْ امَرُّ وَا بِاللَّغُو مُرُّ وَ اكِرُ امَّا ﴿
وَ حِونَ بَعْدُنَدُ بَعِيْرِيهُودُهُ بَعْدُنَدُ بَرُوشُ تَرِيمَانُهُ

تفسیر: حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد که ددرگناه شامل نمیشوند واز چیز های بازی و لهو پرهیزمی نمایند ـ نه به لغو مشغول و نه بامر تکبین آنهامی جنگند » .

و الآن يُن إِنَّ أَنْ كُرُّو و إِبِا يُتِ و تنانكه جون بندداده شوند به آيات وقال الذين منزل جهادم الفرقان منزل جهادم المنان الم

تفسیر: بلکه به فکر و تدبر و توجه زیاد می شنوند و چون بشنوند متاثر شوند مانند مشرکین مجسمه های سنگی نگردند.

تفسیر : چنان زن واولاد عطاء فرما کهازدیدن آنها چشمهای ما سسرد و روشن ودل ما شادمان شود وظاهر است که دل مؤمن وقتی شاد ومطمئن میشود کهاهل وعیال خودرا در راه اطاعت الهی روان ودر تحصیل علم نافع مشغول ببیند ، درجهٔ دیگر نعمت ها و مسرتهای دنیابعدازین است.

تفسیو: مارا چنان بساز که مردم به ما اقتدا کرده پرهیز گار گردند ، حاصل این است که ما نه تنها بذات خود مهتدی باشیم بلکه برای دیگران هم هادی شویم و خاندان مادر تقوی و طهارت مارا پیروی کنند .

تَحِيَّةً و سَلمًا فَ

تفسیر: در جنت برای شان درجات بلند داده میشود و فرشتگان بایشان دعا و سلام گفته آنها را استقبال میکنند و چون باهم ملاقات کنند ،همین کلمات سلام ودعا برای تکریم واحترام استعمال میشود .

تفسیو : اگر درچنین جای نیك اندك زمانهم اقامت نصیب شود غنیمت است حالانکه این اقامتگاه آنان ابدی میباشد .

وقال الذين منزل جهادم الفرقان المرادين منزل جهادم الفرقان المرادين المرادي

ر عا فر کم ج عا فر کم عبادت شما (اورا)

تغسیر: نفع و نقصان را به شما خاطر نشان نمود ، بر بنده لازم است که مغرور و بیبالدنشود زیرا خدا(ج) پروای اورا ندارد ــ آری بالتجای او رحم میکند ــ اگر التجا نکردید و خودرا بزرگ شمردید ودر پیشگاه عظمت حضرت او سر اطاعت فرو نیاوردید آنگاه برای معرکهٔ کار زار تیار باشید که عنقریب بر پا شدنی است .

تفسیر: یعنی کافری که حق را دروغ پنداشته آن تکذیب عنقریب طوق گردن او میگردد واز سزای آن به هیچ صورت خلاصی نمی یابد اگر چه چنین بندگان ناسیاس را هلاکت ابدی آخرت استقبال کردنی است لیکن در دنیا هم بزودی میدان کار زار یعنی جنگ وجهاد بر پا میشود چنا نچه

تمت سورةالغرقان وتقالحمد والمنة

در غزوهٔ «بدر» نتیجهٔ آن پیکار را مشاهده کردید .

تفسیو: مارا چنان بساز که مردم به ما اقتدا کرده پرهیز گار گردند ، حاصل این است که ما نه تنها بذات خود مهتدی باشیم بلکه برای دیگران هم هادی شویم و خاندان مادر تقوی و طهارت مارا پیروی کنند .

بدعاً و سلام تفته آنها را استقبال میکنند و چون باهم ملاقات کنند ،همین دعا و سلام گفته آنها را استقبال میکنند و چون باهم ملاقات کنند ،همین

كلمات سلام ودعا براى تكريم واحترام استعمال ميشود .

تفسیو : اگر درچنین جای نیك اندك زمانهم اقامت نصیب شود غنیمت است حالانکه این اقامتگاه آنان ابدی میباشد .

وقال الذين ما يعبو الفرقان منزل جهادم الفرقان المراب الفرقان المراب المراب الفرقان المراب الفرقان المراب ا

دُ عَا وُ كُمْ ا

عبادتشما(اورا)

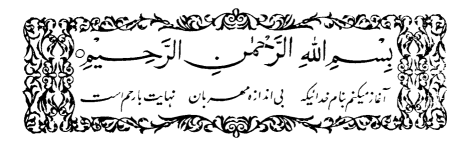
تفسیر: نفع و نقصان را به شما خاطر نشان نمود ، بر بنده لازم است که مغرور و بیباك نشود زیرا خدا(ج) پروای اورا ندارد ... آری بالتجای او رحم میکند ... اگر التجا نکردید و خودرا بزرگ شمردید ودر پیشگاه عظمت حضرت او سر اطاعت فرو نیاوردید آنگاه برای معرکه کار زار تیار باشید که عنقریب بر پا شدنی است .

ر آم

تفسیر: یعنی کافری که حق را دروغ پنداشته آن تکذیب عنقریب طوق گردن او میگردد واز سزای آن به هیچ صورت خلاصی نمی یابد اگر چه چنین بندگان ناسیاس را هلاکت ابدی آخرت استقبال کردنی است لیکن در دنیا هم بزودی میدان کار زار یعنی جنگ وجهاد بر پا میشود چنا نچه در غزوهٔ «بدر» نتیجهٔ آن پیکار را مشاهده کردید.

#### تمت سورةالفرقان وتهالحمد والمنة

(سورة الشعرآء مكية وهى مائتان و سبعوعشرون آيةواحد عشرركوعاً) (سورة شعراء مكى وآن دوصدو بيستو هفت آيت ويازدمركوعاست )



طسس و تابدوشناست (وظاهر كننده حق)

تفسیر: اعجاز این کتاب آشکار واحکام آن واضح است و حق رااز باطل جدا می کند .

لَعَلَّكَ بَا خِعُ نَفْسَكَ ٱلَّا يَكُو نُوا

شايدتو اندوهگين كنندهٔ(هلاككنندهٔ)نفسخودرا باينكه

مُؤُ مِنْينَ ۞

مومن نمی شوند

تفسیر: ضرور نیست که خودرا در غم این اشقیا اینقدر اندوهکینسازی آیا از برای آنها خودرا هلاك میکنی ؟ آخر دلسوزی و شفقت هم یك حد دارد .

إِنْ نَشَأُ نُنزِ لَ عَلَيْهِمْ مِن السَّهَاءِ
الْمَرْ خُواهِم فُرُود أَدِيم برايشان الْ آلَ أَسَمان
الْيَاكُ فَظُلَّتُ أَكْنَا قُومٍ لَهَا خَا ضِعِينَ ﴿
الْيَاكُ فَظُلَّتُ أَكْنَا قُومٍ لَهَا خَا ضِعِينَ ﴿
الْيَاكُ فَظُلِّتُ أَكْنَا قُومٍ لَهُا خَا ضِعِينَ ﴿
الْسَانَةُ بِسَ مُرِدِدُ مُردِنهاى ايشانَ بِيشْآنَ خَمِ (انقياد مُنندمان)

تفسیر: این دنیا امتحانگاهی است که درآن انقیاد و تسلیم و تمردبندگان آزموده میشود بنابران حکمت الهی (ج) مقتضی نیست که اختیارآنها به کلی سلب شود ورنه اگر خدا (ج) میخواست چنان نشانی آسمانی را به ایشان نشان میداد که سر تسلیم همکان مجبورا نزد آن خم میشد حتی رؤسا واعیان هم در مقابل آن قدرت انکار وانحراف نمیداشتند ولی الله تعالی چنین نکرد . بلی آیاتی فرستاد که چون انسان درآن آیات بنظر دقت بنگرد می تواند به حقیقت آن پسی بسرد و نیز دربرابس آن آیات پروردگار مغلوب گردیده بهجز تسلیم وانقیاد چارهٔ نداشته باشد .

مُحُدُ ثِ إِلَّا كَانُو اعْنَهُ مُعْرِ ضِينَ ۞ مَحُدُ ثِنِي اللَّا كَانُو اعْنَهُ مُعْرِ ضِينَ ۞ مَعْرِ الله عن

تفسیر: حال آن مردم که تو درغم آنها اندوهگین می باشی این است که هر گاه خداوند (ج) از رحمت خود برای بهبودی آنها پندی میفرستد قطعاً بدان متوجه نمی شوندبلکه از آنرو گردانده می گریزندگویابایك چیز بسیار زشت خود را دچار می بینند .

فَقُلُ كُنَّ بُو ا فَسَيَا يَيْمِمُ اَنْبَوُ الْفَلَا يَيْمِمُ اَنْبَوُ الْفَلَا يَسْمِمُ اَنْبَوُ الْفَلَا يَسْمِمُ الْفَلَالُ فَلَا الْفَالَا لَا الْمُعْلَالُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعِلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْل

مَا كَا نُو ا بِهِ يَسْتَهْزِءُ وُ نُ ۞ آنچه به آن استهزاء ميعردند

تفسیر: آنها نه تنها از امرالهی (ج) اعراض می نمودند بلکه تکذیب و استهزاء هم می کردند پسعنقریب در دنیا و آخرت سزای کردار های خودرا خواهند یافت و در آنوقت حقیقت چیزیکه به آن تمسخر میکردند برای شان آشکار خواهد شد .

اَ وَ لَهُ يُرُ وَا إِلَى الْأَرْضِ كُمُ

اَنْبَتْنَا فِيْهَامِنُ كُلِّ زُوْجٍ كُرِيْمٍ ﴿
رویانیدیم درآن اذ هر جنس قسم پسندیده

اِ نُ فِی ذٰ لِک لا یَانَا و مَا کَا نَ اِنْ فِی دَاین (دویانیدن) نشانه ایست (به کمال قدرت) ونیست

اً كُثْرُ هُمْ مُّوْ مِنِيْنُ ﴿ السَّانَ السَانَ السَّانَ السَانَ السَّانَ السَّانَ السَّانَ السَّانَ السَّانَ السَّانَ السَانَ السَّانَ السَّانَ

تفسیر: اگر این مکذبین بر احوال زمین پیش پاافتادهٔ شان غور میکردند برای حصول معرفت مبدأ ومعاد کافی بود آیا نمی بینند که ازین خاك پست و حقیر در تحت یك نظام استوار تکوینی چه کلمهای رنگارنگ و انواع واقسام غلهها ومیوها پدیدمی آید ؟ آیااین دلیل بران نیست که صانعیکه قدرت و حکمت بی انتها دارد و زمام وجود در اختیار اوست این چمن پر رونق را بدینگونه زیب و زینت بخشیده است و تنها او تعالی است که هروقتی بخواهد آنرا ویران و بعد از ویرانی دوباره آباد نماید بنا علیه بعدازینکه این آیات تکوینیه خوب فهمیده شود برای تصدیق آیات تشریعیه اشکالی باقی نمیماند ؟ آری اگر کسی نخواهد که این آیات را ببذیرد آن سخن جداگانه است .

مَ وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيْزُ الرَّحِيمُ (اَ الْعَرِيْزُ الرَّحِيمُ الْعَرِيْزُ الرَّحِيمُ الْأَ

تفسیر: چنان ذات غالب مقتدریست که چون از حکمش سر پیچند می تواند همان دم مجرمین رابهعذاب دردناك هلاك کند مگر از رحمت وشفقت خود تاخیر می فرماید تا باشد که دربرابر حکم او سر تسلیم گذارند پس ازین برای عبرت چند واقعهٔ مکذبین را بیان فرموده وازآن ظاهر می گردد که خدای تعالی آنهارا تاکدام اندازه مهلت و فرصت داده بود – چون بهیچ صورت قبول نکردند آنهارا چگونه تباه وبرباد نمود ؟ از آنجمله اول قصهٔ قوم فرعون است که تفصیل آن قبلاً درسورهٔ «عوراف» وسورهٔ «طه شود .

وَ إِنْ نَا لَى يَ رَبِّكَ مُو سَى وَ يَلِكَ مُو سَى وَ يَلِكَ مُو سَى وَ يَلِكَ مُو سَى وَ يَلِكَ مُو سَى وَ جُون سَاءِد برورد عاد تو موسى دا السَّلِمِينَ اللَّهُ وَ مَ السَّلِمِينَ اللَّهُ قَوْمَ السَّلِمِينَ اللَّهُ قَوْمَ السَّلِمِينَ اللَّهُ قَوْمَ السَّلِمِينَ اللَّهُ قَوْمَ السَّلِمِينَ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْعُلِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤَمِّ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤَمِّ اللْمُؤْمِ اللْمُؤَمِّ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْ

فِرْ عُوْ نَ الْ يَتَقُو نَ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُ

تفسیر : برو و آنهارا از قهر وغضب خدا بترسان .

<del>-</del>

11

تفسیو: پیش ازآنکه سخنم را کامل بشنوند به تکدیب آغاز نمایند و میچکس دران مجلس مؤید منباشد ممکن است درآنوقت اندوهکین و دلتنگ گردم گذشته ازآن زبان من چیزیلکنت دارد مبادا دلگیر شوم ودر گفتار من بندشی پدیدآید اگربرای کمك و تقویت منهارون را که بیشتر ازمن زبان فصیح دارد شریك ومدد گارم سازی منتهای لطف و كرم حضرت تو می باشد .

و لَهُمْ عَلَىٰ ذَ بَا فَكُو وَ اللَّهُمُ عَلَىٰ ذَ بَا فَكُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللّ

تفسير : يعنى دعواى خون يك قبطي كه تفصيل آن درسور ، قصص آيد .

فَأَ خَافُ أَنْ يَكُونُكُو نِ ﴿

تفسیر: مبادا پیش از دعوت و تبلیغ مرا بکشند و گویند و این همان شخصیست که خون آدم مارا ریخته وفرار کرده بود » درینصورت فریضهٔ تبلیغ را انجام داده نمی توانم .

قال کلا قان ها با ایتنا با ایتنا است برویدهردو آیتهای مارا محرفته است پس برویدهردو آیتهای مارا محرفته است پس برویدهردو آیتهای مارا محکم شمستم عود ن استرم مستیم استرم ا

تفسیر: چه مجال است که دست درازی کنند برو و قرار استدعای خویش هارون را هم همراه خود بگیر و آیات و معجزات عطا کردهٔ ما را برسان چون این نشانات باتوباشد تراچه خوف است ؟ برعلاوهٔ ایس آیات مانیز درهر موقع باتو هستیم و گفتگوی فریقین رامیشنویم .

فَأْ تِيَّا فِرْ عُوْ نَ فَقُو لَا إِنَّا رَسُو لُ پسبرویدهردو بهفرعون پسبعوئید (مرآئینه) ما فرستادهٔ تفسیر: وطن (بنی اسرائیل) از زمانهٔ حضرت ابراهیم (ع) ملك شام بوده است به نسبت اینکه حضرت یوسف (ع) در مصر طرح اقامت افکنده بودند ایشان یك مدت در آنجا گذشتاندند اکنون الله تعالی خواست که ملك شام را باز به آنها بدهد مگر فرعون ایشانرا رهانمی کرد ذیرا که مثل غلامان در بیگار از آنها کار می گرفت حضرت موسی (ع) آزادی آنها را درخواست نمود.

## قَالَ ٱلَّهُ نُرُ بِّكَ فِيْنَا وَلِيْدًا

گفت فرعون آیا پرورش نکردیم ترا درخانهٔ خود مثل پسر (درحالیکه طفل بودی)

تفسیو: آیا تو همان شخص نیستی که ما ترا درخانه خود به نازونعمت بسیار پرورش کردیم ؟ دراثر همان پرورش اینقدر کلان شدی واکنون به درجهٔ رسیدهٔ کهاز ما مطالبات مینمائی ومارا برقبول بزرگی خویش وادار میکنی ؟ .

# و کونت فِینَامِنَ عَمْرِ كَ سِنیْنَ الله الله عمرخود سَالها

تفسیر : دراینقدر سال ها کاهی چنین دعاوی نکرده بودی ـ لیکن بمجردیکه ازاینجا فرار نمودی خودرا رسول ساختی .

و فَعَلْتَ فَعَلْتَكَ الَّتِى فَعَلْتَكَ عَرَدَهُ فَودوا عَهُ عَرِدى

تفسیلی : کاریرا که مرتکب شده گریخته بودی فراموش نکرده ایم( یعنی کشتن قبطی ) . وقال الدين منزل بنجم الشعرة، الشعرة، التعرق التعرق

حال آنیکه تیو

تفسیو: تمام احسانهای مارا فراموش کردی وبه دعوای پیغمبری میپردازی پیش ازینتوهم (العیاذبالله) یك تن از جملهٔ آن کسان بود ی که امروز آنهاوا کافر وانمود میکنی .

ناسياساني

تفسیر: قبطی را عمداً نکشتم بلکه خطاءٔ چنین به وقوع پیوست چه میدانستم به ضرب یك مشت که پنداشتم محض برای تادیب اوست خواهد مرد ؟ «فوکزه موسی فقضی علیه» (قصص حرکوع ۲).

تفسیر: درست است که من ترسیدم واز خوف و بیمازینجا فرار نمودم لیکن منظورخدا (ج)آن شد که بین نبوت و حکمت عطا فرمایداو از فضل خود مرا سر افراز فرمود و رسول خود گردانیده بسوی شما فرستاد ایسن بنفس خود دلیل صداقت کسی است که از شما ترسیده گریخته باشد وباز چنین بیخوف و خطر و تن تنها پیش شما بیاید و در مقابلهٔ شماقیام نماید و فرمان الهی (ج) را به شما برساند .

تفسیو: به سبب اینکه مرا در طفولیت پرورش نمودی ترا نمی زیب که برمن احسان ومنت نهی آیا تربیهٔ یك پسر اسرائیلی تلافی نموده می تواند که تمام قوم اورا غلام خود سازی ، خصوصاً در صورتیکه تربیت آن طفل هم محض در اثر مظالم زهره گداز خودت بوقوع رسیده با شد اگر تو اطفال (بنی اسرائیل )را نمی کشتی مادرم از سبب خوف مر ا در تابوت نهاده به دریا نمی انداخت و نه من به قصر تو رسیده میتوانستم اگر این حالات را به خیال خود بیاری باید برین اظهار احسان و منت خویش بشرمی سخن واضع ومهمتر اینست : پروردگاریکه مرا در خانهٔ همچون تو دشمن بزرگ پرورش نمود ، امروز مرا به پیغامبری خویش برگزیده وازروی خیر خواهی نزد تو فرستاده است .

## قَالَ فِرْ عُوْ نُ وَ مَا رَبُ الْعُلَمِينَ ﴿ مَا رَبُ الْعُلَمِينَ ﴿ مَا رَبُ الْعُلَمِينَ ﴾ ملت فرعون جيست دب عالميان

تفسیر: موسی (ع) درامتثال «فقولا انارسول رب العلمین» خودراپیغمبر «رب العلمین » خواند فرعون از راه ضد و. عناد جواب داد که (العیاذ بالله) رب العلمین چه چیزاست ؟مادامیکه منموجودباشم دیگر کسرا « رب » خواندن چه معنی دارد ؟زیرا دعوی آن شقی ازلی نزد قومش این بود که «ماعلمت لکم مناله غیری» (من غیر از شخص خود هیچکس را معبود شما نمیدانم) و «انا وبکمالاعلی» پروردگار بزرگ شماتنها منم) چنانچه بعض افرادقوم اوازجهالت وغباوت انتهائی خود وبعضی از خوف و یا

طمع اورا پرستش کردند اگر چه آن ملعون هم دردل خود به هستمی خدا (ج) یقین داشت چنانکه از «**لقدعلمتما انزلهؤلاء الاربالسموات والارض بصائر**» (بنی اسرائیل ـرکوع ۱۲) برمی آید .

قَالَ رَبِّ السَّمَٰوُ تِ وَالْآرُ ضِ عَن رموسى) پرودد ماد تسمانها و نمیناست

و مَا بَينَهُمَا اللهِ كَنْتُم مُو قِنِينَ اللهُ وَ اللهُ ال

تفسیر: ربالعلمین همان ذاتی است که تمام چیزهای آسمان و زمین تحت تربیهٔ اوست – اگر در دلهای شما برای باور کردن یکی ازین چیزها استعداد قبول موجود باشد ، فطرت انسانی کافی است کهاز همه اولتر در باب آن چیز شمارا متیقن سازد .

تفسیر: فرعون دیده ودانسته میخواست اصل مسئله را بر هم زندد برای اینکه اراکین و حوالی خودرا برانگیزد و سخنان موسی (ع) راسبك وانمود کند گفت «آیا میشنوید؛ که موسی چه سخنان بیبهوده و بیمعنی میگوید ــ آیا کسی از شما تصدیق می کند که غیر ازمن دیگری پروردگار آسمان وزمین باشد ؟» .

قال رُجْكُمْ وَرَبُ الْبَاكِمُ عَن موسى مستدب شما ودب بدان

الْ وَ لِيْنَ ا

تفسیر: ای بیدانش! ربالعلمین که من میگویم آنست که ترا و آباء و اجداد ترا آفریده و در وقتیکه هیچ وجود نداشتید او تعالی زمین و آسمان راترتیبوتدبیر میفرمود.

قَالَ إِنَّ رَ سُو لَكُمُ الَّذِي كَ أُ رُسِلَ عفت فرعون (هرآئينه) رسول شما عه فرستادهشده

تفسیر :(العیاذبالله)چه دیوانه را رسول ساخته فرستاده است که سا و پدران مارا بدمیگوید واز شوکت و حشمت ما هیچ نمیترسد \_ معلوم میشود که دماغ او بالکل از عقل تهی است .

قَالَ رَبُّ الْهُشُرِقِ وَالْهُغُرِ بِ

تفسیو: حضرت موسی علیه السلام همان سخن را بیان نمود که حضرت ابراهیم (ع) در آخر به نمرود گفته بود یعنی رب العلمین آنست که مالک مشرق و مغرب است و تدبیر طلوع و غروب همه سیارات را مطابق یك نظام محکم واستوار می نماید اگرشما کمی عقل داشته باشید گفته میتوانید که نگهدارندهٔ این نظام عظیم السان جز خدا (ج) دیگری نیست آیا کسسی قدرت و قوت دارد که در نظام برپاکردهٔ او برای یك ثانیه خلل اندازد ؟ و یا تبدیل کند ؟ فرعون چون این سخن آخری را شنید مبهوت گشت و از بحث و جدال صرف نظر نموده به تهدید و ترهیب آغاز کرد چنانکه بعدازین می آید حضرت شاه صاحب (رح) مینویسد که «حضرت موسسی رع) برای نشان دادن قدرت خدا (ج) همان یك سخن را به عبارات مختلفه تکرار می نمود و در اثنای حال فرعون سرداران خودرا برمی انگیخت تاموقع یقین کردن به آنان حاصل نشود .

قَالَ لَئِنِ انْخُذُ تَ اللَّهَاغَيْرِي معبودي غيرازمن عفت فرعون (قسماست) امح فرامحيري معبودي غيرازمن لا جُعَلَنَكَ مِنَ الْهُسَجُو نِيْنَ الْهُسَجُو نِيْنَ الْهُسَجُو نِيْنَ الْهُسَجُو نِيْنَ الْهُسَجُو نِيْنَ الْهُسَجُو نِيْنَ اللَّهُ معبوسين

تفسیر : درین موقع فرعون مافی الضمیر خودرا بهمیدان کشید که در «مصر» دیگر خدا نیست اگر ما سوای من حکومت معبود دیسگری را پذیرفتی هر آئینه ترا بهزندان خواهم افگند .

# قَ لَ اَ وَ لَوْ جِئْتُكَ بِشَكِي مُ مَّبِينِ ﴿ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ الل

تفسیر: اکنون درفیصلهٔ خود تعجیل مکن این بود جواب سخنان تو الآن آن نشانات روشن وواضح را تماشاکن که بوسیلهٔ آن قدرت اشتعالی وصداقت خودم هردو آشکار گردد اگر چنین معجزات را بتونشان بدهم آیابازهم برین فیصله خود ثابت خواهی ماند ؟ .

منزل پنجم وقالالذين وَّ نَزُ عَ يَكُهُ فَإِنَّ اهِي بَيْضَاءُ و برآورد دست خودرا پس نا گهان وی سفید بود لِلنَّظِرِ بِنَ اللَّٰ قَالَ لِلْهَلِلاَ كُوْ لَكَ يَّ اللَّهِ لِللَّهِ لِلَّهِ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلِمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُواللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ إِنَّ هٰذَ السَّحِرُ عَلِيمٌ ﴿ يُرِيدُ آ نُ يُّخُرِ جَكُمُ مِّنُ اَ رُ ضِكُمْ عه بيرون عند شمارا اذ وطنشما بِسِحْرِهِ ﴿ فَهَا ذَا تَا مُو وُ نَ ۞ بسبب جادوىخود

تفسیر نیا این بود که دعاوی خدائی داشت و یااینکه باین زودی چنان حواس خود را باخت که حاضر گردید به حکم غلامان و پرستند گان خویش رفتار نماید

قَالُوْ الْرُحِهُ وَ الْحَاهُ وَ الْبِعَثُ عَلَيْهُ وَ الْبِعَثُ عَلَيْهِ الْمُولَ الْرُحِهُ وَ الْبِعَثُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ ا

تفسیر: یعنی بروز عید دروقت چاشت .

تفسیر: باید همه متحد و یك جا شوید امید قوی دارم كه جادو گران ما غالب كردند در آن هنگام برای اینكه مغلوبیت موسی (ع) را خوبتر آشكار كردانیم تجویز ساحرین خودرا پیروی میكنیم كویا میخواست به مردم نشان بدهد كه دراین امراز طرف ما هیچ خود غرضی و خود رائی نیست چون در مقابل موسی (ع) غالب و فاتح بر آمدیم انصافا كنجایش انحراف از طریق ما برای كسی باقی نمی ماند.

فَلَمُّا جَآءَ السَّحَرَةُ قَالُو الفِرْ عُو نَ بس جون آمدند جادو مران مختند فرعون دا

تفسیو : نه تنها انعام و اکرام مالی خواهید یافت بلکه در زمرهٔ مقربان خاص من داخل میشوید بیان مفصل این آیات در (اعراف) و (طه) گذشته است .

مُلْقُون نَ ﴿

تفسیر: وقتیکه ساحرین گفتند . «ای موسی ! آیا اول توعصای خود را می اندازی ویا ما عصاهای خودرا بیندازیم » ــ در جواب فرمودکه د اول شما قوت خودرا بیازمائید» .

فَأَلْقُو احِبَالُهُمْ وَعِصِيَّهُمْ وَ قَالُو ا

وقال الدين منزل پنجم الشعرة المعرة الشعرة المعرق قر قر عَوْ نَ إِنَّالَنَحْنُ الْعَلِمُو نَ ﴿ الْعَالِمُو نَ ﴿ الْعَالِمُو نَ ﴿ الْعَالِمُو نَ ﴿ الْعَالِمُ وَالْعَالُ مَا الْعَالِمُ وَالْعَالُ مَا الْعَالِمُ الْعَالَمُ الْعَالُمُ اللّهُ اللّه

تفسیر: بعضی علما حرف (با) راکه در «بعزة فرعون» است قسمیه گرفته اند یعنی قسم به اقبال فرعون که ما حتماً غالب می شویم .

تفسیو: شیخ اکبر (رح) نوشته است آنصورتهای مارهارا کهساخته بودند عصای موسی (ع) یکدم فرو برد تنها ریسمانها و عصاهابصورت اصلی باقی ماند.

## إِنَّهُ لَكُمِيرُ كُمُ الَّذِي عُلَّمُ كُمُ الَّذِي عُلَّمُ كُمُ السِّحُرَّ

(هرآئینه)موسی آن کلان شماست که

تعليم دادهشمارا جادو

تفسیر: موسی (ع) استاد بزرگ شماست ـ شمامابین خود سازش نموده اید که تو چنان کن و ماچنین میگوئیم حضرت شاه صاحب مینویسد (کهفرعون«انهلکبیر کم»رابرزباطلاق نمودومقصدش این است که موسی (ع) و شما شاگردان یك استادهستید) والله اعلم.

فَلْسُوْ فَ تَعْلَمُونَ مُ لَا قَطْعَنَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

آیکر یکم و آر جلکم من خلاف دستراستوپای چپ یا عکس آن دستهای شماویا یهای شمارا خلاف یکدیگر (یعنی دستراستوپای چپ) یا عکس آن

و مرانینه و مرانین استان استا

قَالُو الرَّضْيُرُ الْيَّآ الِي رَبِّنَا منتندجادو مران هيچذيان نيست بدرستيكهما بسوى ربخود

> مُنْقُلِمُونَ باذ محردند کانیم

تفسیر: بهرحال میمیریم و بحضور خدا(ج) رفتنی هستیم ـ اگر باین طریق مردیم درجه شهادت میابیم .تماماینمطالبدرسورهٔ (اعراف)وغیره گذشته است در آنجا مطالعه شود . إِ نَّانُطْهُعُ أَنُ يُّغُفِرَ لَنَا رَبُّنَاخُطْلِنَآ

(هرآئینه)ما توقعداریم که بیامرزد برایما پروردگارما خطاهایمارا

مَ أَنْ كُنَّا أَوُّ لَ الْهُؤُ مِنِينَ اللَّهُ مُنِينَ اللَّهُ مِنِينَ

برای آنکهشدیم (**از جملهٔحاضرین)اول موم** 

تفسیر: مائیم که به تعقیب دعوت و تبلیغ موسی (ع) بحضور مجمع عمومی و پیش روی فرعون ظالم از همه اولتر به قبول حقاعلان کردیسم توقع داریم که ایزد سبحانه و تعالی به برکت این عمل تقصیرات گذشته مارا معاف کند.

وَ أَوْ حَيْنَآ إِلَى مُوْ سَبِي أَنَ أَسُرِ وَ الْحَيْنَآ إِلَى مُوْ سَبِي اَنَ أَسُرِ وَ عَلَمُ وَسِبَدِيد

بعبا فِی آ سُکم مُتَّبِعُون ک اسکانه دا (هرآئینه) شما تعاقب کرده میشوید

تفسیر: باآنکه تا یك مدت دراز بهفرعون تبلیغ و تفهیم گردید و آیات الهی (ج) نشان داده شد وی نه حقرا پذیرفت و نه دست از ایذاء وبنی اسرائیل » کشید ـ پس مابه موسی (ع) حکم دادیم که قوم خودرا گرفته دراثنای شب ازاینجا هجرت کنید آگاه باشید که لشکر فرعون به تعاقب شما خواهند پرداخت مگر هراسان و پریشان نشوید .

فَأَرْسَلَ فِرْعُو نَ فِي الْهَدَ آئِنِ الْهِدَ آئِنِ الْهِدَ آئِنِ الْهِدَ آئِنِ الْهُدَ آئِنِ الْهُدَ آئِنِ اللهِ اللهِ اللهُ آئِنِ اللهُ اللهُ الْهُدُ آئِنِ اللهُ ال

خشر ین ⊛ جمع آورندمان

تفسير : تا تمام قبطي ها رافراهم آورده بني اسرائيل را تعاقب كند .

# اِنَّ هَ وَ كُلْ مَ كَشِرُ فِي مَا قَالِيلُو نَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

تفسیر: این گروه قلیل شمارا بتنگ آورده است حال آنکه هیچهستی وطاقت ندارند که از عهدهٔ مقابلهٔ شما برآمده بتوانند \_ این سخنان را ازین سبب گفت که قوم خودرا بر سر غیرت بیاورد .

# و إنهم كنا لغا بظون أ

تفسیر: و یا مارا به قهر و غضب می آرند حمعلوم میشود کهشومی طالع آنهارا بهاین وادار کرده است .

### وَ إِنَّا لَجَمِيعٌ خَذِرُ وَ نَ ﴿

و (هرآئینه) ماهمه ازآنهاخوفناکیم (وماهمه مسردم احتیاط کاریم)

تفسیر ؛ پس باید خطر امروزی رابرطرف کنید ــ بعض مفسرین چنین ترجمهٔ کردهاند که «جمعیت مسلح و محتاط ما بسیار زیاد است، پس این کلمات برای تشجیع و حوصله افزائی خواهد بود .والله اعلم .

تفسير: بدين وسيله قبطى ها خانهها ، مال ودولت ، باغها و زراعت خودرا گذاشته يكدم به تعاقب بني اسرائيل برآمدند و سپس به مراجعت موفق نشدند \_ گويا الله تعالى باين تدبير آنهارا اخراج فرمود .

وقالالذين ——— ۱۹

## وَ أُوْرَ ثُنْهَا بَنِي لِشُرّاء يُلُ ﴿

و بطور میراث دادیم آن چیز هارا به بنی اسرائیل

تفسیر: اینچیزها یابعد ازین واقعه به تصرف بنی اسرائیل درآمد و یا بعد ازیك مدت كه در عهد سلیمان (ع) مملكت مصر شامل سلطنت اوشد بنی اسرائیل آنرا قبض كردند .والله اعلم ــراجع به اختلاف درین مسئله پیشتر بحث شده است .

فَا تَبَعُو هُمْ مُشْرِ قِینَ ﴿ فَلَمَّا پس تعاقب کردند ایشانرا (یادسیدند) دروقت درخشیدن آفتاب پس چون

(هرآئینه) ما گرفتار شدگانیم (دریافتهشدگانیم)

تفسیر : بنی اسرائیل به ساحل بعیرهٔ قلزم رسیده در تدبیر عبور ازبحر بودند که از عقب لشکر فرعون پدید آمد ایشان خیلی پریشان وهرا سان شده بهموسی (ع) گفتندکه «اکنون ازدست این ظالمان چگونه خلاصی خواهیم یافت پیشروی مابحر حائل است واز عقب ما دشمن آمده عنقریب مارا کرفتار خواهند کرد » .

قَا لَ كَلَّ عَلِي مَعِى كُر بِسَى عَلَى كُر بِسَى عَلَى كُر بِسَى عَلَى كُر بِسَكَى عَلَى كُر بِسُكَى عَلَى ك عفت نه چنین است (هرآئینه) همراهمن است (امداد) پرورد مار من

سیر پر این اس برودی نماید دراداه(نجات)

تفسیر: جای پریشانی واضطراب نیست بروعد های خدای تعالی اطمینان کنید حمایت ونصرت او همراه من است برای ما یقیناً راهی نشان خواهد داد که دشمن مارا گرفتار کرده نثواند .

فَأُوْحَيْنَا ٓ إِلَى مُوْسَى أَنِ اضْرِبُ

بِعَصَا كَ الْبَحْرَطِ فَا نَفَلَقَ فَكَانَ بعصاى خود دريادا (پسرند) پسشق (پاره باره) شد پس بود

حُلُّ فِرْقِ كَالطُّورِ الْعَظِيْمِ ﴿

تفسیر: آب بسیار عمیق بود ازدوازده جای شق شده راهای خشك بوجود آمد \_ دوازده قبیلهٔ بنی اسرائیل جدا جدا از بین آن راها گذشتند ودر میان آن کوهای آب ایستاده ماند (گذافی موضح القرآن) .

وَ ا زُلُفْنَا ثُمَّ الْا خَرِ يُنَ اللهِ وَ الْمُؤْمِدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي ال

و آئجينا مو سلى و من معلق و انتيراكه همراهاوبودند

اَجُهُعِينَ ﴿ ثُمَّ اَعُر قُنَا الْاحْرِينَ اللهِ الْحَرِينَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُ

تفسیر: فوعونبالشکر خودهم قریبرسید وچوندربحرراهای تیار را دید بی آنکه فکر وسنجش کند از پی بنی اسرائیل درآمد آنگاه که باتمام لشکر داخل بحر گردید به حکم خدای تعالی کوهای آب فور آبیا یکدیگر آمیختند این قصه پیشتر گذشته است.

اِ نُ فِى ذَا لِكَ لَا يَكُ اللهُ وَمَا كَانَ (هرآئينه) درين هاجرا نشانه (عبرت) است و نبودند

تفسیر: هنکامیکه اکثر مردم قبول نکردند بالاخر قدرت الهی (ج)ایسن نشانی را وانمود کرد تافرقانجام صادقین ومکذبین را دردنیا جدا جدا آشکار گرداند .

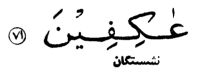
وَإِنَّ رُبِّكَ لَهُو الْعَزِيْرُ الرَّحِيمُ ۞

تفسیر: این قصه رابرای آنعفرت (ص) بیان کردکه فرعون مکه(ابوجهل) هم درتعاقب مسلمانان برای جنگ خواهد برآمد وچون او واعوانش ا ز مساکن خود برایند درجنگ «بدر» تباه میشوند چنانکه فرعون تباهشده بود (موضع القرآن) .

اِنْ قَالَ لِا بِيْهِ وَ قُوْ مِهِ مَا يَعُبُدُ وُ نَ ﴿

تفسيو : اين چيست ؟ كه آنرا ميپرستيد .

# قَالُو انْعُبُنُ أَصْنَامًا فَنَظُلُّ لَهَا كُو انْعُبُنُ أَصْنَامًا فَنَظُلُّ لَهَا مَعْتَند ميرستيم بتاندا بسميباشيم براي آنها



تفسیر : مگر تو معبودان مارا نمی شناسی که به چنین تحقیر می پرسی ؟ درحالیکه مانسبت به آنها کمال عقیدت واحسترام داشسته این بستان را می پرستیم ودرحضور آنها هر روز بزانوی ادب می نشینیم .

تفسیر: آنهارا که اینقدر میخوانید آیا گاهی سخن شمارا میشنوند ؟ اگر نمی شنوند (چنانکه از جماد بودن آنها ظاهر است ) پس ندا کردن کاربیهوده است .

## اً وَيَنْفَعُو نَكُمْ اَوْ يَضُرُّ وَ نَ ﴿

تفسیو: آیا دراثر پرستش نفعی ویا درعدم پر ستش نقصانی به شما رسانده میتوانند؟ آشکار است که چیزیکه مگسی را از خود دور کرده نتواند بدیگران چه سود ویا زیان رسانده میتواند ؟ پس چنین چیز های عاجز وبی شعور را معبود گردانیدن خارج از خرد ودانش است .

قَالُو ا بَـلُ و جَدُ نَـآ ا بَـآ ء نَا مَعْنَد نَى بلكه وجدُ نَـآ ا ا بَـآ ء نَا مَعْنَد نَى بلكه

كَذَا لِكَ يَـفُعُـلُوْ نُ 🕾

تفسیر: ماباین بعث های منطقی و نکته چینی پی نمی بریم ونه این اعتراضات می تواند اعتقاد مارا نسبت باین اصنام تغییر دهد دلیل دیگر این است که اسلاف ما آنهارا پرستیده اند ومانمی توانیم گذشتگانخویش را احمق خوانده واز عبادت بتان صرف نظر کنیم .

قَالَ أَفُرُ ءَ يَتُمْ مَّا كُنْتُمْ تَعْبُكُ وْ نَ ﴿

اَنْتُمْ وَالْبَا فُحْ كُمُ الْآقُكُ مُونَ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّاللّلْ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

تفسیر: به پوستش این چیزهای باطل پرداختن یك حماقت دیرینه اســت ورنه چیزیکه یك ذره هم برنفع ونقص اختیار واقتدار ندارد چگونه عبادت كرده شود ؟ .

فَلِ نَهْمُ عُدُ وَ لِكَيَ اللهِ مَانِد مِنانِد مِنانِد

تفسیو: اینك من بی خوف وخطر اعلان میكنم كهبااین معبودان باطل شما داخل پیكار میشوم ویقیناً آنهارا رسوا وخوار خواهم ساخت «تالله لاكیدن اصنامكم بعدان تولوامد برین » (انبیاء ركوع ه) اگر اینهارا كدام قدرت و توانائی باشد بمن زیانی برسانند . چنانكه او تعالی سبحانه در جای دیگر فرماید :«ولااخاف ماتشركون بهالاان یشآء وبی شیئا» الایه انعام ركوع ۹) وقال نوح (ع) «فاجمعوا امركم وشركا، كم» (یونس ركوع ۵)

وقال هود (ع) «فكيدوني جميعاً شملاننظرون» (هود ــ ركوع ٥)و بعض مفسرين گفته اند كه «اين تعريضي است برمشركين به پيرايه نهايت لطيف ومؤثر يعني من آنانوا كه شما عبادت ميكنيد دشمن خود ميدانم (اگر نعوذبالله) آنهاوا بپرستم سراسر نقصان و خساره مي بردارم از ين دليل بايد بدانيد كه از عبادت آنها بشماهم زيان ميرسد .

## اِلاً رَبُّ الْعَلَمِيْنُ الْعَلَمِيْنُ الْعَلَمِيْنُ الْعَلَمِيْنُ الْعَلَمِيْنُ الْعَلَمِيْنُ الْعَلَمِيْنُ الْعَلَمِيْنُ الْعَلَمِيْنُ اللهِ الْعَلَمُ اللهِ الْعَلَمُ اللهِ المِلْمُ المِلْمُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُ

تفسیر: یعنی ذات اقدس پروردگار عالمیان معبود و دوست ومددگار من است.

تفسیر : راه فلاح دارین را نشان داده بسوی فوائد و منافع اعلی رهنمائسی میکنه .

و الذي مُو يَطْعِهُنِي وَيَسْقِينِ اللهِ وَ مِنوشاند مرا وَ مِنوشاند مرا وَ اللهِ عَلَيْ اللهِ وَ مِنوشاند مرا وَ اللهِ اللهُ اللهُ

تفسيو: خورانيدن ، نوشانيدن ، ميرانيدن ، دوباره زنده گردانيدنو از مرض صحت بخشودن همه درقبضة قدرت حضوت اوست .

وَ الَّذِي يَ الْطَهُعُ اَنُ يَّغُفِرُ لِيُ

وقال الدين منزل بنجم الشعرآء الشعرآء الشعرآء المنزل بنجم المرت المنزل بنجم المرت المنزل المن

تفسیر: اگر سهوی از من سر زند ویا تقصیری رود جز از لطف ومرحمت ذات اقدس اوامید عفو نتوان نمودزیرابه جزوی سبحانهوتعالی دیگری بخشایندهٔ گناهان نیست بعد از ذکر کمالات والطاف حق تعالی حضرت ابراهیم (ع) از فرط اخلاص و حضور قلب به دعا که از لوازم کمال عبودیت است می پردازد .

بالصلحين ش ربه نيكو كادان (نيكوكادان بزدك)

تفسيو: اى پروردگارمن علم و حكمت مزيد و درجات قرب وقبول بسن ارزانی فرماومرادرزمرهٔ نيكاندرجهٔ اعلی (كه عبارت از انبيا عليهم السلام اند) شامل كن كماقال نبينا (ص) «اللهم فی الرفيق الاعلی» مقصدازین دعا اظهار كمال احتياج خود و غنای حق تعالی است يعنی الله تعالی در معامله هي چكس خواه نبی باشد ياولی مجبور و مضطر نيست و در تمام احوال و اوقات انجام همه كارها موقوف و مربوط به فضل و مرحمت اوست.

تفسی : توفیق چنان اعمال مرضیه و آثار حسنه نصیب کنکه نسلهای آینده دائماً ذکر خیر مرا بکنند وراغب شوند که براه من بروند \_ واین مطلب هم امکان دارد که در آخر زمان از خاندان من پیامبری مبعوث شود

که دین مرا تجدید نماید \_ چنانچه همین طور شد که ابراهیم (ع) رادر دنیا قبول عام ارزانی فرمود وازنسل وی خاتم الانبیاء (ص) رامبعوث گردانیده ملت ابراهیمی را تجدید نمود چنانچه آنحضرت (ص) فرمود «مندعای ابراهیم (ع) میباشم » \_ امروز هم ذکر خیر ابراهیم (ع) بر زبان ملل جاری است وامت محمدیه در هرنماز «کماصلیتعلی ابراهیم وکمایارکت علی ابراهیم» میخوانند .

## وَاجْعَلْنِي مِنْ وَرَنَّا خِنَّهِ النَّعِيْمِ اللهِ وَاجْعَلْنِي مِنْ وَرَنَّا خِجْنَا فِي النَّعِيْمِ اللهِ

تفسیر : یعنی مرا وارث بهشت گردان که از آدم میراث مانده است .

### مِنَ الشُّ لِيْنَ ﴿

تفسیو: از ترجمه برمی آید کهاین دعارا بعد از موت پدر کرده مگر در موضع دیگر تصریح شده که چون ثابت شد که او دشمن خداست ازو اظهار برائت و بیزاری نمود چنانکه او تعالی سبحانه فرماید: «وما کان استغفار ابراهیم لابیه الاعنموعنة وعدهایاه فلماتبینهانهعدوشتبراهنه (توبهرکوع؛۱) واگر ترجمهٔ «کان» در «انه کانمنالف الین» بجای «بود» به کلمهٔ داست» کرده شود هیچ اشکال باقی نمی ماند زیرا در حینزندگی امکان ایمان آوردن اوبود بس به این تقدیر حاصل دعا این است که الههی ! او را به ایمان مشمرف فرموده از خطا همای زمانهٔ کفراو در گذر درباب تحقیق این مسئله پیشتر شرح مفصل تری داده شده بدان رجوع فرمائید.

يُوْمُ لَا يُنْفُعُ مَا لُ وَ لَا بُنُوْ نَ ﴿ مال و نه فرزندان (هیچیكرا)

إِلاَّ مَنْ ٱتَى اللهُ بِقَلْبِ سُلِيْمٍ ﴿

بدل سالم (از كفر)

تفسیر : در آنجا محض دل سالم و صحیح که از کفر و نفاق و عقائد فاسده پاك باشد به کارآید ومال واولاد مرکسی را نفع ندهد اگر کا فر بخواهد كه روز قيامت مال واولاد رافديه داده خويشتن را خلاص نمايـــد آمکان ندارد زیرا آز صدقات و خیرات و اولاد نیك این جهان و قتی امید نفع میتوان کرد که دل و ضمیر از پلیدی کفر پاك باشد .

وَ أُزُ لِفَتِ الْجَنَّةُ لِلنُّتَّقِينَ ﴿ و نزدیك كردهشود بهشت برای متقیان

وَ بُرِّ زَتِ الْجَحِيْمُ لِلْغُوِيْنَ ﴿

و ظاهر کرده شود دوزخ برای محمراهان

تفسیو : پرهیز کاران در روز رستاخیزآرایش و زینت بهشسترا ۱ زنزدیك خواهنديد وبيش ازآنكه بدانجا برسند از مشاهده أن منظرةدلفريب خوشنود گردند و لذت برند همچنین دوزخ را نزدیك مجرمین خواهند آورد تا پیش از دخول از فرط خوف و دهشت به لرزه در آیند .

وَقِيْلُ لَهُمْ آينكا كُنْتُمْ تَعْبُدُ وَنَ ﴿ . و کفته شود بایشان کجاست آنچه

مِنْ ذُوْ نِ اللَّهِ ' هَكُ يُنْصُرُ وُ نُكُمُ

### أ وْ يُنْتَصِرُ وْ نُ ﴿

یاانتقام میکشند برای خود (یانگهمیدارند خودرا ازعذاب)

تفسیر: گفته شود اکنون آن معبودان موهومی شما کجا رفتند که نهبه امداد تان رسیده شمارا ازین عذاب نجات میدهند ونهانتقام گرفته میتوانند ، حتی خودراهم مددکرده نمیتوانند .

فَكَبُرِكُ وَ افْدُهُمَا هُمْ وَالْغَاوُ نَ ﴿ الْعَاوُ الْعَاوُ الْعَاوُ الْعَاوُ الْعَاوُ الْعَاوُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

و جُنُو كُ اِ بُلْيْسَ ٱجُهُعُو نَ ﴿ وَ السَّمَانَ الْمُهُمُّ وَ السَّمَانَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

قًا لُو ا و هُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُو نَ اللهُ وَيَهَا يَخْتَصِمُو نَ اللهُ وَيَهَا يَخْتَصِمُو نَ الله

تَا للّٰهِ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلْلٍ مُّبِيِّنٍ ﴿ ثَالَكِمِ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلْلٍ مُّبِيِّنٍ ﴿ ثَالِمُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ ا

إِنْ نُسُوِّ يُكُمُّ بِرَ بِّ الْعُلَمِيْنَ ﴿ وَ الْعُلَمِيْنَ ﴿ وَ الْعُلَمِيْنَ ﴿ وَاللَّهِ الْعُلَمِيْنَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ الل

و مَا آضَلْنَا إِلَّا لَهُجْرِ مُوْ نَ اللهِ وَ مَا آضَلْنَا إِلَّا لَهُجْرِ مُوْ نَ اللهِ وَ عَمراه نَعردند مارا معر عنه عَاران علان

تفسير: بنان و بت پرستان وتمام لشكر ابليس همه در دوزخ بر روى انداخته ميشوند چون درآنجا رسند باهم مجادله كنند ، يكي ديگرى راملزم قرار دهدو بالاخر همكان به كمراهي خويش اعتراف نصايند واقسرار كنند كه حقيقتا خطا و گناهي بزرگتر ازآن نباشد كهما بهبتان و ديگر چيزها حقوق خدائي داديم و آنبهارا با پروردگار عالميان برابر ساختيم و درين كمراهي ازشياطين بزرك پيروى كرديم اكنون كه درين مصيبت و رنج گرفتاريم نهبتي بكارما مي آيدونه شيطاني بمدد ما ميرسد بلكه خود آنبها هيزم دوزخ شده اند و كسي نيست كه بحضور خداى تعالى شفاعتمارا كند و يا اقلا دوستي پيدا شودكه درين وقت مصيبت و درماندكي محض با ما اظهار دلسوزي و همدردي نمايد راست است «الاخلا، يومند بعضهم با ما اظهار دلسوزي و همدردي نمايد راست است «الاخلا، يومند بعضهم با ما اظهار دلسوزي و همدردي نمايد راست است «الاخلا» يومند بعضهم با ما طهور الديون » (زخرف دركوع ، )

تفسیر: گویند اکر باز یکبار بما موقع باز گشت بسوی دنیا داده شود البته خویشتن را از نورایمان مستفید خواهیم کرد و بسوی سرای آخرت خراهیم شتافت لیکن اینقول آنهاهم دروغ است «ولوردوالعادوالمانهواعنه وانبهم لکاذبون» (انعام رکوع۳) .

إِنْ فِي ذَالِكَ لَاينَةً وَمَا كَانَ (هرآئينه) ددين ماجرا نشانه است و نيستند

اَ كَثُرُ هُمْ مُّوْ مِنِيْنَ اللهِ المُعَان اللهِ اللهُ ال

تفسیر: هر چند درین قصهٔ ابراهیم (ع) دلائل توحید و غیره وسر انجام عبرتناك مشركین توضیح شده است مگر بازهماكثر مردم آنرانمیپذیرند.

أمِيْنُ ﴿ فَا تَقُو اللّٰهُ وَ أَطِيْعُو نِ ﴿ اللّٰهُ وَ أَطِيْعُو نِ ﴿ اللّٰهِ وَ أَطِيْعُو نِ ﴿ اللّٰهِ وَ أَطْبَعُ عَنِيدُ مِوا

تغسیر: من به کمال صدق و امانت پیغام حقتعالی را بدون کم و کاست بشما میرسانم ـ بنابران برشما لازم است که پیغام الهی را شنیده از خدا (ج) بترسید و گفتهٔ مرا بپذیرید .

و ما آسئلگم علیه مِن آجر و نسم خواهم از شما بر تبلیغ دسالت هیچ مزدی از نسم خواهم از شما بر تبلیغ دسالت هیچ مزدی آل از نام از الا علی ر ب العلمین آس نیست مزدمن مکر بر پرورد کاد عالمیان آس فا تناهی و الما کم و الما نسکو ن آس برسید ازاله و اطاعت کنید مرا

تفسير : بايد سخن يك شخص بي غرض وبي آلائش راقبول كنيد .

قَالُو آا نُو مِنْ لَكَ وَ النَّبُعَكَ عَمْنَ لَكَ وَ النَّبُعَكَ مَعْنَد ترا الله المانآوريم بنو حالآنكه پيروي عردند ترا

الآرْزُ لُوْ نُ شَ

تفسیر: تراچگونه توان پذیرفت درحالیکه جزتنی چند از مردمان رذیل باتو رفیق موافقی نیست این گروه پست که از روی نمایش باتو رفیق شدهاند چسان بانجام کارهای مهمه موفق خواهند کردید؛ فضل وشرفما اجازه نمیدهد که در مجلس پهلوی این سفلگان بنشینیم ـ نخست آنهارا از پهلوی خود دور کن سیس با ما داخل مذاکره شو.

قَالَ وَ مَاعِلْمِی بِهَا كَانُو ایعُهُون ﴿

اِنْ حِسَا بُهُمُ اِللَّا عَلَى رُبِّنِى لُوْ نَسِي لِوَ مِنْ الْمُورِ اللَّهِ عَلَى رُبِّنِي لُوْ نَسِينَ مِن الْمُو

تَشْعُرُ وَن ﴿ وَمَا أَنَابِطَارِ إِلَهُ وَمُنِينَ ﴿ وَمُنْ اللَّهُ وَمُنِينَ ﴾ شعود داريد و نيستهمنداننده مؤمنان(اذ مجلسخود)

تفسیر: من صدق وایمان آنهارا می پذیرم وباسرار و نیات و کار های نهانی شان کاری ندارم حساب آنها به حضور پروردگار بعمل می آید قطعاً نمی توانم بلحاظ شما این ایمانداران عاجز و غریب را از نزد خود برانم .

تفسیر: من وظیفهٔ خودراکه عبارت ازآگاهانیدن.شما بود انجامدادم تکمیل فرمانشهای بیهودهٔ شما بهذمهٔمن نیست .

قَالُو النِّن لَمْ تَنْتَهُ لِنُوْ حُلَتُكُونَنَ مَا اللَّهُ اللَّ

تفسمیو : بس است مارا از نصیحت خودمعاف کن اگر ازین روش باز نیامدی هر آئینه ترا سنگسار خواهیم کرد .

قَالَ رُبِّ إِنَّ قُوْ مِی كُذَّ بُونِ اللَّ قَالَ مُن يَشِكُ مُونِ اللَّهُ مُونِ اللَّهُ مُونِ اللَّهُ مُونِ الله مرا

فىصلە ئى

فَا فَتُحُ بِينِتَى وَ يَنْنَهُمُ فَتُحًا و میان۱یشیان

ت**فسیر :** درمیانمنو آنها داوری فرما زیرا اکنون توقعی باقی نمانده که آنان براه راست بیایند .

جنِي وَمَنُ مَّعِيَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ® و نجات بدممرا وآنانراکه همرامهنآند از

**تفسیر :** مرا ورفقای مرا از آنها جدا ساخته رستگاری بخش وآنهارا غرق کن .

فَا نُجَيننهُ وَ مَنْ مَعَهُ فِي الْفُلْكِ المشحون ش نفس اغر قنا پر عرده شده

> يعُدُ النِّقِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ بعد ازآن با قیماندگان را

تفسیر: تفصیل این قصه پیشتر در چندین جای گذشته است .

إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَهُ ﴿ وَمَا كَانَ ورآئینه درین هاجرا نشانی است اَ كُثْرُ هُمْ شُوُ مِنِينَ اللهِ وَإِنَّ رَبِّكَ اكثر آنها مؤمنان و(هرآئينه) پروردکار تو

كَهُو الْعَزِيْزُ السَّحِيْمُ الْأَكْذَبُتُ عَالَى يَ الْهُو الْعَزِيْزُ السَّحِيْمُ الْأَكْذَبُتُ عَالَى يَ ا اوست عالب مهربان تعدیب عردند قوم عاد المُو سُلِیْنُ اللَّهِ الْحَدُ قَالَ لَهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللْمُعُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْمُعُمُ اللَّهُمُ اللْمُعُمُ اللْمُعُمُ اللَّهُمُ اللْمُعُمُ اللِّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْمُعُمِمُ اللْمُعُمِمُ اللْمُعُمُ ا

اَ جُو هُمْ هُو كُ اَ لَا يَسَاهُ وَ نَ ﴿ اَ الْمُ تَنْفُو وَ نَ ﴿ الْمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

إِنْ لَكُمْ رُسُولُ أَمِينُ ﴿ فَاتَّقُوااللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه (هرآئينه) من شمارا رسول المانت عادم بسربترسيدازالله و أطِيعُو نِ ﴿ وَمَا آلُسُ عُلْكُمْ عَلَيْكِمُ عَلَيْكِمُ

و فرمان برید مرا و نمیخواهم ازشمابر تبلیدخرسالت

مِنْ ٱجْرِ وَ إِنْ ٱجْرِ يَ إِلَّا عَلَى

رُبِّ الْعُلْمِينَ ﴿ اَتَبْنُونَ بِكُلِ

رِ يُعِالِكُ تَعُبُثُونَ ﴿ وَتُتَخِذُ وَنَ

ین بلند نشانی که بازی میکنیدبه آن و می سا**ز**ی

مُصَانِعُ لَعُلَّكُمْ تَخْلُدُ وْنَ ﴿ جاويدخواهيد ماند

تفسیر : قوم عاد به تعمیر بناهای بلند و محکم که جز نام و شهرت نتیجهٔ از آنحاصل نمیشد شوقزیادداشتند وعمارات بودوباش خویشرابهتکلف زیاد آباد میکردند ودرآن صنایع بزرگ مستظرفه را بهکاربرده پولگزاف ضائع میکردند گویا چنان میپنداشتند که درآنها جاودان می باشندواین عمارآت ویادگارها ابداً برباد نمیشود لیکن امروز از آثار و خرابه های آنها نشانی باقی نمانده است .

وَ إِنَّ الْكُشَّتُمْ بُطُشَّتُمْ جُبًّا رِيْنَ ﴿ و چون مواخذه میکنید مواخذه میکنید (ظالمانه) درحالی کهستمگارا نید -

فَاتَّقُو االلَّهُ وَ ٱطِيْعُو نِ ﴿ فرمان برید مرا الله پس بترسی**داز** 

تفسیر : به ظلم و جبر زیردستان و کمزوران را زیر فشار در آورده وعاجزان را تختُّه مشتق ظلم و تعدى خود ساخته ايد گويا درس انصاف ومروت را کاهی نخواندهاید باید از خداوند (ج)بترسیدواز ظلم و تکبر باز آئید و نصیحت مرا بپذیرید .

وَا تَقُواالَّذِي كَ آمَدًا كُمْ بِمَا تَعُلَمُونَ ﴿ بترسید ازآنذاتی که امداد کردهشمارا بهآنچه میدانید

أَمُلَّ كُنْمُ بِأَنْعًا مِ وَ بَنْيَنَ اللَّهِ الْمُلَادِ وَ بَنْيَنَ اللَّهُ المِداد عرده شمادا بهجهادیایان و بُسران وُجُنَّتٍ وَّعُيُونٍ ﴿ إِنِّي آخَافُ

عَلَيْ عَنَ ابَ يُو مِ عَظَيْمٍ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُو

تفسیر: باید غور کنید منعمی که این نعمتهای گوناگون رابشما ارزانی فرموده است آیا بر ذمهٔ شما هیچ حق ندارد ؟ اگر این شرارت وسرکشی شما دوام نمود مرا اندیشهٔ آن است کهمبادا مانند اقوام سابق در عذاب شدید گرفتار شوید من وظیفهٔ پند و نصیحت را ادا کردم شما نیزانجام خود را سنجید .

قَا لُو اسو الله عَلَيْنَا الوعظت عَظت معادا معان است برما كه بند دهيمادا

اً مُ لَمْ تَكُنُ مِّنَ الْوَ اعِظِينَ ﴿
يَا نَاسَى الْهُ الْوَ اعِظِينَ ﴿
يَا نَاسَى الْهُ الْوَ اعْظِينَ ﴿

إِنْ هَٰذَ ۗ الْإِ خُلْقُ الْآ وَ لِيْنَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وَ مَا نَحْنُ بِهُعَدُّ بِينَ ﴿

ونیستیم ما عداب کردهشدگان تفسیر: مدوعظهٔ توبی فائده است ایسنجادوی توبرما تاثیری ندارد از قدیم الایام باینطرف دستوری جاری است که چند شخص خود را پیغمبر معرفی نموده مردم را از عذاب میٹرسانند - سلسلهٔ زیستن و مردن که از قدیم الایام جریان دارد مارا از آن اندیشه در خاطر نیست روش ما موافق روش آباء واجداد پیشین ماست مابه هیچ صورت از آن بازنمی آئیم ونه به تهدیدات عذاب ملتفت می شویم .

 ۱۹ تفسیر : یعنی بذریعهٔ طوفانشدید بادقصهٔ اینقومهییشتر درسورهٔ

«اعراف» وغيره مفصل گذشته است .

اِنَّ فِي ذَا لِكُلَّا يَكُ الْ وَ مَا كَانَ هر آئينه درين هاجرا نشانه است و نبودند

اَ كَثْرُهُ هُمْ مُّوْ مِنِيْنَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ كَا لَكُ رَبِّكَ مَانَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

مَ لَهُو الْعَزِيزِ الرَّحِيمُ الْ كَانَ بَتُ الْسَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ ال

المورفي المور

اَ خُو هُمْ صَلِحُ اَ لَا تَتَقُو نَ ﴿

برادر شان صالح آیا نمیترسید

فَا تَّقُو ا اللَّهُ وَ اَ طِيْعُو نِ ﴿

تفسیر: آیا می پندارید که ازین عیش و آرام و باغهاو بوستانهاو چشمه ها دائم آلفت اندوز خواهید بود ؟ وازآن خانهای پر تکلف و زیبائیکه کوهمارا تراشید، و آنهار ابر پاکرده ایدابدا نخواهید بر آمد ؟ ویا اینکه آیا ایس

فرمان برید مرا

عمارات محکم و سنگین شمارا از عذاب خدا (ج) رستگاری خواهد داد ؟ باید این سودای خام را از سر خود بکشید واز خدای تعالی ترسیده سخنان مرابپذیرید زیرا برای خیر وبهبود شما می گویم .

و لا تطبيعو المر الهسر فين الله المسر فين المس

اللّٰ یَنَ یُفْسِدُ وَ نَ فِی الْا رُضِ آنانی عه فساد میعنند دد نمین و لا یُصُلِحُو نَ ق

تفسیو: این کلمات را به عوام الناس فرمود که به متابعت این شیاطین مفسد خودرا تباه نکنیدزیرا اینها در زمین خرابی و فساد بر پا میسکنند نه اصلاح کنندگاناند و نه مشورهٔ صلاح میدهند.

قَالُو آ اِنتَهَا آنَتَ مِنَ الْهُسَحَّرِ يَنَ اَلَهُ مُعَانَى عَنْ الْهُسَحَّرِ يَنَ الْعَانَى عَنْ الْمُسَحَّرِ يَنَ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ عَلَا عَنْ عَلَا عَنْ عَلَا عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَاللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَل

مَلَ ا نُتُ اللَّ بَشُرُ مِثْلُا مِنْ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

: تفسیو : نسبت بماچه چیز بیشتر داری کهپیغمبر کردیدی ـ معلوممیشود کهترا جادو کردهاند وبدان وسیله از نعمتعقل محروم شده (العیاذبالله .)

فَأْتِ بِالْيَا إِلَى كُمْنَا كُلُولُ الْمُ كُمْنَا الْمُولِ الْمُولِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُولِدُ الْمُؤْلِدُ لِلْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ لِلْمُ لِلْمُؤِلِلِي الْمُؤْلِدُ لِلْمُؤْلِدُ لِلْمُولِدُ الْمُؤْلِدُ لِلْمُؤْلِدُ لِلْمُ لِلْم

### مِنَ الصَّابِ قِيْنَ اللَّهِ اللَّهُ ال

تفسیر: اگرتو پیغمبری و نسبت بما درجهٔ ممتازتر داری بخدا (ج) بگوچنان آیتی برها بنماید که از دیدن آن ماهم تسلیم کنیم ـ سپس فرمایش کردند که ازین سنگ یك ماده شتر بر آر که چنان و چنین باشد حضرت صالح (ع) دعا کرد حق تعالی به قدرت کاملهٔ خود این نشان یعنی معجزه را وانمود فرمود .

قَالَ هُذِهِ مَا قَافَ كُلُهَا شِرُ بُ وَكُمْ مُو لَكُمْ مُو اللَّهُ وَلَكُمْ مُعْتَ (صالح ع) این ماده شتری است مراور است نوبت نوشیدن آبوشمار است

تفسیر: در موضع القرآن آمده است: به قدرت خدای تعالی در اثر دعای حضرت صالح (ع) شتر ماده از سنگ پدید آمدو آزادمی گشت به جنگلیکه برای چریدن و بعوضی کسه برای نوشیدن آب میسرفت همه مواشی از ورم خورده دور می گریختند در نتیجه چنین قرار داده شد که بنوبت یکروز شتر ماده به حوض آب برود و روز دیگر مواشی مردم بدانجا برده شود.

و لا تكسو ها بسو ي فيا خُذ كم

تفسیر : باماده شتر بهبدی پیش میائید ورنه عذاب بزرگ نازل خواهد شد.

كُنَّ بَتْ قُوْمُ لُو طِ الْهُرْ سَلِيْنَ اللَّ

اِنْ قَالَ لَهُمْ الْجُو هُمْ لُو طُ الْا تَنْقُو نَ اللهِ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

منزل ينجم وقالالذين الشعرآء اللهُ وَأَطِيْعُوْ نِ 🖶 و فرمان برید مرا ازاته وَمَا ٱسْتَلْحُمْ عَلَيْهِ مِنْ ٱجْرِ أَ به تبليغ رسالت نمي خواهم ازشما إِنْ أَجْرِى إِلاَّعَلَى رُبِّ الْعُلَمِينَ ﴿ پروردگار أَتَأْثُونَ الذُّ كُرُ انَ مِنَ الْعُكِ جهان (برای لواطت) بر مردان آیا بشتاب میروید تفسیر : دربین تمام مردمان جهان محض مرد هارا مورد شهوترانی خود قرار داده اید ویا اینکه درمیان باشندگان گیتی تنهاشمامر تکب این فعل وُ تَكُ رُو نُ مَا خُلْقَ آنچه آفریدهاست برایشما پروردگار شما مِّنُ أَ زُوا جِكُمْ لَبُلُ أَنْتُمْ

تفسیو : این کار خلاف فطرت را پیشهٔ خود ساخته از دایرهٔ انسانیت پا بیرون نهاده اید .

ازحدكلرندكانيد

قَالُو النِّنُ لَمْ تَنْتُهُ يِلُو طُلَّتُكُو نَنْ اللهِ مُعْتَنَد المُر(اذين تبليغ) باذنيائي اي لوط (هرآئينه)باشي مِنَ الْهُجُرُ جِيْنَ ﴿

از اخراج کردهشدگان

تفسیر : اینوعظ و نصیحت را بگذار ــ اگر آینده هم مارا باین گفتار خود اذیت نمودی هر آئینه ترا ازین شهر بیرون میکنیم .

قَالَ إِنْ لِعَمْلِكُمْ مِنْ الْقَالِيْنَ ﴿ مَا الْقَالِيْنَ ﴿ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تفسير: از روش ناپسنديدهٔ شما اظهار نفرت ميكنم واز نصيحت دست نميتوانم كشيد .

رُبِّ نُجِنِی وَ اَ هُلِی مِهَا یَعْهُلُو نَ اِن اِن اِن کِهُا یَعْهُلُو نَ اِن اِن کِهُا یَعْهُلُو نَ اِن اِن

تفسير : ازنحوست ووبال اين كارها مارا نجات بده وآنهارا هلاك كن!.

تفسیر: این عجوزهزوجهٔ او بود که بااشقیا همدست شده بود آنگاه که عذاب آمد اوهم همراه گنهگاران هلاك شد .

نَمْ كُمْ مُنْ نَا الْآخُرِيْنَ ﴿ وَ الْمُطُورُ نَا الْآخُرِيْنَ ﴿ وَ الْمُطُورُ نَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا وَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمِلْمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ

عَلَيْهِمْ مُّطُرُّ الْفُسَاءَمُطُوُ الْمُنْلُ رِيْنَ ﴿ يَنْ ﴿ يَنْ ﴿ يَنْ ﴿ يَنْ ﴿ يَنْ ﴿ يَنْ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

تفسیر : قریه های آنان رامنقلب کردیم وازآسمان سنگباران نمودیم تاکه یک تودهٔ خاک گردید قصهٔ آنها هم مفصلاً دراعراف وغیره گذشته .

آ صُحبُ الْعُرُ سُلِينَ ﷺ اصحاب ايكه يغمبران دا

تفسیر: ابن کثیر (رح) می نویسد که «اصحاب ایکه» عبارت از همان قوم مدین است ... «ایکه» درختی بود که این مردم آنرا می پرستیدند ... بهمان نسبت «اصحاب الئیکه» نامیده شدند و بنابرین شعیب (ع) را به کلمهٔ «اخوهم» تعبیر نفرمود زیراکه اخوت انبیاء محض بر تعلقات قومی و نسبی بناداشت اگر «مدین» گفته می شد البته کلمهٔ «اخوهم» موزون می بود (چون بعنوان

«اصحاب الئیکه» یادشدند که اشاره به نسبت مذهبی آنهاست لهذا «اخوهم» نامیدن شایان شان حضرت شعیب نبود) بهرحال «مدین» و «اصحاب النیکه» یك قوم است و شعیب (ع) به طرف همین قوم مبعوث شده بود \_ پیشتر هم درباب آنها سخن رانده شده .

اِ ذُ قَالَ لَهُمْ شَعْيَبُ أَلَا يَشَاهُو نَ ﴿ اللَّهُمُ شَعْيَبُ أَلَا يَشَاهُو نَ ﴿ اللَّهُمْ شَعْيَبُ أَلَا يَشَاهُو نَ ﴿ اللَّهُمْ مَا اللَّهُ اللَّ ا ربی ایک کرم رسول آ مین س مَآ السُّ الْحُرِّ عَلَيْهِ مِنْ الْجُرِ الْ آجُرِ يَ إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعُلَمِينَ ۞ آ وُ فُو الْكَيْكُ وَلَا تَكُوْ نُو ا پوره پر عرده دهید پیمانه را و مباشید مِنَ الْهُخُسِرِ يُنَ ﴿ وَ زِنُوا

#### بِا لُقِسُطًا سِ الْهُسْتَقِيْمِ الْهُ بهتراذوی داست

تفسیر: در داد و ستدخیانت وبی انصافی مکنید ، همچنانکه دروقت خریدن به پیمانه ومیزان صحیح می گیرید ، درهنگام فروش نیز پیمانه و میزان پوره را رعایت کنید .

وَ لاَ تَبْخُسُو النَّاسُ الشَّيَاءُ هُمَّ و عممهنید مردمان راچیزهای ایشان(چیزهای مردمان راعمهمنید) د لا تَعْشُدُ افر الآرُ ض مُفْسِل دُن شَّ

و لا تَعْتُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِلِ يْنَ فَ و فساد مكنيد در زمين مفسد شوند مان

تفسير : شبخون مكنيد و حقوق مردم را پايمال منمائيد.

و النّقو اللّذِي خَلَقَكُمْ وَالْجِبِكَةُ وَ الْجِبِكَةُ وَ اللّهِ اللّهُ اللّه

## لَمِنَ الْكَاذِ بِيْنَ الْكَادِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِ

تفسیر : یعنی ترا دردعوای نبوت ودرتهدید بهعذابوغیره ازدروغگو یان می پنداریم .

فَأُ سُقِطُ عَلَيْنَا كِسُفًا مِّنَ السَّهَا عِ

إِنْ كُنْتُ مِنَ الصَّلِ قِيْنَ الْ الصَّلِ قِيْنَ الْمُ

تفسیو : اگر تو راستگو هستی چراپارهٔ از آسمان ویا تکهٔ ابررا برمــا افکنده ماراهلاك نمی سازی .

قَالَ رَبِيِّ أَعْلَمُ بِهَا تَعْمَلُو نَ ﴿

تفسیر: خاص اوتعالی میداند که به کدام جرم در کدام وقت و چقدرسنزا باید داد عذاب دادن کار من نیست وظیفهٔ من آگاه ساختن وهشیار کردن بود و آنرا انجام دادم.

فَكُنَّ بُوْ هُ فَا خَذَ هُمْ عَذَا بُ پس تكديب تردنداورا پس مرفتايشانرا عداب يُوْ مِ الشَّلِيُّ لَا يَّ لَهُ كَا نَ عَذَا بَ روز سايبان (يعني ابر) (هرآئينه) آن بود عداب

وقالالذين

تفسیر : از بالاابری چون سایبان پدید آمد واز میان آن آتش بارید زمین را زَلْزَلُه فراگرفتُ وَآوَازُ بس هولناك ازآن برخاست وبدينطريق تمامقوم تباه كرديد قصه اين مردم پيشتر هم مفصلاً بيان شده تفسير آنملاحظه

إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَكَ أَوْ مَا كَانَ (هر آئینه) درین ما جرا ٱكْثَرُ هُمُ شُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَهُوَ الْعَزِيْهُ أَلَّا حِيْمٌ ﴿ وَإِنَّهُ ؟ مهربان و (هر آئينه) قرآن

لَتَنْزِيْكُ رُبِّ الْعُلَمِيْنَ ﴿ نُو لَكُ عالمياناست فرود آوردهٔ

بِهِ الرُّوْ وُ حُ الْآمِيْنُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ امانت کار (یعنی جبرئیل)

> لِتُكُونُ نُ مِنَ الْمُنْذِرِيْنَ ﴿ ترسانندگان

تفسیر : در آغاز سوره ذکر قرآن کریم بودواز تسکذیب آن به منسکرین تہدید دادہ شد ـ درین میان واقعات اقوام مکذبین بیان گردید ـ ازینجا باز بهطرف مضمون سابق عود شده یعنی قرآن کریم آن کتاب مباركو عظیمالشانی است که پروردگار عالمیان آنرا فرو فرستاد و جبرئیل امین آنرا گرفته فرود آمد و برقلب پاك و صاف تو نازل شد زيرا همينقلب در علم خدای تعالی لائق بار سنگین اما نت بود هر آنگاه که وحیقرآنی آمد وراساً بدل تو درآمد تو آنرا به تمام قلبخود شنیدی و فیمهمیدی و نگهداشتی ، درکلمهٔ «علیقلبك» شاید بهطرف دو کیفیت نزول وحی اشاره باشد كـه در احاديث صحيحه وارد شده است كاهي مانند «صلصلة الجرس» ( يعني آواز جرس) مي آمد و كاهي فرشته به صورت آدمي متمثل شده سخن ميزد واغلباً وحي قرآني به قسم اول ازين دوقسم فرود میآمد نزد محققین دریندوحالتاینقدر فرق است که در حالت اولی<sup>.</sup> پیغمبر آزبشریت منخلّع وبه ملکیت منتقل میشد ،گویا درآن وقتآلات جسدی را بکلی معطل کرده ، محض از قوتهای روحی و حواس قلبی کار می گرفت ، به گوشهای دل آواز وحی را می شنید ، به چشمان دل فرشته راً میّدید ودلاز قوت های موهوبهٔ خدائی آن علوم را درمی یافت و نگه میداشت ـ درحالت دومین معکوساً فرشته از ملکیت تنزل کرده به طرف بشریت میآمد ، درینصورت پیغمبر (ص) با همین چشمان ظاهریفرشته را میدید وبذریعهٔ همین گوشهای ظاهری آواز اورا میشنید . ازینجاست كەدرباب قسماول وحى دراحادىث فرمودكە « هواشىدعلى» (آن برمىن بسيار ثقیل است ) زیرا **آنحضرت (ص)** درآن از بشریت بطرف ملکیت صعود مینمود والله تعالی اعلم .

بِلِسَا نِ عَرَ بِيِّ شَبِيْنٍ

(فرودآورده) بزبان

روشن عربي تفسیو : یعنی قرآن را بزبان عربی نهایت فصیح وواضح و شگفت انگیز نازل کرد ازین برمی آید که از «علی قلبك» مراداین نیست که محض مضامین قرآن را بردل آنحضرت صلعم فرو فرستاد وسپس آنحضرت(ص) آنرا بالفاظ خود خواند بلکه هم کلمات و هم مضامین وحی ربانی برقلب مبارك

#### بُرِ الْأَوَّ لِيْنَ اللَّ إِ نَّهُ لُفِي زُ و (هر آئینه) این (مضمون قرآن) در کتابهای

تفسیر : خبر قرآن وخبر آرنده آن در کتابهای سابقهٔ آسمانی موجو د است وانبیای گذشته مسلسلا ازآن پیشگوئی کردهاند اگرچه درآن آثار تحریف وتبدیل زیاد بعمل آمده باوجود آن یك اندازه ازینگونه خبر پیشگوئیها تابه امروزهم یافت میشود واین مطلب را نیز میثوان گرفت که مضامین بیشتر این قرآن اجمالا و یا تفصیلاً در کتابهای سابقه مندرج است خصوصاً قصص و توحید و رسالت ومعاد وغیره مضامین كه همه كتب سماويه وانبياء مرسلين برآن اتفاق داشته اند . آیا نیست برای ایشان (مشرکان قریش) نشان حقانیت قرآن اینکه میدانند (حقانیت) آنرا

#### عُلَمْ قُلْ ابْنِي إِسْرَ اءِيْكُ اللهُ عَلَمْ قَالِهُ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمُ اللهُ

علمای بنی اسرائیل خوب میدانند که این همان کتاب و همان تفسیر: علمای بنی اسرائیل خوب میدانند که این همان کتاب و همان پیغمبریست که خبرآن پیشتر درکتب و صحائف آسمانی داده شده بود چنانچه بعض افراد آنها علانیه و بعضی در مجالسخصوصی خود بامرحق اقرار کرده اند و بنابرین علم برخی از انصاف پسندان مسلمان شدندمانند حضرت عبدالله ابن سلام وغیره الغرض این اعتراف دانشمندان بنی اسرائیل برای یك منصف فهیمی که دلش طالب حق باشد نشانی بزرگ است . قطع نظر از علمای بنی اسرائیل دانشمندان مذاهب دیگرهم بدل خود حقانیت قرآن را میدانند اگر چه بعض اوقات بنا بر پارهٔ علل باقرار و اعلان جرئت کرده نتوانند .

و کو نزگنه علی بغض الاعجبین الله علی بغض الاعجبین الله واعرنازلمینودیم قرآن دا بر بعض عجمیان فی الله علی نوا ا فی قر ا م عکی بغض عجمیان فی الله الله می خواند آنوا برایشان هرموزنمی شدند می الله می فی می وید می ن

تفسیر: چون تواز جملهٔ فصحای عرب هستی ممکناست مشرکین مکه بگویند که قرآنرا خودت تصنیف کرده باشی (حالانکه قرآنبه آن حد اعجاز رسیده است که تمام جن وانس مثل آنچیزرا نتوانندبه وجود آورد) بااین وصف شقاوت و بدبختی چنان دامنگیر آنهاست کهاکر فرضا این کتاب را بر یک اعرابی که فصاحت نمیداشت یاعجمییکه به گفتین یک کلمهٔ عربی هم قادر نمی بود می فرستادیم بلکه به فرض محال یک

حیوان لایعقل فرو فرستاده می شد نیز این مردم آنرا هرگزنمی پذیرفتند ودرآن هنگام بنوع دیگر اعتراضات می نمودند درموضح القرآن آمده است «کافران می گفتند که چون قرآن به زبان عربی است و زبان این پیغمبرنین عربی می باشد شاید آنرا خودش ترتیب میدهد ماوقتی میتوانستیم آنرا باور داریم که این قرآن بشخصی نازل می شد که زبان عسر بی نمیدانست ازاین سبب فرمود که چون دل فریب کار همیشه مذبذب و متزلزل است درآنصورت هم شبهات دیگری می نمودند مشلا میگفتند دیگری آنسرا می آموزد ی

تفسیو: کسیکه به ارتکاب جرائم عادت می گیرد و قیوای خودرا و قیف شرارت و سرکشی می نمایدالله تعالی هم بروفق عادت خود اورا مهلت و فرصت میدهد و دردل وی اثر انکار و تکذیب راجاگزین می کند این تقریر مطابق ترجمه ایراد شد لیکن چندین مفسرین ضمیر «سلکناه» رابسوی قرآن راجع کرده اند یعنی قرآن را دردل مجرمین چنین درآورده ایم که آنهاخوب میدانند که این کلام از قدرت بشر خارج است بااینهمه از ضد وعناد ایمان نمی آورند و به تکذیب آن پرداخته میروند تا آنکه در دنیا یا آخرت عذاب درد ناك را به چشم خود مشاهده کنند در آنوقت خواهند یا آخرت عذاب درد نال را به چشم خود مشاهده کنند در آنوقت خواهند دانست که پیغمبر (ص) راست بود و کتابی را که او آورد نیز سحیم بود هگر درآن هنگام پذیرفتن هیچ فائده نمیدهد .

فَيْ أَ بِيهِم بِغْتُهُ وَ هُمُ لَا يُشْعُرُ وُ نَ ﴿ فَيُ اللَّهِمُ بِغُتُهُ وَ هُمُ لَا يَشْعُرُ وُ نَ ﴿ فَي اللَّهُ اللّ

فَيُقُو لُو اهَلَ نَحْنُ مُنْظُرُ و نَ ﴿ پس مويند مهلت داده شدگان ؟

تفسیر: آنگاه که عذاب الهی (ج) ناگهان در رسد گویند آیا بما اندکی مهلت داده میشود که اکنون توبه کنیم واخلاق و کردار خودرا درست سازیم و پیروی پیغمبران را بدرستی نمائیم ــ عجب است قومیکهدردنیا برای تعجیل عذاب شور وشر می کردند اکنون مهلت می خواهند .

اَفَعِفُ ا بِنَا يَسْتَعْجِلُوْ نَ ﴿ اَفُرْءُ يُتَ آيا عداب مادا بشنات ميطلبند آياديدي (ميداني) اِ نُ مُتَّعَنَّهُم سِنِیْنَ ﴿ بهرممند كردانيم ايشانرا ثُمَّ جَا ءُهُمُ مَّا كَانُو ايُو عَدُ وُ نَ ﴿ پس بیاید ایشانرا آن عذابی که وعدهداده شدبایشان

مَا ٓ اَ غَنَى عَنْهُمُ مَّا كَانُو ايْكَتَّعُو نَ ﴿

نفع میگرفتند بی نیازی دهد

**تفسیر :** حتی این فرصت و مهلت سالهایدراز هم در آنوقت هیچ به کار نیاید بلکه این مهلت طولانی در آن هنگام چنان معلوم شود که گویااصلاً نَبُودٌ وَايشَانَ حِنَانَ پِندَارِندٌ كَهُ خَيِلَى بِهُ أَرْوْدِي كُرُفْتَارُ عَذَابِ شَدَهُ اند «كانهم يوميرونهالم يلبثوا الاعشيةاوضحاها» (نازعات ركوع ٢) .

وَ مَا اَ هُلَكُنَا مِنْ قَرْ يَـةٍ إِلَّا و ملانعرديم ميچ قرية را معر

قَ لَهُمَا مُنْذِر و نَ الله أَنْ الله عَلَى الله عَلَ

و ما گنا ظلوین آ

تفسير : هيچيك قوم بدون سنجش دچار تباهي وهلاكت نشده اندپيش ازآنگهٔ عذاب آیشان رافراکیرد به آنهامهلت کافی دادهشد ،برای آگاهی وبیداری آنان پیغمبران مبعوث گردیدند تااز امر الہی (ج) وانجام کــار خویش بیخبر نمانند ـ چون به هیچصورت نپذیرفتند لاجرم هلاك وبرباد شدند . (العياذ بالله) .

وَ مَا نَنزُ لَتُ بِهِ الشَّيْطِيْنُ ۞ قر آنُرا

وما يَنْبُغِي لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيْعُونَ ٥ نميتوانند ایشانرا و نشيايد

تفسیر : درمیان احوال مکذبین را بیان فر و دباز اصل مضمون «و انه لتنزيل رب العلمين نزل به الروح الامين» را تكميل و تتميم ميفرمايد يعنى این کتاب را از حضور خدای تعالی جبرئیل امین آورده و چیزی نیست كه شياطين تعليم داده باشند ساختن چنين كتاب از شياطين قطعاً ممكن تيست چه خاصه طبائع آنها محض اشاعت كمراهي، فساد و ظلمت است واین کتاب ازاول تاآخر از رشد وصلاح و نوروهدایت مشحون است از برکت رهنمائی و تعلیم آن جمعیتی بهوجود آمد که در زیر آسمان،بجز انبياء عليهم السلام هيچ جمعيت ديگر آنقدر باكباز صادق خدا ترس وخدا پرست نیست ـ بنابران بین علوم این کتاب و طبائع شیاطین هیچ مناسبت نيست ونه آنها لاَئق آن اند كه اين بار امانت عظيم الشان و متبرك را برداشته بتوانند «لو انزلنا هذالقرآن على جبل لرايته خا شعا متصدعاً من خشمیةالله» (حشر ركوع۳) در روایات است بعض مشركین می پنداشتند که کدام جنی نزد محمد (ص) می آید واین قرآن را به او می آموزد ــ در «بخاری» آمده که یك مرتبه در نزول وحی قدری تاخیر وآقع شند زنی به**آنحضرت (ص)** گفت کهشیطانتو ترا تركددده(نعوذبالله) درين آيات ترديد همين خيال است . الشعرآء -----

## ا نظم عن السَّمْع لَهُ عَنِ السَّمْعِ لَهُ عَنِ السَّمْعِ لَهُ عَنِ السَّمْعِ لَهُ عَنِ السَّمْعِ لَهُ عَنْ السَّمْعِ لَمْ عَنْ السَّمْعِ لَهُ عَنْ السَّمْعِ لَمُعَالْ السَّمْعِ لَمُعَلِّ السَّمْعِ لَمُعْلَى السَّمْعِ لَمُعْلَى السَّمْعِ لَمُعْلَى السَّمْعِ لَمُعْلَى السَّمْعِ لَمُعْلَى السَّلِمُ السَّمِ لَمُعْلَى السَّمِ السَّمِ لَمُ السَّمِ لَلْمُعْلَى السَّمِ السَّمِ الْمُعْلَى السَّمْعِ لَلْمُعْلَى السَّمِ السَّمِ السَّمِ السَّمِ لَلْمُعْلَى السَّمِ السَّمِ السَّمِ السَمْعِ لَمْ السَّمِ السَمْعِ السَمْعِ السَمِّ السَّمِ السَّمِ السَمِّ السَمْعِ السَمِعِ السَمْعِ السَمِّ السَمْعِ السَمْعِ السَمِعِ السَمِعِ السَمِي السَمْعِ السَمِعِ السَمِعِ السَمِعِ السَمِعِ السَمْعِ السَمْعِ السَمْعِ السَمِعِيْمِ السَمْعِ السَمْعِ السَمِعِ السَمِعِ السَمِعِ السَمِعِ السَمْعِ السَمِعِ السَمْعِ السَمِعِ السَمْعِ السَمْعِ الْمُعَلِّ السَمْعِ السَمِعِي السَمِعِ السَمِي السَمِي السَمْعِ الْمُعْمُ السَمْعِ السَمْعِ السَمْعِ السَمِمْعِ السَمْعِ السَمْعِمْ

تفسیر: در زمان نزول قرآن برای حفاظت آن چنان محافظین غیبی تعیین شده که شیاطین به نزدیك شدن هم جرأت ندارند و نه کلمهٔ از آنرا میتوانند ازراه بربایند کماقال الله تعالی «واناکنا نقعد منها مقاعدللسمع فمن ستمع الی آن یجدله شهابا رصداً» (جن ترکوع۱) وقال تعالی «فانه یسلك منبین یدیه ومن خلفه تو سلگ (جن رکوع۲) وقال تعالی «لایاتیه الباطل من بین یدیه و لایاتیه انزیل من حکیم حمید» (حمالسجده رکوع ه). تنبیه: در باب اینکه شیاطین برای شنیدن اخبار غیبی کوشش می کنند ولیکن ناکام می مانند در آغاز سوره «حجر» مفصلا بحث شده در آنجامطالعه فرمائید.

### 

تفسیر: این کلمات خطاب به رسول است لیکن مقصد شنوانسیدن آن بدیگران است یعنی چون این کتاب بدون شك و شبهه از طرف خدایتعالی فرو فرستاده شده و شیطان را کمترین مداخلتی درآن نیست لهذا باید هدایات و تعالیم آنرا بپذیرید که آن اصل اصول توحید است ـ شرك و کفر و تکذیب را که مسلك شیطان است تعقیب مکنید ورنه شمارا ازعذاب المی (ج) هیچ راه رستگاری نباشد .

### وَ أَنْكُ رُ عَشِيرٌ تَكُ الْآقُرُ بِيْنَ ﴿

تفسیر: پیش از دیگران اول اقارب خودرا تنبیه کن چه از حیث خیر خواهی ودلسوزی حق آنها مقدم تراست و نیز طبعاً صداقت وحقانیت آدمی به ذریعهٔ معامله با اقاربش آزموده وسنجیدهمیشود .موضحالقر آن می نویسد «هنگامیکه این آیتنازلشد آنحفرت(ص) تما م قریش را دعوت داده به گوش آنها رسانید حتی عمه و دختروکاکای خودراآکهی داد و گفت من برای شما هیچ چیز کرده نمیتوانم ـ خودشما فکر عاقبت خودرا نمائمه .

وَ اخْفِضُ جَنَا حَكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ بازوی خودرا برای آنانگهپیروی کردداند ترا

مِنَ اللَّهُ وَ مِنِيْنَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الل

تفسیں : یعنی به کسانیکه مؤمناند خواه ازخودباشنند یابیگانه شفـقتو دلسوزی کن !

فَا نُ عَصُو لَى فَقُلُ إِنْ يَكُو بُوكَ عُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِّمًا تَعْمَلُوْ نَ ﴿

تفسیر: هر کسیکه خلاف حکم خدا (ج) آثاری کند از خود باشد یا بیگانه ازو بیزار شو !(موضح).

وَتُوكُّلُ عُلَى الْعُزِيْزِ الرَّحِيْمِ ﴿ و توكلكن

تفسیر : نافرمانان هرکه و بهرتعدادیکه باشند بتـو کـزندی رسانیده نميتوانند از همه بيزار شده بر خداي يكانه تكيه كن كه هم غالب استو در مقابل او هیچ قوت وشوکتی رامنزلتی نیست وهم مهربانو قدردا ن است چنانچه هر وقت از لطف و کرم خود ترا نوازش میکند .

الَّذِ يُ يُرْ مِكَ حِيْنَ تَقُوُ مُ اللَّهِ وقتیکه برمیخیزی (برای تهجد)

### وَ تَقَلَّبُكُ فِي السَّجِدِ يْنُ ١٠

و گشتن ترا (حرکات ترا )درمیان سجده کنند کان

تفسیر: وقتیکه برای تهجد می خیزی وخبرمتوسلین را میگیری که آیا آنها بیاد خدا (ج) مصروف اند و یا غافل (موضح) ویا وقتیکه برای نماز ایستاده می شوی و در نماز جماعت رکوع وسجود و دیگر افعال عبادت مقتدیان را نگرانی میکنی \_ و بعض سلف گفته اند که از «ساجدین»اجداد آنحضرت (ص) مرادند یعنی نور آنحضرت (ص) از صلب یك نبی به صلب نبی دیگر منتقل شد ، بالاخر این پیغمبر (ص) تشریف آورد \_ بلکه بعض مفسرین ازین کلمه برایمان والدین آنحضوت (ص) استدلال کرده اند \_ والله اعلم .

تفسیر: درین موقع باز بر صدق و عظمت شان قرآن تنبیه فرمود بیعنی آیا در باب امام چنین ساجدین و تهجدگذاران که در معاملهٔ الله تعالی پروای از خود وبیگانه را نکرده واز تمام دنیا برگسته تنها برخدای یگانه توکل نماید گنجایش دارد که گویند شیطان برو وحی آورد . (معاذالله) بیائید! بهشما خاطرنشان نمایم که وحی شیطان پرتابیس ابلیس) برای چگونه شیطان از آدمهای صادق و نیك بیزار بوده و دغابازان دروغکو را خوش دارد چونکه آنها موافق خواهش او رفتار مینمایند شخصیکه سر آمد راست بازان وزیدهٔ نیکوکاران باشد بااوهام شیطانی هیچ مناسبتندارد. صدق وامانت به اتفاء و پاکبازی به خدا ترسی و صله رحم آنحفوت (ص) و صافی است که تمام قوم از طفولیت او تا بدعوی نبوتش آنرا تسلیم و توصیف میکردند حتی آنحفوت (ص) را صادق الامین لقب شدهبود .

عِ وَمِوْ نَ السَّهُ عُوا كُثْرُ هُمْ كُنْ يُوْدِ يَّلُقُو نَ السَّهُ عُوا كُثْرُ هُمْ كُنْ يُوْدِ

میافگنند سخنشنیدهرا و اکثر آنها دروغگویانند

تفسیر: شیاطین اگر کدام سخن ناقص و ناتمام را درباب امور جزئیه غیبیه شنیده می گریزند صددروغ دیگر رادرآن آمیخته بهدوستان کاهن خود میرسانند این است حقیقت وحی آنها بر عکس آنوحی انبیاست که گنجایش یك کلمه و یك حرف دروغ هم درآن نمی باشد بعضی «یلقون السمع» راباین معنی گرفتهاند که شیاطین بسدوی ملاء اعلی گوش می نهند تاکدام آواز خفیف غیبی را بشنوند ویا دروغگویان گنهگار بسوی شیاطین گوش فرامی نهند تاکدام سخنی از آنهاشنیده نقل کنند.

وَ الشُّعُراءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُ نُ ﴿

شاعران پیروی ایشان میکنند گمراهان(شاعران را پیروی میکنند گمراهان)
تفسیر: کافران گاهی پیغمبران را کاهن میگویند و گاهی شاعر میخوانند
بنابران فرمود که سخنان شاعری محض تخیلات است و شاعر راباتحقیق
ونتبع رابطهٔ نیست بنابران از سخنان او بهجز یك حرارت آنی و جوش
موقتی برای کس هدایت کافی حاصل نمی شود اما در صحبت پیغمبر
(ص) هزاران اشخاص کلام پروردگار را شنیده به نیکی و پرهیز گاری
قائم می گردند.

أَلَمْ مَرا نَهُمْ فِي كُلِّ وَالْإِيَّهِ وَيُ نَ ﴿ لَا اللَّهِ مُونَ فَي اللَّهُ مَا اللَّهُمْ فِي كُلِّ وَالْإِيَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّال

آیا ندیدی که ایشان در هر میدانی (درهر گونه سخن) سرگردان میشوند

تفسیو: یعنی هر مضمونی راکه کرفتند آنرا بلندمی برند اگر به مدح و توصیف کسی پرداختند او را به آسمان میرسانند ، اگر به هجو و مذمت کسی آغاز نمودند عیوب تمام دنیا را در ذات وی جمع میکنند ، موجود را معدوم و معدوم راموجودکردن بازیچهٔ دست آنهاست الغرض بهر وادی دروغ ومبالغه و تخیلی که درآمدند قطعآ به عقب نگاهی نکردند ازینجاست که درباب شعر گفته اند : \_

در شعر مبيج ودرفين او \* كز اكذب اوست احسن او

وَ اَنَّهُمْ يَقُو لُوْ نَ مَا لَا يَفْعُلُوْ نَ شَ

و اینکهایشان می گویند آنچه نمیکن

تفسیر : اکر بعضی اشعار شان را بخوانید چنان معلوم شود که ازرستم شجیع آر واز شیر دلیر تراند و چون به آنما میلاقی شوید می بینید که منتما درجه بزدل و جبان اند در حالیکه چاغ و تنومند به نظر می آیند

19

چون بعض اشعار آنهارا بخوانیدگاهی چنان معلوم میشود که نبض آنها از کمال ضعف به کلی ساقط شده وانتظار قبض روح را می کشند (حالی) در مسدس خود نقشه دروغ آنهارا بسیار خوب رسم کرده است بخلاصه پیغمبر خدا وخاتمالانبیاء را بااین جمعیت چه مناسبت است؟ بنا بران فرمود «وماعلمناه الشعروما ینبغیله» هر سخن آنحضرت (ص) راسبت وسنجیده ومحقق بود وحشو وزوائد نداشت . بازهم هرسخنیکهاززبان مبارك شنیده می شد عینا همان سخن در عمل شان هم مشاهده می گشت آیا شعراء همینطورمی باشند ؟ وشاعری همین چیزرا میگویند ؟حاشاو کلا.

الآالذين المنواوعه والصلحت معر آنانكه ايمان آورده اند و ترده اند الله كثير الوانتصر و الله و در عرده اند الله و اسياد و انتقام عرفتند من بعد اذ مظلوم شدن

تفسین: مکر شخصیکه درشعرایزد متعال را سپاس گوید یا مردمانرا به نیکی ترغیب نماید ویا کفر را مذمت و یا گناه را تقبیح کند و یا اگر کفار بهجو اسلام پردازند در ردآنان جواب دهد و یاکسی باو ایذاء رساند واو به حداعتدال جواب گوید اینگونه شعر عیب ندارد \_ چنانچه حضرت حسان بن ثابت (رض) و غیره چنین اشعار می گفتند \_ ازهمین سبب تنحفرت (ص) به اوفرمود که «جواب این کافران را بده وروح القدس همراه تست ».

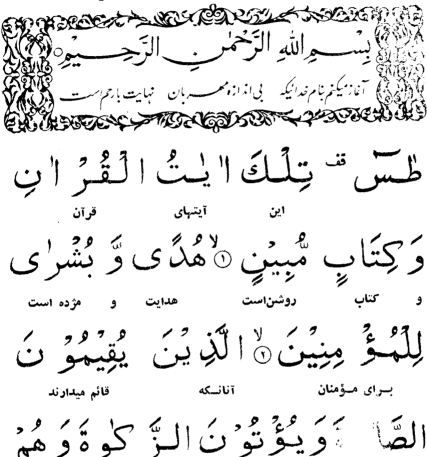
مُنْقَلَبٍ يَّنْقَلِبُوْ نُ " ﴿

پهلو میگردند (به کدام مرجع خواهند گشت)

تفسیر: این جمله را به مناسبت «منبعد ماظله وا» فرمود که انجام ظالمان عنقریب معلوم خواهد شد که شتر به کدام پهلو میخوابد بررکترین ظلم ایناست که کتابهای خداوند را دروغ انگارند و پیغمبران او تعالی را کاهن و شاعر کفته تکذیب کنند .

((بفضل ورحمت خدای منان تفسیرسورهٔ الشعراء بهپایان رسید)

(سورة النمل مكية وهي ثلاث و"سعون آية وسبع ركوعات) (سورة نمل مكي و آن نودوسه آيت و هفت ركوع است)



ا و يُؤْتُونُ الزَّاكُوةُ وُهُمْ

بِالْا ﴿ وَهُمْ يُوْ قِنُوْ نَوْ لِكَ الَّذِينَ

(هر آئينه) آنانکه

لَا يُحُونُ مِنْوُنَ بِا لَا خِرَةِ زَيُّنَّا لَهُمْ

آراستهایمدر نظرایشان

به آخرت

ايسمان نبدارنيد

وقالالذين

11

آ عَمَا لَهُمْ فَهُمْ يَعْمَهُوْنَ ﴿

منزل ينجم

سرگردان میگردند

کردار های ایشانرا پسایشان

تفسیو: کسانیکه در سرانجام عواقب کار خویش نسمی اندیشند آنها در فکر دنیای فانی دائماً غرق میباشند \_ مرکز تمام مساعی شان محض همین زندگی چند روزه است \_از کتاب یا پیغمبری که آنهارا ازین راه باز دارد وبه طرف عاقبت متوجه نماید دور می کریز بد بلکه این مردم بیفکر در عشق دنیا غرق شده براه نمایان ریشخند میکنند و صحایف آسمانی رامورد طعن خود قرار داده و به پیغمبران تمسخر می نمایند ایس کار زشت را نیکو پنداشته بلا انقطاع در گمراهی خویش میافزایند.

تنبیه: نسبت تزیین به طرف حق تعالی ازین حیث است که خالق هر چیز اوست و بست تربین بریک سبب بدون مشیت و ارادهٔ او ممکن نیست چنانکه در مواضع دیگر نسبت اضلال و ختم و طبع و غیره بسوی او تعالی شده است مضمون آیات ابتدائی این سورهٔ بقره مشابهت زیاد دارد باری آنرا مطالعه فرمائید .

أولَّ عِلَى الْذِينَ لَهُمْ سُوْءُ الْعَذَابِ
ابن مروه تناندته مرايشانراست بد عداب

وَهُمْ فِي اللَّا خِرَةِ هُمُ الْآخُسُرُ وَنَ ۞ وابن جماعه در آخرت ایشانند زیانکارتران

تفسیر : زیاد ترین خساره را درآنجا همین مردم متحملمیشوند .

1

تفسیو: بگذار که این بدبختان در وادی گمراهی سر گردان باشند یعنی چون آنها قدر قرآن مبین را نشناختند واز هدایات و بشارات آنفائده نبرداشتند بایدسرانجام شان همین طور باشد ــ شکرخدا(ج)رابجاآرکه مهمترین وعظیم ترین کتاب از طرف او تعالی سبحانه بتو رسیده که هر آن فواید تازه ازآن بدست میآید درین کتاب مر مؤمنان را بشارتها داده و مکذبین را به وقایع عبرتناك تهدید فرموده واین برای آن است که دل صادقان قوی واستوار گردد و طرفداران دروغ به انجام خویش آگهی یابند چنانچه برای تکمیل همین اغراض بعد ازآن به ذکر قصهٔ حضرت موسی (ع) و فرعونیان می بردازد.

اِ فَيْ قَالَ مُو سلى لِا هُلِهُ اِلِيْقَى (يادىن)آنگاه كه كفت موسى بهاهل خود (هرآئينه) من

ا نُستُ نَارًا الله

تفسمین: این کلمات راموسی(ع) وقتی گفت که از «مدین» رفت و نزدیك وادی «طوی» رسید آنگاه که درشب تاریك و خنك شدید راه را گم کرده بود ـ واقعهٔ مفصل را در فوائد سورهٔ طه مطالعه کنید .

تفسیو: اگر کسی پیش آتش موجود باشد راه را ازو می پرسم ورنه برای گرم شدن اقلاً یك اخگر افروختهٔ آتش می آرم.

فَكَهُا جَآء هَا نُوْ لِي كَ أَنُ بُوْ رِكَ پسچون رسید به آتش ندا عرده شد باو عه برعتداده شده

### مُنْ فِی النَّا رِ وُ مُنْ حُو لَهَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَّ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ

تفسیں: چون در آنجا رسید برایش معلوم گردید که این آتش دنیا نیست بلکه یك آتش غیبی و نورانی است که درآن نور الهی (ج) ظاهر میشرد و یا تجلی نور او میدرخشد ـ شاید این همان باشد که آنحضرت (ص) در حدیث فرموده «حجابهالنار»ویا «حجابهالنور» ـ سپس از غیب آواز آمد «ان بورك من فی النار ومن حولها»یعنی این قطعهٔ زمین مبارك است و هم تجلی که در آتش است مبارك میباشد و نیز ذواتیکه مثلا فرشتگان و یا خود موسی (ع) در داخل آن و یا در اطراف آن هستند همه مبارك میباشند این کلمات را غالباً برای تسکین و مانوس ساختن موسی (ع) به طور اعزاز واکرام او فرمود .

## وَسُبَحْنُ اللّٰهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ۞ وَسُبَحْنُ اللّٰهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ۞ وَسُبَحْنَ اللّٰهِ اللّٰهِلْمِلْمِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰه

تفسیر: ذات باری عز سبحانه از مکان ، جهة ، جسم ، صورت و رنگ و غیره سمات حدوث پاك و منزه است ـ از تجلی او در آتش نباید این معنی گرفت که ذات پاك او در آتش حلول کرده است (معاذالله) آفتاب عالمتاب در آئینه متجلی میشود لیکن هیچکس گفته نمی تواند که کره شمس بااین بزرگی در آئینهٔ کوچك گنجیده است .

### يَهُوسَى إِنَّهُ أَنَاللَّهُ الْعُزِيْرُ الْحُكْكِيمُ الْعُزِيْرُ الْحُكْكِيمُ الْعُزِيْرُ الْحُكْكِيمُ الْعُر

ایموسی (هرآئینه)او (ندا کننده) منم الله غالب باحکمت

تفسیر: درین وقتآنکه با تو سخن میگویدمنم این واقعه مفصلا درسورهٔ طه گذشته است .

و الني عصاك فكلها راها يهنو و الما يهنو و الما و ا

كَلَّ نَهُمَا جُلَّ نَيْمُ عُوياتَنَ مار سفيد باريك است

تفسیو : شاید در ابتدا باریك بوده یا تشبیه بمار باریك باعتبار سرعت حرکت است نه به اعتبار خردی جنه .

و للى مُنْ بِر او لَمْ يَعَقِبُ اللهِ للهِ اللهِ اللهُ اللهِ المَا المِلْمُ المَا المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا المُلْمُ المَا المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا اللهِ المَا المَا المَا المَالمُلْمُ المَا المَالمُلْمُ المَا المَا المَا المَا ال

تفسیو : این خوف طبیعی بود که منافی ىبوت نیست .

تفسیر: چون به این مقام حضور واصطفاء رسیدی از چنین چیزها مترسر شایان شان مرسلین نیست کهبعد ازرسیدن به بارگاه قرب ما ازعصاوی مار ویا مخلوق دیگر بترسند \_ بابد درآنجا دلی رابه کار بردکه منتهادرجه طمانیت و سکون داشته باشد .

الله من ظلم نیم بد دعوض نیم نعل ایمان بعل ایمان علی میداد ایمان علی میداد ایمان میداد ایمان میداد ایمان ایم

تفسیر: این استثنای منقطع است ـ یعنی بعد از رسیدن بعضور خدای تعالی معض به کسی خوف واندیشه لاحق میشود که ظلم و یاخطا و تقصیری را مرتکب شده حاضر گردیده باشد ـ راجع بهآن هم قاعدهٔ ما این است که اگر بعد از ارتکاب بدی از دل توبه و رویه و کردار خود را درست کرد واثر بدی رابه نیکی ها محو نمود ، حق تعالی برحمت و فضل خود آمرز گار است .

در موضع القرآن آمده است که «موسی (ع) بخطا خون یك کافر راریخت چون خوف آنرا در دل داشت الله تعالی ازآن در گذشت ». وَ أَنْ خِلْ يُدُ كُ فِي جُيْبِكُ

تَخُرُ جُ بِيُضَاءُ مِنْ عَيْرِ سُوَّعٍ فَ

فِي تِسْعِ اللَّهِ إلى فِرْ عُوْ نَ (بهانفیمامایندونشیانی)(۹) نشانیراگرفته بسوی

وَقُوْمِهُ ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوْ اقُوْمًا فَسِقِينَ ۞

تفسیر : بیان نه نشانی را در فوائد این آیت رکوع۱۲ سوره بنی اسرائیل «ولقد اتيناً موسى تستع آيات بينات فاسئل بني أسرائيل اذجاء همالايه» مطالعة كنسد .

فَلَمَّا جَآءَ تُهُمْ الْيَتُنَا مُبُصِرً ةً قَا لُو ا پسچون رسیدبایشان <sup>ٔ</sup> نشانیهای ما بصیرت دهنده کفتند

هٰذَا سِحْرُ مُبِيْنُ ﴿ وَجَحَدُ وَا بِهَا جادوئی است ظاهر و انکاد کردند

واستيقنتها أنفسهم ظلمًا وعلوًا ازروىستمثارى وتكبر درحالي كهيقين كرده بود أنرا دلهاي ايشيان

تفسیو: برای اینکه چشمهای ایشان باز شود و حقائق را دریابند مر ایشانرا وقتاً فوقتاً معجزه ها نشان داده میشد ایشان می پنداشتند که این همه جادو است حالانکه بدل یقین داشتند که موسی (ع) صادق است و آیاتیکه نشان میدهد یقیناً معجزات خدائی است جادو و شعبده نیست مگر محض از بی انصافی و غرور دیده و دانسته بر خلاف ضمیر خود به تکذیب حق اصرار واز راستی انکار می کردند در نتیجه پس از چندروزی دریافتند که انجام چنین مفسدان معاند چگونه شدهمه را امواج بحرقلزم فرو برد و کسی را گور و کفن هم نصیب نگشت.

وَلَقَلُ الْ يَكُنَاكُ اوْ كَ وَسُلَيْهَانَ عِلْمًا عَلَيْهَانَ عِلْمًا عَلَمًا وَ (بَعْقَيْق) داديم داؤد و سليمان دا علمي

تفسیو: حضرت سلیمان(ع) پسرحضرت داؤد (ع) است، الله تعالی هریك از پدر و پسر را لائق شان وی بهره مخصوصی از علم عطا فرمود ، در تحت لفظ علم تمام علوم شرائع واحكام و اصول سیاست و حكمرانی وغیره مندرج است.

وَ قَالًا الْحَمَٰثُ لِلّٰهِ الّٰذِي يُ فَصّٰلَنَا وَ كُلّٰهِ الّٰذِي كَى فَصّٰلَنَا وَ مَعْمَنِد شَعُواسَت اللّٰوا آنكه برترى دادمارا

تفسیر: اثر علمیکه حق تعالی به داؤدوسلیمانداده بود ایس بود که آنها شکر انعامات حق تعالی را ادا میکردند شکر نعمت الهی (ج) نعمتی است که از اصل نعمت بزرگتر می باشد .

# عَلَى كَثِيرٌ مِّنْ عِبَالِ وِ النَّهُ قُ مِنِيْنَ نَ عِبَالِ وِ النَّهُ قُ مِنِيْنَ نَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى كَثِيرًا مِنْ عَوْدَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

تفسیو: ازین سبب «بسیار» فرمود که این هردو را بر بیشتر مردمان فضیلت داده شده مخلت داده شده مکر فضیلت کلی بر تمام مخلوق جهان فقط یك بنده را حاصل شده که نام مبارك وی محمد است (ص) .

#### و و ر ت سلیمان کرا و ک و قائم مقام محردید سلیمان داؤدرا

تفسیں: از جمله پسران داؤد (ع)جانسین اصلی وی حضرت سلیمان(ع) بسود که الله تعمالی در ذات وی نبسوت و پادشماهمی همردو را جمع فرمود وملك وسلطنتی به او ارزانی نمود که پیش ازو ویما بعد ازوی بکسی نصیب نشد جن ، هوا و پرندگان رابرای وی مسخر نمود چنانکه در سورهٔ «سباء میآید .

تفسیو: انکار ازین سخن انکار از بداهت است پرندگانرا یك نوع گفتاری است که درآن تایك اندازه افهام و تفهیم یافت میشود و وقتیکه پرنده زوج خودرا می طلبد یا برای دانه چوچه های خودرا صدا می کندو یا میخواهد از خوف چیزی خبردار سازد درهمه این احوال کفتار و لهبجه آنها یك سان نمی باشد چنانچه مخا طبین آنها این فرق مخصوص را به خوبی در می یابند و حس می کنند ازین وضعیت میتوان فهمید که دربسا احوال و ضروریات دیگر هم در نغمه و ترنم آنها (اگرچه بما متشابه و متقارب معلوم شود) چنین تفاوت لطیف و خفیف خواهد بود که آنها مدعای یکدیگر را بفهمند بیك تلگراف خانه بروید و تك تك متشابه مدعای یكدیگر را بفهمند بیك تلگراف خانه بروید و تك تك متشابه

تلكرام را ساعتها بشنويد شما آن حركات واصوات رامحض بيمعني خواهيد پنداشت امامامور تیلگر اف فورا خواهد گفت که فلان آدم از فلان جای چنین مضمون مخابره ميكند وياخطابة فلان خطيب درتك تك اين تيلكرام واضح باستماع ميرسد زيرا او ازدلالت وضعية «فقرات تيلكراف، كماحقه آگاه است علىهذالقياس \_ بنابران هيچ بعيد نيست كه واضع حقيقي ، نغماتطيور را برای اظهار معانی ومطالب مختلف وضع کرده باشد ، چنانکه طفل انسان زبان والدين خودرا بهمرور زمان تدريجاً مي آموزد چوچگان طيور هم بهاستعداد فطرى خود گفتار همجنسان خودرا مى توانند بفهمندوممكن است که حق تعالی بطور معجزه و خرقالعاده بیك پیغمبر هم علم گفتار آنهارا عطا فرماید \_ حصول ادراکات جزئی حیوانات از قدیم الایام مسلم بوده استاليكن تحقيقات جديديورپاكنُونَ عقل وشعور حيوانات رابـــهُ سرحد بشر قریب کرده میرود ــ حتی «ابجد» گفتار های حیوانــات را مرتب کرده میروندقرآن کریمخبرداده که هر چیز پروردگار خودراتسبیح وتحمید میگوید مگر شما آنرا نمیفهمید و هرپرنده باصلوة و تسبیح خود واقف است ــدراحاديثصحيحه تكلم حيوانات بلكه سخن زدنجمادات محضه وتسبيح گفتن شان ثابت است ــازين بيان ظاهر شد كه در فطرت هر چیز معرفت صحیح اجمالی خالق وی ودیعت شده است بناءً علیه آگر بعض بندگان خدا(ج) برتسبیح وتحمید وبعض محاورات وخطابات طیور بطور خرقعادت مطلع شوند از قبيل محالات عقليه نيست البته مخالفت آن از عادت عام بدیهی است پس اگر اعجاز وکرامت بر وفق عادت عــام باشد چگونه اعجاز و کرامت گفته شود (راجع به خوارق عادت مضمون مستقلی نوشته ایم آنرا مطالعه فرمائید )بهرحال درین رکوع چند معجز مازین قسم مذکور است که زائغین راجع به آنها نهایت تحریفات رکیك و تعبیرات بیهوده ثی کرده اند یعنی نزدآنها آین همهچیزهائیکه بعض طیور به ذریعهٔ گفتار خود بعض علوم مخصوص انسان را افاده کردند و یا مورچههـــا يك ديكررا مخاطب سأختند وسليمان (ع)مطلب گفتار آنهارافهميد آنقدر خیال می کنید که آنهاچنان سخنان خام و بیهوده وبدیهی البطلان را که یك طفل ویاشخص ناخوانی همقبول نمیكند بدون تردید و تكذیب بیان کرده اند وهیچکسآن اوهام را تگذیب و تردید نکرده ونه حقیقتصحیح مضمون آیات راکه امروز برشما (زائغین) منکشف شده بیان نموده شما زائغین بدانید که این خیال تان که راجع به سخنان علما و محققین دارید و میخواهید آنوا بهمردم بقبولانید بهمراتب لغو واحمقانه تراست ممکن است در هرزمانه از علماء غلط فهمی یا خطاء و تقصیر (در قائم نمودنّ كدام نظريه ) سر زند مكر امكان ندآرد كه محسوسات شبانروزی وحقائق پیش پا افتادهٔ راکه هر طفلی آنرا میداند در ین قرنها روزی در نظرعلمای محقق ودانشىمندان مدقق نيامده باشد \_ بايددانست كهما خرافات اسرائيلي راتائید نمیکنیم آری تاحدیکه اکابر ساف مدلول کلام الهی (ج) را بلا اختلاف بيان مي كنند آنوا يقيناً تسليم مي نمائيم ، خواه مطابق روايا ت اسىرائيلى واقع شود ويامخالف آن . وقال الذين منزل پنجم النمل

و أو تينا مِن كُلِّ شَيْ عِلْ و داده شدهمادا اذ مر

تفسیر : آن همه اسباب و سامان را بما عطافرمود که سزاوار چنین سلطنت و در خور نبوت عظیمالشان بود .

إِنَّ هٰذَا لَهُو الْفُضُلُ الْبُيْنُ الْمُورِ الْفُضُلُ الْبُيْنُ الْمُورِينَ الْمُورِينَ الْمُورِينَ الْمُورِينَ الْمُورِينَ الْمُورِينَ اللهِ الْمُؤْمِدُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الل

و حُشِر لِسُلْيَلْنَ جُنُونُ أَمِنَ الْجِنْ فِي وَ مَنَ الْجِنْ فِي وَ مَنَ الْجِنْ فِي وَ مَنَ الْجِنْ

وَالَّانْسِ وَالطَّيْرِفَهُمْ يُوْ زُعُوْ نَ هُو

و آدميانو مرغانپسايشاندستهها ساختهميشىدند(منظمومنضبط نگهداشته ميشىدند)

تفسیر: بهر طرفیکه سلیمان (ع)سفر می کرد از جمله هر سه نوع لشکریان جن و انس و طیور را حسب ضرورت و مصلحت با خود گرفته می برد ودر گروهای آنها یك نظم وضبط مخصوص نکه داشته می شد مثلاً دسته های عقبی برفتار سریع ویا پرواز از دسته های مقدم پیش نمی شدند و هیچ عسکر موضع ووظیفهٔ خودرا گذاشته نمیتوانست چنانکه دراین ایام قوای بری و بعری و فضائی بایك نظم و ترتیب مخصوص بنه کار انداخته میشوند.

حَتَّى إِنَّ آ آتُو اعْلَى وَادِ النَّهُلِ لا رَبِّقَ اعْلَى وَادِ النَّهُلِ لا رَبِّقَ النَّهُلِ لا

تفسیر : حرکت سلیمان(ع) با جیوشخود بسوی میدانی اتفاق افتاد که آنجا به تعداد زیادی مساکن مورچه ها بود . تنبیه : در جائیکه مورچگان جمع شده بیك سلیقه و ترتیب خاص خانه می سازند آنرا در زبان عربی «قریةالنمل» می کویند (یعنی دهکدهٔمورچها) مفسرین در بلاد مختلفه وادیهای رانشان داده اند که در آنجا مورچه ها خانههای زیاد داشتند حضرت سلیمان (ع)تصادفاً به یکیاز آنهاگذشت.

تفسیر : لشکر مذکور دیده ودانسته شمارا هلاک نمی کند ولی ممکن است که ندانند و شما بدون قصد پایمال شوید ، حضرت شاه صا حب (رح) می نویسد :آواز مورچه را کس شنیده نمیتواند و معلوم شدن آن به سلیمان (ع)معجزهٔوی بود .

19

عدد كثيف منالجيوش بادية عليهم علايم العنق فتلدغ كلماصادفته و لا تفلت من تلدغه ولو قطعت اربا اربا حواذا انتهى القتال رجع الفعلة فاعادوا بناء ماتهدم يتخللها عدد منالجنود للعراسة لاللعمل » جملات فوق اختصاراً تو ضيح مي نمايد كه «چون مورچكان از خطرة و قوف يافتنداولاً مورى مي برآيد و برگشته معلومات خودرا به قوم خود اخبار مينمايد » باقى اينكه سليمان (ع) ادراك نمود و بر سنتن مورچه اطلاع يافت بطريق خرق عادت بود .

### فَتُبَسَّمُ ضَاحِكًا مِّنْ قُو لِهَا فَتُبَسِّمُ ضَاحِكًا مِّنْ قُو لِهَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

تفسیر : سخن آن مور را شنید و تعجب کرد واز فرط سرور و نشاط جذبهٔ ادای شکر بجوش آمد .

وَقَالَ رَبِّ أَوْ زِعْنِي آَنَ أَشُكُرُ ای پروردگارمن نصیب کن مرا که شکر کنم نِعْمَتُ اَی اَلْنَاقِی اَلْنَاقِی اَلْنَاقِی اَلْنَاقِی اَلْنَاقِی اَلْنَاقِی اَلْنَاقِی اَلْنَاقِی اِلْنَاقِی آن نعمت ترا که انعام کرده ئی برمن وَ عَلَى وَالِدَى وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرُ ضُهُ وَأَدُ خِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِ كَ الصَّلِحِينَ ١٠٠ زمره بندگان شائستة خويش

تفسیر : حیرانم که شکر انعامات عظیمهٔ ترا چگونه ادا کنم پس از تــو التجا دارم که مرا به قول و عمل شکر گذار گردان ــ ودر بندگان نیکو کار درجه اعلای خود (که انبیاء ومرسلین اند) محشور فرما .

وَ تَفَقُّدُ الطَّيْرُ فَقَا لَ مَا لِيَ و خبر گرفت (بازجست)پرندگانرا لا آرَى الْهُدُهُ دُوْ الْمُ كَانَ مِنَ الْغَآ ئِبِينَ ۞

تفسير : بضرورتي سليمان (ع) فوجهرندگانرا بازديد نمود،در آن جمله هد هد بنظر شان بر نخورد ، فرمود چه شده است که هد هد رانمیبینم؟ آیا من درخیل پرندگان آنرا دیده نتوانستم و یا حقیقتاً غایب است ؟ . تنبیه: حضرت سلیمان (ع) از پرندگان کارهای مختلف می گرفتند مثلاً در آننای سفّر هوائی پهلوی هم قرار گرفته برای اظهار شوکت بالای سرشان سایه می کردند ـ و یا بوقت ضرورت آب و غیره را سـراغ

می نمودند و یا نامه و غیره را میبردند ــ ممکن است که در آن وقت هد هد رآ ضرورت خاص پیشآمده باشدمشمهوراست جائیکه زیر زمینآب نزدیك باشد هدهد آنرا حس میکند ومستبعد نیست که حق تعالی کدام جانور را نسبت به انسانان و جانوران دیگر کدام حاسهٔ خاصهٔ بزرگے عطباً فرماید ــ ثقات معتبر در باب هدهد بیان کرده اند که خراطین را درزیر زمین حس کرده فوراً میبرآرد حتی کاه کاهی یك یادو وجب زمیــن را

لاُ عَذِ يَنَّهُ عَنَ ابَّا شَدِ يَدًا (هر آئینه)عذاب کنماورا

تفسيو: مثلاً بال ويو آن رامىكنم .

می کند واز آنجا خراطس رامیکشند ً.

آ وُ لا انْ بَحَنَّهُ آ وُ لِيَا ْ بَيَادَ بِمِنَّ اللهُ اللهُ بَيَادَ بِمِنَّ اللهُ بِمِنَّ اللهُ بِمِنَّ اللهُ بِمِنَّ اللهُ بِمِنَّ اللهُ بِمِنَّ اللهُ اللهُل

تفسير: يعنى عذر وعلت واضح غياب خودرا اظهاردارد .

فهک کی غیر بعیل فقال آ حطت پس درنگ عرد (مدمد) نهزمان دراذ (جون حاضر شد) پس مفت احاطه مودمام

سَبَا بِنَبَا يَّقِينِ ﴿

تفسیر: ازین ملك احوال مفصلی به حضرت سلیمان (ع) نرسیده بود اکنون رسید «سبا» نام قومی بوده کهوطن آن در عرب بهطرفیمن بود (موضع القرآن) گویا الله تعالی به ذریعهٔ هدهد او را آگاه ساخت تادریابد که علم انسانهای بزرگ هم بر همه چیز محیط نیست ـ دقت نمائید درباب شخصیکه خود او تعالی سبحانه «ولقد اتینا داؤد وسلیمان علما» فرموده است باز همیك امر جزئی را هدهد باو آگهی میدهد.

ا نجی و جد ت امر آه ته المساهی میکندبرایشان (در آنینه) من یافتم در اینه بادشاهی میکندبرایشان

تفسیر : كلمهٔ «هرچیز» مال واسباب ، فوج ، اسلحهوحسن و جمالوغیره همه را در برمیگیرد .

و اودا تغتماست بزرمي

تفسیر : تخت جاوس آن ملکه آنقدر مرصع و پر تکلف و قیمتدار بودکه هیچیك پادشاه آن عصرنداشت ـ مفسرین نام ملکه را «بلقیس»مینویسند والله اعلم .

و جُدُ نُهُا وَ قُو مَهَا يَسَجُدُ وَ نَ

لِلشَّهُسِ مِنْ كُونِ اللَّهِ وَ زَيْنَ اللَّهِ وَ زَيْنَ اللَّهِ وَ زَيْنَ اللّهِ وَ رَاستهاست

لَهُمُ الشَّيْطِنُ آعَمَا لَهُمُ فَصَلَّ هُمْ برای ایشان شیطان کردارهای ایشانرا پس بازداشتایشانرا

عَنِ السَّبِيْلِ فَهُمْ لَا يَهْنَا وُ نَ ﴿

تفسیر: آن قوم مشرك ، آفتاب پرست است شیطان آنهارا كمراه ساخته ورسوم مشركانه را در نظرشان خوشنما و مقبول گردانیده است لذا براه هدایت نمی آیند ـ گویا هدهد باین اظهارخود سلیمان (ع)را ترغیب داد که با آن قوم جهاد کند .

### اَ لاَ يُسَجُدُ وَ اللَّهِ الَّذِي يُخْرِجُ

باینکه سجده کنندالقرا (تزیین شیطان برای آنست که سجده نکنندالله را) آنکه بیرون می آرد

## الْخَبُّ فِي السَّلَوْتِ وَ الْأَرْضِ جِيزِ پوشيدهٔ داكه در تسمانها و نمين است

#### وَ يَعْلَمُ مَا يَخْفُو نَ وَمَا يُعْلِنُو نَ نَ و ميداند آنچه پنهان ميداديد و آنچه آشكاداميكنيد

تقسیر: غالباً این عبارت تتمهٔ کلام هدهد است \_ معلوم میشود که جانوران رامعرفت خالق ایشان فطرة حاصل است ویاشاید این قسیم معرفت تفصیلی به همین هدهد بطور خرق عادت موهوب شده باشداکر خدا (ج) بخواهد اینگونه معرفت را دریك چوب خشك هم آفریده میتواند باقی وجود اینگونه عقل و معرفت فطری در جانوران چنانیکه صدرای شیرازی در (اسفار اربعه) ازآن به (علم حضوری) ویا (شعور بسیط) تعبیر کرده است مستلزم آن نیست که به طرف آنها انبیاء مبعوث شوند زیرا که معرفت فطری کسبی نیست بلکه جبلی است \_ و بعثت انبیاء باکسبیات تعلق دارد \_ و نیز این صحیح نیست که چیزیکه تایك اندازه دارای عقل و شعور باشد مکلف هم باشد چنانکه شریعت حقه صبی را مکلف قرار نداده با آنکه قبل از بلوغ تا یك اندازه خوبی عقل دارد \_ عقل وشعور حیوانات را ازین قیاس کنید .

تنبیه: درموضح القرآن آمده است که: ( خورائ هدهد کرمهائی است که از زمین می کشد ومیخورد نه میخورد نه میوه بلکه ازین قدرتی که اشتعالی باو عطاکرده کار می کیرد) شاید ازهمین سبب «یخرج الخب» را بطور خصوصی ذکر فرمود والله اعلم .

اَ لَنْكُم لِلَّ إِلَىٰهُ إِلَّاكُ هُو عَلَىٰهُ اللهِ هُو عَلَىٰهُ اللهِ هُو عَلَىٰهُ اللهُ اللهُ اللهُ هُو عَلَىٰهُ اللهُ ال

تفسيو: تخت بلقيس را باعرش عظيم اوتعالى نسبتى نباشد .

قَا لَ سَنْنَظُو اَصَلَ قُتَ آمْ كُنْتُ

مِنَ الْكُذِرِ بِيْنَ آَلُ كُذِرِ بِيْنَ آَلُ كُذِرِ بِيْنَ الْسَائِدُ الْسَائِقُ الْسَائِدُ الْسَائِقُ الْسَائِقِ الْسَائِقُ الْسَ

تفسيو : راست ودروغ ترا امتحان ميكنم .

فریر ای عندهم فانظر ماز ایر جعو ن ن باد عندهند باد عندهند

تفسیر: سلیمان (ع) خطی نوشته وبه هدهد سپردکهبه ملکة « سببا » برساند و جواب گرفته بیارد ، به هدهد گفت «همینکه خط را رسانیدی خودت کناره شو زیرا که ایستادن قاصد خلاف آداب شاهانه است، موضح القرآن می نویسد « یعنی خودرا پنهان کن لیکن تمام ماجرا رابدقت بنگر، هدهد خط را بردوازروزن بخوابگاه بلقیس درآمده خط را برسینهاش بنهاد .

قَالَتْ بِلَا يَهُمَا الْهَلَوْ الْرَبِيِّ الْمِكَا الْهِلَوْ الْرَبِيِّ الْمُكَا الْهِلَوْ الْمِكَا الْمِكَا عفت (بلقيس) اي اعياندرباد (هرآئينه)به پيشمن انداخته شده

# كتب كريم آو ل نه من سكتمن سكت

تفسیر: بلقیس خط را خوانده مشاورین واهل دربار خود را جمع کرده گفت که «این خط بیك طریق عجیب وغریب از طرف یك پادشاه بسیار معزز ومحترم (سلیمان) بمن رسیده است، ممکن است نام حضرت سلیمان (ع) و شهرت حکومت و شوکت بی نظیر اورا پیشتر شنیده باشد.

اً لا تعلق اعلى و أنو نبى مسلمين آ به به الله بيش من مسلمين آ

تفسیں: گمان نمیرود که چنین خط مختصر و جامع و باعظمت رادر دنیا کسی نوشتهباشد \_ مطلب این بود کهدر مقابلهٔ من نبرد آزمائی سسودی ندارد \_ خیر شما دراین است که اسلام را قبول کنید و فرمانبردار شده بیدرنگ بدربار من حاضر شوید تمرد و تکبر شما در مقابل من کار نخواهد داد .

تفسیر: مشوره بدهید که چه جواب داده شود و چه کاری به عمل آیـد شما میدانید که هیچیك قضیهٔ مهم رابی مشورهٔ شما فیصله نمیکنم.

قَالُو ا نَحُنُ أُولُو ا قُو ةٍ وَ أُولُو ا منتند ما خداوندان قوت و خداوندان بأس شهر يُر في و الأمر إكيك عاد ذاد شديديم و عاد باختياد تست فَا نَظْرِ يَ مَا ذَا تَأْمُر يُنَ ﴿

تفسیر: هم زور و قوت داریم و هم سامان حرب پس ضرورت نیست که از کدام پادشاهی بترسیم اگر حکم توباشد ما برای جنگ باسلیمان (ع) آماده هستیم باقی اختیار از تست خوب دقت نموده حکم صادر کن برای تعمیل آن بدل و جان حاضریم ، معلوم میشود که در باریان ارادهٔ جنگ داشتند مگر ملکه تعجیل را مناسب و معقول ندانست بلکه یك صورت اعتدال را اختیار کرد ـ ذکر آن درآتی می آید .

قَالَتْ إِنَّ الْهُلُّوُ كَ إِنَّ الْخُلُّو الْمَخْلُو الْمُعْنَ (مُرَائِنَهُ) لَهُلُّو كَا إِنَّ الْمُخُلُّو الْمُعْنَ وَوَلَّا الْمُحْلُو الْمَعْنَ الْمُعْنَ الْمُعْنَ الْمُعْنَ الْمُعْنَ الْمُعْنَدُ الْمُعْنَدُ الْمُعْنَدُ الْمُعْنَدُ الْمُعْنَدُ الْمُعْنَدُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعُلِمُ اللْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ

تفسیر: معلوم میشود که از عظمت و هیبت مضمون نامه ودیگر آثاروقرائن بلقیس را یقین حاصل شد که نمی توان برین پادشاه غلبه حاصل کرد، اقلا ٔ احتمال غالب این امر در دانس بود چنانچه خاطر نشان کرد که جنگ و مقابله با چنین پا دشاهان باشان و جلال بازیچه نیست . اگر آنها غالب آمدند (چنانکه احتمال قوی است) بروفق عادت عام ملوك و سلاطین شهر های شمارا تباه وویسران می کنند وانقلای بر پامیگردد که سسر داران معزز یقینا ذلیل و خوار می شوند بنابران بهتر آن است که در جنگ تعجیل نکنیم بلکه باید قوت و رجحانات طبیعی و نوعیت حکومت آنها واین سخن را نیز معلوم نمائیم که کدام قوت در عقب تهدیدات آنها کساز فرماست و خواهش حقیقی آنها از ما چیست ؟ اگر به ذریعه تحائف و هدایا این مصیبت و آفت را جلوگیری کرده بتوانیم بهتر خواهد بود هدایا این مصیبت و آفت را جلوگیری کرده بتوانیم بهتر خواهد بود والا نظریهٔ ایشانرادریافته مطابق آن چاره می سنجیم حضرت شاه صاحب چیز میل دارد بنابرین مال قیمتدار واشخاص خوب صورت و باجمال و بسا چیز های نادر تحفه فرستاد » .

خال الله على الدر تحفه فرستاد ، .

فلكها جاء سكينها قال النها و نن و نن الله ميكنيد مرا و نن الله ميكنيد مرا و نن الله ميكنيد مرا و نا الله ميكنيد مرا و نا الله و نا

### تَفْرُ حُو نَ ۞

شاد میشسویسد

تفسیو: یعنی این تحفه به خودشما مبارك باشد \_ آیا شما مرا محض یك پادشاه دنیوی پنداشته اید که میخواهید مرا بهمال ومتاع خوشنود سازید ؟ خوب بدانید که دولت روحانی ومادیئیکه حق تعالی بمن ارزانی فرموده است از ملك و دولت شما بهمراتب بیشتر وبهتر است تمام این مال ومتاع در نظرمن اهمیتی ندارد.

ار جع اليهم فكنا تينهم بجنور بجنور باند الرد بسوي ايشان بسره و المين ال

لا قِبل لَهُمْ بِهَا و لَنُخْرِ جَنَّهُمْ مِنْهَا وَلَنُخُرِ جَنَّهُمْ مِّنْهَا كَاللَّهُمْ مِنْهُا وَلَا الْأَنْهَا وَ(هُرآئينه) بيرون كنيم ايشان دا اذ آنجا

اً ذِلَٰ اللهِ اللهُ ال

تفسیر: آنها اسیر و جلای وطن گردیده مجبور می شوند که باذلت وخواری زیاد از دولت و سلطنت دست بردارند ـ در موضع القرآن آمده است که «هیچ پیغمبر دیگر چنین سخن نفرموده چون برای سلیما ن (ع) زور سلطنت خدائی (ج) حاصل بوداین کلمات را اظهار کرد ».

قَالَ لِيَّا يَّهُا الْهَلَوُ الْ يُكُمُّ يَأْنِينِي فَيَ الْهِلَوُ الْ يُكُمُّ يَأْنِينِي فَيُ الْهُلُو الْمُعَانِينَ مِنْ مَا اللهِ السَّمَانِ السَّمَانِي السَّمَانِ السَّمَانِ السَّمَانِ السَّمَانِ السَّمَانِ السَّمَانِ السَّمَانِ السَّمَانِ السَّمَانِي السَّمَانِ السَّمَانِي السَّمَانِي السَّمَانِي السَّمَانِي السَّمِي السَّمَانِي السَّمَانِي السَّمَانِي السَّمَانِ السَّمِي السَّمَانِي السَّمِيْمَانِي السَّمَانِي السَّمَانِي السَّمِي السَّمَانِي السَّمَانِي السَّمَانِي السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّمَانِي السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّ

بِعَرُ شِهَا قُبُلُ أَنْ يَّأْ تُو نِنِيُ

تفسير: قاصد بر گشت وبه ملكة خود پيغام جنگ را رسانيد ـ بلقيس متيقن گرديد كهاين شخص پادشاه عادی نيست واوراخداوند(ج) بزرگی وقوة بخشوده است ـ جدال و قتال سودی نخواهد بخشيد ونه حيله وزور پيش او كار گرشده می تواند بالاخر به غرض اظهار اطاعتوانقياد باساز وسامان زيادروان شدتابه حضور حضـرت سليمان (ع) حاضـر شود چون ملكه نزديك ملكشام رسيد ، حضرت سليمان (ع) بدرباريان خود فرمود كه دازبين شماكيست كه پيش ازرسيدن بلقيس تخت شاهی اورا بحضور من حاضر كند ، دراين هم مقصود حضرت سليمان (ع) اين بودكه از چندين پهلو عظمت و قوت خدا داد خود رابه بلقيس اظهار نمايد تا او بداند كهاين شخص تنها پادشاه نيست بلكه دارای يك قوت فوق العاده باطنی نيز می باشد .

تنبیه : از «قبل ان یاتونی مسلمین» معلوم کردید که مال شخص حربسی قبل از اسلام وانقیاد او مباح است .

قَالَ عِفْرِ يُتُ مِّنَ الْجِبِّ أَنَا الْبِيكَ عنت قوى تريني اذ جملنجن منى آدم بيش تو به قبل أن تقو م مِن شقامِك ع آنوا قبل اذ برخاستنت اذ جاى خود

تفسیو : حضرت سلیمان (ع) روزانه تایك و قت معین دربار می نمود مطلب این است كه د پیشتر از برخاستن شما از دربار تخت را حاضر كرده میتوانم ، چون این آوردن خالی از درنگ نبود ـ حضرت سلیمان (ع) ازآن هم زودتر خواهش داشت .

تفسیو: من «قوی هستم» یعنی به قوت و بازوی خود آنرا برداشته به زودی آورده میتوانم چه الله تعالی بمن قدرت بخشیده است ـ وبا «امانت» هستم یعنی درآن خیانت نخواهم کرد ـ گویندکه تخت مذکور بسیار قیمت دار بود از طلاء و نقره ساخته شده و با لعل و جواهرمرصعبود.

تفسیو: راجح همین معلوم میشود که آن شخص صحابی ووزیرحضرت سلیمان (ع) بود که (آصف برخیا) نام داشت عالم کستبسماویه و از تاثیر اسماء الهی وکلام الله آگاه بود ـ عرض کردکه «من قبل از چشم زدن تخت را حاضر می کنم بهر طرفیکه نظر افکنی پیش از اینکهنگاه خودرا برگردانی تخت در حضورت گذاشته خواهد شد » .

فَلَتُ الْمُ مُسْتَقِرً الْمُ عَنْدُ وَ وَلَا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّا اللّلْمُ اللَّالَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

تفسیر: این تخت به ذریعهٔ اسباب ظاهری نرسیده بلکه فضل خدای تعالی است که رفیق مراباین تعالی است که رفیق مراباین درجه رسانیده وازو چنین کرامات ظاهر می شود \_ و چون کرامت ولی خصوصاً کرامت صحابی معجزهٔ پیغمبر او و ثمرهٔ پیروی او میباشد لهذا برخود حضرت سلیمان (ع) نیرشکر گذاری آن عائد \_ گست .

تنبیه: معلوم شد که اعجاز و کرامت فی الحقیقت فعل خداوند قدیراست که از دست نبی یا ولی برخلاف عادت ظاهر میشود پس پیش ذاتی که از قدرت او آفتاب یا کرهٔ زمین دریك لمحه هزارها میل مسافه را طبی می کند چه مشکل است که تخت بلقیس را بیك مژه برهم زدن از همارب به دشام، برساند حالانکه نسبت تخت بلقیس به آفتاب وزمین بیش از نسبت ذره با کوه نمی باشد .

#### لِيَبْلُو نِي ءَ ٱشْكُرُ أَمْ ٱكُفُرُ ا

که آیاشکر گذاری میکنم یا ناسپاسی مینما یم

تا بیازماید مرا

تفسیر: حضرت سلیمان (ع) در هر موقع قدر نعمت های حق تعالیرا می شناختوهمه وقت آمادهٔ شکر گذاری بود گویا به تعمیل «اعملواآل داؤدشکرا» می پرداخت .

#### وَمَنْ شَكْرُ فَإِنَّهَا يَشُكُرُ لِنَفْسِهِ \*

وهركه شكر كذارى كند بسجزاين نيست كهشكر كذارى ميكند براى فائده نفسخود

#### وَمَنْ كَفُرُ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيٌّ كُرِيمٌ ﴿

و هرکه ناسپاسی کرد پس بدرستیکه پروردگارمن بینیاز کرم کننده است

تفسیو: نفع شکر گذاری به شخص شاکر میرسد ودر دنیا و آخرت بانعامات مزید نائل میشود اگر شخصی ناسپاسی کند واجب تعالی سبحانه را زیانی نباشد چه او تعالی از شکر های ما به کلی بی نیاز وبه ذات خودکامل الصفات ومنبع الکمالات استاز کفران ما به نعمت ها ی بزرگ الهی (ج) در هیچ صفت کمالیه او نقصانی واقع نمی شود این هم لطف و کرم اوست که ناسپاسان را فورآ سزا نمیدهد باید دانست که ناسپاس چنین ذات کریم خیلی بیحیا واحمق میباشد .

قَالَ نَكِرُ وَ الْهَاعُرُ شَهَا نُنظُرُ گفت سلیمان متغیر سازید برای (امتحان) بلقیس تختاورا تابنگریم

أَتُهْتُدِ يَ أَمُتُكُو نُ مِنَ الَّذِينَ آیا میفهمد (راه می یابد بآن) یامیشمود

#### لا يُهْتَدُ و نَ ٠

نمىفهمند (داهنمىيابند)

تفسير : آرايش تخت را تبديل دهيد ووضع وشكل آنرا تغيير نمائيد تا بلقيس آنوابة آساني شناختة نتواند \_ بدين وسيله مي خواستعقل وفهم بلقیس را بیاز مآید که استعداد حصول هدایت تا کدام اندازه در

فَلَمَّا جَآءَتُ قِيلَ ٱلْمِكْذَا عُرُ شُكِ پس چونرسیدبلقیس گفته شد (باو) آباهه چنین است

### قَا لَتُ كَا نَّـُهُ هُوَ ۖ ﴿

محويسا ايسن همان اسست گفت

تفسیر : نگفت که بلی هماناست و نه بالکل نفی کرد ، حقیقت را بدون كم و كاست ظاهر سأخت كه تخت عيناً همان است مكر در اوصاف أن چیزی فرق پدید آمده ـ و چون فرق چندان معتد به نیست میتوان گفت كه گويا اين همان است .

وُ أُو تِينا الْعِلْمُ مِنْ قَبُلِهَا بمامعلوم شده (وداده شده مارا علم)

وقالالذين ---

وَ كُنَّا مُسْلِمِينَ ۞

و شدهایم فرمان بردار

تفسير : باين معجزه هيچ حاجت نبود ما پيشتر يقين كرده بوديم ك سليمان (ع) تنها پادشاه نيست بلكه يك بنده مقرب پروردگار است وازهمين سبب در مقابل او راه تسليم وانقياد اختيار كرديم .

وَصَدَّهُ هَامُاكَانَتُ تَعَبُّدُ مِنْ ذُوْ نِ اللّهِ اللّهِ -و بازداشتاو را(بلقیسرا) از آنچه می پرستید

إِنَّهُا كَا نَتُ مِنْ قَوْ مِ كَفِرٍ يُنَ ۞ (هر آئینه) او بود

تفسیو : حق تعالی و یا سلیمان (ع) به حکم خدای تعالی ملکه بلقیس را که با قوم خود به پرستش آفتاب وغیره می پرداختند بازداشت یا این مطلب است کهوی تا هنگام رسیدن به خدمت سلیمان (ع) اسلام خودرا ازآن سبب اظهار نکود که خیال معبودان باطل و تقلید و صحبت کفار او را ازین کار باز داشته بود وچون به صحبت پیغمبر رسید آن حجاب از بین برداشته شد ـ ورنه راجع به صداقت سلیمان (ع) پیشتر عــلم اجمالي باو حاصل شده بود .

قِيْلُ لَهَااكُ خُلِي الصَّرُ حَ قَلَتًا رُأَتُهُ درینقصر پسچوندید(زمین)آنرا گفته شد بهآنزن درآی

حَسِيتُهُ لَجَّةً وَّكَشَفَتُ عَنْ سَاقَيْهًا از هردوساقخود و جامه برداشت ينداشتش آبعميق

تفسیو : برایاینکه درآب درآید پاچه های خودرا برزد زیرا عادت عمومی است که چون عمق آب پوره معلوم نباشد . آنکه درآب میدراید ابتداء یاچه های خودرا بالامیکند . النمل ۲۷

19

### قَالَ إِنَّهُ صُرْ حُ مُمَرًّا كُونُ قُو ارِيرً مُ مُنَّ قُو ارِيرً مُ مُن قُو ارِيرً مُ مُن قُو ارِيرً مُ مُن سليمان (مرآئينه) اين قصري است الشمساخته شده اذ شيشه

تفسیو: حضرت سلیمان (ع)در قصری نشسته بود که درآن به جای فرشسنگ از شیشه کار گرفته بودند شیشهٔ صاف از دور چنانبنظر میآمد که گوئی آب در تبوج اسب و یا شاید زیر شیشه واقعا آب بوده وروی حوض به شیشه پوشیده شده باشد \_ بلقیس به گمان آنکهدرآب میدراید ساقهای خودرا برهنه کرد سلیمان (ع) آواز دادا که ایس آب نیست فرش شیشه است این است که برای بلقیس قصاور عقل خودش و کمال عقل سلیمان (ع) معلوم شد ودریافت که آنچه سلیمان (ع) درباب دین اندیشیده یقینا صحیح میباشد \_ ونیز برو مسلم شد که از وسایل شکوه وجلال کهقوم بلقیس بدان می نازیدندسلیمان (ع) را نصیبه بیشتر است \_ گویا سلیمان (ع) باو خاطر نشان نمود که به درخشانی آفتاب وستارگان مفترین شدن و آنراخدا پنداشتن جز فریبی بیش نیست واین چنان است که آدم شیشهٔ درخشان را دیده آب گمان کند .

قالت رَبِّ إِنِّى ظَلَمْتُ نَفْسِى عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الل

تفسیر: ای پروردگار من! فرمانترا پذیرفته راه سلیمان (ع) رااختیار میکنم ـ تااکنون بر نفس خویشتن بساظلم روا داشتم ومدتی در کفر وشرك مبتلا بودم ـ اکنون ازآن تائب شده به بارگاه ربوبیت تو رجوع میکنم .

#### وَلَقُدُ أَرُ سُلْنَا ٓ إِلَى تُمُوُكُ أَخَاهُمُ فرستاديم بسوى

صٰلِحًا آنِ اعْبُدُ وااللّٰهُ فَإِذَ اهُمْ پسآنگاهایشان

### فَرِ يُقْنِ يَخْتُصِمُو نَ ﴿

دوگروه شدند که مخاصمه میکردند بایکدیگر

تفسیر : یعنی گروهی از ایمان داران و گروهی از منکران ــ چنا نـکه اهالی مکه بعداز بعثت پیغمبر (ص) به مجادله آغاز نمودند اندکی از تفصیل مخاصمت قوم (ثمود) در سورهٔ اعراف در تفسیر آیت ذیل كَدْشته است «قالاالها الله استكبروامن قومهلله استضعفوا لمن آمن منهم الخ» (اعراف ركوع ١٠).

فَالَيْفُو مِلِمُ تُسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّئَةِ بدی(نزولعلاب)دا

قَبْلَ الْحُسَنَةِ ۚ لَوُ لَا تُسْتَغُفِرُ وَنَ اللَّهُ چرا آمرزش نمیخواهید

مُ ثُرُ حَبُونَ ﴿

رحم کرده شود شاید بر شما

تفسير : حضرت صالح (ع) بسيار آنها را فهمانيدوبهر طريق ايشان را تبليغ و تلقين نمود وبالآخر تهديد عذاب داد پس قوم او گفتند«ياصالح ائتناً بماتعدنا ان كنت مسنالصسادقين»(اعراف ركوع١٠) يعنى اگس تسوّ راستگوئی عذاب الہی (ج) را بر ما بیار تا خیر آز کدام رحکذر آست؟

تخفتند

حضرت صالح (ع) فرمود که «ای بدبختان ! عجب است راه ایمان و تو به ونیکوئی را آختیار نمی کنید که دردنیاوآخرت به کار شما آید برعکس به طلب بدی تعجیل میکنید . اگر وقت بد فرآ رسد تمام سر کشی و تکبر شما خاتمه می یابد \_ هنوز موقع و فرصت است که از گناهان توبــه کنید تا محفوظ بمانید \_ چرا توبه واستغفار نمی کنید که الله تعالی بجای عذاب بر شما رحمت كند .

### قَا لُوااطُّيَّرُ نَا بِكَ وَ بِهَنُ مَّعَكُ طُ

وآنان راكه همراهان تواند منحوس قدمديديمترا (گفتند فال بدخرفتيم بتو وبهر كه باتست )

تفسير : ازوقتيكه قدم منحوس تو آمده و بدين سخن ها آغاز كرده ئي به مصائب قحط و غیره دچار شدیم ودر هرخانه جنگ ودعوی شروعشده

> قَالَ ظَيْرُ كُمْ عِنْدُ اللَّهِ قسمت بد تان نزد الله است

ت**فسیر** : این مصائب و نوائب از سبب من نیست بلکه از بدقسمتیخود شماست که الله تعالی بواسطهٔ شرارتها وبدکرداری های تان بر شمآمقرر

> بِكُ أَنْتُمْ قُومٌ يَفْتَنُونَ ۞ ىلكە فومي هستيدكهامتحانكرده ميشبويد

تفسیر : یعنی از شامت کفر تان بر شما سختی و نکبت استیلا نمـوده است تا معلوم شود که میفهمیدیانه .

وُ كَانَ فِي الْهَدِ يُنَـَا يُنَـَا وَيُسَعُّا أُرُ هُطٍ و بود در تنشهر نه نفر يَّفُسِدُ وُ نَ فِي الْأَرْضِ عه نساد مي تردند دد نين

### وَ لَا يُصْلِحُونَ ۞

تفسیر: این ۹ نفر شاید همان سرداران نه گروه (شهر حجر باشند که جز فساد و اختلال در ملك کاری نداشتند و بسوی اصلاح و درستی گامی نمی برداشتند در مکه هم ۹ نفر رئیس بودند که همیشه بسرای تخریب اسلام کوشان و به عداوت پیغمبر (ص) کمربسته بودند بعض مفسرین نامهای آنهارا نوشته اند .

مُرلِكَ أَمْلِهِ وَإِنَّا لَصْلِ فُونَ نَ اللَّهُ مَرْلِكَ أَمْلِهِ وَإِنَّا لَصْلِ فُونَ نَ اللَّهُ مَلَاكُ شَدَنِ اهْلِ أَوْ وَهُر آئينهما داستگويانيم

تفسیر: بین خود معاهده و قسم کردند که بهوقت شب همه یك جا به خانهٔ حضرت صالح (ع) هجوم ببرید و هیچکس را زنده نگذارید \_ وقتیکه کسی دعوی خون آنهارا کند بگوئید ما آگهی نداریم و سخن راست ایناست که تباه کردن خانهٔ اورا قطعاً به چشم ندیده ایم گوینا گفتند ما چسان به این کار اقدام می نمودیم حتی در آن وقت در آنجا حاضر هم نبودیم آنگاه در نتیجه این سازش و دروغ متفقه هیچکس ازما ملزم قرار داده نمیشود که وارثان آنها ازو خونهها بستانند.

## و مكر و امكر او مكر نامكر ا

### وَّهُمْ لَا يُشْعُرُ وْنُ ﴿

حال آنکه ایشیان نمیدانسی

تفسیو: مکر آنها همان دروغ ساختگی بود و مکرخدا (ج) مهلت دادن به آنها تا شرارت خودرا به خاطر جمع به تکمیل بسرسانند ودر مستحق بودن ایشان به عذاب عظیم هیچ حجت و عذری باقی نماند – آنها خیال می کردند که کار حضرت صالح (ع) را تمام خواهند کرد اما خبر نداشتند که در پس پرده استیصال خود آنها واقع شدنی و کار خود شان تمام گردیدنی است – حضرت شاه صاحب رح مینویسد که «اسباب هلاکت آنها باید تکمیل می شد – چه تا زمانیکه شرارت به انتهای خود نر سد

فَانْظُرُ كَيْفُ كَانَ عَاقِبُهُ مَكُرِ هِمْ الْعَامِ فَرِيبَ ايشَانَ بِسَ بَينَ جُعُونَهُ شَدِ انْجَامُ فَرِيبَ ايشَانَ الْجَامُ وَيُو مُ هُمُ أَجْمُعُينَ ﴿ اللَّهُ مُلَّا مُرْدِيمُ الشَّانُوا وَقُو مُهُمُ أَجْمُعُينَ ﴿ اللَّهُ مُرْدِيمُ الشَّانُوا وَقُومُ الشَّانُوا وَقُومُ السَّانُوا وَقُومُ السَّانُولُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ الْعُلَّالَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَالَةُ اللَّهُ اللَّالَالَالَالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

تفسیو: این ۹ نفر اول اتفاق کرده آن شتر ماده را به قتل رسانیدند حضرت صالح (ع) فرمود که اکنون بیش از سه روز مر شمارا مهلت نیست عذاب آمدنی است \_ پس آنها بین خود قرار دادند که (چون ما پسازسه روز هلائ میشویم بیائید که پیش از انقضای سه روز کارآنها را تمام کنیم ) \_ چنانچه اراده کردند که شباهنگام به خانه حضرت صالح (ع) هجوم ببرند واورا با اهل و عیالش بهقتل رسانند \_ این ۱ نفر برای تکمیل این مقصد ناپاك آماده شده برآمدند ودیگر کفار تابع

ویا معاون آنها بودند حق تعالی حضرت صالح را در پناه خویشجاداد وفرشتگان را بهحفاظت وی مقرر نمود بالاخر آن ۹نفر از عذاب سماوی هلاك شدند وقوم را نيز با خود هلاك كردند .

# فَرِلْكَ بِيو نَهُمْ خَاوِيكَ يَهَا ظُلُمُو الْمُ

تفسیر: اهالی مکه هنگام سفر شام در راه در «وادی القری» خرابه های دهات ثمود را میدیدند ـ در آیهٔ «فتلك بیوتهم خاویه» بدان طرف اشاره است.

تفسير : بايد دانشمندان ازين واقعات هولناك عبرت گيرند .

تفسی : رفقای حضرت صالح (ع) راکه ایمان آوردند واز کفر وعصیان اجتناب میکردند از عذاب نجات دادیم قدرت خدا (ج) را مشاهده کنید که مؤمن و کافر با همدیگر دریك قریه مخلوط اند مکر چون عذاب می آید محض کافران راچیده چیده هلاك میکند وبمؤمن گزندی نمیرسد .

الفاحشة و أنتم تبصر ون ش

تفسير: يعنى مى بينيد كه چگونه فعل زشت وقبيح است.

اً زِنْكُمُ لَتَا تُونَ الرِّ جَالَ شَهُو ةً آیا شما میشتابید برمردان اذ روی شهوت مِنْ کُ وُ نِ النِّسَاءِ ابلُ اَ بَتِهِ مِنْ کُ وُ نِ النِّسَاءِ ابلُ اَ نَتِم ذَان را محداشته بلکه شما

ُ قُو مُ تَجْهَاوُ نَ اللهُ ا

نفسین به بعنی نمی فهمید کهانجام این بی حیائی چه میشود چونکهبمنتها درجه جرال واحمفید .

فَهَا كَذَانَ جُوابَ قُوْ مِهَ إِلاَّ أَنْ قَالُوْ ا من بود جواب قوماو متر اینته مفتند أَخْرِ جُوا الله لو طِ مِنْ قَرْ یَنِکُمْ بیرون بعشید امل لوط را اذ شهر خود اِ نَتْهُمْ أَنَا سَ يَتَكُمْ وَ وَ نَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلْمُ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي الْمُلْمُلِيِّ المُلْمُلِي المُلْمُلِيِ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُلْم

تفسیر : خودرا بسیار پاك و صاف معرفی میكنند پسهمراه ماناپاكان چه كار دارند .

فَا نَجْينَهُ وَ الْهَلَّةُ وَ الْهَلَّةُ لَا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

تفسیر : گنهگاران را هلاك نمود واین هارا نجات داد .

# رِ لا امر أَ نَهُ فَكُ رُنْهَا مِنَ الْغُرِينَ ١٠٥٥ مَرُونَ الْغُرِرِينَ ١٠٥٥ مَرُونَ الْغُرِرِينَ ١٠٥٥ مَرُونَ اورا كهمقرد عرده بوديهاورا اذ باقيماند كان (درعداب)

تفسیر : زوجهٔ حضرت لوط (ع) که بااین بد کرداران کمک می نمود نیز همراه ایشان هلاك شد .

و اَ مُطَرُ نَا عَلَيْهِم مَّطُرُ ا ۚ فَسَاءَ وَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

باران ترسیدهشدگان (ایس باران)

تفسیر: از آسمان سنگ بارانید و شهر بالکلمنقلب گردید-حضرت شاه صاحب (رح) درموضح القرآن برسه قصهٔ مذکور فوق تبصره نموده مینویسد (در قصهٔ حضرت سلیمان (ع) فرموده بود که ما لشکری را سوق خواهیم داد که آنها تاب مقابلهٔ آنرا نخواهند داشت بین پیغمبر (صلی التعلیه و سلم) واهالی مکه همچنین بوقوع پیوست ـ ۹ نفر به قتل صالح (ع) اتفاق کرده بودند که شب حمله برند الله تعالی اورا رهانید وحمله آوران را هلاك ساخت اهالی مکه نیز همچنین قصد کرده بودند لیکن خایب و خاسر ماندند ـ شبیکه آنحضرت (ص) هجرت می کرد چندین کافر خانهٔ پیغمبر (ص) را احاطه کرده نشستند که چون درتاریکی

19

صبح برآید همه متحداً اورا به قتل برسانند وبه هیچکس خون بهاراجع نشود ، آنحضرت (ص) نجات یافت وسالماً برآمد و کفار قطعاً په برده نتوانستند \_ قوم لوط خواست که پیغمبر خودرا از شهر بیرون کنند اهالی مکه نیز همین قصد کردند الله تعالی به آنحضرت (ص) حکم داد که «باختیار خود شهر را ترك گوید و خارج شود» وازین کار بمقصد رسید.

### قُلِ الْحَهُدُ لِلّٰهِ وَسَلَّمُ عَلَى عِبَا كِ هِ بعو ستائش است مراشدا وسلام است بر آن بند مان او الّذِ يُنَ اصْطَفَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُله

كەاللەبرگزىدەاسىت آنان را

تفسیر: از قصصفارغ شده درآینده از «الله خیراهایشرکون» بیان توحید را میفرهاید این کلمات را به طور خطبه تعلیم نمود که باید پیش از آغاز بیان مطلب ایراد شود . درموضح القرآن آمده است «الله تعالی بدین امر بمردم آموخت که قبل از بیان مطلب باید اول خدا (ج) را ثنا وبر بندکان برگزیده اش سلام بکویند» وبعضی مفسرین میگویند که از تذکار کمالات واحسانات الله تعالی که در فوق در ضمن قصه ها آمده به پیغمبر (ص) حکم شد ایزد تعالی سبحانه را حمد وثنا گوید وشکر بجا آرد و بربندگان مقبول وی که نامهای بعضی ازایشان در فوق برده شده سلام بغرسته .

# الله خير آمًا يُشْرِ كُون الله عبر الله

تفسیر: ازینجا وعظ توحید شروع شده است \_ یعنی از استماع قصص مذکورهٔ فوق واز غور و تفکر در دلائل تکوینیه و تنزیلیه اکنون خود شما بگوئید که آیا خدای یگانهٔ بیمانند راقبول کردن بهتر و نافع تر ومعقولتر است ویا درخدائی او عاجز ترین مخلوق اورا شریك گردانیدن ؟ ایسن مسئله چنان مشکل نیست که درفیصلهٔ آن زحمتی پیش آید ویادرفهمیدن آن وقتی صرف شود \_ بازهم در دنبالهٔ این سخن برای مزیدتذكیر و تنبیه بعض شئون و صفات خدای تعالی که بر توحیددلالت میکند بیان کرده میشود .

النمل

(جزء بيستم)

المَّنْ خُلَقُ السَّمُو تِ وَ الْأَرْ ضَ الله (مي رسيم) عه آفريده آسمانها و نمين دا

و أنز ل ككم من السّماء ماء و أنز ل لكم من السّماء ماء و فرود آورده براى شما اذ آسمان آبرا

فَا نَبِيْنَابِهِ حَدَا رَقَى ذَاتَ بَهْجَةً عَلَى فَاتَ بَهْجَةً عَلَى فَاتَ بَهْجَةً عَلَى فَاتَ بَهْجَةً عَ

مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنْبِتُو اشْجَرَ هَا اللَّهِ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنْبِتُو اشْجَرَ هَا الله

ممکن نبود برای شما که برویانید درختان آنرا تفسیر: برویانیدن درختان ونباتات هم اختیار ندارید چه جائیکه آنرا معه داد سازید.

ءَ إِلَّهُ مَّعُ اللَّهِ عَلَى مُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ قَ

آیا معبودی شریك هست باالله؟ (نی) بلكه ایشان گروهی هستند كه از داه كجميروند

تفسیر: تمام دنیا میداند و نیز خوداین مشرکین قبول میکنند که آفریدن زمین و آسمان ، بارانیدن باران ورویانیدن درختان فعل مخصوص الشتعالی است و بجز او دیگری چنان نمیتواند کرد چنانچه در مواقع دیگر اقرار آنها در قرآن مذکور است پس آنها که این حقیقت رادریافته اند چرا ازراه بیراهمیشوند ؟ چون بدون خدای تعالی چنان موجودی نیست که اشیارا خلق کند و تدبیر مخلوقات نماید ویا در چیزی اختیار مستقل داشت باشد ، پس چنین موجودات درالوهیت و معبودیت او تعالی چطور شریك و سمیم می توانند شد ؟ «عبادت» عبارت از تدلل انتهائی است و آن باید ببارگاه ذاتی بعمل آید که منتها درجه کامل و با اختیار است پس یک مخلوق ناقص و عاجز را در معبودیت با خالق تمام موجودات مساوی گردانیدن انتهای ظلم و عناد است .

#### جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا بلکه (میپرسیم) که آفریده لائق بودوباش

تفسیر : یعنی قرارگاه تمام انسان و جانوران است که بآرامی درآن حيات بسرميبرند واز حاصلات آن منتفع ميشوند .

تفسیو : کوهارا بر زمین بنهاد تاقرار و آرام گیرد و نلرزد .

## رُ بَيْنَ الْبَحْرُ يُنِ حَاجِزً الْ

تفسير: تحقيق اين مسئله در سورهٔ فرقان گذشته \_ تفسير «وهواللي مرج البحرين هذا عذب فرات وهذا ملح اجاج وجعل بينهما بر زخاو حجراً محجورا » مطالعه شود .

تفسیر : آیا کدام موجود بااختیار دیگری هست که این کار هارا کرده بتوانَّدُ وبهآن سبب لائق معبوديت باشد ؟ چون چنين نيست معلوم شد که این مشرکین محض از جهالت و بیخردی خود در چاه عمیق شمرك و مخلوق پرستی فرو میروند .

النمل

منزل پنجم

امنخلقالسموات -----

اً مَنْ يَجِيبُ الْمُضَطِّرُ إِنَّ الْمُعَامُ عَامُ الْمُعَامُ الْمُنْ عَامُ الْمُعَامِّدُ إِنَّ الْمُعَامُ عَامُ المُعَامِّةِ اللهِ اللهِلمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

و يكشفُ السُّوعُ

تفسیر: هروقتیکه الله بخواهد و مناسب بداند به فریاد مردمانبیکس وبیچاره و پریشان حال میرسد و مشکلات ایشان را دور می نمایدچنانکه درموقع دیگر فرموده «فیکشف ماتدعون الیه انشآء» (انعام حرکوع ٤) کویا اوتعالی دعا را نیز سببی از اسباب عادیه گردانیده است که ترتب مسبب بران بهشیت الهی (ع) بعدازاجتماع شرایط ورفع موانع صورت می پذیرد \_ علامه طیبی وغیره گفته اند که درین آیه به مشرکین تنبیه است که چون به مصیبتی گرفتار آئید شماهم مضطر شده هممان ذات را می خوانید و معبودان دیگر را فراموش میکنید پس این شهادت فطری وجدانی را در اوقات امن واطمینان چرا به خاطر ندارید ؟ه .

## و يَجْعَلُكُمْ خُلَفًاءَ الْآرْضِ وَ يَجْعَلُكُمْ خُلَفًاءَ الْآرْضِ وَ مِعْرِدانَه شمارا جاي نشين پيشينيان درزمين

تفسیر: یك قوم و با نژاد را می بردارد و بجای آن دیگری را تسلط میدهد كه در زمین تصرف مالكانه و پادشاهانه كند .

عَ إِلَّهُ مِنْ عَالَكُ مِنْ اللَّهِ طَقَلِيكًا مِنَا تَكُ كُو وُنَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَنَ ﴿ اللَّهِ اللّ

تفسیو: اگر توجه و تفکر کامل میکردید از مقصد دور نمی افتادید! از مشاهدهٔ همین حوائج وضروریات خود ومطالعهٔ عسروج وزوال اقسوام فهمیده میتوانستید که مستحق عبادت تنها ذانی است که زمام این امور بدست حضرت اوست .

## آمن يُهْدِ يُكُمْ فِي ظُلْبَتِ بلكه (مريرسيم) كه راهمينمايد شمادا در تاريمي هاي البُرِّ وُ البُحْرِ

تفسیو: درتاریکی های بر وبحر بهذریعهٔ ستارگان شمارا رهنای میفرماید خواه مستقیماً به واسطهٔ ستاره باشد و یاقطب نما وآلات دیگر.

تفسیر : پیش از رحمت (باران) باد هارا جاری میگرداند که از ورود باران مژده میدهد .

تفسیر : یعنی آن قادر مطلق و حکیم برحق کجا واین مخلوق عاجــز و ناقص کجا ؟ که آنرا شریكخدائی او میگردانید . تفسیر: همه تسلیم میکنند که آفرینش نخستین فعل باری تعالی است پس از مرگ دوباره پیدا کردن راهم از طرف او بدانید منکرین «بعث بعدالموت » هم میدانستند که اگر فرضآدوباره پیدا شوند بازهم کسار همان ذاتی است که اول ایشانرا پیدا کردهبود .

و مَنْ يَرْ زُقُكُمْ مِنَ السَّهَاءِ
و مَنْ يَرُونُ فُكُمْ مِنَ السَّهَاءِ
و كه دوزي ميدهد شمادا اذ آسمان
و الآرُ ضِ

و زمين

تفسیر :کیست که بروفق حکمت خود بذریعهٔ اسباب سماوی وارضی به شمأ روزی میرساند ؟.

عَ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى هَا تُو ابْرُ هَا نَكُمْ آیامعبود دیمی مستبه الله بعو بیادید حجت خوددا از ن گنشم طبر قبین ا

تفسير: چنين نشانات روشن را مى بينيد ودلائل واضحرا ميشنويد وباز هم تحسن توحيد و قباحت شراورا تسليم نمى كنيد پس دليلى براى اثبات دعوى باطل خود بياريد آنگاه دروغ وراست شما منكشف ميشود مگر درين دعوى باطله دليل و برهان كجاست ؟ محض تقليد كور كورانه است «ومن يدع معالله الها آخرلا برهان له بهفانماحسابه عند دبه» (مؤمنوند ركوع ۲) .

وُ الْأُرْضِ الْغَيْبُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

تفسي : این آیت مضمون سابق را تکمیل میکند وبرای مضمون لاحق تمهید است . از آغاز پاره تابه اینجا بیان قدرت تامه، رحمت عامه وربوبیت کاملهٔ حق تعالی بود یعنی چون او درین صفات و شئون متفرد است باید در الوهیت و معبودیت هم متفرد باشد در آیت حاضر به الوهیت او از حیثیت دیگر استدلال کرده میشود یعنی معبودیت شانستهٔ ذاتی است که باوجود قدرت تامه ، دارای علم کامل و محیط نیز باشد وایس صفتی است که درزمین و آسمان به هیچ مخلوقی حاصل نیست و مخصوص حضرت ربالعزت است لهذا باین اعتبار هم مستحق معبودیت تنها ذات او تعالی است .

تنبیه : علم تمام مغیبات را بدون خدا (ج) هیچکس ندارد و بالذات علم غیب بدون عطای الہی (ج) برای هیچکس ممکن نیست و نه الله تعالیی مفاتیح غیب را (کلید های غیب که ذکر آن در سورهٔ «انعام» گذشته آ به كدّام مخلوق داده است ـ اگر چه حضرت ایزد تعالی سبحانه باختیار خود بعض بندگان را بر بعض غیوب آگاه میگرداند که به آن سبب میتوآن گفت : حق تعالی فلانشخص را بر غیب مطلع فرموده ویا از غیبخبر داده است لیکن بهمین قدر گپ قرآن وسنت درهیچ جای برینگونــه شخص اطلاق «عالم الغيب » ويا «فلان يعلمالغيب» رّانــكرده بلــكه در احادیث ازآن انکارشده است زیرا که این کلمات بحسب ظاهر موهم عدم اختصاص علمغیب استبهذاتباری تعالی. ازهمینسببعلمایمحققین ا اجازه نمیدهند که اطلاق چنین کلمات بر کدام بنده کرده شود اگر چه از حیث لغت صحیح باشد چنانکه کسی کوید که «انالله لایعلم الغیب» (الله علم غیب ندارد) اگر چه مرادش این باشد که به نسبت الله تعالی هیچچیز غائب نیست باوجود آن هم نهایت ناروا و سوء ادب است ــ ویا کسی از حق ، موت واز فثنه ، اولاد واز رحمت ، باران مراد بگیرد واین کلمات را بگوید «**انیاکره الحق واحب الفتنــة وافرمنالرحــمة**» (من حقررا بد میدانم وفتنه را دوست میدارم واز رحمت میگریزم) نهایت مكروه وقبيح است حالانكه باعتبار نيت ومراد قبيح نيست وهمينطور بدانید قباحت این کلمات را که (فلانی عالم الغیب است و غیره) اما باید دانست که مراد ما از علم غیب محض طنون و تخمینات نیست و نه علمیکه از قرائن ودلائل حاصل شود بلکه مراد آن است که برای آن هیپهدلیل وقرینه موجود نباشد ـ درین باره مختصراً شرحی در سورهٔ انعامواعراف داده شده مراجعه فرمائید .

## وَ مَا يُشْعُرُ وَ نَ آيًّا نَ يُبْعَثُو نَ 🖫

ونمیدانند که کی بر انگیخته شوند (ونمیدانندوقت دوباره زنده شدن را ) تفسیر : یعنی قیامت که بعد ازآن مردگان دوباره زنده کرده میشوند چه وقت می آید هیچکس را برآن اطلاع نیست پیشتر ذکرمبدأبود ازینجا ذکر معاد شروع میشود .

بِكُ هُمْ فِي شَاكِي مِّنْهَا نَفْ بِكُ هُمْ بلكه ايشان در شك الله الآخرت بلكه ايشان

مِنْ مَا عُمُونَ اللهُ ا

تفسیو: توسن عقل شان درین میدان از پا مانده و به حقیقت آخرت نرسیدند \_ گاهی شك میكنند و گاهی از آن منكر میشوند (موضح) و بعضی مفسرین چنین تقریر كرده اند كه علم آنها بدرك آخرت نرسید واین نه از آن سبب بود كه بنا برعدم علم محض خالی الذهنماندند بلكه راجع بآن در شك و تذبذب افتادند و نه فقط شك و تردد كردند بلكه چشم خودرا ازآن دلائل و شواهدی بوشیدند كه اگر درآن غور و تآمل میكردند تمام شبههٔ شان رفع می شد .

وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرْ وَاءَ إِنَّ اكْنَا ثُرُ ابًّا وَ الْكَا ثُرُ ابًّا وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاءَ إِنَّ الْكُنَّا ثُرُ ابًّا وَ مُعْتَنِد اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّالَّاللَّ اللَّالَّا اللَّهُ اللّل

وَ الْكَ عُونَا آئِنًا لَهُ خُورُ جُو نَ اللَّهُ وَ اللَّهُ ال

1171

r

لَقَدُو عِدُ نَا هٰذَ انْحُنُ وَ الْبَا قُونَا بدرستيكه وعده داده شديم باين

مِنْ قَبْلُ النَّ هٰذَ ٓ الِلَّ ٱسَاطِيْرُ الأوَّلِينَ 🐨

تفسير : به اسلاف گذشتهٔ ما همچنين وعده ها كرده شده بود ، امروز این پیغمبر هم همان گفتار گذشتگان را نقل میکند \_ با آنکهقرنهای زیادی گذشت تا بهامروز ندیدیم و نشنیدیم که مرده ئی پسازینکه بکلی بأخك آميخته شد دوباره زنده شده وباو سنزا داده شده بآشد .

قُـُلُ سِیْرُ وَا فِی الْاَرْضِ فَانْظُرُ وَا كَيْفُ كَانَ عَا قِبَهُ الْمُجْرِمِينَ ﴿

تفسیر : بسیاری مجرمین درین دنیا سزا های عبرت ناك بسافته اند وفرموده پیغمبران حتماً بوقوع پیوست از همین ماجرا قیاس کنید که خبری را که انبیاء علیهمالسلام درباب بعث بعدالموت وعذاب آخروی میدادہ آند یقیناً بوقوع پیوستنی است ـ این کار خانه بیسرو بیسر انجام نبست که هیچکس بران حاکم نباشد ورعایای خودرا مهملگذارد چون تمام مجرمین درینجا مجازات کامل نمی یابند پس یقیناً حیات دیگری اُست که هر متّنفس در آنجا به کیفر کردآر خود میرسد ــ اگر تکذیب شما همین طور دوام داشت چنانکه سر آنجام دیگر مگذبین دردنیابظهور رسید مکذبین شما نیز بجزای خود خراهند رسید . وَ لَا تَكُنُ عَلَيْهِمْ وَ لَا تَكُنُ
و لَم مغود برایشانُ و مباش
فی ضیق مِّها یکنگرُ وُ نُ ﴿
د تنگلل الزانچه ایشان فریب تنشد

تفسیو: بعد ازاینکه آنهارا تلقین نمودی و برسر انجام بدی تنبیه کردی آسوده باش اگر این مردم قبول نمی کنند غم و تأسف زیاد مخور واگر آنها مکر وفریب بعمل آرند و برخلاف حق تدابیری اندیشند تنکدل و غمگین مشو ـ تو فرض خودرا ادا کردی سرانجام الله تعالی بااین مجرمین معاند کار دارد اینهارا هم مانند مجرمین سابق جزا میدهد .

وُ يُقُو لُو نَ مَنْى هٰذَا الْوَعْلُ و يُعُونِد عرباشد ابن وعد

اِنْ كَنْتُم طَالِ قِلْنَ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُلِي المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُ

تفسير : يعنى آن قيامت چه وقت خواهد آمد ؟وعذابيكه به واسطهٔ آن تهديدات داده ميشود كي نازل خواهد شد ؟.

قُ لُ عُسَى اَنْ بَيْكُونَ رُكِ فَ كُكُمْ بعو چه بعید است که در قفای شما رسیده باشد

بُعْضُ الّٰذِي كَ تُسْتَعْجِلُو نَ ﴿
بَعْضُ الَّذِي مَهُ تَسْتَعْجِلُو نَ ﴿

تفسیر: شتاب مکنید و عدهٔ الهی (ج) یقیناً تکمیل شدنی است وهیچ بعید نیست که یك قسمت آن وعده بالكل قریب رسیده باشد (چنانچه چند روز نگذشته بود که در «بدر» یك قسط مجازات بشما رسید )باقی ماند قیامت کبری ـ البته بعض آثار و علامات آن نیز پدیدار شده اند .

وُ إِنَّ رُ بِتَكَ لَكُ وُ فَضْلِ عَلَى النَّاسِ و( هرآئينه) پرورد کارتو خداوند فضل است بر مردم

وَلَكِنَّ اَ كُثْرُ هُمْ لَا يَشْكُرُ وُنَ ﴿ وَلَكِنَ الْكُثْرُ فُهُ لَا يَشْكُرُ وُنَ ﴿

تفسیر: اگر خدای تعالی از فضل و کرم خود در عسداب تاخیر میکند میبایستی آنها این مهلت را غنیمت می شمردند و به مهربانی اوشکر گذاری کرده راه ایمان وعمل صالح را میکرفتند ـ لیکن بر عکس ناسپاسی میکنند و به زبان خود عذاب میطلبند .

رحمت است

44

تغسیر: اعمال آشکار و پنهان شما ، راز های دلها ، نیات واراده هاو پوشیده تریناسرار زمین و آسمان همه در علم الله تعالی حاضر و در دفتر آن درج است مطابق آن هر چیزی بوقت معین واقع میشود – از طلب تعجیل ویا اینکه درآن تاخیری واقع شود مفادی بدست نمی آیه - هر چیزیکه در علم الهی (ج) طی شده است زود ویا دیر بوقت معین خود خواهد آمد و هریك راموافق عمل و نیت مکافات و مجازات داده میشود.

تفسیر: هر چند قرآن فیصله کن قولی وعملی است مگر هنوز وقت فیصلهٔ عملی نرسیده - درآنعصر بنی اسرائیل بزرگترین علمای علوم سماوی و مسائل مذهبی پنداشته می شدند - مگر درباب اختلاف شدیدی که آنها راجع به عقائد ، احکام ، قصص وروایات داشتند قرآن حکیم فیصلهٔ قطعی داد - در حقیقت قرآن همان کتابی است که آخرین پیغام خداوند قدوس را بدنیا رسانید وایمان آرندگان را رهبری فرمودتامردم برای روزی آمادگی کنند که درآن روز هرمعامله بصورت عملی فیصله میشود

مؤمنان را

اِ نَّى رَبِّكَ يَقْضِى بِينَهُمْ بِحُكْمِهُ اِ (هر آئينه) ببتو فيصله تند درميان ايشان بعكم خود و هُو الْعَزِيْزُ الْعَلَيْمُ ۞

تفسیر: قرآن فقط برای تلقین و آگاه نمودن بندگان استفیصلهٔ حکیمانه و حاکمانه تمام معاملات را خدای قادر و توانا خواهد کرد .

فَتُو كُلُ عَلَى اللّٰهِ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

تفسیر: تواز اختلاف وتکذیب کسی متأثر ودلگیر مشو \_ توکل بهخدا (ج) نموده وظیفهٔ خودرا تعقیب کن \_ راه صحیح و صافیکه تو برآن روانی هیچ خطر ندارد \_ وقتیکه انسان براه صحیح روان بوده وبرخدای یگانه اعتماد داشته باشد چه غم و اندیشه دارد ؟.

النهاي لا تسبيع الهو تلى ولا تسبيع النها النهاج الن

تفسیر: چنانکه یك مرده را خطاب کردن و یا کری را صدا نمودن خصوصاً هنگامیکه او پشت گشتانده روان باشد و بطرف صدا کننده قطعاً ملتفت نباشد در حق آن سود مند نیست این مکذبین هم به همین حال گرفتارند چه قلوب آنها مرده و گوش دل آنها کر شده است ونیز آنها ارادهٔ شنیدن ندارند پس در حق آنها هیچ نصیحت نافعوکارگر نیست یك کور مطلق را بسببی که چشم ندارد چگونه راهی ویا چیزی را نشان می توان داد ؟ این مردمان کور دلانند و نیز نمیخواهند که کوری خودرا معالجه کنند ب بنابران از نشان دادن شما بینانمیگردند.

إِنْ تُسْمِعُ إِلاَّ مَنْ بِيُّوْ مِنْ بِالْيَتِنَا نمى شنوانى معر عسى داكه ايمان آورده است بآيت هاى ما

## فَهُمْ مُسْلِمُو نَ ﴿

پس این جماعه گردن نهند گانند

تفسیر: پند دادن در حق کسانی نافع است که از شنیدن آن متأثـر گردند ــ و پذیرفتن تاثیر آنست که بر سخنان خدا (ج) یقین کـنند وفرمان بردار شوند .

# مَ بِالْمِيْنَا لَا يُوْ قِبُو نَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا الللَّهُ اللّ

تفسیر: حضرت شاه صاحب (رح) (بهاستناد حدیث نبوی«ص») می فر ماید که «پیش از قیامت کوه صفا که نزدیك مکه واقع است شگافته میشود وازان جانوری می برآید که بامردم سخن خواهد زد و خواهد گفت که حالا قیامت نزدیك است و ایسماند ۱ ر ۱ ن صاد ق و منکران مخفی را جدا جدا تفریق خو ۱ هد کرد» وضح القرآن) از بعض روایات معلوم میشود که این واقعه در زمانی آخر در روزیکه آفتاب ازمغرب طلوع کند بوقوع خواهد رسید \_ قیامت نام واقعه ایست که تمام نظام موجوده عالم درهم و برهم شود لهذا برچنین خوارق که بطور علامات قریبه ومقدمةالجیش آن بروز خواهد نمود نباید تعجب کرد شاید بهذریعهٔ «دابةالارض»نشان دادن این آیت مطلوب باشد چیزی را که شما از زبان پیغمبران نمی پذیرفتید امروز منال موجودی ندهد و تنها تجهیل و تعمیق مکذبین مقصود است زیرا هنگام سودی ندهد و تنها تجهیل و تعمیق مکذبین مقصود است زیرا وقت پذیرفتن گذشت .

تنبیه : راجع به «دابة الارض» بسی اقوال و روایات رطب و یا بس در تفاسیر درج شده است حمکر از روایات معتبر تقریباً همانقدر ثابت است که حضرت شاه (رح) نوشته اند . والله اعلم .

تفسیر : کنهگاران هر نوع کناه به دسته ها و جمعیت های جداکانه تقسیم کرده میشوند .

تنبیه: عموم مفسرین «فهمیوزعون» را بمعنی «بازداشتن» گرفته اند یعنی مکذبین هرامت را که به تعداد کثیر میباشند به ترتیب و انتظامی طرف محشر می برند که عقب روندگان نمیتوانند پیشتقدمی کنند چنانکه این وضعیت برای قائم داشتن انتظام درانبوه کثیر بعمل آورده میشود.

تفسیر: هیچ کوش نکردید تا بدریافت حقائق موفق می شدیدو به اطراف خویش نظری می افکندید اسیکن از آغاز به تکذیب پرداختید اگر چنین نیست پس بکوئید دیکر چهمیکردید ؟ یعنی بدون آن شما چه کارداشتید؟ وممکن است این مطلب باشد که آیا بدون فکر و سنجش تکذیب کرده بودید یا بکوئید که بدون آن دیگر چه گناه کرده بودید ؟ .

و و تابت شد وعدةعداب برایشان بسبب ستم عردن ایشان فروم کی کی می الگور الکی کی می الله و الله

تفسیس : شرارتهای آنها به ثبوت رسید و حجت خدا (ج) تسمام گردید \_ اکنون چیز دیگر گفته نمی توانند \_ در بعض آیات مذکوراست که آنها عذر خواهند کرد \_ این بهانه جوئی شاید پیش ازین به عمل می آید بهر حال نمی واثبات را بر اختلاف مواطن محمول باید داشت .

اَكُمْ يُرُ وَالَّ ثَاجَعَلْنَا الْيُلُ لِيسْكُنُو ا

لَا يُتِ لِقُو مِ يُؤْمِنُو نَ ٠٠

علامات است قومی دا که باور میدادند

تفسیر: الله تعالی سبحانه علامات واضع را دردنیا وانمود کرد لیکن آنها قطعاً غور نکردند اگر در تغیر و تبدل یك شب و روز غور و دقت میکردند توحید الهی (ج)،ضرورت پیغمبران (ع)وبعث بعدالموت همه را به آسانی می فهمیدند ومیتوانستند تدبر نهایند که چگونه ذاتی به چنین انتظام محکم واستوار شب را بعد از روز و روز را بعد از شب مسلسلا ظاهری ما پس از تاریکی شب روشنی ظاهری ما پس از تاریکی شب روشنی اور را سد میآرد آیااو تعالی برای بصیرت باطنی مادر تاریکی های آومام واهواه روشنی معرفت و هدایت را نمی فرستاد ـ شب عبا ر ت آو قت حواب است که آنرا میتوان نمونه موت قرار داد در انجام شسب روز داخل میشود و ما چشم هارا میکشائیم و در اطراف بگشت و گذار می پردازیم همین طور میرانیدن و دوباره زنده گردانیدن مانزدالله تعالی چه مشکل است ؟ برای کسانیکه یقین میکنند درهمین یك علامه حل تمام چیز های ضروری موجود است .

و يَنفُخُ فِي الصُّورِ رِ

تفسير : فرشتهٔ دمندهٔ صور اسرافيل است كه درانتظار حكم الهي (ج) صور را گرفته ايستاده است .

----

۲٠

# فَفْزِعُ مَنْ فِي السَّلَوْتِ وُ مُنْ بِي مَعْمَدِهِ مِنْ فِي السَّلَوْتِ وُ مُنْ بِي مِعْمَدِهِ مِنْ السَّلَادِ وَ آنانكه

فِی الْآرُضِ إِلاَّمَنُ شَاءً اللهُ طَا در ذمین هستند معر سی دامه بغواهد الله

تفسمیر در بعض روایات است که «الامن شهاانه» عبارت از جبرئیل و میکائیل واسرافیل و عزرائیل (ع) میباشند و بعض ـ شهدا را مصداق آن قرار داده اند . والله اعلم .

## و كُلُّ أَنُّوهُ كَ اخِرِ يَنَ ﴿

تفسیر: در موضع القرآن نگاشته شده که چون بار اول صور دمیده شود تمام خلق می میرند واز دمیدن باردوم ، دوباره زنده میگردند بعد از آنکه صور دمیده شود مخلوق مضطرب و پریشان میشوند وازدمیدن بار دیگر هشیار و بیدارمیشوند باید دانست که دمیدن صور چندین بار بعمل می آیید . بسیاری علماء محض دونفخه را قائل اند یعنی آنها در همین دو نفخه تمام احوال رادرج مکنند . والله اعلم .

تفسیر: این کوهای عظیم وبلندی که خیال میکنید همیشه در زمیس محکم وقائم است واز جای خود گاهی نخواهد جنبیه در قیامت چون گردهائیکه از تکانیدن پنبه بر میخیزد در فضا حرکت خواهد کرد و

**v** 

مانند ابر تیز رفتار میباشد «**وبستالجبال بسا فکانتهباء منبثا**»(واقعه رکوع ۲۱) **وتکونالجبالکالعهنالمنفوش**» (القارعة رکوع ۲) «فقل ینسفها ربی نسفه (طه \_ رکوع۲).

تنبیه : این آیه چنانکه بعضی متنورین فهمیده اند بهمسئلهٔ حرکت وسکون زمین ربطی ندارد .

# صُنْع اللّٰهِ الّٰذِي آ نَقَنَ كُلَّ شَيْءٍ اللّٰهِ الّٰذِي يَ آ نَقَنَ كُلَّ شَيْءٍ اللّٰهِ اللّٰذِي اللّٰهِ اللّٰذِي اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ اللللل

تغسیر: ذاتیکه هر چیزرا به حکمت کاملهٔ خود ترتیب داد وامروز این کوهارا اینقدر سنگین و محکم ساخته است همان ذات روزی آنها را درهم فشرده پاشان خواهد نمود \_ این درهم فشردن و پراگنده ساختن محض به غرض فنا ومحو کردن نیست بلکه مقصد این است که عالم را بکلی درهم شکسته بدرجهٔ برساند که آنرا برای آن (درجه) پیدا کرده است \_ پس این همه فعالیت از طرف همان صانع حقیقی است که هیچ یك تصرف او از حکمت خالی نمی باشد .

#### اِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعُلُوْ نَ ۩ (هر آئينه) اوخبرداد است بآنجه ميكنيد

تفسیو : بعد ازین شکست وریخت وانقلاب عظیم حساب و کتاب بندگان بعمل می آید و چون حقتعالی بهر ذرهٔ عمل بندگان خود آگاه است هریك را بروفق اعمال او مکافات و مجازات میدهد ، نه حق تلفی خواهد شد و نه ظلم \_ اندكی تفصیل آن در آتی می آید .

# من جآء بالحسنة فله خير منها

تفسیر ؛ عوض یك نیكی اقلا ده نیكی داده میشود و آن تمام شدنی نیست .

و هُمُ مِّنْ فَزَعِ يَّوْ مَعِذِ الْمِنُونَ الْ اللهِ فَ اللهِ الْمِنُونَ اللهِ اللهُ الله

تفسیر: یعنی از اضطراب وپریشانی زیاد کماقالالته تعالی «لایعزنهم الفزع الاکبر» (انبیا، رکوع۷) اگر درجهٔ اضطراب کمتر باشد منافی این آنت نست .

و مرته بیارد بدی پستونساد ترده شود و مرته بیارد بدی پستونساد ترده شود و جو هر م فی النّا را همل نجر و ن روی های ایشان در آتش جزاداده نمیشود بشما اللّا ما کی نیم نگه کو ن آ

تفسیو : از طرف الله تعالی هیچ ظلم و زیادتی نیست هرکه هرچه بکارد همان بدرود ـ وخود کرده را علاجی نباشد .

تفسیر: از «البلدة»مکهٔ معظمه اور است که خدای تعالی آنرا معظم و محترم ساخته است بنا برهمین تخصیص و تشریف ، اضافت رب بدان طرف کرده شده وزنه واضح است که رب ومالك همه چیز اوست.

#### 

تغسیر :باید من ازآن مردم باشم که حق تعالی را فرمان برداری کامــل نموده وخود را بهتمام معنی بهاومی سیارند .

#### و أن أنكو االقر الن ع ورفر موده شده ام) كه بغوانم م

تغسیر : خودم بندگی وفرمان برداری خدا (ج) را کاملا بجا آرموقرآن را بدیگران آموخته راه حق را بایشان نشان دهم .

فَهُنِ اهْتُلْ ى فَا نَهَا يَهْتُلِى لِنُفْسِهِ تَهُ اللَّهُ اللَّاللَّمُ اللَّهُ اللّ

و مُنُ خُلُّ فَقُلُ إِنْهَا أَنَا

مِنَ الْمُنْذِ رِينَ الْمُنْدِ الْمُنْدِينِ الْمُنْدِينِ الْمُنْدِينِ الْمُنْدِينِ الْمُنْدِينِ الْمُنْدِينِ ال

تفسیر : من نصیحت کردم و بریالذمه شدم اگر نفهمیدید نقصان خود شماست .

وَ قُلِ الْحَكَمُ لُلَّهِ وَ وَ مِعُو الْمُعَمِدُ اللَّهِ الْمُعَالِمِينَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّا

تفسیو: هزاران هزار شکر مرخدای راست کهمراهادی ومهتدی ساخت در حقیقت مستحق توصیف و ستایش تنها ذات اقدس الهی است و هر کرا هرخوبی ویا کمالی رسد ازآن بارگاهقدس میرسد.

تفسیو: درآیندهٔ قریب حق تعالی در داخل و یاخارج وجود شما آن نمونه ها وعلامات صداقت مرا نشانخواهد داد که از مشاهدهٔ آن خواهید فهمید که بیشك این همان آیات خداوندی است که خبر آنرا پیغمبر داده بود \_ اینکه فهمیدن آن وقت مرشمارا نفع دهد یاندهد چیز جداگانه است علامات قیامت وغیره همه درین بحث شامل است .

و ما ر بینی بغا فیل عما و نیست پرورد ادانو

نَعْمَلُوْ نَ ﴿

تفسیر: هر عمل ومعاملهٔ که شما می کنید از نظر او بیرون نیست و بسر وفق آن به شما پاداش داده میشود ، اگر در سزا و غیره تاخیر واقسم شود چنان نفهمید که الله تعالی از کردار شما بیخبر است .

(تم سورةالنمل وشالحمد والمنة )

1140

'n

(سورةالقصص مكية وهى ثمان و ثمانون آية وتسع ركوعات ) (ساورة قصص مكى و آن هشتادو هشت آيت ونهركوع است)

ظسم وتِلْكَ الْيَاتُ الْكِتْبِ الْهُبِيْنِ ﴿
اللهُ ال

تفسیر: کسانیکه مسلمان اند درمقابل ظالمان حال خودرا قیاس کنند (موضح) چنانکه الله تعالی بذریعهٔ حضرت موسی(ع) بنی اسرائیل رابا وجود ضعف شان در مقابلهٔ قوت فرعونیان منصور و کامیاب فرمود مسلمانان هم که فعلا درمکه قلیل وضعیف و ناتوان به نظر می آیند درمقابل حریفان بیشمار وقوی کامیاب میشوند.

إِنْ فِرْ عُوْنَ عَلَا فِي الْآرُضِ (هُر آئينه) فرعون تعبر نمود در نمين وَجَعَل أَ هُلَهُا شِيعًا يَّسْتَضْعِفُ وَ عُردائيد اهلآئرا تُروء مُروه مقهور ساخت

القصص

#### مَلْ وَفَ لَمْ مُنْهُمُ يك طائفه دا اذايشان

تفسیس: درمصر دوطایفهٔ بزرگ سکونت داشتند یکی (قبطی) که قوم فرعون بود ودیگر (سبطی) که بنی اسرائیل نامیده میشدند لیکن فرعون از اه ظلم و تکبر نمی گذاشت که بنی اسرائیل آزادانه زندگی کنند و به ترقی نایل شوند گویا قبطیان خودرا آقا ساخته و بنی اسرائیل را که اولاد پیغمبران اند غلام خود گردانیده بودند بنی اسرائیل را به کارهای یست و زحمات بی مزد می گماشتند و به هیچصورت آنها رانمی ماندند که درملك قوت و وقعتی حاصل کنند .

## نِسَاءَ هُمْ ا

#### دختران ايشاندا

تفسیر: (مفسرین) گفته اند که فرعون خوابی دیده بود و کاهنان چنین تعبیر کردند که (بدست یك شخص بنی اسرائیلی سلطنت تو برباد میشود) بنابران فرعون بطور حفظ ما تقدم ایس تدبیر احمقانه و ظالمانه راسنجید که باید بنی اسرائیل را همیشه ضعیف گرداندتا به مقابلهٔ حکومت او هیچ حوصله وجرئت نداشته باشند و آینده تمام آن پسرانی که از بنی اسرائیل پیدا شوند باید به قتل برسند تابدین وسیله از مصیبت آینده جلوگیری شودوچون از طرف دختران اندیشهٔ نیست لهذا باید آنها زنده بمانند که چون بزرگ شوند مثل کنیزان خدمت مارا کنند و ابن کثیر (رح) می نویسد که بنی اسرائیل بین خود از یك پیشگوئی حضرت ابراهیم خلیل الله (ع)صحبت می نمودند که در آن خبر داده شده بود « بدست یك جوان اسرائیلی تباهی سلطنت مصر مقدر است ، بود « بدست یك جوان اسرائیلی تباهی سلطنت مصر مقدر است ، جود گیری قضا و قدر این تدبیر ظلم وستم راجاری نمود .

إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْهُفُسِدِ يُنَ ﴿

۲.

تفسیو: کارش درزمین بر پاکردن خرابی بود بنابران ازینگونه ظلم و استبداد چه ترس و بیم داشت ـ هرچه دلش میخواست از روی کبر و غرور بلاتامل بعمل می آورد .

تفسیر: یعنی انتظامات آن ملعون آن بود اما ارادهٔ مااین بود کهضعفاء را قوی و فروماندگان را سر افسراز گسردانیم و قومی را که فرعونیان غلامان ذلیل ساخته بودند بر سر آنها تاج امامت دین و سرداری دنیا بنهیم سهوضع را از ظالمان و متکبران خالی ساخته و زمین را بدسست آن قوم مظلوم و ستم رسیده آباد سازیم و باسیادت دینی حکومت دنیوی را نیز باین قوم مظلوم و مقهور بسپاریم .

و نر ک فر عو ن و ها من و سان دهیم و دعون و هامان دا

ت**فسیر:** «هامان» وزیر فـــرعون ودر ظلـم وستم باوی شریك و همدست وآلهٔ كار او بود . او جنو ک هما منهم ما کا نو ا و لشعرهای ایشان دا از دست بنی اسرائیل عدابی دا

## يَخْذُ رُوْ نُ 🕫

كه فرعونيان ازان مى ترسيدند

تفسیر: خواستیم همانخطری که ازبیم آن هزارها پسربنسی اسرائیسل را بقتل رسانیده بودند روبروی ایشان بیاید \_ فرعون هرگونه کوشش ممکنه را بعمل آورد وقوت خود را طور کامل بخرج داد تا ازان پسر اسرائیلی که ازدست او تباهی فرعون مقدر بود نجات یابد لیسکن تقدیس الهی را تغییر و تبدیلی نیست خداوند قدیر آن پسر را درآغوش موحمت و بستر لطیف و قصرهای او بناز ونعمت های شاهانه پرورش دادونشان داد نظامی را که خدا(ج) خواهد برقرار کند هیسچقوت مانسمآن شده نمیتواند.

تفسیو: به مادرش الهام شد و یا او خواب دید یابکدام ذریعهٔ دیگر باو نشان داده شد که تازمانیکه اندیشهٔ قتل بچه نباشد اوراشیر بده هنگامیکه اندیشه پیدا شد او را در صندوق گذاشته در دریای نیل رها کن ایس قصه در سورهٔ «طه» گذشته است .

وَ لَا تَخَا فِي وَ لَا تَخُزُ نِيُ

إِنَّا رُآ ذُهُ وَهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوْ هُ

مِنَ الْمُرْ سُلِيْنَ ۞

تفسیر : به مادرش تسلی دادیم که «مترس بدون اندیشه اورا در دریا رهاكنّ پسرت هرگز ضايع نميشود واز مفارقت او قطعاً غمگين مشــــو ما بسیار بزودی او را دوباره به آغوش شفقت تو خواهیم سپرد خدای نعالی اورا بکارهای بزرگ مامور خواهد نمود و بمنصب رسالت خویش ر سرفراز خواهد کرد هیچ قوت در ارادهٔ الله تعالی حائل و مانع شده نمیتواند کے برطبق ازادہ خضرت باری تعالی جمیع موانعدورکردہ خواہد شد. و مقصدی که متعلق به پیدایش این پسر محترم است تکمیل شدنی

فَالْتَقَطَّهُ اللَّ فِرْ عُوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّ اوَّحَزَ نَا الَّ فِرْعُونَ برای فرعونیان دشمن و سببغم هرآئینه فسرعون و ها من و جُنُو ك هُما

# كَانُوا خَطِيْنُ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّل

تفسیر: بالاخر مادر پسر خود را در یك صندوق چوبی گذاشته در آب رها کرد - صندوق شنا نعوده بجائی رسید که خانمفرعون(حضرتآسیه) آنرا گرفت - چهره مرغوب این پسر مقبول را پسندید زیرا آثار نجابت وشرافت از ناصیهاش هویدا بود - اورا بغرض پرورش برداشت - مگر نتیجهٔ برداشتن این بود که آن پسر چون بزرگ شود دشمن فرعون و فرعونیان گردد و سوهان روح ایشان شود از همین سبب المتعالی به آنها موقع داد که اورا بردارند - فرعون لعین چه خبرداشت کهبدست خویش شخصی را بناز و نعم پرورش میدهد که بدشمنی وخوف اوهزاران پسر را بقتل رسانیده است» درحقیقت فرعون و وزراء ومشیران او در اجرای مقصد ناباك خود خطای بزرگ کردند چه با آنکه بچههای زیاد اسرائیلی را به یکشبهه بقتل رسانیدند موسی را زنده گذاشتند لیکن بدون ارتکاب خطا چارهٔ نداشتند - آیا تقدیر خدا(ج)راتغییر داده ویامشیت ایردی را باز داشته میتوانستند ؟ خطای بزرگ آنها این بود که آنها بینداشتند که فیصله های قضا و قدررا به تدابیر انسانی میتوان جلو گیری نمود .

# و قالتِ المرات فرعون این طفل دوشنی و عکون فرک کے کے کا میں طفل دوشنی عکین لڑی و لکی طحمہ اللہ میں اللہ و تما

تفسیر: چه یسر مقبول و پسندیده است - چون پسری نداریم باید به همین بچه دل خودرا شاد کنیم و چشمان خودرا روشنی بدهیم - دربعض روایات است که فرعون گفت لكلالی یعنی روشنی چشم تو خواهد بود نه از من تقدیر ازلی این کلمات را بر زبان آن ملعون جاری نمود و بالاخر همانطور بوقوع پیوست .

لَا تَقْتُلُو هُ مَا عُسَى أَنْ يَنْفَعُنَا مكشيد اودا شايد كه نفيدهد مادا أَوْ نَتَ خِذَ هُ وَلَكًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

تفسیر : چون بزرگ شود آخر بکار ما خواهد آمد و یا اگر مناسب دانستیم او را به فرزندی خواهیم گرفت .

و هم کر یشعر و ن و

تفسیر: خبر نداشتند که کلان شد چه خواهد کرد؟ پنداشتند که کسی از بین بنی اسرائیل اورا از ترس وبیم بدریا انداخته است \_ اگر یك پسر کشته نشد چه مبشود ولازم نیست که این همان پسر باشد که ازو خوف داریم باز در صورتیکه در تحت تربیهٔ ما بزرگ شوداز ما شرم خواهد کرد شاید باما دشمنی نکند آنها چه خبر داشتند که این به دوست چنان ذاتی است که پرورش دهندهٔ کل جهان است این تربیه راهم ازود انسته مجبور است بحکم همان مربی حقیقی بادشمنانش مخالفت کند آنها بر تبه طاهری خود امید های بزرگ می برورانیدند و در مقابل آن رب حقیقی از بلند کردن آواز «اناربکم الاعلی» نمی شرمیدند.

از

مِنَ الْهُ وُ مِنِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ

باوردارندگان (وعدةمرا)

تفسيس : مادر موسى (ع) راضى شد كه پسرخودرادردريا بيفكند. مىگر محبت مادرى او را فوق العاده بيقرار وبيتاب ساخته بود ، خيال موسى هروقت در خاطرش خطور ميكرد ، صبر و قرار از دستش ميرفتوبدونياد موسى (ع) چيزى دردلش باقى نمانده بود ــ قريب بود كه عـنان صبر و اختيار از دستش برود وبه بهام مردم اعلان نمايد كه من بچهخود را در دريا انداخته ام اكر كسى خبر داشته باشد اورا بيارد ــ ليكن الهامخدائى «انادوه اليك و جاعلوه من المرسملين» را بياد آورده تسلى مييافت اين تنها كار خدا بود كه كرد محكمى بردل او زد تا راز خــدائــى پيش ازوقت افشاء نشود و بعد از مدت اندك بـهخود والده موسى (ع) عيــناليقين حاصل شود كه وعده الله تعالى حده بسر رسيدنى است .

و قالت لا نحته قصیله نفیصرت به ورا و مفتما: رموسی بخواهر موسی درپی برادر خود برو پسدید اورا عن جنب و هم لایشعر و ن (۱)

تفسین : چون درحرم سرای فرعون صندوق را کشودند و بچه رامشاهده کردند این واقعه در تمام شهر مشهور شد مادر موسی دخترخودرا(که خواهر موسی (ع) بود) حکم داد که بهسراغ بچه براید ودور از مسردم بطور بیغرضانه ماجرا را مشاهده کند دختر مذکور هشیار بود، دراطراف جمعیتی که گرد بچه را فرا گرفته بودند بپا ایستاد و مثل یک بیگانه بیغرضانه از دور مینگریست و هیحکس ندانست که او خواهر بچهاست.

و حرّ مناعلیٰ المراضع مِن قُبلُ ومنعساختیموسیداازقبول پستان دایکان پیش اندسیدنخواهرش فقاکت هک اکم کم علی آهل بیت پس مخت خواهرش آیا داه بنمایم شمادا بر اهل خانه

۲.

## يَّ كُفُلُو نَهُ لَكُمُ وَهُمُ لَهُ نَاصِحُونَ ﴿

که تربیت کند اورا برای شما وایشان برای او نیکخواه باشند

تفسیر : خانم فرعون خود آن ملعون را هم برای پرورش آن طـفلراضی ساخت سپس به فکر شیر دادن او افتادند ودایه هارا طلبیدند ــ مـکر قدرت پیش ازین مقرر داشته بودکه موسیی (ع) بدون سینهٔ مادر خویش پستانهیچکس را نمکد تشویش زیاد پیدا شد که دایه از کجا آوردهشود تا این بچه از سینه ا وشیس بخورد موسسی (ع) شیسر هیسچ زن را نمینوشید در حالیکه ملازمین فرعون درین فکر و تجسس بودند خواهر موسَّى بایشان گفت «من اهل خانوادهٔ را نشان میدهم وامید دارم آنهــا بچه رَا به اخلاص وشفقت و دلسوزی وخیر خواهی تمام پرورش دهنـــد زيرا خانواده مذكور شريف است واز طرف پادشاه توقع انعام واكرام زیادی نیز دارد ـ بنابران به تربیه او از هیچگونه کوشش دریغنخواهند کرد» بنتیجه این شد که بروفق مشورهٔ دختر ، مادر حضرت موسی (ع) را طلبیدند بمجردیکه بچه را مادربهسینهٔ خود گرفت بهمکیدن شروع کرد اهل خانهٔ فرعون بسیار غنیمت دانستند که بچه شیر یكزن را قــبول كسرده است پس مراسم دعوت وشادماني گرفته شد وبهمردم انعام ها تقسیم گردید \_ دایه عذر کرد که «مندرآینجا مانده نمیتوانم طفل را بخانهٔ خود برده پرورش میکنم پس موسی (ع) از هرگونه گزند ورنسج مأمون مانده وباز به آغوش مادرش رسید و شیربهائیکه ازطرف فسیرعون بهمادرش مقرر شد رایگان بدست آمد .

تفسیر: در«انارادوهالیك وجاعلوه منالمرسلین» دو وعده داده شد مادر حضرت موسی(ع) وعدهٔ اولی را بجشمخود دید که بسچه طریق حیرت انگیز تکمیل یافت وبرای وعدهٔ دیگر موقعیافت که آنرا برهمان وعدهٔ اولی قیاس کند که آنهم در وقت خود پوره شدنی است.

و لَا كِنَّ اَكْثَرُ هُمْ لَا يُعْلَمُو نَ ﴿ وَ الْكِنَّ اَكْثَرُ هُمْ لَا يُعْلَمُو نَ ﴿ وَ الْكِنَ

تفسیو: وعدهٔ خداوندی تکمیل شدنی است ـ آری در اثنای مدت تکمیل آن بعض تغیرات رونما میگردد که در اثر آن یقین بسیاری مردم مـتزلزل میشود (موضع).

و کها بلغ ا شک و استو یا آینه و و چون رسید بقوت خود و عقلس کامل شد دادیم اورا می اینه و کی اینه و کاروان دا میدهیم نیکو کاروان دا

تفسیر: موسی (ع) وقتیکه به کمال شباب خود رسید ، سخنان زیساد حکمت را باو آموختیم و علم وفهم خاصعطافرمودیم زیراکه او ازطفولیت نیک کردار بود وهمچنین نیکو کاران را پاداش میدهیم.

وَ دَرَآمَدُ وَقَتَ عَلَى حِيْنِ وَقَتَ الْهَالِ يُنَا لَعُ عَلَى حِيْنِ وَقَتَ وَقَتَ وَقَتَ وَقَتَ الْهَا عَلَى الْهَا عَلَى الْهَا عَلَى عَلَى عَلَى حِيْنِ الْهَا عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْهَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى عَل عَلَى عَ

تفسیر: روزی حضرت موسی (ع) در روز گار جوانی به شهر داخل گردید در حالیکه اهل آن غافل و بخواب رفته بودند ـ شاید وقت شب ویاچاشت خواهد بود.

فُو جَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلْنِ نَفَهُا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلْنِ نَفَهُا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلْنِ نَفَهُا

من شیعته و هذا من عد و ه ان دیم ان منانس

فَا سُتُغَا تُهُ الَّذِي مِنْ شِيعَة فَا لَكُو مِنْ شِيعَة فَعِلَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلّهُ عَلّمُ عَلّهُ عَلَيْهِ عَلّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلَّهُ عَلّهُ عَلّمُ عَلّهُ عَلْ

عَلَىٰ الَّذِي مِنْ عَدُ و و فَو كُز هُ عَلَىٰ الَّذِي مِنْ عَدُ و و فَو كُز هُ بِرِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا ا

موسی فقضی علیه دف قال هذا ا

مِنْ عَمَلِ الشَّيطِنِ النَّا عَمُلُ الشَّيطِنِ النَّا عَمُ وَّ الْمَاهِ عَمْلُ وَالْمَاهِ وَسُمَا السَّ

مُضِلُّ مُبِينٌ ١٠ مَرِينُ ١٠ مَرِينُ ١٠ مَرِينُ

قال رس إنتى ظلمت نفسى المنسود عنت (هرآئينه) ستم عردم برنفس خود فاغمور لله النها التي فعفر لله النها التي فعفر لله النه هرآئينه بسريامرذ مرا بس بيامرذيد اودا هرآئينه هو الخفو ر التر حيم النه اوست آمرذنده مهربان

تفسير چون حضرت موسى (ع) جوان شد از قوم فرعون بسبب ظلم وكفر آنها بیزار می بود و بنی اسرائیل مثل سایه اورا تعقیب میکر دندخانهٔ مادرش بیرون شمهر بود حضرت موسی (ع) گاهی در آنجا میرفت و گاهی پس بخانه فرعون مى آمد قوم فرعون (يعنى قبطى) دشمن او بودند براى آنكه مبادا این شخص اجنبی قوت گیرد . روزی موسی (ع)دید کهدوشخص یکی اسرائیلی و دیگری قبطی باهم جنگ میکنند ـ آسرائیلی موسی را دیده فریادکرد که «مرا ازظلماین قبطی برهان»قبطی یکیاز کارکنان مطبخ فرعون بود موسیی (ع) که از اول جور و ظلم قبطی هارا میدانست چوناین ماجرارا بچشم خوددید غیرتش بهجوش آمد ممکن است درا ثنائیکه موسی (ع) به قبطی پند و نصیحت میکرد قبطی کدام سخن درشت گفته باشد چنانگه در بعضمی تفاسیر مذکور است ـ خلاصه موسی (ع) بغرض تادیب و گوشمالی او مشتی به او زد وبدان اثر قبطی هلاك گردید \_ موسی (ع) نمیدانست كەبەيك مشىتار كاراين بدبخت تمام ميشود بنابرآن ازين قتلى كە بىدون قصد او واقع گردید پشیمان شد فرض کنیم که قبطی کافرحربی و ظالم بود ونیت موسیی(ع)هم تنها تادیب اوبود وآرادهٔ کشتناوراهمنداشت مگر ظاهر است که در آنوقت کدام معرکهٔ جهاد نبود موسی (ع) بهقوم قبسطی اعلان حرب هم نداده بود حتى مردم مصر از طرزعمل زندگاني اوكهازابتداء آنرا تعقیب میکردند مطمئن بودند که اوبهجان و مال کسی خـواهمخـواه گزندی نمیرساند برعلاوهممکناست کهدرحال جوش غیظ و غضب نسبت به معاملهٔ مذکور تحقیق سطحی بعمل آمده باشد و در حین مشت زدن اندازه صحیح نشده باشد که چقدر ضرب برای تادیب کافی است-از جانب ديگرازاين قتليكه بدون قصدواقع شدچنين انديشه ميرفت كهمبادامنازعات حزبی بوجودآمده و ذروازهٔ دیگر مصائب و فتن بازگر دد ازین سبب به فعل خود نادم شد و فهمید که در آنکار تایاندازه شیطان دخالت داردفطرت

انبیاء (ع) آنقدر پالدوصاف واستعداد آنهابدان پایه بلنداست که پیش از سرفر از شدن به منصب نبوت هر ذره عمل خودرا محاسبه میکنند و به جنزئی ترین لیغزش ویا خطای اجتهادی هم به تضرع وزاری از خدای متعال بخشش می خواهند چنانیه حضرت موسی (ع) بحضور الله تعالی به تقصیرات خود اعتراف کرد و پوزش خواست خدای تعالی اورا بخشید و غالباً علم آن مغفرت بذریعهٔ الهام و غیره باو حاصل گردید زیرا واضح است که پیغمبران پیش از نبوت حایز رتبهٔ ولایت هستند.

قَالَ رَبِّ بِهَآآنَعُهْتَ عَلَى فَلَنْ اللهُ عَلَى الل

تفسير: چون تو بفضل و مرحمت خود مرا عزت و راحت و قوت عطا فرمودی واز تقصيرات من درگذشتی ادای شکران اين است که مندرآينده کاهی به مجرمين حمايت و ياری نکنم ـ شايد چيزی تقصير اين مستغيث (اسرائيلی) برو منکشف شده باشد ، لهذا او را مجرم گفته است و يا مراد از مجرمين کفار ومردمان ظالم باشند ـ يعنی قوتهائی راکه عطاکردهٔ در آينده نيز در حمايت واعانت آنها گاهی بخرج نخواهم داد ويا از مجرميس شياطين مراد باشند يعنی هر گز مدد گار وفد شياطين نميشوم تاآنهادردلمن وسوسه اندازند و چنين کاری ازمن سرزند که از اجرای آن بمن پشيمانی دست دهد . ويا اسرائيلی را ازاين سبب مجرم خواند که ذريعه وقوعجرم گشت والله اعلم .

تفسیر: یعنی منتظر ونگران بود که وارثان مقتول پیش فرعون بدادخواهی رفته باشند ببینم که جرم بکه ثابت میشود؟و بامن بچه وضعیت پیش میآیند .

فَوْلَ اللَّذِي السَّنْصُرُ أَهُ بِالْآمْسِ

يستصر خه ا

تفسیر : امروز همان اسرائیلیباشخص دیگر دست به گریبان بود .

قَالَ لَهُ مُو سَى إِنَّكَ لَعُوكٌ مُبِينَ اللَّهُ مُو سَى إِنَّكَ لَعُوكٌ مُبِينَ اللهُ مُو مَوْدَهُ مُنْ اللهُ مُو مَوْدُهُ مُو مُودُهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللّ

تفسیو : هر روز با ظالمان می آویزی و مرابا آنها میجنگانی .

فَلَهُ آ أَنْ آرَ الْمَانُ يُّبُطِشُ بِالَّذِي كُ پس چون خواست (موسى) كه بغيرد شخصي دا كه

هُو عُدُ وَ لَهُمَا لا قَالَ يَهُو سَى او عَدُ وَ سَى اللهِ المَالمُولِيَّ المَا المُلْمُ اللهِ اللهِ المَّ

ا تُرِ يُـُدُ ا نُ تَـُقْتُلَنِي كُمَا قَتَلَتَ آيا ميغواهي عه بعشي مرا جنانعه عشتي

> نَفْسًا كِبَا لَا مُسِى تَصَا نفسى دا ديروذ

تفسیر: حضرت موسی (ع)خواست که آن ظالم را بگیرد مگر مظلوم پنداشت که چون زبانی برمن اظهار غضب نموده است ، مبادام را بزند موسی (ع) کوشش داشت که خون دیروزه را پنهان نماید مگر امروز از زبان اسرائیلی آن راز افشاء شد .

إِنْ تُرِيْدُ إِلاَّ آنَ تَكُونُ جُبَّارًا فِي الْأَرْضِ وَمَا ثُو يُكُ اً نُ تَكُون مِنَ الْمُصْلِحِينَ الْمُصْلِحِينَ الْمُصْلِحِينَ اصلاح كنندگان

تفسیو : فقط همین قدر میدانی که مردم را بهزور وزبر دستی بکشی مگر این از دستت نمی آید که بندریعهٔ پند ونصیحت بینفریقین

وُجُآءُ رَجُكُ مِّنْ ٱقْصَاالْهُ لِي يُنَةِ عْقَالَ يَهُوْسَى إِنَّ الْهَلَا يَأْتَهِرُ وْنَ بِكَ لِيَقْتُلُو كَ فَاخْرُ جُ إِيِّى لَكَ مِنَ النَّصِحِيُنَ 🕤

تفسیر: خبر قتل به فرعون رسید وبه حضور او مشوره کردند که شخصی اجنبی آیا اینقدر جرئت و جسارت پیدا کرده است که افراد قوم شاهی وملازمین سلطان را به قتل برساند ؟ به سپاهیان امر داده شد که فورآ موسی(ع)را گرفتار کنند – اگر موسی (ع) را می یافتند شاید به قتل میرسآنیدند – الله تعالی یکتن از مشورت کنندگان را خیر خواه و محب موسی (ع) قرار داد نامبرده باشتاب از راه نزدیکی خودرا به موسسی (ع) رسانید واورا از واقعه آگاه نمود ومشوره داد که « فورآ از شهربرآید» حضرت شاه صاحب (رح) درموضح القرآن مینویسد که « این کلمات بگوش پیغمبر ما رسانیده شد که مردم اراده کشتن اورا خواهند کرد و اوه می از وطن خارج خواهد شد – چنانچه همه کفار یکجا شده بودند که بر پیغمبر متحداً هجوم کنند – مگر آنحفرت صلی الله علیه وسلم درهمان شب از وطن هجرت کرد » .

تفسیر: حضرت موسی (ع) ازمصر بر آمد \_ چون از راه واقف نبود بحضور الله تعالی استدعا نمود که اورارهسپار راه راست نماید \_ خدایتعالی موسی (ع) رابرجاده راست «مدین» رهنمونی فرمود و منظور خدا بود که موسی(ع) در آنجا رسیده به امن واطمینان متأهل کردد\_بلکه علاوه براین ارادهٔ خدا (ج) آن بود که در مسافه های بعیده او را به راه راست روان نماید .

و لها و ركن ما عمل ين و جد عليه و و جون رسيد به آب مدين يافت برآن من من النّا س يستَقُو ن هُ من مروهي دا النّا س يستَقُو ن هُ مروهي دا الله المردم عه آب مينوشانيدند

تفسیو : «مدین» به مسافهٔ هشت یاده روز از مصر دور بود کرسنه و تشنه درآنجا رسید ودید که مردم دراطراف یك چاه مواشی خود راآب میدهند .

و و جک مِنْ کُ و نِهِم امر ا تین و و و جک مِنْ در ماورای ایشان دون دا

تَذُ وَلَ نِ قَالَ مَا خَطْبُكُما مُ عهباذميداشتندبزهاى خودرا عفت جيست حال شمل قَالْتَالانسَفِحْ حَنْنَى يُصُدِّ رَالِرِّ عَامُ

هردو گفتند آبنمی نوشانیم تاآنکه بازگردانند

تفسیر :آن هردو بز های خودراگرفته دراثرحیا یکطرف ایستاده بود ند قوت نداشتند که ازدحام را باز دارند ویا خود شاندلو سنگین را بکشند شاید آب باقیماندهٔ دیگران را به حیوانات خود میدادند .

شبانان(مواشیخودرا)

ت**فسیر :** اگر پدر ما جوان و توانا می بودخودش بااین مردم فیصلهمیکرد. وما مجبور نمی شدیم که اینجا بیاثیم .

#### فَسَقِى لَهُمَا

#### پس آبنوشانید (موسی) جانوران را (بخاطر) ایشان

تفسیر: احساسا تو ملکات فطری پیغمبران همیشه چنین مقتضی است هر چند موسی (ع) خیلی خسته و گرسنه و تشنه بود مکر او را غیرت گرفت که من دراینجا موجود باشم واین صنف ضعیف از همدر د ی ودلسوزی محروم بماند پس بر خاست و مردم را یکسو نمود و یابعداز مسردماز چاه آب تازه کشید و جانوران دختران را نوشانید.

ثُمَّمَ تُكُو لَنِّى إِلَى الظِّلِ فَقَالَ رَبِ پس باز مشت بسوی سایه پس ممن ای برودد مادمن إِبِی لِما آ اُنْزُلْت إِلَى مِن خَیْرٍ فَقِیرٌ ﴿
(هرآئینه)من به آنچه فرود آوردی بسوی من اذنیکی (نعمت) معتاجم

تفسیر :خداوندا ! (ج) مزدهیچیك عمل را ازمخلوق نمیخواهم هرو قت با حسان و نیکوئی تومحتاج می باشم حضر ت شاه صاحب(رح)مینویسد «چون زنها اورادیدند کهزیر سایه نشسته است گفتند گویا مسافریست که از کدام جای دور آمده مانده و گرسنه می باشد چون به خانه رسیدند قضیه را به پدر خود گفتند (پدر شان به قرل مشهور حضرت شعیب (ع) بود ) مشارالیه آرزو داشت شخص نیك بخت و صالحی را پیدا کند بود ) هم بز های اورا نگهبانی تواند و هم دختر خودرا به نکاح او درآرد .

فَجَاء نَهُ إِحْدُ نَهُمَا تَهُشِي

----

## عَلَى اسْتِحْيَاء ا

تفسیر : طوری که عادتزنانشریف و با حیااست میگویندآن دخترهماز فرط حیا چهرهٔ خود را پنهان نموده سخن زد .

#### قَالَتُ إِنَّ أَبِى يَكُ عُوْ كَ لِيَجْزِ يَكَ عفت (هرآئينه) پدرم ميغواندترا تابتوبدهد آجُر ما سَقَيْتَ لَنَا ط مزد آنچه آبنوشانيدي مواشي ۱۰

تفسیر: حضرت موسی (ع) از انهٔ تعالی خیر می طلبید او تعالی به فضل ومرحمت خود بطور غیر متوقع خیر فرستاد چطور آنرا قبول نمی کرد فورآبر خاسته همراه زن روان شد مینویسند که «او را هدایت کرد که من پیش میروم و تو درعقب منبیا» این طریق را از سببی اتخاذ نمود کهمبادا عمداً نظرش بر زن اجنبیه بیفتد پس خودش پیش وزن بدنبال راه را نشان میداد و حضرت موسی را به خانهٔ خود آورد .

تفسیر: موسمی (ع)همه سرگذشت خودرا به حضرت شعیب(ع) گفت و شعیب (ع) باو تسلی داد و فرمود که اکنون از چنگ آن قوم ظالم نجات یافتی انشاءالله تعالی به تو گزندی رسانده نمیتوانند زیرا مدیس از حدود سلطنت فرعون بیرون بود.

تفسمیو : یعنی در موسی(ع)هردوچیز موجود است از کشیدندلو کلان وبر طبرف نمودن از دحام از اطبراف چاه فهمید که موسی با قبوت است وازینکه عفیف و بی طمع بود دانست که اما نت دار میباشد .

قال ارتبی ارید ان انکحک ایس به نکاح بدهم ترا ایس به نکاح به نکه ایس به نکاح به نکا

تفسیو: شاید همین خدمت عبارت از مهر دختر باشد به مذهب حنفیه ما اکنون هم اگر بالغه راضی باشد میتوان چنین خدمت اقارب را مهر قرار داد (چنانکه شیخ الانور رح نقل نموده است) دراینجا فقط گفتگوی ابتدائی نکاح مذکوراست ظاهر است که حضرت شعیب (ع) دروقت عقد نکاح یک دختر را تعیین و رضامندی او را حاصل کرده باشد .

#### فَا نُ اَ تَهَمَّتُ عَشُرًا فَمِنْ عِنْدِ كَ عَ پس اعمر تمام عردی ده سال دا پس آن اذنزدتست

تفسير : ضرورى است كه اقلا هـشت سال درخـدمتمن باشى اگـر دو سال بيشتر ماندى البته تبرع تست .

تفسیو : ترا به کار مشکل وادار نخواهم کرد چون نزد من به سر بسری بر تو ثابت خواهد شد که انشاءالله خوی من خراب نیستو خدا (ج) از فضل خویش مرا نیك بخت گردانیده در صحبتمنآشفته و آزرده نمیشوی بلکه بسبب مناسبت طبع بامن انس والفت پیدا میکنی .

قَالَ ذَا لِكَ بَيْنِي وَ بَيْنَكَ طَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

۲.

آيتُمَا الْآجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَاعُلَ وَانَ مر عدام اين دو مدت دا كه تكميل نمايم پسافزوني نباشد

عَلَى طُ وَ اللّٰهُ عَلَى مَا ذَقَو لَ وَ كَيْلُ ﴿ وَ اللّٰهُ عَلَى مَا ذَقُو لَ وَكِيلً ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا الل

تفسیر: اختیار مراست که بهشت سال باشم یاده سال بهر حالمنظور من ازین معاهده توکل بحضرت باری عز سبحانه است. اوتعالی راگواه ساخته معامله را انجام میکنم. دراحادیث است که حضرت موسی (ع)مدت طویل تر (یعنی دهسال) را پوره کرد حضرت شاه صاحب رح می نـویســه که «پیغمبر ماهم از وطن خارج شد بعد از انقضای هشت سال مکه را فتح نمود اگر می خواست همانوقت شهر را از کافران پاك نمود ».

فَلَمّا قَضَى مُو سَى الْا جَلَ وَ سَارَ سَارَ سَعَدرا و مُوقته برد بِي هَا فَلَمّا السَّالِ السَّلِ السَّلِي السَّلْسَلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلَيْسَلِي السَّلْمِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلَيْسَالِي السَّلَيْسِلِي ال

شاید(من) بیارمبرایشما ازآنجا( ازآتش)

بِحُبُرِ ٱوْجَذْ وَةٍ مِّنَ النَّارِلَعَلَّكُمْ تَصْطَلُو نَ ﴿ فَلَمَّا آتُهَا نُو دِ يَ پس چون رسید (آمد)نزدیكآتش

مِنْ شَاطِئِ الْوَاكِالْ يُهُنِ فِي الْوَاكِ الْأَيْهُنِ فِي الْوَاكِ الْأَيْهُنِ فِي الْوَاكِ الْأَيْهُنِ فِي

الْبُقَعَةِ النَّبُرُ كَةِ مِنَ الشَّجُرُ قِ

تغسیو ؛ این هماندرخت بود که شعله های آتش درآندیده شده بود .

آن يَّهُوْ سَى اِنِّى آنَا اللهُ رَبُّ ا لَعْلَمِينَ ﴿ وَأَنْ أَلْقِ عَصَا كَ ا فَلَمَّا رَ اهَا تَهُتَزُّ كَأَ نَّهَا جَآ نَّ

> بیضاً ع مِن غیر سو عِ سفید بدون عیب (برص)

تفسير : واقعات مفصلي كه از شروع ركوع تااينجا بيان شد درسورهٔ «طـه» وغيره گذشته به آن مراجعه فرمائيد .

و اضْهُمْ اللَّهُ كَنَّا حَكَ مِنَ الرَّهُ مِنَ الرَّهُ مِنَ الرَّهُ مِنَ الرَّهُ مِنَ الرَّهُ مِنَ الرّ

تفسیر: دست خودرا به پهلوی خود پیوست کن خوف مار رفعمیگردد ... شاید برای آینده هم این وضعیت را برای ازالهٔ خوف نشانداده باشد .

فَذَا نِكَ بُرُ هَا نَنِ مِنْ لَرُ بِلِكَ اللَّى بِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

تفسیر: معجزهٔ «عصا» و «ید بیضاء» بطور سند نبوت بتو داده شده است تا بر فرعون و قوم وی اتمام حجت کرده بتوانی .

اِ نَهُمْ كَا نُوْ الْ قَوْ مَّا فَسِقِيْنَ ﴿
مَرْآئِينَهُ اَيْسَانَ بُودِنَدُ مُرُوهُ نَافُرِمَانَانَ بُودِنَدُ مُرَوّهُ نَافُرِمَانَانَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

تفسیر: اگر بهمجرد رسیدن مرا به قتل رسانند چگونه پیغام و دعوت ترا خواهم رسانید.

تفسیو: اگر شخصی برای تصدیق و تائید همراه باشد فطر تأدل انسان استوار و قو ی میکردد و اگر دراثر تکذیب از طرف آنها نوبت به بحث ومناظره برسد شاید لکنت زبان من مانع بیان گردد در آن وقت رفاقت هارون برایم فائده میرساند زیرا زبان او فصیح تر وتیزتر است.

به (سبب) نشانیهای ماشما و کسانی که

قَالَ سَنَشُنُّ عَضُدَكَ بِالْحِيْكَ وَتَجَعَلُ فَرَمُود (خدايتعالى)قوى خواهيم و الدوى ترا به برادرت و خواهيم داد و مواهيم داد الكلما الملطنا فلا يُصِلُون اليُحكما في المناول المناو

تفسیو : هر دو درخواست تو منظور است ــ هارون برای تو قوت بازو خواهد بود واز برکت آیاتیکه تراعطاکردهایم فرعــونیان برشــما غالب نمی شوند بلکه سر انجام ، تو و رفقای تو غالب و منصور میگردید .

باشما باشند غالب میشوند

فَلَمْ الْجَآءُ هُمْ شُو سَلَى بِإِلَيْتِنَا بَيِّنَا بَيِّنَا بَيِّنَا بَيِّنَا بَيِّنَا بَيِّنَا بَيِّنَا بَيْنَا بَيِّنَا بَيْنَا لِيْنَا بَيْنَا بَيْنَا بَيْنَا لِمْ مِنْ الْمِنْ بِيلَانِ مِنْ مِنْ الْمِنْ الْمِنْ فَيْنِ مِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ لِلْمِنْ مِنْ الْمِنْ لِيَنِي مِنْ الْمِنْ الْمِنْ لِيسَالِ الْمِنْ مِنْ الْمِلْمُ لِلْمِنْ مِنْ الْمِنْ لِلْمِنْ مِنْ الْمِنْ لِلْمِنْ مِنْ الْمِنْ لِمِنْ الْمِنْ لِمِنْ الْمِنْ لِلْمُ لِلِمُ لِلْمُ لِلْ

تفسیو: چون معجزات رامشاهده نمودند گفتند که این جادوستوسخنان اوکه آنسرا به طرف خدا (ج) منسوب می کند نیسز سخنان جادو است که خودش آنرا ساخته آورده است واین دعوای او که میگوید خدا (ج) برمن وحی نازل کرده است حقیقت نداشته محض تخیل وافترای ساحرانه است .

تفسیر: سخنان راکه میگوید (مثلاً تمام دنیا راخدای یگانه آفریده و بیك وقت همه را فناساخته دوباره زنده می کند سپس ازایشان حساب میگیرد ومرا پیغمبر فرستاده است و غیره وغیره) از طرف بزرگان پیشین ما گفته نشده و گاهی به گوش ما نرسیده.

و قال مُو سلى رَبِي أَعْلَمْ بِهِنْ جَاءَ

بِالْهُلْ ى مِنْ عِنْدِهِ وَ مَنْ تَكُونُ لَهُ سغن هدایت اذ نزدوی وبه عسیکه اوراست

عَاقِبَةُ اللَّهُ الرَّالِ اللَّهُ لَا يُفْلِحُ الظُّلِمُ وَ نَصَ الْطُلِمُ وَ نَصَ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّاللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللللّل

تفسیو: خدا (ج) خوب میداند که من در دعوای خود راست هستم واز نزد او تعالی هدایت آوردهام بنابران سر انجام من بهتراست ـ کسانیکه آیات واضح الله تعالی را می بینند و باآنکه دلائل صداقت را میشنوند واز بی انصافی حق را تکذیب میکنند گاهی کامیاب نمی شوند وعاقبة الامر ذلیل وناکام می گردند .

و قَالَ أَرْعُونَ بَيَا يَهُمَا الْهَلَا وَ عَلَا الْهَلَا الْهَلَا الْهَلَا الْهَلَا الْهَلَا الْهَلَا وَ عَلَمَا الْهَلَا الْهَلِينَانَ وَعَلَيْنَا الْهُلَا الْهُلَا الْهُلَا الْهُلَا الْهُلِلْ الْهُلَا الْهُلَا الْهُلَا الْهُلَا الْهُلَا الْهُلَا الْهُلَا الْهُلَا الْهُلَا الْهُلُلِينَانَ الْهُلُلِينَانَ الْهُلُلِينَانَ الْهُلُلِينَانَ الْهُلُلِينَانَ الْهُلُلِينَانَ أَنْ أَنْ الْهُلُلِينَانَ اللَّهُلِينَانَ اللَّهُلَالَّ الْهُلُلْمُ اللَّهُلِينَانَ اللَّهُ اللَّهُلِينَانَ اللَّهُلِينَانَ اللَّهُلِينَانِينَانَ اللَّهُلِينَانِينَانِ اللَّهُلِينَانِينَانَ اللَّهُلِينَانِينَانِينَانِ اللَّهُلِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَا

فَا وُ قِلْ لِئ يَهَا مَنْ عَلَى الطِّينِ فَا وُ وَلَا لِئِ يَهَا مَنْ عَلَى الطِّينِ لِي اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

تفسیر: به هامان که وزیرش بود گفت:داشهای خشت پزی بساز تایک عمارت بسیار بلند از خشت پخته تعمیر شود و به نزدیك آسمان برسد تا خدای موسی را ببینم که کجاست و چطور است ۲ زیرا چنانکه در زمین غیر از خود خدائی نمی بینم خیال میکنم در آسمان هم خدائی نباشدبازهم در مقابل موسی (ع) جوابی بدست می آید ـ فرعون ملعون این سخن رابه تمسخر واستهزاء گفت وممکن است آنقدر حواس خودراباخته و دیوانه شده باشد که چنین تجاویز بیهوده و مضحك را به دماغخود پرورانید.

و استکبر هو و جنون ه ه و و استکبر هو و خنون ه و استر های او و استر های او فی الله و ا

منزل پنجم

۲۸

عًا قِبَةُ الطّلبِينَ ﴿

تفسیر: از سر انجام خود بکلی غافل شده درزمین خدا تکبر را پیشه نمودند و ندانستند ذاتی موجود است که آنها را ذلیل و خوار ساخته و دمار از نهادشان می برآرد بالاخر خداوند قهار فرعون را با تمام لشکر وسامانش در بحر قلزم غرق ساخت تایادگار بماند که عاقبت ظالسمان بدبخت که از سرانجام خویش غافل باشند چنین است . تفصیل آن پیشتر گذشته است .

و جَعَلْنَهُمْ أَرْبَّةٌ يَّلُ عُوْنَد

الی النّا ر ت

تفسیر: چون درین دنیا در ضلالت وطغیان پیشوا بودند ومردم رابسوی دوزخ دعوت میکردند در آخرت هم پیشوای دوزخیان اند «یقدم قومه یوم القیمة فاوردهم الناد وبئس الوردالمورود » (هودرکوع۹) .

و يو م القيمة لا ينصر و ن القيمة و كالمناف القيمة القيمة القيامة القيامة المناف المناف المناف المنافق المنافق

تفسير: لشكر هاى اينجا در آنجا بكار نمي آيند وازهيج طرف مددي نخواهد رسيد باتمام لشكر وحشم وخدم خود بجهنم انداخته ميشوند وهمحكس نجات دهنده آنها نيست .

واتبَعَنْهُمْ فِي هٰذِ وِاللَّهُ نَيَا لَعْنَهُ \* و از پی ایشان فرستادیم در الْقِيْمَةِ هُمْ مِّنَ الْمُقَبُّوْ حِيْنَ ﴿ يَ قبح شدگانند از قيامت ايشان ودر روز

تفسیر : قطع نظر از خرابی وعاقبت بدایشان در آخرت \_ تادنیا باقیست اهل دنيا بجنين مردم لعنت ميفرستند .

ا تَيْنَا مُوْ سَى الْكِتْبَ

مِنْ بُعْدِ مَا آهُكَ كُنَا الْقُرُ وْنَ الْأُولِي، نخستينرا هلاكساختيم كرو هاي

بعد ازآنکه

تفسیر : بعد از نزول تورات چنین عذاب مهلك و مدهش در دنیا كمتــر نازل شد بجای هلاك سماوی طریق جهاد مشروع كرده شد زیرا كه عدهٔ از مردم بر احكام شريعت قائم بوده انه .

بَصَائِمُ لِلنَّاسِ وَهُدَّى وَ رَحْمُهُ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ داناننده است(درحالی که بینائی هاست) برای مردم وراهنما و

> لَّعَلَّهُمْ يَتَذَ كُرُّ وُ نَ 🕾 باديدارند (ينديديرند)

تفسیر: توراتی که به موسی (ع) داده شده بود کتابی بود که فهم و بصیرت زیاد می بخشید و مردم را به راه هدایت روان می کرد و آن هارا مستحق رحمت می ساخت تا مردم آنرا خوانده خدای تعالی را یاد کنند احکام الهی را بیا موزند و پند و نصیحت حاصل کنند حقیقتاً از حیث هدایت و رهنمائی بعد از قرآن همین تورات شریف می باشد ، امادراین ایام که پیروانش احکام آنرا ضائع کردهاند فقط قسرآن کسریم به حفاظت علوم و هدایات ضروری آن می پردازد .

و مَا كُنْتُ بِجَا نِبِ الْغُور بِيِّ و نَهُ بُودِي تَو بَعْرِفُ بِي الْغُور بِيِّ فِي وَهُ بَعْرِفُ فَي الْمُو إِنْ قَضَيْنَا إِلَى مُو سَى الْأَمْرِ الْحَارِ فَوْ سَى الْأَمْرِ بَعْوِنُ فَرَسَادِيمِ بِسُوى مُوسَى مُوسَى عَمْرُهُ

تفسیر: در جانب غربی کوه طور که موسی (ع) در آنجا نبوت و تورات را در یافت .

و مَا كُنْنَ مِنَ الشَّهِدِ يَنَ ﴿
وَ مَا كُنْنَ مِنَ الشَّهِدِ يَنَ ﴿
وَ لَا يَنْ الْمُعْرَانِ وَ لَا فَتَطَا وَ لَ
وَ لِيْنَ الْمُعْمِرُ مَ الْمُعْمِرُ مَا فَتُطَا وَلَ عَلَيْهِمُ الْمُعْمِرُ مَا فَيْدَا لَهُ وَوَ هَا وَالْمُعُمْرُ مَا يَعْنَ الْمُعْمِرُ مَا الْمُعْمِرُ مِنْ السَّانِ مَا اللَّهُ مِنْ الْمُعْمِرُ مَا الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُعْمِرُ مَا الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُنْ الْمُعْمِرُ مُنْ الْمُعْمِلُ مُنْ الْمُعْمِلُ مُنْ الْمُعْمِلُ مُنْ الْمُعْمِلُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْمِلُ مُنْ الْمُنْ الْمُعْمِلُ مُنْ الْمُنْ الْمُعْمِلُونُ الْمُعْمِلُ مِنْ الْمُعْمِلُ مُنْ الْمُعْمِلُومُ الْمُعْمِلُ مُنْ الْمُعْمِلُ مُنْ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلِ مُنْ الْمُعْمِلُ مُنْ الْمُعْمِلُومُ الْمُعْمِلُومُ الْمُعْمِلُومُ الْمُعْمِلُ مُنْ الْمُعْمِلُ مُنْ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُومُ الْمُعْمِلُومُ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلُومُ الْمُعْمُ الْمُعْمُلُومُ الْمُعْمِلُومُ الْمُعْمِلُومُ الْمُعْمِلُومُ ال

تفسیر: واقعات آن عصر را به چنان صحت وروانی و بسط و تفصیل بیان میکنی که گویا در همانجا پیش «طور» استاده مینگرستی حالانکه ظاهر است که تو درآنوقتموجودنبودی و برعلاوه مردم میدانند که امی هستی و باهیچ یك عالم صحبت هم نکردهٔ ونه در مکه عالم جیدی موجود بود که واقعات صحیح و حقیقی را بداند بنابرانجای دقت است که ترا این

علم از کجا حاصل شد ؟ حقیقت این است که بر سر اقوام دنیا مدتهای مدید و قرنهای دراز گذشت و در اثر آن علوم محرف و مندرس شده رفت وآن هدایت روبه نیستی نهاده بود ، لهذا آن ذات علیم و خبیسر اراده فرمود که از زبان یك امی آن سبقهای فراموش شده را دو باره بیادهمکنان دهد و تصویر آن واقعات عبرت آوروموعظت آمیز را به کمال صحت مرتسم ساخته رو بروی مردماندنیا بنهد تاچون آنرا بینند ناچار قبول کنند که گویا پیش کنندهٔ آن همان وقت موجود بحود و تما میفیات را به عینه میدید بنا بران پر واضح است که چون خود ت کیفیات را به عینه میدید بنا بران پر واضح است که چون خود ت در آنجا موجود نبودی غیر ازین چه میتوان گفت که این سخن بیان همان داتی است که به زبان تو سخن میزند و هر غائب در پیش علم او حاضر است

# و ما گنت تاویافی آهل مدن و بین مدن اور باشنده در اهل مدن مدن این این اور باشنده در اهل مدن کنا می ک

تفسیر: بیان واقعاتی که به موسی (ع) در «مدین» پیش آمد حقیقت را چنان ظاهر می سازد که گویا خودت باشان پیغمبری در همانجا سکونت داشتی وطوریکه امروز دروطن خودت «مکه» آیاتخدای تعالی را به مردم میخوانی در آنوقت هم به اهالی مدین تلاوت کرده باشی حالانکه این ماجرا صریحاً منفی است، سخن درینجاست که ماهمیشه پیغمبران میفرستاده ایم که دنیارا از خواب غفلت بیدار وواقعات عبرتناك گذشته را تند کار نمایند بر وفق همین عادت عمومی درین زمانه ترابطور رسول فر ستادیم تا قصه های گذشته را یاد آوری کنی و مخلوق را از خواب غفلت بیدار نمائی پس ضرور است که در واقعات صحیح بتو علم صحیح داده شود وآن وقایع به زبان تو بیان گردد .

و مَا كُنْتَ بِجَا نِبِ الطَّوْ رِ و نه بودی تو به تناد طود

۲.

#### اِنْ نَا كَ يُنَا وَ لَكِكِنَ رَّ خُهَا لَهُ چون آواذ داديم و ليكن اين دحمتاست مِّنُ رَّ بِسُكَ

ر ان را رو اذ دب تو

تفسیر: چون به موسی (ع)آواز دادیم «انی انااتشربالعلمین» تودرآنجا ایستاده نبودی و نمی شنیدی ـ محض انعام حق تعالی است که تسر ا برین واقعات و حقائق مطلع گردانید و با تو هم همان قسم سلوك نمود که با موسی (ع) نموده بود معاملهٔ که با موسی (ع) در جبل طور (ومصر) ومدین واقع شده عیناً مثل آن باتو درجبل النور « کوهی که غار حسرا در آناست» ومکه ومدینه روی داد کویا همان معامله تکرار شد.

لِتُنْذِر رَ قُوْ مَّا مَّاۤ اَنْهُمْ مِّنُ نَّالِ يُرِ تابترسانی محروهی داکه نیامده بودبایشان هیچ ترساننده

مِّنْ قَبْلِكَ لَعُلَّهُمْ يَتَذَ كُرُ وُ نَ ﴿

تفسیر: به مردم عرب این چیزها را خاطر نشان کن و آنهارا ازعدواقب خطر ناك آگاه ساز ـ ممکن است آنرا شنیده یاد بدارند و پندپذیرند . تنبیه: از «مااندر آباؤهم» که در سورهٔ (پس) مذکور شده شاید آبا و اقربین مراد باشند ـ واشتعالی اعلم .

و کو ک آ ن تصیبهم همویک ایک واکرنه آنبودی که برسدبرایشان عقوبتی

بِكَا قَلَّ مُنْ الْيُرِيْمِ فَيَقُو لُوْ الرَبِّنَا بسببآنچه پیشفرستاده شده است دستهای ایشان پستویند ایدبها

لُولاً آرْسُلْتَ النِّنَا رَسُولُ لَا فَنَتَّبِعَ چرا نفرستادی بسوی ما پیغمبری تاپیروی تخیم

اليتك وَنَكُوْ نَمِنَ الْهُوَّ مِنِيْنَ ﴿

تفسمیو: فرستادن پیغمبر به سوی ایشان دلیل خوشبختی آنهاست به اگر الله تعالی در اثر نادانی و بی ایمانی آشکارای شان بدون ارسال رسل نیز آنها را مورد سزا قرار میداد هم ظلم نبود به لیکن برای اینکه عذر وحجتی برای شان نماند او تعالی بر آنها احسان نمود و پیغمبر فرستاد زیرا امکان داشت که در حین مجازات اظهار می کردند که « برای ما پیغمبری نفرستادی تا مارا اقلا بر غلطی های ما آگاه می نمود اینک مارا ناحق گرفتار کردی و دچار عذاب گردانیدی باگر پیغمبری نزد ما می آمد میدیدی که ماچگونه خودرا مردمان نیك وایماندار ثابت میکردیم،

فَكُمَّا جُآءُ هُمُ الْحَكَثَى مِنْ عِنْدِ نَا لَكُوْ لَا الْحَدُقِي مِنْ عِنْدِ نَا لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَ يَرَا لَكُو اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللّ

تفسیر: اگر رسول نمی فرستادیم می گفتند: چرا پیغمبر نفر ستادی؟
اکنون که چنان ذاتی تشریف آورد که در شان و رتبه نسبت به سا پر پیغمبران بلندتر است میگویند: « ماوقتی اوراقبول میکردیم کهمیدیدیمازو مانند معجزات موسی (ع) «عصا» و «ید بیضا» و غیره ظاهر می شدونیز کتابی مثل تورات به یکبارگی برایش نازل می گردید ـ این چیست که دو دو یا چهار چهار آیت پیش میکند » .

آوکم یکفر و ابه آوتی مُو سی

آیا الآن کافرنشده آند به آنچه داده شده موسیدا

من قبل ج

تفسیو: معجزات و کتاب موسی (ع) راکجاآنهاقبول کوده بودند ؟ کسانیکه شبهات پیدا می کنند و را هم «سحر مفتری» می گفتند چنانکه در دو رکوع پیش تر تذکاریافت ـ خلاصه آنانیکه ارادهٔ پذیرفتن ندارند درهر سخن احتمالاتی میتراشند .

قَالُو اسِحْرا نِ تَظَاهُر اللهِ وَ قَالُو اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُلْم

تفسین : حضرت شاه صاحب می نویسد «کفار مکه از شنیدن معجزا ت حضرت موسی (ع) گفتند که «اگر چنین معجزه را این نبی میداشت البته می پذیرفتیم» و قتیکه از «یهود » پرسیدند وسخنان «تورات»را مطا بق این پیغمبر و خلاف رضا ومیلان خود شنیدند (مثلاً اینکه بت پرستی کفر است ، حیات آخرت بر حق است و جانوریکه به نام خدای تعالی ذبح نشود مردار است واز عرب به چنین علامات پیغمبر آخرالزمان ظهور میکند وغیره وغیره )بهردو انتقاد واعتراض نموده گفتند « قرآن » و «تورات» هر دو جادو و محمد و موسی (علیهمالصلوات والسلام) هر دو جادو و محمد و موسی (علیهمالصلوات والسلام) هر دو جادو کرند (العیاذ بالله) که تصدیق یکدیکر را می کنند .

## قُلُ فَأُ نُّو الْكِتْبِ مِّنْ عِنْدِ اللّٰهِ

بگو پس بیادید کتابی از نزد انه و و کر کرد انه و و کرد انه و کرد انه

## إِنْ كُنْتُمْ صَلِ قِينَ ﴿

تفسیو: بزرگترین و مشهور ترین کتابهای آسمانی همین دو کتاباست که هیچ کتابی به آنها رسیده نمیتواند اگر این هردو جادو ستپسدیگر کتاب الهی (ج) را نشان دهید که نسبت به این هر دو بهتر و هدایت دهنده ترباشد بفرض محال اگرشما چنین کتاب آورده بتوانیدمنحاضرم که آنرا پیروی کنم لیکن حقیقت این است که تا قیامت آورده نمی توانید چه بدبختی ازین بیشتر باشد که از هدایت ربانی به کلی تهیدست هستید و کتابی که برای هدایت می آید آنرا جادو گفته ردمی کنید اگر بزعه شما این جادو و ساخته فکر انسان است جادو گران تمام جهان راجمع کنید و نسبت به این ، جادوی بزرکتر بیاورید زیرا جادو چینان چیسزی نیست که کسی مقابله آنرا کرده نتواند.

فَإِنْ لَنْ يَسْتَجِيبُو اللَّكُ فَا عُلَمْ يَسْتَجِيبُو اللَّكِ فَا عُلَمْ يَسْبِدان فَوْلَ نَعْنَد سَعْنَرَا يَسْبِدان أَوْلًا عُلُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

وَمَنُ أَضُكُ مِمْنِ اتَّبُعُ هُوٰ

مُدِّى مِّنَ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يُهْدِي

تفسیر: این مردم نه هدایت را قبول می کنند ونه درمقابل آن کدام دلیلی دارند گویا قصد شان نیست که به راه هدایت روان شوند بلکه محض پیرو خواهشات خود اندیعنی چیزی را که دل شیان خیواست پذیرفتند و چیزی را که بر خلاف مرضی و خواهش خود یافتند ردکردند خود بگوئید که چنین ظالمان هوا پرست چطور هدایت یافته می توانند؟ عادت خدای تعالی است که همان قوم را هدایتمی کند که ارادهٔ یافتن هدایت را داشته باشند و محض هوا و هوس را معیار حق نسازند .

و (هرآئینه) پیدرپیفرستادهایم برایایشان کلامخودوا یادبدارند(پندیدیرند)

تفسير : سلسلة و حي ما از قديم الايام جريان دارد ـ در تصديقوتائيد یك وحی ، وحی دیگر را پیهم فرستاده می رویم و قرآن را هم تدریجـــاً نازل کردیم چنآنچه در پی یك آیت ، آیت دیگر آمد مقصد این است که مردم برای غور ودقت وفهمیدن آن موقع کافی بیابند وحفظ کردن آن آسان کردد . اَ لَانِ يَنَ النَّيْنَ الْمُعْمِ الْكِتَابِ مِنْ قَبْلِهِ آنانكه داديم ايشاندا كتاب پيش اذين

هُمْ بِهِ يُوْ مِنُو نَ ﴿ وَإِنَّ ايْتَلَى الْمُعَلِّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ اللَّهُ اللَّاللّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

عَلَيْهِمْ قَالُو ٓ الْمَنَّا بِهَ لِنَّهُ الْحَلَقَى بِرِيشَانَ مَوْنِنَدَ بِيَنْ عُرِدِيم بَهِ آنَ هُرَائِينَهِ آلَ لَيْ الْحَنْ الْمِنْ اللَّهُ الْحَلَقُ اللَّهُ اللَّ

تفسیو: این مشرکین جاهل چنان وضعیت دارند که نه کتابهای گذشته را قبول می کنند و نه کتابهای آینده را اما در مقابل آنها مردمان منصف اهل کتاب را ببینند که هر دو را تسلیم کرده می روند \_ پیشتر بر تورات و انجیل یقین داشتند ، هنگامیکه قرآن آمد فورآ اظهار کردند که بدون شك وشبهه این کتاب برحقاست واز طرف خدا (ج) نازل شده \_مااظهار می کنیم که بر آن یقین واعتقاد داریم \_ و طوریکه پیشتر سخنان الله تعالی را می پذیرفتیم امروز هم قبول می کنیم در حقیقت مانه از امروز بلکه از بسیار پیش مسلمانیم زیرا بر کتب سابقه که درآن راجع به پیغمبر آخرالزمان و قرآن عظیم الشان بشارات صریح موجود بود ایمان داشتیم وبا آنکه به آن بیشگوئیها از اول هم ایمان اجما لی داشتیم امروز تفصیل آنرا هم به چشم خوددیدیم .

۲.

تفسیر: نه خودرا مغرور و مستغنی گرفتند و نه از قبول حق گریختند بلکه هر حق به هر و قتیکه رسید برضا و رغبت نزد آن سر تسلیم خرک دند.

تنبیه: شیخ اکبر (رح) در فتوحات نوشته است که ایمان این اهل کتاب برپیغمبر خود دو مر تبه به عمل آمد \_ بار اول مستقلاً و بار دومدر ضمن ایمان آوردن بر نبی کریم (ص) \_ زیرا که آنعفرت (ص) مصدق تمام انبیای سابقین میباشد و تاکید می فرماید که ایمان داشتن بایشان ضروری است \_ بر علاوه به خود آنعفرت (ص) ایمان آنها دو مر تبه به عمل آمد \_یکی اکنون با لذات وبالاستقلال دوم در ضمن اینکه برپیغمبر نجود پیشتر ایمان آورده بودند \_ زیرا هر پیغمبر در باب آنعفرت(ص) بشارت میداد ودر تصدیق نبوت او پیشگرئی می نمود بنابران اجر این مردم عم دو مرتبه می باشد باقی شرح «ثلاث یؤتون اجرهم مرتبی» را که در حدیث آمده نمیتوان درین مختصر نکاشت \_ در شرح صحیح که در حدیث آمده نمیتوان درین مختصر نکاشت \_ در شرح صحیح مسلم آنرا به تفصیل نوشته ایم و کوشش کرده ایم که اشکالاترا رفعی نمائیم فلله الحمد .

## و يَلُ رَءُ وُنَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّعَةُ السَّيِعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِعِيْءَ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِعِةُ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِعِ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِعِيْءَ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِّعَةُ السَّيِعِ السَّيِّعِةُ السَّيِّعِةُ السَّيِّعِةُ السَّيِّعِةُ السَّيِيعُ السَّيِّعِةُ السَّيِعِةُ السَّيِّعِةُ السَّيِعِةُ السَّيِعِمُ السَّيِعِيْءُ السَّيِعِمُ السَّيِعِمِ السَّيِعِمِ السَّيِعِ السَّيِعِةُ السَّيِعِةُ السَّيِعِةُ السَّيِعِيْءُ السَّيِعِيْءُ السَّيِعِ السَّيِعِ السَّيِعِمِ السَّيِعِ السَّيِعِيلِي السَّيِعِ السَّيْعِ السَّيِعِ السَّيِعِ السَّيِعِ السَّيِعِ السَّيِعِ السَّيِعِ السَّيِعِ السَّيْعِ السَّيِعِ السَّيِعِ السَّيِعِ السَّيِعِ السَّيْعِ السَّيْعِ السَالِيعِ السَّيِعِ السَّيِ

تفسیو: اگر کسی به بدی با ایشان پیش آید در مقابل آن مروت و شرافت را به کار می برند و نیکوئی واحسان می کنند ویا این مطلب است که اگر گاهی از نزد آنها کار بد سر زند تلافی آنرا به نیکوئی میکنند تایلهٔ حسنات شان نسبت به سیئات سنگین تر باشد .

## و رهما رز قنهم ينفقو ن ا

تفسیر: ازمال حلالی که خدا(ج)به ایشانعطاکرده زکوة میدهند ،صدقه می کنند واز احوال خویش واقبارب خبر مینگیرند نفسرض اینکه خفوق العباد را ضایع نمی کنند.

و إِنَّ اسْمِعُوااللَّغُو اَعْرَ ضُو اَعْنَهُ وَ اِنْ اسْمِعُوااللَّغُو اَعْنَهُ وَ حِونَ اسْمِنُوا عَنْهُ وَ حَونَ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُعْدِلَةِ الْأَلْقُولُ الْمُعْدِلَةِ الْأَلْقُ وَ اللَّهُ الْمُعْمَالُولُولُ الْمُعْمَالُكُمْ الْمُعْمَالُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

نميخواهيم (صحبت)جاهلانرا

سلام باد برشما

تفسیر : اکر جاهلی بایشان سخن بیهوده و فضول کوید بااو مجادله و گفتگو نمی کنند بلکه می گویند بس است السلامعلیکم این سخنان به شما مبارك باشد. مارا به كار ما بگذاريد كردار شما پيش شماوكردار ما يبش ما خواهد آمد \_ از شان ما دوراست كه باچون شما مسر دم بیخبر بیاوزیم محمد ناسحاق در سیرت نگاشته است که در دورانقیام مکه تقریباً بیست نفر از حبشه خبر بعثت **آنحفرت (ص)** را شنیده به مکه آمدند تا تحقیق کنند که چگونه مردیست ؟ با **آنحفرت (ص)** مكالمه كردند چون آنحضرت (ص) براي شان قرآن را تلاوت فسرمود از چشمهای آنهااشکها جاری گردید و بحدت و حرارت زیاد **آنحضرت** (ص) را تصدیق کردند \_ چون مشرف به ایمان شدند ، باز گشتند ، ابوجهل ودیگر مشرکین ابشان را مورد طعن و تمسخر قرار دادند که تا اَمْرُوزَ هَيْجُجَا چَنْيِنَ قَافَلُهُ بِيْخُرِدُ دَيْدُهُ نَشْدُهُ كَهُ بِهُغُرِضُ تَحَقِّيقَ حَالَ يك شخص آمده دين خود را ترك كنند و علام او كشته بر گردندايشان كفتند «سلام عليكم لانجاهلكم لنامانحن عليه ولكمما انتم عليه المانال انفسنا خیراً» (مأبرشما سلام میگوئیم سمارا معاف بدارید اسی خواهیم در مقابل جهالت شما جهالت کنیم برماست آنچه ما برآنیم وشماراست همان چیزی که شما برآن استوارید ـ ما برای خیر خواهی نفس خودهیچ كوتاهي نكرده ايم ) اين است سبب نزول اين آيات ـوالله تعالى اعلـم حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد که « ازجاهلیکه توقع نرود تبلیغ وتلقین برو کار گر شود کناره جوئی بهتر است » (موضح) .

لا تُهْدِ يُ مَنْ براه آورده نمی توانی كەدوسىتدارى

كدخواهد براهميآرد كسيرا ليكن

تفسیر: حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد که آنحضرت (ص) کوشش انتهائی به خرج داد که عم او (ابوطالب) دروقت مرگ کلمه بخواند نامبرده قبول نگرد \_ بنابران این آیت نازل شد (موضح) به کسیکه شما محبت طبیعی دارید و یا آرزو دارید که فلان شخص هذایت یابد ضرو ر نيست كه چنان واقع شود وظيفة تو محض راه نمودن است اينكه كدام شخص به راه راست روان شده به منزل مقصود میرسد وکه نمیر ســـد ؟

----

۲.

از قبضهٔ اختیار تو خارج است ــ الله تعالی اختیار دارد بهر کسیکه بخواهد توفیق قبول حق بخشاید و به مطلب برساند .

تنبیه: چیزیکه حضرت شاه صاحب (رح) فرمود در احادیث صحیحه موجود است در بن مسئله بیش ازین سخن زدن وایمان و کفر ابو طالب را موضوع بحث قراردادن ضرورنیست بهتر آناست کهازچنین مباحث غیر ضروری و پر خطر زبان نگهداریم.

## و هُو اَعْلَمْ بِالْمُهْتَدِينَ اِن وَ هُو اَعْلَمْ بِالْمُهُتَدِينَ الْمُهْتَدِينَ اللهِ عَدَايِتِ الْأَنْتِينِ

تفسیر: کسی چه اختیار دارد که کسی رابسراه بیاورد؟ زیرا او قطعاً علم ندارد که کدام شخص براه می آید ویا استعداد و لیاقت آنرا دارد ؟ به مرحال دراین آیت نبی کریم (ص) را تسلی داد که بر بیهوده گوئی جاهلان و شور و غوغای معاندانه آنها اندوه گین مباش وازینکه خویشاوندان واقارب خاص تو اسلام نمی آرند دلگیرمشو وطیفهٔ مفوضهٔ خویش رابمقدورخود انجامداده برود ، استعدادهای مردم مختلف است فقط در علم و اختیار خدای تعالی است که از بین آنها کرا براه آرد ؟

تفسید: پسدن چیز انسان را ازهدایت بازمیدارد از آنجمله است خوف نقصان جار مال یونانچه بعض مشرکین مکه به آنحفیرت (ص) گفتند ما میداسیم به بیشک تو برحقی لیکن اگر ما دین اسلام را قبول کنیم وباتو همدست و ما رسویم تمام عرب دشمن ما خواهد گشت ، سائر قبایل همچرار بر ما عجوم خواهند آورد و همه متحد شده مارا محو و نا بود خواهند کرد و جان و مال مارا غارت خواهند نمود ، جواب این خوف راآیت میده در م

أُولَمْ نَهُ حَرِّمًا الْمِنَّا يُجْبَى

#### اِلَيْهِ مُكَارِثُ كُلِّ شَيْ رِّ زُقًا مِّنُ بسوى آن ميوه هاى هر چيز (درحاليكه) دوذي است اذ

## لَّهُ نَّا وَلَٰكِنَّ ٱكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُو نَ ﴿ وَلَا يَعْلَمُو نَ ﴿ وَلَا يَعْلَمُو نَ ﴿ وَلَا نَا اللّ

تغسيو :حضرت شاه صاحب (رح) مى نويسد «اهالى مكه اظهار كردند كه اگر ما مسلمان شويم همه مردم عرب با ما دشمنى و خصومت خواهند كرد» خداى تعالى فرمود كه حالا از دشمنى آنها در پناه كه در آمده ايد ؟ همين ادب واحترام «حرم» مانعاست كه باوجوديكه بين خود دشمنى شديدداريد قبائل خارجى هجوم آورده شمارا از مكه بدر نمى كنند و همان ذات خداوندى (كه اين جاى را حرم گردانيده) در آن وقت م پناه دهنده است «موضح» ذات يكانه كه باوجود كفر وشرك شما به شما پناه داده آيا هنكاميكه راه ايمان و تقوى رااختيار كرديد به شما پناه ناد ؟ اگر براى چند روز از نقطه نظر ايمان و تقوى طرف آزمايش قرار داده شويد بايد پريشان و مضطرب گرديد «فان العاقبة للمتقين».

و كم أَهْلَكُنَا مِنْ قُرْ يَـ آيُ بُطِرَ تُ

مَعِيشَتَهَا فَتِلْكَ مُسْكِنُهُمْ لَمْ تُسْكُنُ

در معیشت خودپس اینهاهست مسکنهای ایشان آبادنشد (سکونت کرده نشد آنجا)

مِنْ بُعْدِ هِمْ اللهِ قُلِيْلًا اللهُ الل

تفسیر: از دشمنی عرب چرا می ترسید ؟ باید از عذاب الهی (ج) بترسید آیا نمی بینید چندین قومیکه به عیش و آسایش خود مغرور شده بودند چون تکبر و سر کشی اختیار نمودند الله تعالی آنهارا چنان تباه وبرباد کرد که امروز نامونشان آنان برصفحهٔ هستی باقی نماند این خرابهای

مساکسن همان مردم است که به حال و یرانی افتاده و هیچکس در آن سکونت ندارد به جز اینکه مسافری در آنجا منزل بگیرد تا نفسی درآن بیاساید و یامنظرهٔ عبرت آور قدرت الهی (ج) را تماشانماید.

## وَكُنّا نَحْنُ الْو رِبْيِنُ الْو رَبْيِنُ اللهِ وَمُنّا نَحْنُ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُل

تفسیر: همه مردند و رفتند و هیچکس وارث شان نماند مگر ذات خدای تعالی که همیشه پایدار است .

عُلَيْهِمُ الْيَتِنَا عَلَيْهِمُ الْيَتِنَا عَلَيْهِمُ الْيَتِنَا عَلَيْهُمُ الْمِينَا عَلَيْهُمُ الْمِينَا عَ

تفسیر: الله تعالی هیچ قریه را هلاك نمی كند تا آنكه در قریهٔ كلان ترین آن پیغمبر بیدار كنندهٔ نفرستد ( بـزرگترین مقام را شـاید از سببی تخصیص كرد كه اثر آن تا دور میرسد و باشندگان شهر نسبتاً دارای هوش و عقل سلیم می باشند) چون صدر تمام شهر های روی زمین مكه معظمه بود «لتندر امالقری ومن حولها» (شوری ركوع۱) لهذا در آنجا بیغمبر بزرگترین وآخرین مبعوث گردید .

وَ آهُلُهُا ظٰلِمُوْ نَ ٠

چون (درحالی که) مردم آن ستمگار باشند

تقسیو : چون بعد از بیدار ساختن هممردم باز نیایند بلکه درظلم و طغیان خویش افزوده بروند آنوقت الله تعالی آنهارا به جرم کردار شان میگیرد و هلاك مكند .

تفسی : انسان باید از عقل کار بگیرد واینقدر بداند که زندگی دنیا چند روز است واز لذات و عشرت آن نمیتوان همیشه محظوظ گردید فرض کنید کهدر دنیا هیچ عذاب نازل نشود باز هم دست مرگاین همه سامانها واسباب را یقینا از شما میستاند وآنگاه در حضور خدا (ج) حاضر خواهید شد واز هر ذرهٔ کردار خویش حساب خواهید داد.اگر عیش و آرام آنجا بهشما میسر شد عیش دنیادرمقابل آن هیچ است شرط عقل ودانش نیست که زندگی مکدر ومنغص بر حیات بیآلایش و آسوده و لذات فانی و ناقص به نعمت های کامل و باقی ترجیح داده شده د.

ا فَهَنْ وَ عَلَى نَهُ وَ عَلَى الْحَسَنَا وَ عَلَى الْحَسَنَا عَ وَعَدَهُ لَيْكَ مَنَا عَ اللَّهِ وَعَدَهُ مَنَا عَ اللَّهِ وَهِ وَعِدَهُ مَنَا عَ اللَّهُ مَنَا عَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَنَا عَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

۲.

الحيوة الله نيا شم هو يو م القيمة دند ماني دنيا باذ او در دوذ قيامت

مِنَ الْمُحْضَرِ يُنَ الْمُحْضَ

دستگیرشده میآید(ازحاضرکردهشدگاناست)

تفسیو: مؤمن و کافر هردو به اعتبار سرانجام چگونه برابر می شوند؟ برای یکی وعدهٔ عیش دائمی داده شده که یقیناً بسر رسیدنی استوآن دیگر را پس از عیش چند روزه گرفتاری ابدی وحبسدائمی درمی یابد (العیاذبالله) \_ مثلاً شخصی درخواب بیند که « برسراو تاج شاهی نهاده شده است ،خدم وحشم در حضورش صف احترام بسته به پا ایستاده اند و نزد او خوانی نهاده شده که دارای انواع واقسام نعمت است وازآن لذت و شادمانی می اندوزد، چون چشم باز کند ببیند که مامور پولیس امر نامه گرفتاری اورا بدست دارد وزنجیر در کف گرفته ایستاده است \_ سپس او را به بند افگند و فورا محکوم به حبس دوام گردد \_ حالا فکر کنید که آن پادشاهی خواب واطعمه لذیذه و غیره به یادش خواهد ماند ؟.

و يَوْ مَ يُنَا لِ يَهِمُ فَيَقُو لُ أَيْنَ و دوزى كه ندائند(خدا)ايشانرا پس فرهايد عجايند

م کاءِ کا الّٰ یک گنتم نزعمو کس شریکان من که شما دعوی میکردید (عمان میکردید)

تغسیر: آنها به هیچصورت شریك خدا نیستند اگر می توانید آنها را برای تائید وحمایت خود بیارید .

قَا لَ الَّذِينَ حَقَّى عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ اللَّهِ مِن اللَّهِ اللَّهُ الْقَوْلُ اللهُ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ اللهُ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ اللهُ عَلَيْهُمُ الْقَوْلُ اللهُ عَلَيْهُمُ الْقَوْلُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

رُ بِنَا هُـُو لِآءِ الَّذِينَ أَ غُو يُنَا عَالَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

آغو ينهم كما غو بنات تبر أنا عمراه عرديم ايشان و خنانكه عمراه شديم خودما منكر شديم بعضور تو بيزاد شديم ارتنها التنها التنها

النك ماكا نو السانا يعبد ون المراكات ميرسيدند

تفسير: اصلا اين سوال از مشركين كرده ميشود مكر شركائيكه كمراه كنندهٔ ایشان بود خواهند دانست كه درحقیقت ماهم مورد تهدید و زجر واقع شده ایم بنابران پیشدستی می کنند و جواب میدهند کهخداوندا! بیشک آنهارا کمراه کردیم و نتیجه این اضلال ما آن شد که خود ما نیز کمراه شدیم بر یعنی لغزشیکه در حین گمراه شدن مرتکب شده بودیسم آنراً به ذریعهٔ گمراه نمودن به تکمیل رسانیدیم ــ زیرا گمراه کردن در حقیقت منزل انتہائی گمراہ شدن است بناءً علیہ این جرم اغوا رااعتراف مي كنيم ليكن بهاين مشركين عيچ نوع جبر واكراه ننموديم تا سخين خودرا بهزور براوشان می قبولاندیم بلکه آنها دراثر هوا پٰسرسستی و جاہ طلبی خود اضلال مارا پذیرفتند ـ باین دلیل آنہا مارا نمی پرستیدند بلکه اهوا وظنون خود را پرستش میکردند امروز ما از عبادت آنها کــه بما میکردند بعضور شما اظهار بیزاری میکنیم دواین همان است که بعض مفسرین گفته اند . حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد که «این اظهاراز طرف شيطانها است اكر چه اين اضلال حقيقتاً از طرف آنها به وقدوع پیوست مگر نام نیکو کاران را می گرفتند و مردم را به شرك ترغـیب مَيْدَادِنَد \_ ازين سبب گفتند كه مارا نمي پرستيدُند، ـوالله تعالى اعلم تنبيه : از «حق عليهم القول» مراد «لاملئن جهنم من الجنة والناس اجمعين»

و قِیل ا کی عُو اشر کی آ ء کی م

## فَلَ عُو هُم فَلَم يُسْتَجِيبُو اللهِ اللهُم فَلَكُم يُسْتَجِيبُو اللهِم اللهُم فَلَكُم يُسْتَجِيبُو اللهُم اللهُم بين بغوانند ايشان دا

تفسیر: یعنی گفته میشود که اکنون آنهارا برای کمک بطلبید مکر آنها از امداد عاجز و قاصر می باشند چه خود شان در مصیبت خود گرفتار خواهند بود کذاقال المفسرون و خلاصة تحریر حضرت شاه صاحب (رح) این است که شیاطین چون نام نیکان را بگیرند به مشرکین گفته شود که آن نیکو کاران را بخوانید آن نیکان هیچ جواب نخواهند داد زیرا که آنها ازین حرکات مشرکانه راضی نبودند و یا هیپ خبر نداشتند .

## و ر أوا لَعنا ب وَ لَوْ اللَّهُمْ

### كَا نُو اينهَدُ وْنَ ﴿

راه مییافتند

تفسیر: چون در آنوقت عذاب را بینند آرزو خواهند کرد کاش در دنیا براه راست می رفتیم تاازین رنج و مصیبت نجاتمی یافتیم .

لا يُتساء لون ن

از پېكدىسگر نخواھنىد پرسيىد

تفسير : سوالات سابقهراجع به توحيد بـود واين سـوال در خصوص رسالت است یعنی اگر به عقل و فهم خود حق را فهمیده نتوا نستیـــد ازتفهیم پیغمبران بایستی می فهمیدید - اکنون بگوئید که شما با آنها چه سلوك كرديد ؟ درآنوقت هيچكس جواب و دليل نخواهــد داشــتو أبواب سيخن زدن آنها تماماً مسدود خواهد شد .

فَأَمَّامُنُ تَابُو الْمُنَّ وَعَبِلُ صَالِحًا توبه کرد و ایمان آورد و کرد کار نیکو

فَعَسَى أَنْ يَكُونَ مِنَ الْمُفْلِحِينَ ۞ پس امیداست(بتحقیق)که

باشىد

تفسيو: كاميابي آن جهان فقط به ذريعهٔ ايمان وعمل صالح حاصل ميگردد حال هم اگر گسی از کفر و شُمرك توبه کند وایمان بیآورد و راه نیکی اختیار نماید حق تعالی از خطا های سابقهٔ او در گذشته اورا فائزالمرام

تنبيه : «عسى انيكون من المفلحين» وعده ايست به يك شأن وانداز شهنشاهانه ــ بعني بر او لازم است كه اميد وار فلاح باشد هر چندبراى اجرای چنین فمل کسی مارا مجبور کسرده نمی تواند مگر این وعسده را محض از فضل و کرم خود می کنیم .

وَرُ بِيْكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَ يَخْتَا رُ اللَّهِ رب تو پیدا میکند هرچه را خواهد ومی گزیندهر کراخواهد مَا كَانَ لَهُمُ الْحِيرَ أَ \* نیست بدست ایشان یسند کردن (اختیار)

تفسیو: چنانکه تخلیق هر چیز محض به مشیت و اختیار او ست حق پسند کردن و برگزیدن چیزی یا کسی هم مخصوص او تعالی است ، می تواند موافق رضای خود احکام بفرستد ـ و هر شخصی راکه مناسب داند بیك منصب ورتبهٔ خاص فائز گرداند از قدرة او است که شخصی رابر طبق استعداد وی بر راه هدایت روان نموده و کامیاب فرماید و از بین هر جنس مخلوقات نوعی را و یا از بین نوعی فردی را که بخواهد بر طبق حکمت خود نسبت به انواع وافراد دیگر ممتاز سازد ـ بدو ن اوتعالی دیگری برای همچه اختیار وانتخاب حق ندارد \_ حافظ ابن القیم دراوایل «زادالمعاد» این مضمون را بسط و شرح زیادی داده است به آنجا رجوع شود .

#### 

تفسیو: یعنی در تخلیق و تشریع و اختیار مذکور حق تعالی را شریك و انبازی نیست \_ شركائی را كه مردم به تجویز و انتخاب خویش مقرر كرده اند همه باطل و بی اساس می باشند.

#### وَرُبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُ هُمْ

و رب تو میداند آنچه پوشید،میشود درسینههای ایشان (آنچه راپنهان میدارد سینههای ایشان)

## و مَا يُعْلِنُونَ نَ اللهُ وَ الْجُهُ وَ اللَّهُ مَا يُعْلِنُونَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الل

تفسیر: عقائد فاسده ویا نیت های بدی کهدر دل دارند و کارهائیکه به زبان ودست و پامیکنند همه درعلم اوتعالی است و خاص الله تعالی باستعداد و قابلیت پوشیدهٔ هرشخص آکاه است و بروفق آن معامله خواهد فرمود.

#### وَ هُوَ اللّٰهُ لَآلِ لَهُ الكَّهُ الْكَهُدُ و اوست الله نيستهيج معبودي غير اوله اوراست ستائش

فِي الْأُولِي وَ الْآخِرَ ةَ وَلَهُ الْحُرِكُمُ الْحُرِينَ وَاوِدَاسِتَ عَمْ

وَ إِلَيْهِ بَرُ جَعُونَ ۞ و بسوى او باذ مردانيده ميشويد

تفسیو: چنانکه او تعالی در تخلیق واختیار و علم محیط متفرد است د ر الوهیت نیز یگانه و یکتاست ـ به جز اوتعالی بندگی وعبادت مرد یسگری راجائز نیست زیرا که ذات منبع الکمالات او دارای جمیع خوبی هاست هر ستائشی که در دنیا و آخرت باشد اگر چه آن ستایش به نام دیکری گفته شود در حقیقت ستایش و ثنای اوست ـ فقط حکم او تعالی ناف و وفیصله او قطعی و ناطق است واقتدار کلی مراور است و بالاخر همه مخلوقات بسوی همان ذات تواناباز گشتنی است ـ بعد ازآن خاطرنشان میفرماید که هرقدر نعمتها و نیکوئی هائیکه به شما درشب و روز میرسد محض ازفضل وانعام اوست بلکه تغییر و تبدیل شب و روز هم احسان مستقل او بهشمار میرود .

قُلُ اَ رَا يَتُم ُ إِنَ جَعَلَ اللَّمُ عَلَيْكُمُ بعو ببينيد (خبربدهيد) عدائر مرداند الله برشما اليُّلُ سَرُ مَلَّ اللَّي يَوْمِ الْقِيلَةِ شدرا هميشه تا دوز قيامت

تفسیر: مثلاً اگر آفتاب را نگذارد که طلوع کند ویا روشنی اوراسلب نماید برای اجرای کار و بار خود از کجا چنین روشنی آورده میتوانید.

مَنْ إِلَّهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْ نِيْكُمْ بِضِياً عِ اللَّهِ يَأْ نِيْكُمْ بِضِياً عِ اللَّهِ يَا اللَّهِ يَا اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهِ عَلَيْ

### ا فلا تسمعو ن ا

تفسیر : این سخن بقدری روشن است که به مجردشنیدن فهمیده میشود آیا گوش نمیکنید ؟

اً فَلا تُبْصِرُ وَ تَ ⊕

تفسیو : اگر آفتاب را نگذارد که غروب کند بلکه آنرا بس سس شما همیشه تابان نکه دارد اسباب راحت و سکون و دیگر فوایدی را که از شب به شما حاصل میشود کدام قوه مهیا خواهد کرد ؟ آیا چنیل حقیقت روش هم به نظر شمانمی آید ؟ . تنبیه : «افلانیمرون» (آیا شما نمی بینید) با «ان جعل الله علیکم انشهاد سرمدا» ( اگر خدای تعالی روز را بر شمادائم آقائم بدارد ) مناسبت دارد

۲.

زیرا دیدن به چشم عادتآ موقوف روشنی است و آن در روزبدرستی صورت می پذیرد و چود نداشته و تنها شنیدن میکن است لهذا فرمودن «افلا تسمعون» با «ان جعل اله علیکم الیل سرمدا» موزون بود والله اعلم .

و مِنْ رَّحْمَتِهِ جَعْلَ لَكُمْ الْيُلَ و اذ دمهتاوست عصاحت برایشما شب

والنَّهَا رَلِتُسْكُنُو ا فِيْهِ وَلِتَبْتَغُو ا

مِنْ فَضْلِهِ وَلَعُلَّكُمْ تَشْكُرُ وُن اللهِ او (در روز) و تا شعر مداری عنید

تفسیو: شب و روز را پیوسته تغیر و تبدیل مید هد تا در دوران تاریکی و سردی شب سکون و راحت حا صل کنید ودر اثنای روشنی روز سر رشتهٔ کارو بار خود را نمائید و بر انعامات مختلف النوع روز وشب شکر حق تعالی را بجا آزید .

و يو م ينا في يهم في قُو ل أين و دوزي عه آوازدهدايشانرا (الله) پسفرهايد تجايند

شر كَآءَ كَالَّذِ يَنَ كُنْتُمْ نَزُ عُمُو نَ نَ آن شريعان من مه ديد

و نز عنا مِن كل املة شهيلًا ا و برون مى آديم اذ هر عروه خبر دهنده (مُواهى) دا 'Α

تفسیر: خبر دهنده عبارت از پیغمبر و یانائب او یا افراد نیکو کار است (موضح) این افراد آشکار خواهد کرد که مردم با شرائع سماویه واحکام النهیه چه روش کردند ؟.

### فَقُلْنَا هَا يُو الْ بُرُ هَا نَكُمْ پسمونيم (ايشانوا) بياديد ديل خودوا

تفسیر: به کدامسند ودلیل باخدای تعالی شسریك وانباز گردانیدید؟ واحکام حلال و حرام وغیره را از کدام مأخذ صحیح اخذ کرده بود ید؟ در حالیکه پیغمبران را قطعاً نپذیرفتید پس کدام کس به شما وانمود کرد که این حکم خداست واین حکم خدانیست ؟.

### فَعَلِمُوْ النَّالْحَقَّ لِلَّهِ وَضَلَّ عَنْهُمْ

پس خواهنددانست که (هرآئینه)راستی (توحید)خدای راست و گرشوداز ایشان

مَا كَا نُو ايَفْتُرُ وُ نَ ﴿ يَ مَا كُا نُو ايَفْتُرُ وُ نَ ﴿ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللّل

تفسیر: آنوقت برای شان به کلی واضح میشود که سخن راست از خداست و معبودیت تنها حق اوتعالی است و هیچکس شریك وانباز او نیست ـ آنچه پیغمبران در دنیا میفرمودند درست وراست است ـ عقایدیکه مشرکین بوجود آورده و سخنانیکه از دل خود ساخته بودند در آنروز همه از بین میرود .

تفسیر: در آغاز رکوع سابق بی ثباتی و بی اهمیتی دنیا در مقابل آخرت بیان شده بود \_ بعد ها به مناسبت ذکر آخرت بعض احوال عالم آخرت ذکر گردید \_درین رکوع باز بسوی مضمون اصلی عود شده و در استشهاد

۲.

همان دعوی قصهٔ قارون بیان میشود میگویند قارون پسس علم حضرت مــوســـي عليهالســــلام بــود و نــزد فــرعون بسر مـــي بــرد چنــانــكه شبیوهٔ حکومات ظالمه است کهبرای آشامیدن خون یك قوم بعض افراد را از خود آن قوم آلهٔ دست خود میسازند فرعون هم از جملهٔ بنی اسرائیل این ملعون را منتخب کرده بود قارون ازآن موقع استفادهٔ کامل نموده دولت زیاد جمع کرد واقتدار دنیوی حاصل نمود هنگامیکه بنی اسرائیل تحت حکم حضرّت موسیی (ع) در آمدند و فرعون غرق شد ابواب تر قی بر روی قارون مسدود گردید و ریاست وقیادت و مفقود گشت ۔ازین سبب حسد وکینهٔ موسمی را دردل خود می پرورانید ــ بااینهمه ظاهراً خود را مؤمن معرفی کرده بود ــ چنانچه تورات بسیار می خواند ودایماً به تحصیل علم میپرداختمگر دل پاكنداشتو بر عزت ووجاهت خداداد حضرت موسى وهارون عليهماالسلام حسد مي بردومي گفت «مــن هــم پسر عم آنها هستم این چه معنی دارد که آن هر دُو نبی و سر دارمذهبی گردند و من ازین عزت محروم باشم ، گاهی مایوس شده لاف می زد كه اكر آنها نبوت يافتهاند باك ندارد من آنقدر خزائن ،مال ودولت دارم که کسی را میسر نیست ـ هنگامیکه حضرت موسی (ع) به قارون حکم داد که زکوة مال خودرا بدهد قارون به مردم اظهار کرد «تا حالهرحکمی که موسی آورد ما و شما متحمل شدیم ـ مگر آیا میتوانید برداشت کنید که مال مارا هم از مابستاند ؟، بعض مردمان در تائیداو گفتند که ما این چیز را هر گز برداشت کرده نمی توانیم، بالاخر این ملعون برای بدنامی حضرت موسى (ع) تجويز ناپاكي نمود زني رااغواء وتعليم داده آماده ساخت که چون موسی (ع) درمحضر عام حدزنارا بیان فرماید آن زن او را با خویش متهم نماید \_ چنانچه زن مذکوره در حضور مردم چنین کلمات ناپاك را اظهار كرد ـ چون حضرت موسى (ع) به او قسمهاى شديد داد و از غضب خدا اورا ترساند زن مذكوره سنخت بترسيد ورازرا افشاء نمود که «قارون مرا تعلیم داده بود » سپس در اثر دعای به حضرت موسی (ع) قارون باخانه وخزائن خویش درزمین فرو رفت .

وانتينة من الكُنو زمآ إن مقاتحة و داده بوديم اودا اذ عنجها أنقدته عليدهاى او

لَتَنُو أُ بِالْعُصِبَةِ أُولِي الْقُوَّةِ أَوْ لِي الْقُوَّةِ أَوْ لِي الْقُوَّةِ أَنْ عَرانَى ميكرد بعماعة صاحبان قوت

تفسیو: بعض سلف «مفاتع» راخزائن تفسیر کرده اندیعنی قارون آنقدر پول داشت که یك دسته مردان تنومند و نیرومند هم آنرا به سختی برداشته میتوانست لیکن اکثر مفسرین «مفاتح» را کلید ها تفسیر نموده اند یعنی عدهٔ صندوقهای خزاین او آنقدر زیادبود که در برداشتن کلید های آن چندین مرد قوی مانده شوند واین چندان مستبعد نیست چنانیکه بعض تفاسیر صورت آنرا شرح داده اند.

إِنْ قَالَ لَهُ قُوْمُهُ لَا تَفْرُ حُ قوماو مناز (شادمشسو)

اِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَرِ حِينَ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَرِ حِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ دوست نمىدارد

(هر آئينه) الله

نازندگان(شادشوندگان)را

تفسیر: باین دولت فانی و زائل چه فخر و مباهات می کنی ؟ حالانکه اهميت آننزدخدايتعالى برابريك بال مكس هم نيست بايد بداني كه خدايتعالى آن اشخاص راکهلافمیزنند وفخروغرور مینمایند نمیپسندد و نتیجه چیزیکه منظور حضور آن مالك حقیقی نباشه جز تباهی و هلاکت چیز ی

وَ ابْتُعِ فِيْمَا اللَّهُ اللَّهُ الدَّارَالْأُخِرَةُ

تفسير : مال موهوبه خدا (ج)براي اين است كهبايد انسان آنراتوشهٔ آخرت بسازد نه آنکه در غفلت و سَرکشی غرق شده غرور و تکبر راپیشهسازد.

وَ لَا تُنْسُ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّ نَيا حصة خودرا از وَ اَحْسِنُ كُمَا آحُسَنُ اللَّهُ إِلَّكَ و نیکوئی کن چنانکه نیکوئی کرده الله

تفسیر : بهرهٔ خودرا بقدر کفاف واحتیاج بخور وبپوش واز مال فراوان خود آخرترا کمائی کن۔ وبرعلاوہ بامخلوق خدا(ج)سلوك نيك نما .

و لا تَبْغِ الْفُسَاكَ فِي الْآرُضِ اللهِ وَمِي اللهِ رُضِ اللهِ وَمِينَ اللهُ وَمِينَ اللهُ وَمِينَ

إِنْ الله لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِ يُن ﴿ اللهُ فَسِدِ يُن ﴿ وَسِنَ نَمِيدَادِ فَسِادَ كَنْدَ كَانَ رَا

تفسیو: یعنی با حضرت موسی (ع) مخالفت مکن ، در زمین خدای تعالی براه راست روان شو ـ در مملکت فتنه و فساد را بر پاکردن وبین مردم شور و شر انداختن قطعاً خوب نیست .

، قَالَ إِنَّهَا أُو تِينتُهُ عَلَى عِلْمِ عِنْدِي "

گفت (جز این نیست) داده شده بمن این مال بنابر هنری(علمی)که نزد من است

تفسیو: من به هنر و کمال خویش دولت اندوختم وآنرا ازروی لیاقت وقابلیت ویا مهارت و جوهر خاص علمی خویش بدست آوردم خدایتعالی مرا قابلیت و لیاقت بخشوده و بواسطهٔ آن این همه دولت وافر به من ارزانی فرموده است من آنرا بدون زحمت و مشقت نیافته ام که به حکم موسی و بر طبق مشورهٔ شما به نام خدا خرج نمایم.

اَ وَ لَمْ يَعْلَمُ اَنَّ اللَّهُ قَلَ اَ هُلَكَ آیا ندانست این داکه الله عدد عدد و مِنْ قَـُبُلِهُ مِنَ الْقُدُ وُ نِ مَنْ پیش اذ وی جندین محروه دا مسیدا که

۲.

#### هو ا شد منه قو ه و ا کثر جمعاً ا او نیرومندتر بود ادادی و دیاده تر بودندازدوی جمع کردن مال

تفسیر: لیاقت حصول دولت ، عطیهٔ کیست ؟ افسوس که اومنعمحقیقی را فراموش کرد و بر دولت ولیاقت خدا داد مغرور و متکبر گشت و آندولت را کفیل نجات خود پنداشت خبر نداشت که چندین گروه در اثر شرارت و سر کشی خود در سابق تباه و هلاك شدند ، آنها سلطنت های قوی داشت د ونسبت به ایس ملعون خزائن و عساکر بیشتر را دارا بودند اوسر انجام ایشانرا شنید مگر عبرت حاصل نکرد .

و لا يُسْعُلُ عَنْ ذُ بُو بِهِمْ

لَهُجُرِ مُوْ نَ ۞

تفسیر: این آیت کریمه دو تو جیه دارد یکی آنکه هیچ حاجت پرسان نیست بلکه الله تعالی بر هر ذرهٔ گناه آنها آگاه است و فرشتگان آن همه را ثبت کرده اند \_ اگر در آن باب گاهی استفسار شود مقصد گوشزد کردن و سرزنش نمودنخواهد بود و یا کنایه از کثرت گناهان استیعنی تعداد گناه به قدری زیاد است که به پرسیدن جزئیات هر یك ضرور تی نیست \_ در موضع القرآن آمده است دربارهٔ گناه پرسشسی به عمل نیست ید اگر گنهگار فهم و دانش میداشت چراگناه میکرد چون فهم او منقلب گردد ، الزام دادن سودی ندهد که فلان کس چرا کار بدمیکند وجرا نتیجهٔ تماهی آور آنرا نمیداند ؟

لِلَيْتُ لَنَا مِثْلُ مَا أُوْ تِي قَارُو نَ لِاللَّهُ لَا اللَّهُ وَ نَ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

إِنَّهُ لَذُ وُ حَنْظٍ عَظِيْمٍ اللهِ اللهُ وَ مَنْظٍ عَظِيْمٍ اللهِ اللهُ وَ مَنْظٍ عَظِيْمٍ اللهِ اللهُ الله

تفسیر: چون قارون لباس فاخره در بر کرده با خدم و حشم به شان وشوکت زیاد بر آمد چشمهای طالبان دنیا از دیدن این منظره خیره گردید گفتند کاش ماهم مانند او دردنیا نصیبی از چنین ترقی و عروج میداشتیم زیرا دراقبال و طالع او جای تردید واشتباه نیست .

و قال الذين أو يو العلم و عنند عساني كه داده شده ايشانوا فهم (علم)

تفسیر: لیکن اشخاص دانشمند و صاحب علم گفتند که «ای تیره بخنان! این زیبائی و نمایش فانی چیست که بران مفتون و گرویده میشوید ؟ در مقابل دو لت بی زوالی که از طرف خدای تعالی به مؤمنین صالحین عطا میشود این جاه و شوکت ظاهری را هیچ ارزشی نباشد و نسبت ذره ر ا در برابر آفتاب هم ندارد .

و لا يُكَفَّهُمَّ إلا الصَّبُرُ وُ نَ ۞ وتلقين عرده نخواهد شداين علمه معر به صبر عنند عان

تفسیو: آخرت را نسبت به دنیا کسانی بهتر میدانند که دربرابر زحمتها و مشقتها صبر و شکیبائی می نمایند افراد بی صبر از فرط حرص وطمع تنها راحت دنیارا نصب العین خود قرار میدهند مشخص نادان چرن آرامی وراحت دیگری را در دنیامی بینمد آنسرامایهٔ خوشبختی او می شمارد حالانکه فکر و زحمت شبانه روز و تشویش مسلسل و تملق و چاپلوسی که برای حصول مال به مردم میکند نمی بیند و ذلت و رسوائی آخرت را در نظر نمی گیرد و این را به خاطر نمی آرد که عیش و آرام دنیا خیلی کوتاه و وبیدوام است (موضع) بااندکی تغییر .

فَخُسَفَنَا بِهِ وَ بِكَ ا رِهِ الْأَرْضُ فَكُ بِهِ وَ بِكَ ا رِهِ الْأَرْ ضُ

فَهَا كَانَ لَهُ مِنَ فِعَةِ يَنْصُرُ وُ لَهُ اللهِ مِنَ فِعَةِ يَنْصُرُ وُ لَهُ اللهِ مِن نَعْدَهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ مَن كُلُ وَ مَا كَا نَ مِن اللهِ وَ مَا كَا نَ اللهِ وَ مَا كَا نَ اللهِ اللهِ وَ مَا كَا نَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

تغه س : کسی خودبخودبامدادشرسیدونه کسی را بامداد خود خواسته است. سنی به قوت خودش کار داد و نه قوهٔ دیگران بهدردش خورد .

تفسیر: کسانیکه دیروز ترقی جاه و ثروت قارون رادیده آرزو میکردند که «کاش ما هم به چنین عروج واقبال نائل می شدیم» امروز سر انجام بد اورا دیده ازآن خیال بر گشتند و بهوش آمدند و دریافتند که چنیسن دولت حقیقتاً مانند ماری است ظاهراً قشنگ اما مملو از زهر مهلک پس اگر ترقی و عروج دنیوی کسی مشاهده گردد زینهار نباید قبول نمود که آن شخص بعضور خدای ذوالجلال عزت و وجاهتی دارد نمی توا ن ترقی دنیارا معیار رد و قبول بندگی قرار داد م حکمت خدای تعالی است که برای هرکه مناسب داند درواز های روزی را بکشاید و بر هرکه خواهد آنرا تنگ گرداند فراخی مال و دونت دلیل مقبولیت و انجام نیکو نیست بلکه بسا او قات نتیجه آن به صورت تباهی و هلاکت ابدی نمودار مشود راست است:

وكم جاهل جاهل تلقاء مرزوقا وصيرا لعالم النحرير ذند يقا کم عاقل عاقل اعیت مداهبه هد الذی ترلیالا و هام حاثرة

كُو لِآ أَنْ مَّنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا اللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا اللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا اللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا اللهُ اللهِ اللهُ الل

## رَ وَ يُكِالنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَفِرُ وْنَ ﴿ الْكَفِرُ وْنَ ﴿ الْكَفِرُ وْنَ ﴿ الْكَفِرُ وْنَ ﴿ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّال

تفسیر: احسان خدای تعالی است که مارا مانند قارون نساختورنه مورد همین مجازات واقع می شدیم - اگر چهما از فرط حرص و طمع خویش آرزوی «یالیت لنا مثل مااوتی قارون» کرده بودیم مگر خدای تعالی ازفضل واحسان خود مارا به آن آرزو نرساند و هم به سبب حرص ما بهما سزا نداد بلکه عاقبت وخیم قارون رانشان داده مارا تنبیه نمود - اکنون بکلی برای ما معلوم شد که تنها بوفور سیموزر نمیتوان نجات یافت بکلی برای ما معلوم شد که تنها بوفور سیموزر نمیتوان نجات یافت و بصورت حقیقی کامیاب گردید و نیز منکرین نا سپاس به هیچ صورت نمیتوانند از عذاب الهی (ج) رستگار شوند.

تفسیر: یعنی نادانان گفتند که دولت قارون بخت بزرگ اوست بخت بزرگ این نیست بلکه بخت بزرگ یافتن آخرت است وآن برای کسانی است که نمیخواهند در زمین خدای تعالی شر و فساد وفتنه و خرابی بر پا کنند ودر فکر آن نیستند که شخص خودرا بلندترین مردمان معرفی نمایند بلکه راه تواضع وانکسار ورویه پرهیز گاری را اختیار میکنند و کوشش دارند در عوض اینکه نخوت و بلندی خود را به خلق نشا ن دهند دین خودرا بلند سازند . کلمهٔ حق را ترویج دهند و برای ترفیح و ترقی قوم مسلمان خویش صرف قوت نموده و همت کامل بگمارند و وترقی قوم مسلمان خویش صرف قوت نموده و همت کامل بگمارند یا ایشان قطعاً دلبسته حرص دنیا نیستند و عاشق آخرت می باشند کسیکه چنین همت بلند دارد دنیا به پابوس او می شتابد ، اکنون بسنجید که

القصص

آیا طالب دنیاخوب است یا مطلوب آن ؟ صحابه (رض)را بنگرید که نسبت بهدیگران زیاده ترتارك الدنیابودندلیكن متروك الدنیا نبودند ـ به هرحال مقصد اصلی مومن آخرت است \_ همان حصهٔ دنیا نیکو است که ذریعهٔ حصول این مقصد بزرگ گردد .

#### مَنُ جَآءً يِا لُحَسنَةِ فَلَهُ پس اوراست بہتر ازآن

تفسير: نيكوئي كه انسان دراينجا بعمل ميآرد درآنجا به مراتب بلندتر نیکوئی میرسد و کماز کم درمقابل یك نیکی ده چند ثواب می یابد .

تفسير : حضرت شاه صاحب (رح) مي نويسد كه «به نيكي وعدة نيكي داد وانسأن حتماً بآن نايل شدني است اما بهبدى بدىرا حتماً وعده نفرمودزيرا ممكن است معاف شود \_ تنها اينقدر فرمود كه نسبت به كرده خو يش سزای بیشتر نخواهد یافت . .

إِنَّ الَّذِي فَرَ ضَ عَلَيْكَ الْقُرُ الْنَ (هرآئینه) آن*خدائیکه* 

امنخلقالسموات -----

۲.

### لَرُ آ ذُكَ إِلَى مَعَادٍ ا

(هرآئینه) بازگرداننده است ترابجای بازگشت

تفسير : پيشتر «والعاقبة للمتقين» فرمود كهمر پرهيزگاران راسر انجام نیك است ( یعنی درآخرت) چنانکه درفوق معلوم گردید اکنون خاطرنشان مى نمايد كهدر دنيا هم فتح آخرين ازهمين مردممي باشد ببين که امروز ازجـوروستم کفار به تنـگ آمده به ترك مـکه مجبور شــدهٔ مگر آن خدائی که ترا پیغمبر ساخت و کتابی چون قرآن بتو عطا فــر مود يقيناً ترا بافوز و كامراني فوقالعاده واپس بــدان جاي خواهــد آورد حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد «این آیت در هنگام هجرت نازل شد و به آنحضرت (ص) تسلی داده شد که باز به مکه بر می گردی بنابوان آنحضرت (ص) به مظفریت ومنصوریت تمام به مکه آمد، بعض مفسرین از «معاد» موت را مراد گرفتهاند و بعضی آخرت و بعضی جنت و بعضی سر زمین شام را که آنحضرت (ص) پیش از نزول این آیت به شب معراج به آنجا تشریف برده بود حافظ عمادالدین ابن کثیر (رح) درایس اقوال تطبیق بسیار عمیق و لطیف داده یعنی مراد از «معاد» دراینجا مکهٔ معظمه است (کمافی البخاری) مگر فتح مکه علامتی از قرب اجل بود چنانکه ابن عباس و عمر رضی الله عنهما در اثنای تفسیر «اذاجه، نصرالله والفتح» گفته اند در آینده بعد از اجل «حشر» و بعد از حشر «آخرت» منزل انتہائی آخرت دجنت، است \_ مطلب این است که الله تعالی اول آنحضرت را به یك شان وشوكت زیاد پس به مكه رجعت خواهد داد ، پس از حند روز اجل واقع میشود سیس بسوی ارض شام حسر می شود ( چنا نکه از احادیث ثابت است ) بالاخر باشوکت واعتبار زیاد تشریف فرمای آخرت خواهد شد و آنگاه برای همیشه به اعلی ترین مقام جنت خسواهد

قُلُ رَّ بِنَى اَ عُلَمُمنُ جَاءَ بِالْهُدَى بِعَو رَبِينَ خُوبِمِيداند كه كدام شخص آورده است هدايت دا

### وَ مَنُ هُوَ فِي ضَلْكٍ مُّبِينٍ ۞

و کدام کس در گمراهی آشکارا افتاده است (داناتراست بهآنکهآورد هدایترا وبهرکهویدرگمراهیظاهر است)

تفسیر: حق تعالی ره یافتن مرا و گمراهی مکذبین و معاندین را خـوب میداند واوتعالی حتماً باهریك بروفق احوالش معامله میکند چنین نمیشود که کوشش مرا ضایع کند و یا گمراهان را رسوا نسازد.

مِّنُ رُّ بِتك

رب تورلیکن فروفرستاده شد بسبب دحمتی از پروردگارتو)

تفسیو: تو در انتظار پیغمبری نبودی بلکه حق تعالی محض از رحمت وموهبت خودترا به پیغمبری ووحی سر افراز فرمود وهمان ذات متعال ازلطف ومرحمت خویش در دنیاو آخرت تراکامیاب میگرداند بنابران بایدبه امداد آن ذات یاك همیشه اعتماد داشته باشی .

تفسير : حضرت شاه صاحب رحمه الله مي نويسد « قوم خودرا كه با تو این بدی کرده و ترا به ترك وطن مجبور نمودند از خود مشمار اكنون هركه باتو رفاقت كند ازتست . .

وَ لَا يُصُدُّ نَّكَ عَنْ الْيُتِ اللَّهِ و مبادا بازدارندترا(کافران) بَعْدَ إِنْ أَنْزِلْتَ إِلَيْكَ وَ الْمَ عُ بعد اذاتكه فرود أورده شد بسوى تو و بغوان الى رَبِّكَ وَ لَا تَكُونَنَّ مِنَ ربخود و (هرگز)مشو الْهُشُرِكِيْنَ 🗟

تفسیر : در کار دین هیچ پاس ر لحاظقوم خودرا مکنو نه خودرا از جملهٔ آنها بشیمار اگر چه خویشیاوندان تو باشند ، آنهارابسوی پروردگارخویش رهنمونی کن وبر احکام خدا (ج) قائم و ثابت باش .

لا تُدُعُ الثي الله (باالله) معبود دیگری را

تفسير : بعض مفسرين راجع باين آيت گفته انــد كه اين خــطابيــكه.به آنحضرت (ص) شده برای شنوانیدن دیگران است .

لاَ إِلٰهُ إِلاَّهُوَ ﴿ كُ چيز هلاكشوندهاست نیستهیچمعبودی بدون او

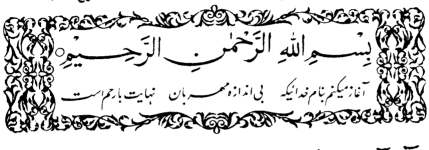
تفسير : هر چيز به ذات خود معدوم است و تقريباً همه اشيا هر وقتى که باشد فناشدنی است مگر وجهوی سبحانه و تعالی یعنی حضرت باری عزوجل نه گاهی معدوم بود و نه گاهی فنا می پذیرد چه خوش فرمـوده آنكه كفته است ع «الاكل شيء ماخلاالله باطل » قال الله تعالى «كل من عليها فان ويبقى و جه ربك ذوالجلال والاكرام» بعض سلف چنين مطلب گرفته اند که همه کارها فنا شدنی است به جز کاریکه خالصاًلو جه الله كرده شود ـ والله تعالى اعلم .

باز گردانیله شوید

تفسير : همه به محكمة عدالت وى حاضر شادني است آنجا تنها حكم او نافذ است و دیگری را صورتاً و ظاهراً حکم واقتداری باقی نمیماند . (خارایا ! درآن هنگام برین بنده گنهگار رحم فرماوازغضب خود پناهده) . تم سورة القصص ولله الحمد والمنه.

14.1

(سورة العنكبوت مكية وهى تسعوستون آية و سبع ركوعات) (سورة عنكبوت مكى استو آنشمتونه آيت و هفت ركوعاست)



المسم النَّاسُ أَن يُّنُو كُو السَّاسُ النَّاسُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللّ که گذاشته شوند آیا مییندارند مردم

#### أَنْ يَتُقُو لُو المَنَّاوَهُمْ بمجرد اینکه گویند

ايمان آورديم وايشان امتحان كرده نشيوند

تفسیر : دعوی ایمان کارآسان نیست مدعیان آن باید آمادهٔ امتحان و ابتلاء باشند این محکی است که خالص و مغشوش به ذریعــهٔ آن ازهــم امتیاز داده میشود در حدیث است که شدیدترین امتحان از انبیاء گر فته میشود ، بعد از آنها صالحین مورد آزمایش قرار داده میشوند ، سپس درجه بدرجه امتحان آن مردمیکه به آنها مشابهت دارند گرفته میشود نیز امتحان آدم بروفق حیثیت و قوتدینی آن بهعمل میآیدیعنی هرقدر که شخص دردین مضبوط واستوار باشد همان قدر امتحانش سختمیباشد .

#### َٰذِ يَنَ مِر امتحان كرديم هر آئينه پیش ازایشان بودند

تفسیر : پیروان انبیای سابقمورد امتحانات نهایت شدید واقع شده اند در بخاری آمده که صحابه رضی الله عنهم یك مرتبه به خدمت آنحضر ت (ص) فریاد کردند که یا رسول الله ابرای ما دعاکنید و از خدای تعالی مدد بخواهید این وقتی بود که مشرکین مکه منتهادرجه ظلم وستم بر مسلمانان نموده آدم زنده را درآن ایستاده میکردند ، سپس برسر آناره کشیده اورا دوپاره می نمودند و گوشت و پوست بعض انسانها رابهواسطهٔشآنه های آهنی از بدنش جدا میکردند اما بااین همه سختسها نتوانستند آنهارا از دین بگردانند .

ام**نخ**لقالسموات -----

فَلَيْعُلَمْ اللّٰهُ الّٰذِينَ صَلَ قُو ا

### وَلَيْعُلَمُنَّ الْكُذِينِ ٥

ر هرآئینه معلوم (متمیز) خواهد کرد دروغگویان را

تفسیر: خدای تعالی آشکارا خواهد نمودو خواهد دید کهدر دعوای ایمان که راست وکه دروغگومی برآید ؟ برطبق آن به هر شخص مکافات و محازات داده میشود .

تنبیه : از «فلیعلمناته الایه» انسان بوهم میافتد که علم باریتعالی حادث است جواب آنرا که فوق العاده محققانه است مترجم محقق (قدس سره) داده است در پارهٔ دوم رکوع اول در تحت آیه «الالنعلم من یتبعالرسول محمن ینقلب علی عقبیه» ملاحظه فرمائید درین موقع بسوی توجیها تیکه مفسرین نوشته اند اشاره کرده ایم .

آمْ حَسِبُ الَّذِينَ يَعْمَلُوْ نَ السَّيِّاتِ

آمْ حَسِبُ الَّذِينَ يَعْمَلُوْ نَ السَّيِّاتِ

آيا ميندادند آنانيكه مينند بدى هادا

### اَ نُ يَسُبِقُو نَا سَاءَ مَا يُحْكُمُوْ نَ ﴿

که نجات یابندازما (کهپیشدستی کنند برما وعاجز کنندمارا) بداست آنچه حکم میکنند

تفسیو: حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد که «آیت اول راجع به مسلمانانی بودکه در شکنجهٔ ایذاهای کافران گرفتار بودندو این آیت به آن کفار مربوط است که مسلمانان را آزار میرسانیدند » «موضح» یعنی امتحانات مسلمانان را دیده کفار چنان گمان نبرند که «به اطمینان تمام ظلم خودرا اجرا کرده از مجازات بر کنار می مانند » خیر آنها از پیش ما گریخته و پنهان شده نمیتوانند . در مقابل سزای شدیدی که برآنها وارد شدنی است سختی امتحان مسلمانان اهمیتی ندارد داگر آنها از مهلت موقتی که بایشان داده شده باین فکر افتاده باشند که «همیشه مامون ومصئون خواهیم ماند و بوقت اجرای سزااز عذاب خدای تعالی خلاص خواهیم شد » در حقیقت در حق خود فیصله نهایت به کرده انه چنین فیصلهٔ احمقانه مصیبتی را که حتماً آمدنی است باز داشته نمیتوانه .

#### مُنْ كَانَ يَرُ جُولًا لِقَاءَ اللَّهِ فَإِنَّ مركه الله دارد ملاقات الله دا پس(هرآئينه)

# اَجُلُ اللّٰمِ لَا تِ وَهُو السَّهِيْعُ الْعَلِيْمُ ۞ ميعاد (ملاقات)الله آمدني است واوست شنوا دانيا

تفسیر: شخصی که مصائب و نوائب را باین امید میبردارد که من یکروز بحضور خدا (ج) حاضر شدنی هستم و در آنجا انسان دربرابر هر عمل بد مواخذه میشود – اگر ناکام ماندم سختی هائیکه از سختی های موجود به مراتب بلند تراست برمن نازل میشود واگر کامیاب بر آمدم جمیع کلفتها و رنجها محو میگردد و خوشنودی الله تعالی و دیدار او نصیب خواهد شد باید عقیده راسخ داشته باشد که وعده خدا (ج) حتما آمدنی است و هیچ قوت آنرا باز داشته نمیتواند آرزو های که آن شخص بدل پرورده بود بر آورده میشود و باعث روشنی دیده او میکردد – خدایتعالی سخنان همه کس را میشنود و میداند و محنت هیچکس را ضایم نمیکند.

### وَمَنْ جَاهُدُ فَإِنَّهَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهُ \*

هر کەز حمت کشد (جهاد کند) پس زحمت میکشد (جز این نیست که جهاد میکند) برای نفس خود

تفسیر :الله تعالی را از اطاعت کسی چه نفع واز معصیت کسی چه زیبان میرسد ؟ او تعالی ازبن چیزها به کلی بی نیباز است بنده در اطاعت پروردگارخود هرقدر رنج و محنتی که میکشد ثمرهٔ آنرا دردنسیا و آخرت می یابد پس اشخاصیکه مجاهدت میکنند گاهی چنان خیبال نکنند که از رنج و محنتی که در راه خدا (ج) می کشند بر او تعالی احسان می کنند (العیاذ بالله) بلکه احسان از او تعالی است که ایشان را توفیق اطاعت و ریاضت می بخشد.

(من نکردم خلق تا سودی کسنم \* بلکه تابربندگان جودی کسنم)

وَ الَّذِينَ الْمُنُو اوَعَمِلُو الصَّلِحْتِ
و النَّهِ يَنَ الْمُنُو اوَعَمِلُو الصَّلِحْتِ

اَنْ كُوْرُ نَّ عَنْهُمُ سَيِّا تِهِمُ (البته) دور ميكنيم اذايشان دا

وَلَنَجْزِ يَنْهُمْ أَحْسَنَ الَّذِي كَا نُو ا

يَعُمَلُوْ نَ ۞

تفسیں: اگرچه خدای تعالی از جهان و جهانیان بکلی بی نیاز است مگر از رحمت و عنایت خویش مزدرنج و محنت را به آنها عطا می فرماید حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد و یعنی ازبرکت ایمان به نیکی هانایل میشوند و بدی های آنها معاف میگردد» (موضح القرآن).

و و صَّیْنَا الْا نَسَانَ بِوَالِدَ یَهِ حُسُنًا اللهِ وَ اللهِ یَهِ حُسُنًا اللهِ وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اله

و الر مجبود عنند ترار كوشش عنندبرتو) تاشريك ساذى بمن

مَا لَيْسَ لَكَ بِهُ عِلْمٌ

تفسیر: در تمام کائنات چنان چیزی وجود ندارد که باخداشریك وانباز گردد کسانیکه برای خدا (ج) شریك مقرر می کنند خاص اوهام جاهلانه و خیالات بی اساس را پیروی نموده واز حقیقت بکلی دورافتاده اند.

### فَلا تُطِعُهُمَا ا

#### پس گفتهٔ ایشان راقبول مکن (فرمانبرداری مکن ایشانر ادر آن)

تفسیو: اگر چه در دنیا هیچحقی بالاتر از حق پدر ومادر نیست لیکن حق خدای تعالی بیشتر و برتر از آنهاست پس به خاطر آنها نباید دین را بگذارد (موضح) در حدیث است که والدهٔ حضرت سعد بن ابی و قاص مشرکه بود وقتیکه خبر اسلام پسر خودرا شنید عهد کرد مادامیکه سعد از اسلام برنگردد نه چیزی خواهم خورد ونه زیر سقف آرام خواهم کرد چنانچه خوردونوش راترك داده و بكلی ضعیف و نحیف شد مدم رد چنانچه خوردونوش راترك داده و بكلی ضعیف و نحیف شد مردم به جبر واکراه بدهنش آب و نان می انداختند که نمیرد بنابر آن این به جبر واکراه بدهنش آب و نان می انداختند که نمیرد بنابر آن این به جبر خلاف حق مجبور کند یک نوع ابتلاء وامتحان است لازماست که پای برخلاف حق مجبور کند یک نوع ابتلاء وامتحان است لازماست که پای ثبات مؤمن نلغزد .

## ا کی مر جعکم فانسو کا بها به انجه بها به انجه بها به انجه بها به انجه به انجام به انجام به انج به انجام به انج انجام به انجام به انجام به انجام به انجام به ا



تفسیو : چون همه مردمان در محکمهٔ عدالت ماحاضر شدنی هستنددرآن وقت برایشان عیان میگردد کهاز بین اولاد ووالدیــن کدام از حــد تجاوز کرده بود و کدام برحق بود .

و الذين المنوا وعبلواالطلحت و آنانكه يقين عردهاند و عردهاند

# كَنُدُ خِلَتُهُم فِي الصَّلِحِيْنَ آنَ (هرآئينه) درآديم ايشانوا در (درة) مردمانيك

تفسیر: کسانیکه در مقابل چنین موانع بر راه ایمان و نیکی قایم بودند الله تعالی حشر آنهارا در بندگان خاص نیك خود خواهد کرد – ابن کثیر (رح) می نویسد که «اگر اولاد در سخن ناحق قول والدین را نپذیرد ووالدین به ناحق قایم مانند حشر اولاد در زمرهٔ صالحین خواهد شدودر زمرهٔ والدین خود نمی باشند اگر چه از حیث تعلقات طبیعی و نسبی از همه قریب تر بودند ازین معلوم شدکه از «المرء معمن احب » حب دینی مراد است و حب طبیعی مراد نیست .

تفسیو: این ذکر کسانی است که به زبان خودرا مؤمن میدانند ودر دل ایمان راسخ ندارند بهمجردیکه در راه خدا (ج) بدیشان رنجیرسدویا از سبب دین ، مردم به آنان ایدائی رسانند این آزمایش رامثل علاب خدا می پندارند چنانکه در وقتیکه انسان از عذاب الهی (ج) هراسانگردد میخواهد که خودرا نجات دهد واز دعاوی سابق خود دستبردارد ناچار به غلطی و خطای خود اعتراف مینماید حال این بزدلان هم همین قسماست که هر وقتی که درمعاملهٔ دین به زحمت و رنجی مبتلا گردند فرورا هراسان گردیده از دعوای ایمان دست میکشند و کویا به گفتار و کردار حریش نشان دادند که درین دعوی بر غلط بودیم و یا کاهی چنین دعوی نکرده بودیم .

### وَ لَئِنَ جُآءُ نَصُرٌ مِّنُ رَّ يَّكَ بیاید مدی (فتحی) از

### لَيُقُو لُنَّ إِنَّا كُنَّا مُعَكُمُ ا (هرآئينه) گويند

(هرآئينه)ما با شمابوديم

تفسیر : چون کامیابی و عروج مسلمانان راببینند سخنها گویند که ما همراه شما بوديم و حال هم برادران اسلامي شما هستيــم خصوصاًوقتيكه مسلمانان را فتح نصیب شود و فرض کنید که اگر آنها با کفار رفیق ومدد گار بوده بدست مسلمانان اسیر گردند تا چه اندازه چاپلوسی و تملق خو اهند کرد .

تفسیر : نه رفاقتی که با مسلمانان دارند خدای تعالی ازآن پوره آگاه آسمه آرا ممکناست که بدعواهای زبانی رازهای دلخودرا از خدای متعالى السار دارند ؟ .

وَلَيْ لَيْنَ اللَّهُ الَّذِ يُنَ الْمُنُوا ر ر آئیند ...وم (ممتاز) خواهد کردانه آنانیراکه

وَ لَنَعُلَبُنَّ الْمُنْفِقِينَ ١٠ و هرآئینه معلوم(ممتاز)خواهدکرد منافقان دا

تفسیر : اگر چه خدای تعالی از ازل بر همه چیز های شما آگاه بوده مگر اكنون اعمال وافعال تان را خواهد سنجيد كه كدام كس خود را مــؤمن صادق ثابت میکند و کدام کس منافق دروغگوی حیله باز است . تنبیه : در چنین مواضع «لیعلمس الله» را ابس عباس (رض) به معنی «كيوين الله» گرفته است چنانكه در تفسير ابن كثير (رح) به آن اشاره شده.

#### وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُ وَ الِلَّذِينَ الْمُنُوا الْبِعُوْ اسْبِيلْنَاوَلْنُحْمِلْ خَطْيْكُمُ " پیروی کنید كناهان شمارا رامعارا و (باید) برداریم

تفسم : مسلمان باید که برایمان استوار باشد و هیچ مصیبت و ایذا: او را از طریق استفامت باز ندارد و نه از استمالت آحمقانهٔ کفار متأثر گُردد مثلا کفار به مسلمانان میگویند که اسلام را ترك گفته باز بهبرادری خود شامل شوید و براه ما روان گردید تا از تمام تگالیف و ایذاها نجات یابید ، مصائب و نوائب را چرا رایگان می بردارید ــ واگر چنین فعــل را گناه میدانید واز مواخذه اندیشه دارید بحضور خدا (ج) نام مارابگیرید که این مردم بهما چنین مشوره داده بودند اگر چنین حال پیش آیدتمام مسئوليت راما بردوش خود خواهيم كرفت وباركناهان شممارا خسواهيم برداشت چنانکه شاعری گوید :

«تو مشتق ناز کن خون جهان بر کردن منباد» .



مُّعُ أَ ثُـقًا لِهِمْ همراه بارهای خود

تفسير : آنان دروغگويان اند ، بقدر ذره هم بار شمار اسبك كرده نميتوانند بلکه بارخود راسنگین تر ساخته میروند ـ یك بار گناهان شخص آنها بود اکنون بار اغواء واضلال دیگران هم بس آن افسزوده شد د در موضح القرآن آمده است « اگر کسی خواهد که از راه رفاقت باردیگری را بر دوش خود بگیرد ممکن نیست \_ لیکن اگر کسی را گمراه کرد و آنکس در اثر اضلال او مرتکب گناه گردید \_ آن گناه هم به گردنگمراه کننده می افتد و هم بردوش گمراه شونده » در حدیث آمده است که «اگر کسی در دنیا شخص دیگر را ناحق بکشد حصهٔ گناه او به پسر اولی آدم (يعنى قابيل) هم ميرسىد زيرا نامبرده واضعاين دستورز شت است .

وَ لَيُسْتُلُنَّ يَهُ مَ الْقِيْمَةِ عُمَّا قیامت از سخنانی (آنچه) ر و هرآئینه پرسیده شوند روز

مَ كَانُو ا يَفْتُرُ وَنَ ١ افترا ميكردند که

تفسير : اين سخنان دروغ آنها كه «بارشمارا خواهيم برداشت »في نفسه يك گناه مستقلم، است كه حتماً بهآن مأخوذ ميشوند سپس در ضمن چند قصه تنبیه میفرماید که دروغگویان از قدیم الایام در مقابل راستکاران مرتکب اغواء و شرارت شده و را ستکاران مدتهای دراز مورد امتحان وابتلاء واقع بوده انه ، عاقبت الامر راستان به نعیم جاودانی نایل آمدند واشخاص منكر و شرير دائماً خائب و خاسر شدند راستبازان كا مران و سر افراز گردیدند و مکاید اشقیاء تماماً بیش از تار عنکبوت هماهمیت

وَ لَقَدُ أَرُسُلْنَا نُو حَالِلَى قَوْمِهِ فرستاديم **و**(هرآئينه) بسوي

العنكبوت ال

تفسیں: از ابن عباس (رض) منقول است که حضرت نـوح(ع) در سن چهل سالکی مبعوث شد ، تا نه صدو پنجاه سال در دعوت تبلیغ و سعی واصلاح مصروف بود سپس طوفان آمد و شصت سال بعد از طوفان زنده ماند ، باین حساب عمر او یکهزارو پنجاه سال شد .

تفسیو : چون از گناهان و شرارتها باز نیامدند همه را طوفان فرا گرفت وغیر از چند نفر همگان هلاك شدند .

تفسیر : ما اشخاصو جانورانی راکه همراه نوح (ع) در کشتی بودنــد محفوظ داشتیم ( این قصه در سورهٔ هود مفصل گذشته است ) .

تفسیں: گویند کشتی نوح(ع) تا مدت دراز برکوه(جودی)موجود بود تا برای تماشا کنندگان مایهٔ عبرت باشد جهازات و کشتی های امروزی هم یك نوع علامت است که دیدن آن ، سفینهٔ نوح(ع) رابیادمیدهد و نمونهٔ قدرت الهی (ج) به نظر می آید \_ ویا شاید این مراد باشد که این قصهٔ

کشتی را برای همیشه نشانهٔ عبرت گردانیدیم ـ حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد «وقتیکه این سوره نازل شد بسیاری اصحاب آنعضرت (ص) از ایذاء رسانی کافران به تنگ آمده در کشتی سوار شده به طرف مملکت حبشه رفته بودند ـ چون آنعضرت (ص) به مدینه هجرت کردند ودرآنجا طرح اقامت افگندند آن اصحاب اهل کشتی هم به خیرو عافیت با پیغمبر (ص) باز یك جاشدند » «موضح با اندك تغیر » کویا درین صورت تاریخ نوح (ع)وسفینهٔ نوح (ع) تکرار شد .

و إِبَرْ هِيْم إِنْ قَالَ لِقُوْ مِهِ اعْبُلُ و اللّٰهُ و رَفِر اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللللْمُلْمُولُولَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

تفسيو : عقائد دروغ و خيالات واوهام باطله را پيروى مى كنيد چنانچه اين رايدست خودساخته نصب كرديد و آنهارا به دروغ خداناميديد.

اِ نَّى الَّذِ يُنَ نَعُبُدُ وُ نَ مِنْ كُ وُ نِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

الا يُهْلِكُون لَكُمْ رِزْقًا فَا بَنْغُول اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

عِنْدُ اللّٰهِ الرِّزِ قُ وَ اعْبُدُ وَ هُ اللّٰهِ الرِّزِ قُ وَ اعْبُدُ وَ هُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللللّٰمِ اللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ الللّٰهِ اللللللّٰمِ الللّٰهِ ا

و اشْکُرْ و الله الله الله و الله عنون س

تفسیر: حضرت شاه صاحب (رح) می نویسد که « اکثر مردم بدنبال روزی ایمان خودرا می بازند اما باید دانست که بدون الله تعالی دیگر روزی دهنده نیست و او تعالی مطابق رضای خویش رزق عطا میفرماید، پس خاص شکر گذار او شوید و محض بسه بندگی او بپردازید چون باز گشت همه بحضور اوتعالی است آنجا بچه روی حاضر میشوید.

و اثر تكديب مى تنيد پس (هر آئينه) تكديب ترده بودندامتها

مِّنَ قَبُلِكُمْ ﴿ وَمَا عَلَى الرَّسُولُ لِ

إِلَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ ۞

تفسیو: از تکذیب شما گرندی بمن نمی رسد من تبلیخ و نصیحت آشکارا وعامفهم نمودم وفرض خودرا اداکردم ـ نیك وبد را به شما فهماندم ـ اگر قبول نکردید زیان آن به شما میرسد چنانکه «عاد»و «ثمود» وغیره پیش از شما دچار نقصان شده اند.

تفسیو : در ذات خود تان غور ودقت نمائید که پیشتر وجودی نداشتید خدای تعالی شمارا آفرید همچنان بعد از مردن دو باره شمارا زنده خواهد کرد حضرت شاه صاحب (رح) مینویسد که چون ابتدا را به چشم سر مشاهده میکنید از همین ابتدا به اعاده پیببرید .

اِنَّ ذَ لِكَ عَلَى اللَّهِ يُسِيرُ اللَّهِ اللَّهِ يُسِيرُ اللَّهِ اللَّهِ يُسِيرُ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ الله

تفسیو: نزد ایزدتعالی سبحانه هیچ مشکل نیست ، ذاتی کهدراول بدون نمونه چیزی را آفرید بعد از قایم شدن نمونه دوباره ساختن و آفرید ز در قدرت کاملهٔ او آسان تراست .

قُلْ سِيْرُ وَ افِي الْأَرْضِ فَا نَظُرُ وَ ا بعو سير تنيد در نمين بس ببينيد كَيْفَ بَكُ ٱللَّحُلْقَ شُمَّ اللَّمُ يُنْشِيحُ حَيْنَهُ نُوعُرِد آفرينش دا باذ الله بريارپيدا، ميكند

النُّشَا ةَ اللَّا خِر ةَ ط

تفسیل : غیر از ذات ووجود خود در پیدایش مخلوقات دیگر هم غمور و تفکر نمائید ودر دنیا سیل و سیاحت کنید و بنگرید که خدای تعالی چه مخلوقات را پیدا کرده است ؟ برهمین مشاهدهٔ عینی زندگی دومین را قیاس کنید واین واضع است که قدرت و توانائی او تعالی محدود نیست.

اِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قَلِ يُوْ ﴿

يعُنِّ بُ مَنْ يَسَاءُ وَ يَرُحُمُ مَنْ يَسَاءُ عداب تند هر ترا خواهد و رحم تند برهر ته خواهد

تفسیو: بعد از اینکه مردمان را دوباره بر انگیخت بر وفق حکمت خویش مجرمین را به سزا خواهد رسانید و هرکسی را که خواهد مورد فضل و کرم و رحمت خود قرار خواهد داد.

وَ إِلَيْهُ ثُقَلِبُو نَ ﴿ وَمَلَ أَنْتُمْ بِهُ عَجِزِينَ وَالْيَهُ وَهُعَجِزِينَ وَالْيَهُ وَهُعَجِزِينَ وَاللهُ وَلِي اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

فِي الْآرْضِ وَلا فِي السَّمَآءِ لَا فِي السَّمَآءِ لَا مِن السَّمَآءِ لَا مِن السَّمَاءِ لَا مِن السَّمَاءِ الْعَامِي السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ ال

و مَا لَكُمْ مِّنْ كُ وُ نِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ نِست ميچىس شمارا بجز خدا

بن و لي و لا نصير الآها عام (دوست و نه مدد عاد

تفسیو: اگر ارادهٔ خدا (ج) به سزا دادن کسی رفته باشد آنکس نه از در آمدن در سوراخهای زمین از سزا نجات تواند یافت و نه پرواز به طرف آسمان او را رهائی خواهد بخشید و نه بلندی و یا پستی بنا گاه مجرم خدا (ج) خواهد شد و نه هیچ قوت و طاقتی بعمایت و مدد او خواهد رسید.

1710

æ

العنكبوت ۲۹

و اللهِ يْنَ كَفَرُ وَ ابِا يْتِ اللهِ علا وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

تفسیر: کسانی که در دنیا از سخنان خدا (ج) انکار کر دند و ملاقات اور ا امید نداشتند (زیرا که آنها بعث بعد الموت را قطعاً قایل نشدند) چگونه امید وار رحمت الهی (ج) خواهند شد ؟ بنابران در آخرت هم محروم و مایوس میشوند این کویا بر عکس «منکان یرجو القاءالله فان اجل الله لات» (رکوع اول همین سوره) می باشد .

و أو لَـــرِّهُ مَكُ ابُ الْهِيمُ عَدَ ابُ الْهِيمُ الْهُمْ عَدَ ابُ الْهِيمُ الْهُمْ عَدَ ابُ الْهِيمُ اللهِ اللهُ الل

تفسیو: چون از جواب سخنان معقول و دلایل و براهین حضرت ابراهیم (ع) قوم او عاجز آمدند به استعمال قوت اقدام کردند و بین خودمشورت نمودند که یا اورا به قتل رسانیده یكباره کارش را تمام کنند ویادرآتش بسوزانند گفتند اگر اذیت و سختی را حس کرده و از سخنان خود باز آید اورااز آتش میکشیم ورنه یك تودهٔ خاکستر خواهد گشت.

# فَا نَجْهُ اللّٰهُ مِنَ النَّا رِ

تفسیو: بعد از مشوره ، حضرت ابراهیم (ع) رادرآتش انداختند میگر حق تعالی نار را گلزار گردانید چنانکه در سورهٔ «الانبیا» مفصلا گذشته است .

العنكبوت

### إِنَّ فِي ذَٰ لِكَ لَا يُنْ لِقُوْمٍ يُكُونُونَ ﴿

(هرآئینه) درین نشانهای بزرگاست برای قومیکه یقین میکنند

تفسیر: الله تعالی به ذریعهٔ این واقعه فهمانید که بند گان صادق خود را چکونه نجات میدهد ـ و مخالفین حق را چسان خایب و خاسر میگرداند. و نیز معلوم گردید که تاثیر هر چیز از حکم اوتعالی است ـ چون حکم او نباشد آتش هم سوزانده نمیتواند .

### وَ قَالَ

و گفت ابراهیم (ع)

تفسيو : همين كه از آتش نجات يافت باز به نصيحت آغاز نمود .

إِنْهَا انْتَحَذَّ نَمْ مِّنَ كُونِ اللّهِ اَوْ ثَانًا لا اللهِ اَوْ ثَانًا لا اللهِ اَوْ ثَانًا لا اللهِ الله اللهِ اللهُ ال

تفسیر: هیچ خردمندی بت پرستی را جائز نمیداند چه بت پرستان هم بدل خود میدانند که این حرکتی است منتها درجه بی معنی مگر برای استوار داشتن شیرازهٔ قومی مذهبی ساخته و مقرر کرده اند که به نام آن تمام ایشان متحد ومتفق و بایکدیسگر دوست وهسمکار باشسند چنانکه دراین ایام طرز عمل اقوام عیسوی یوروپ را چنین مشاهدممیکنیم ویا این مطلب است که بت پرستی باین سبب شیوع نیافته که آن کدام کار معقولی است بلکه سبب عمدهٔ آن تقلید کور کورانه و تعصب قومی و لحاظ و تعلقات باهمیمی باشد و یا این مدعاباشد که منشأ بت پرستی

همین محبت و دوستی باهسی بوده است یعنی چند تن از افسراد مشهور قوم که مودم آنهارا دوست داشتند چون از بین رفتند مردم به تذکار و قور محبت خویش نسبت بایشان مجسمه و تصاویر آنهارا ساختند و بهطور یاد کار نگهداشتند سپس به تعظیم و احترام آنمجسمه و تصاویر پرداختند و بالاخرآن تعظیم ترقی نموده عبادت گردید مفسرین این همه احتمالات را که از آیت استنباط میشود بیان کرده اند \_ و ممکن است کهاز «مودة بینکم» آن محبت بت پرستان مراد باشد که با بتان خود دارند چنانکه در جای دیگر «اندادا یحبونهم کحبالله» فرموده است والله اعلم .

والله اعلم. الله يور م القيامة الح يكفر بعضكم باذ درووذ قيامت منعر شوند بعض شما ببغض قي يلغن بعضكم بعضا ز بعض دا و لعنت عند بعض شما بعض دا

تفسيو: اين همه رفاقت ها ومحبتها محض چندروزه است روز قيامت همه باهم دشمن ميكرديد و بعض شما بر بعض لعنت خواهد فرستاد در موضح القرآن نوشته شده: «شياطين (و غيره) كه معبد ها بهنام شان است به حضور خداى تعالى منكر ميشوند كه ما نگفته بوديم كه ما را پرستش كنيد ـ پرستندگان چون اين سخنان را ميشنوند به آنها لعنت ميكنند كه نذر و نياز مارا ميگرفتند و حالا كه وقت مصيبت است از ما برگشته اند ».

و قراد مماه (جای باذ ممست) شما تش است و نیست شما دا

مِنْ نُصْوِر بُنُ ۞ تَعَالَمُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تفسیر : هیچکس قوت ندارد که شمارا از آتش دوزخ نجات دهد چنانکه پروردگارش آمرا(ابراهیبرا) ازآتش شمارستگاری بخشود .

# فَا مَنَ لَهُ لُو ظُم وَ قَالَ لِرَبِي مُهَاجِرٌ إِنَّي مُهَاجِرٌ إِنَّي مُهَاجِرٌ إِنَّي مُهَاجِرٌ إِنَّي إِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

# الی رقبی مرا نه هو العزیز الحکیم آسوی پرورد کاد خود هر آئینه او عالب باحکمت است

تفسیو: حضرت لوط (ع) برادر زادهٔ حضرت ابراهیم (ع) بود هیچیك از قوم ابراهیم به ابراهیم (ع) ایمان نیاورد و لوط (ع) بدون تاخیر و تعطیل تصدیق کرد وطن این دو پیغمبر شهر بابل بود که در مملکت «عراق» واقع است هر دو بر خدا (ج) توکل نموده از وطن بر آمدند ـ خدای تعالی آنهارا به ملك شام جای اقامت داد .

تنبيه : «وقال أنى مهاجر الايه» مردو احتمال را دربر ميكيرد خواه ابر إهيم (ع) قائل اين كلمات باشد و يا لوط (ع) .

## وَ وَ هُبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَ يَعْقُو بَ

تفسير: اسحاق پسر و يعقوب نواسهٔ ابراهيم (ع) بودوبني اسرائيل نسل يعقوب (ع) است .

# و جَعَلْنَا فِي نُ رِّ يَّتِهِ النَّبُوَّةَ وَ الْكَتْبُ

تفسیو: بعد از ابراهیم (ع) غیر از اولاد وی به کسی کتاب آسمانی و پیغنبوی داده نخواهد شد چنانچه همه انبیائیکه بعدازویآمدند اذذریت او بودند ازینجاست که اورا «ابوالانبیاء» میگویند .

وَ النَّيْنَاهُ أَجُرَهُ فِي اللَّهُ نَيَا عُو إِنَّهُ و داديم اورا أواب اورا در دنيا و (هرآئينه) او

### فِي الْا خِرَةِ لَمِنَ الصَّلِحِيْنَ ۞

الا البته ال البته الماليك كادان است النسب حقيمال در دنيا الدراء الماليك و كادان است

تغسیو : حقّتعالی در دنیا او را مال واولاد و عـزت داد ، نـام نیك ابدی عنایت کرد و به او لادش ملك شام را بخشید (کذافی الموضع) ودرآخرت اورا در گروه صالحین درجه اعلی (که عبارت از جماعت انبیای اولوالعزم اند ) شامل فرمود .

وَلُوْ طَّا إِنْ قَالَ لِقُوْ مِهَ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ و فرستاديم لوط داو قتيكه مفت قومخوددا (هر آئينه) شعا بعمل مرآديد

### مِنْ الْعُلْمِيْنُ ۞

عالميان

تفسیر: پیش آز شماهیچکس مرتکب این عمل شنیع نگردیده و همیسن عدم ارتکاب دلیل آن است که فطرت انسانی ازآن نفرت داشته واین عمل را مکروه میداند ــ محض شمائید که این کار خلاف فطرت و شریعت را بنا نهاده اید .

اَ رُنَّكُمُ لَنَا ثُونَ الرِّجَالَ مِنتابِيد مِنتابِيد مِنتابِيد وَيَقَطَعُونَ السَّبِيلُ فِي السَّبِيلِ فِي السَّبِيلُ فِي الْسَاسِلِيلُ فِي السَّبِيلُ ف

تفسیر: از قطع طریق شاید چور وچپاول مراد باشد کهبواسطهٔ آن راه مسافران رامیزدنید تامردم ازترسبدان جانب نگذرند ویامطلباز «تقطعون السبیل» این باشد که راه فطری ومعتاد را گذاشته سلسلهٔ توالد وتناسل راقطع میکردند.

## وَ يَا أَنُّونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنْكُرُ الْمُنْكُرُ الْمُنْكُرُ الْمُنْكُرُ الْمُنْكُرُ الْمُسْتَدِيدِهِ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

تفسیو: شاید مردم این کار ناپسندیده را پیشتر علانیه میکردند ودرآن هیه شرم و حیا نداشتند و یا دیگر سخنان ریشخندی و بسی حیا ئی میزدند.

تفسمیر :اگر تو پیغمبر صادقی و حقیقتاً راست میگوئی که این کردار های ما بدو مستو جب عذاب است در فرستادن عذاب چرا تاخیر میکنی ؟ در جای دیکر فرمود «وماکان جواب قومه الاان قالوا اخرجوهم منقریتکم انهم اناس یتطهرون» (اعراف رکوع۱۰) یعنی جواب قوم او همین بود که لوط (ع) را با خَانوادماش از قریهٔ خود خارج کنید چه اینها میخواهند خودرا پاک بشمارند شاید از بین قوم بعض اشخاص جواب اولالذکر و بر خی جواب آخرالذکر را داده باشند و یا در یك وقت یك سخن و به وقست دیگر سخن دیگر گفته باشند مثلاً اول به تهدید عذاب ریشخندی کردند باز آخرین فیصله آنها همین بوده باشد که لوط را با خانواده اش ازقریه بیرون کنند \_ بهر حال ثابت کشت که آن قوم نه تنها بانی و مر تکب این فعل شنیع بودند بلکه بر ادامهٔ آن آنقدر اصرار داشتند که برای اخراج پیغمبر ناصح خویش از قریهٔ خود آماده شدند ــ فطرت و طبائسع آنها چنان مسخ شده بود که ذره خوف خدا (ج) در دل شان باقی نمانده بود با تهدیدات عذاب تمسخر میکردند و با پیغمبر آماده مقابله بـودند برای هلاك كردن آنها تنها همین جرم كافیبود واگر علاوه برین گـناه بتوحيد هم قائل نبودند بدى بالاى بدى استمعلوم ميشود كه دعوت توحيد

انطرف حضرت ابراهیم (ع) اعلام یافته قبلاً در آنجا رسیده باشدبنابران لوط (ع) خاص برین مامور شد که مردم را ازاین فعل شنیع باز دارد ممکن است که پیغمبر ممدوح مردم را به توحید و غیره نیز دعوت داده باشد مگر آنرا درینجا نقل نفرمود والله اعلم .

قَالَ رَبِّ انْصُرْ نِی عَلَی الْقُومِ

الْهُ فُسِدِ يْنَ ﴿

تفسیر: لوط (ع) ازآن سبب چنین دعا کرد که از طرف آنها ناامید شده بود شاید برایش معلوم شده باشد که نسلهای آیندهٔ این مردم هم براه نمی آیند و به نقش قدم ایشان روان میشوند چنانکه نوح (ع) فرموده بود «انک ان تدرهمیضلوا عبادئولایلدوا الافاجرا کفارا» (نوح رکوع ۲) نیشاپوری هم در تفسیر خود چنین گفته .

تفسیر: در اثر دعای لوط (ع) به فرشتگان حکم داده شد که آن قسریسه را ملاك و تباه کنند نخست فرشتگان نزد حضرت ابراهیم (ع) آمدند ودر روز گار پیری اش مژده پسری به او داده گفتند که ما روانیم تاآن قریه (سدوم) را محو و نابود کنیم زیرا که اهالی آن به هیچ صورت از حرکات شنیعهٔ خود باز نمی آیند ـ تفصیل این واقعات در سورهٔاعراف هود و حجر وغیره گذشته است.

تنبیه: مژده دادن پسر به حضرت ابراهیم (ع) همراه خبر هلاکت قوم لوط شایداشاره باین باشد که اگر کردگار توانا زمینی را از قومیخالی می کند از طرف دیگر بنیادیك قوم عظیم الشان یعنی ی اسرائیل را نهادنی استچنانکه علامهٔ نیشاپوری در تفسیر خویش بدان اشارهنموده است.

## قَا لَ إِنْ فِيهَا لُوْ طًا الله ماست درآن لوط مماست

تفسیر: آیا با موجود بودن لوط باز هم قریه را تباه می کنید و یا اهل اور ا از آنجا بر آورده به عذاب می افکنید؟ غالباً حضرت ابراهیم (ع) از راه شفقت خیال کرد که چون این عذاب روبروی لوط بر مردم نازل گرددمه کن است ازدیدن منظرهٔ هولتاك عذاب ، وحشت واضطراب باولاحق گردد و زیرا در کلام فرشتگان استثنا نبود بنابر آن مه كن است این فسكر به خاطرش خطور كرده باشد كه در حال موجود بودن لوط (ع) نیز كار عذاب را اجرا خواهند كرد والله اعلم.

تفسی : فرشتگان اطمینان دادند که ما تمام مجرمین ومطیمین را کهدرآنجا سکونت دارند می شناسیم \_ نه فقط به لوط (ع) بلکه به اهل خانه اوهم گزندی نخواهد رسید واز عذاب بر کنار خواهند ماند تنها زوجه اوباقی خواهد ماند زیرا او هم به عذاب الهی (ج) دچار شدنی است .

وَلَيْنَا أَنْ جَا ءَتْ رُسُلُنَا لُو طًا وجون رسیدند (امدند) فرستاد ممانها نزد نوه

سِی ء بِهِم و ضا ق بِهِم ذَ رُعًا الله مناك شد سِبِ ایشان و تنعدل شد بسبب ایشان

تفسیو : فرشتگان به صورت بچه های خوش چهره نهایت قشنگ درآن قریه رسیدند \_ حضرت لوط (ع) اول آنهارا نشناخت ازین جهة خیسلی دلگیر و آزرده شد که عزت و آبروی این مهمانان را از دست قوم چطور حفاظه خواهد کرد اگر ایشانرا جای ندهد خلاف اخلاق و مروت و مهمان نوازی است واگر جای دهد ازین قوم بدکار چگونه ناموس آنها محفوظ خواهد ماند ؟

لَّوْ قَالُوْ الْا تَخْفُ وَ لَا تَحْزَنُ نَنْ وَ لَا تَحْزَنُ نَنْ وَ كُوْرُنُ نَنْ وَ مُعْيِنَ مُسُو

إِنَّامُنَ جُنُوكَ وَ أَهْلَكَ إِلَّا امْرَا تَكَ (هرآئينه) ها نجات ميدهيم توا و اهل توا عمر نن توا

كَا نُتُمِنَ الْغُبِرِ مِنَ ﴿ إِنَّا مُنْزِ لُوْ نَ

كه هست ازباقىماندگان (درعلاب) (هرآئينه)ما فرودآرندگانيم

عَلَی اَ مُلِ مٰذِ وِ الْقُرْ یَاتِی رَجُزًا بِ

مِّنَ السَّهَاءِ بِمَا كَانُوُ ا يَفُسُقُو نَ 🕾

نافرمانی (فسق) میکردند

تفسیر: از شرارت قـوم خود هیچ اندیشه مکـن ایـن ها چیزی کرده

نميتوانند و براى نگهدارى ماغمكين مباش ماانسان نيستيم بلكه فرشتكانيم که ترا وآن اهلخانه اترا که هم مسلك تو باشند نجات میدهیم و ما بغرض هلاك ساختن آين قوم آمده ايم \_ اين قصه پيشتر چندين جاى گذشته

برای مردمانعاقل (برای گروهی که تدبر میکنند)

تفسیر : آثار و علامات قریه های زیر وزبر شدهٔ آنهارا اهل مکه دروقت سمفر به ملك شام مى بينند .

و إلى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعْيِبًا فَقَالَ

فرستادیم بسوی مدین برادرایشان شعیبرا

يٰقُوْمِ اعْبُدُ واللهَ وَارْجُو اللَّهُ وَالْحِرَ

آخرت را واميد بداريد روز ایقوم(من) بپرستید

تفسیو : از روز باز پسین غافل مشوید و تنها خدای یکانه را پر ستش

وَ لَا تَعْتُو افِي الْأَرُ ضِ مُفْسِدٍ يُنَ ﴿ خرابی (فساد) کسنندگان

۲٠

تفسیو: شاید از خرابی کنندگان مراد این باشد که در دادو ستد فریب می کردند و سود میگرفتند و مال خراب راقراریکه عادت داشتند خو ب نشان میدادند وممکناست رهزنی هممینمودند وقیل غیرذلك .

فَكُنَّ بُوهُ فَأَ خُذَ يَهُمُ الرَّ جُفَا فُ

فَا صَبِحُو ا فِي كَ الرِهِم جَثِيبَينَ ﴿ فَي كَ الرِهِم جَثِيبِينَ ﴿ فَي كَالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

و عَالًا اللهِ تَهُوْلُ ا وَ قَلُ تَبَيَّنَ لَكُمْ وهلاك كرديم عاد و ثمودرا و (هرآئينه) ظاهر شده براى شما

از مسائن ایشان

تشمین : چون آثار قریه های آنهارا دیده اید ازآن عبرت بگیرید .

و زُبُونَ كُومُ الشَّيْطُنُ آعُمَا لَهُمْ فَصَلَّ وَ زُبُونَ الْهُمْ فَصَلَّ وَتَرْلِينَ دَالِهِ السَّيْطِنُ مَردادهاى ايشانر ايس باذ داشت

هُمْ مَنْ السَّبِيْلِ وَكَانُوْ الْمُسْتَبْصِرِيْنَ ﴿ الْمُسْتَبْصِرِيْنَ ﴿ السَّالِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُلَّاللَّا الللَّهُ اللللَّاللَّ الللَّالل

تفسیر :در کار های دنیانهایت هوشیار بودندو خودرادانشمند میشمردند لیکن از اضلال شیطان نجات یافته نتوانستند .

و قار و فرعون و فرعون و هامن فه و هلاك ساختیم قادون و فرعون و هاماندا و فرعون و هاماندا و فرعون و هاماندا و فرقد و فرعون و فرائیت بالله بایشان موسی بالله بایشان موسی بالشانهای آشکادا فی الدر فی فی الدر فی بس تعبر مردند دد نمین و ما کا بو اسابقین ایم الدر فی و ما کا بو اسابقین ایم الدر فی الدر فی الدر فی و ما کا بو اسابقین ایم الدر فی الدر

تفسیر: باآنکه علامات واضحه را مشاهده کردند مکر در پیشگاه حق سر خود راخم ننمودند بلکه کبر و غرور آنها زیاده شده رفت. بعد ازآن بچه نتیجه رسیدند ؟ آیا آن متکبران مفرور از سیزا نجات یافتند ؟ آیا (العیاذبالله) خدارا درمانده ساخته توانستند ؟.

سىقت كنند كان ازما

فَكُلُّ اَخُذُ نَا بِلُ نَبِهِ تَ بَيْنَاهِ اللَّهِ الْحَالَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِينِ اللّهِ الْمُؤْمِنِينِ اللّهِ الْمُؤْمِنِينِ اللّهِينِينِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْمُؤْمِنِينِ اللّهِ الْمُؤْمِنِينِ اللّهِ الْمُؤْمِنِينِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِينِ اللّهِ اللّهِينِينِ اللّهِ اللّهِينَامِينَ اللّهِ اللّهِينَامِينَ اللّهِ اللّ

تفسيو: بهر يك از آنها موافق جرم او سنزا داده شند .

فَمِنْهُمْ مِّنُ أَرْ سَلْنَا عَلَيْهِ كَا صِبَّا اللهِ كَا صِبَّا اللهِ عَلَيْهِ كَا صِبَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُ المِلْمُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُ

تفسیر : این گروه قوم لوط است و بعض مفسرین «عاد» را هسم در آن داخل کرده انه .

•

## و مِنْهُمْ مِنْ أَخُذُ نَهُ الصَّيْحَ لَهُ عَ وَ وَ مِنْهُمْ مِنْ الْمِنْ لَكُ الصَّيْحَ لَهُ عَلَى الْمُ الْمُ

تفسیو : اینها ثمود و اهل «مدین » بودند .

و مِنْهُمُ مِنْ خُسَفْنَا بِهِ الْآرُ ضَ عَ و اذایشان کسیبود کهفرو بردیماوراً در زمین

تقسيو : يعني قارون چنانكه درسورهٔ قصص گذشت .

## و مِنْهُمْ مِّنْ أَغْرَ قَنَا عَلَمُ قَنَا عَلَمُ قَنَا عَلَمُ مِنْ الْعَلَمُ قَنَا عَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلمُ الْعُمْ الْعُلمُ الْعَلمُ الْعِلمُ الْعَلمُ الْعِلمُ الْعِلْمُ الْعِلمُ الْعِلمُ الْعِلمُ الْعِلمُ الْعِلمُ الْعِلمُ الْعِلْمُ الْعِلمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ

Secretary Malan track I to the constitution

تفسیر: اینها فرعون وهامان بودندوبعضی قوم نوح(ع) راهم در آنشامل کردهاند.

وَ مَا كَا نَ اللّٰهُ لِيُظْلِمُهُمْ وَ لَكِنَ اللّٰهُ لِيُظْلِمُهُمْ وَ لَكِنَ وَ يَعْنَ اللّٰهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَ لَكِنَ وَ يَعْنَ اللّٰهُ لَا يَعْلَمُ اللّٰهُ وَ نَ عَلَيْهُمْ يَظْلِمُوْ نَ ﴿ كَا نَكُولُ اللّٰهُ لَا يُطْلِمُونُ فَ ﴿ كَا النَّالَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَ نَ اللّٰهُ اللّٰهُ وَ نَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَ نَ اللّٰهُ اللّٰهُ وَ نَ اللّٰهُ اللّٰهُ وَ نَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰلّٰلَٰ اللّٰهُ اللّٰلّٰلِمُ الللّٰلّٰلِمُ الللّٰلّٰ اللّٰلّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلّٰلِمُ الللّٰلّٰ الللّٰلّٰلِمُ الللّٰلِلْمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلَمْ الللللّٰلَّٰلِمُ ا

تفسیو: شان خدای تعالی این نیست که بیانصافی کند و کار بیموقع نماید بارگاه بیمثال او از عیوب و نقایص بکلی مبرا و منزه است ، ظلم در آنجا قطعاً متصور نیست آری خود بندگان برنفسهای خویش ظلم میکنند یعنی مرتکب کارهائی میشوند که جز نتیجهٔ بد چیزی از آن بدست نمی آید .

مَثُلُ الَّذِ يُنَ التَّخَذُ وُ ا

م العنكبوت

49

مِنْ كُونِ اللّٰهِ آ وُ لِيآ ءَ كَمَثَلِ بِعِز عِد اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُلِمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِيِيِيِيِّ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي ا

الْعَنْكُبُو تِ عَلَّ اِلْتُحَنَّ تُ بَيْتًا طُو إِنَّ الْعَنْكُبُو بِيَّا الْمُ إِنَّ الْعَنْدِينَ اللهِ الْعَ

اً وُهُنَ الْبِيُوتِ لَبِيْتُ الْعَنْكُورِ تِ<sup>مْ</sup> إِلَيْ ست ترين خانها خانه عندون است

لُوْ كَانُوْ ا يَعْلَمُوْ نَ ﴿

تفسیر:مقصد از خانه حفاظت جان و مال است نه خانهٔ عنکبوت که بهاندك تکانی بگسلداین مثال کسی است که بدون ایزد متعال دیـگری رامنجی و نگمهان خود بداند حالانکه بدون مشیت الهی (ج) قطعاً نجات یافته نمیتوانند .

إِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا يَكُ عُو نَ (هُ آئينه) خدا ميداند آنچه ميرستند ميرستند ميرن کُ و نِه مِنْ شَيْ ط بيزاو ازهرچه که باشد

تفسیو: امکان داشت شنونده تعجب کند که همه معبودان باطله را بیك رشته منسلك فرمود وکسی را استثناء نکرد یعنی بعض مردم بان را میپرستند وبعضی آتش وآبرا و بعضی اولیاء وانبیاء و فرشتگان را پرستش میکنند بنابران الله تعالی فرمود که خداوند به همهآگهی دارد اگر یکی هم از اینها قدرت واختیار مستقل میداشت خدای تعالی نفی مطلق نمی فرمود .

•

## و هو الْعَزِيزُ الْحَرَدُهِ الْعَرَادُ فِي الْعَزِيمُ الْعَرِيمُ الْعَرَدُهُ الْحَدَدُهُ الْعَرَادُ الْعَرَدُ الْعَرَادُ لِلْعُرَادُ الْعَرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ لَاعِلَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ لَاعِلَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ لِلْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ لِلْعُلَادُ الْعُرَادُ الْعُلِيلُودُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ لَاعِلَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ الْعُرَادُ لِلْعُلِيلِ الْعُرَادُ الْعُرَادُ لِلْعُلِيلِ الْعُرَادُ لِلْعُلِيلُودُ الْعُرَادُ لِلْعُلِيلُودُ الْعُلَادُ الْعُرَادُ الْعُلْعُلِيلُودُ الْعُرَادُ لِلْعُلِيلُودُ الْعُلُودُ لِلْعُلُودُ لِلْ

تفسیر: خدای تعالی رفاقت و مددگاری کسی را نمیخواهد چه اوزبردست وغالب است و به مشوره محتاج نیست زیرا حکیم مطلق است .

#### وَ تِلْكَ الْأُمْثَالُ نَضْرِ بُهَا لِلنَّاسِ و أين مثالها بيانميكنيمآنرا براىمردمان و مَا يَحْقِلُهَا إِلَّا الْعَلِمُو نَ ﴿ وَمَا يَحْقِلُهَا إِلَّا الْعَلِمُو نَ ﴿

تفسیو: مشسر کسین مکه میگفتند که خدای تعالی مثالهای «عنکبوت» و «مگس» ودیگر چیزهای حقیر را که منافی عظمت اوست بسیان مسکند. در جواب آن فرمود که این مثالها مطابق مقتضای حال و به کسلی موزون و بر ممثلله پوره منطبق میشود مگر تنها خرد مندان مطلب آنرا بدرستی می فهمند و اشخاص جاهل و نادان رادر فهم آن حصه نباشد ، نباید مثال را بر حیثیت و رتبهٔ مثال دهنده تطبیق داد بلکه حیثیت ممثل له رابنگرید اگر آن چیز حقیر و کمزور باشد تمثیل هم از چنین چیز های حقیس و ضعیف داده میشود عظمت و شان مثال دهنده را به آن ربطی نیست .

## خُلَقَ اللّٰهُ السَّهٰ وَ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ ا

تفسیو : یعنی مطابق حکمت بی نهایت خویش آفرید و بیکار و بیهوده پیدا نکرد .

#### 

تفسیں: وقتیکه آسمان وزمین راتنها خود اوتعالی بیافرید چه احتیاجدارد که در کار های کوچك کسی را شریك و سهیم خود گرداند اگر احتیاج میداشت البته درکارهای بزرگ میبود .

