



عقیدہلائبریری www.aqeedeh.com

يد كتاب عقيده لا تبريرى س دادك لود كى كى ب.

## www.aqeedeh.com/ur/

E-mail: book@aqeedeh.com

بعض مفید اسلامی ویب سائنٹ :

www.aqeedeh.com www.sadaislam.com www.zekr.tv www.kalemeh.tv www.ahlehaq.org/hq www.islamhouse.com www.eeqaz.com www.tauheed-sunnat.com www.islamic-forum.net www.khatm-e-nubuwwat.com www.kitabosunnat.com www.islamqa.info/ur www.quran-o-sunnah.com www.deeneislam.com www.nadwatululama.org

2 مرس الطبع: (باراول ۱۹۹۹ه - ۱۹۹۹ء)

انتساب ہرمنصف مزاج مسلم وغیر سلم کے نام

| فہرست                                                                         |             |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ں مؤلف                                                                        | <i>₽9</i> ☆ |
| ب اول مخضراحوال يزيد                                                          | (۱) بار     |
| يزيد کا نام دنسب اور ذاتی حالات                                               | _1          |
| تعليم وتربيت                                                                  | _٢          |
| حليه د صفات يزيد                                                              | _٣          |
| روايت حديث                                                                    | _^          |
| فرزاندان يزيد                                                                 | _۵          |
| دختران يزيد                                                                   | _4          |
| نمونه کلام یزید                                                               | _4          |
| خطبات یزید بخشیت خلیفه، بمناسبت جمعه دعیدین دغیره                             | _^          |
| آ خرى حالات ووفات                                                             | _9          |
| احادیث تابیعت دمغفرت دخلافت یزید                                              | _!+         |
| مشًله لعن وعدم لعن يزيد                                                       | _11         |
| ب دوم ۔ یزید پرعائد شدہ الزامات اور دکلائے صفائی کے جوابات ۵۷                 | .i(L)       |
| خلیفہ کی جانب سے اپنے جانشین کا تقرر، بالخصوص اس منصب کے لئے بیٹے کی          | _1          |
| نر عأغلط ہےلہٰذا بزید کی امامت وخلافت شرعی لحاظ سے درست نہیں؟۵۹               | نامزدگی ث   |
| یزید سے افضل وبرتر صحابةٌ وتابعین کی موجودگی میں یزید کوامام وخلیفہ مقرر کرنا | _٢          |
| ست قرارد یا جاسکتا ہے؟                                                        | كيونكردن    |
| یزید فاسق دفاجر ہونے کی بناء پرشرعاً منصب امامت دخلافت کا اہل نہیں تھا؟۲۸     | _٣          |
| یزیدل حسین کاذمہدار ہے۔؟                                                      | _ <b>^</b>  |

Ł

Ť

ð,

•2

| Υ.                                                                  |          |
|---------------------------------------------------------------------|----------|
| یزیدمدینه کی جرمتی(واقعدحره) کاذمهدار ہے؟                           | ۵_       |
| لشکریزیدنے حصارابن زبیڑ کے دوران میں کعبہ پر شکباری کی؟۲۷           | ۲_       |
| بنو ہاشم دینوامیہ                                                   | _4       |
| خلاصه ونتيجه کلام اکابرامت بسلسله دفاع يزيد                         | _^       |
| جديدغيرسكم محققين ادريزيد                                           | _9       |
| جديدير م مين دوريد.<br>باب سوئم _ بيعت صحابه كرامٌ بحق خلافت يزيد   | (٣)      |
| موقف اہل بیت رسول امھات الموضين ،سيده عا كَتْرُدام سلمة وميمونة ۲۱۴ | _1       |
| موقف اکابر صحابه نبسلسله یزید                                       | _۲       |
| اساء صحابه کرام مبیعت کنندگان امامت وخلافت یزید_(۲۰ تا ۱۴ هه)۲۳۲    | ۳_       |
| باب چہارم _اقوال اکابرامت بسلسلہ یزید                               | (٣)      |
| سيّدناابو <b>ايوب انصاري</b>                                        | <u> </u> |
| سيدنا معاويه بن ابي سفيانٌ                                          | _٢       |
| سيدناحسين بن عليٌّ                                                  | _٣       |
| ز هير بن قين "                                                      | ٣_       |
| سيدناعبدالمطلب بن ربيعه بن حارث بن عبدالمطلب                        | _۵       |
| سيدنا عبدالله بن عباسٌ                                              | _Y,      |
| سيدناعبدالله بن عمرٌ                                                | _4       |
| برادر سين محمدا بن الحنفية                                          | _^       |
| بردار حسنین ،عمر بن علیٰ                                            | _9       |
| سیدناعبدالله بن جعفر طیار <sup>ش</sup>                              | _!+      |
| سیدناعلی زین العابدینؓ۲۶۱<br>بر یو                                  | _        |
| سيدناسعيد بن المسيب                                                 | _11'     |

| سيدناابوجعفرمحمدالباقر                                     | _11" |
|------------------------------------------------------------|------|
| محدث ابوعبدالرحمٰن عبدالله بن شوزبٌ                        | _16  |
| محدث ابوزرعه دشقی                                          | _10  |
| محدث زراره بن اوتى                                         | -17  |
| سيدنابايزيد بسطاميٌّ                                       | _12  |
| امام ابن ماجه القرويني                                     | _1A  |
| ابن قتيبه الدينوريٌّ                                       | _19  |
| , مۇرخ <b>ا</b> سلام بلادرى تى                             | _*+  |
| امام شهاب الدين، ابن عبدر به الاندكنُّ                     | _11  |
| مورخ الاسلام ابوالحسن على المسعو ديٌّ                      | _**  |
| علامه ابن حزم خا ہری اندکی ً                               | _**  |
| امام غزالی شافعیؓ                                          | _r~  |
| قاضى عياض ماكنى                                            | _10  |
| قاضى ابوبكرابن العربيُّ                                    | _٢٩  |
| شیخ عبدالمغیث بن ز هیرال <b>حر</b> بی <sup>ا</sup> لحسنهای | _12  |
| امام مجدالدين عبدالاسلام، ابن تيمير الحراثي                | _17  |
| امام ابن تيميه الحسنبلي الحراقي                            | _19  |
| ابن کثیرالدمشقی                                            | _1** |
| علامها بن خلدون المالكي المغربيُّ                          | _٣1  |
| علامها بن حجر العسقلاني ٌ                                  | _~~  |
| شیخ احمه بن مصطفیٰ طاش کبری زاده                           | _~~  |

,

٠.

٤

à

S.

|            | علامة سطلاني "                              |      |
|------------|---------------------------------------------|------|
| ~          | علامها بن حجر کې " ۲ • ۳                    | _٣۵  |
|            | علامه کی قاری انحفی ''                      | _٣٩  |
| , <b>1</b> | مجددالف ثانی، شیخ احمد سر ہندی              | _172 |
|            | شخ عبدالحق محدث دہلویؓ                      | _٣٨  |
|            | حاجی خلیفه، مصطفیٰ بن عبداللَّ <sup>د</sup> | _٣٩  |
|            | شاه ولی الله محدث دہلوی • ۳۱                | _1*  |
|            | علامه عبدالعزيز فرماروي رامپوري حنق         | _111 |
|            | علامه نو رالدین حنَّ رامپوریٌ               | _^*  |
|            | نواب صديق حسن خانٌ                          | _`~~ |
| 1.         | مولا نارشيدا حمد گنگوهن                     | _~~~ |
|            | اعلیٰ حضرت مولا نااحمد رضا خان بریلو ٹی ۳۱۸ | _10  |
| . •        | مرزاحيرت دبلوي 🕺 👘 👘                        | _174 |
|            | پیرسید مهرعلی شاه گولز دی                   | _12  |
|            | مولا نااشرف على تقانو ڭ                     | _11  |
|            | مولا ناعبيداللدسندهنَّ                      | _1~9 |
|            | امیرشکیبارسلانٌ                             | _۵+  |
|            | مولا ناسیدسلیمان ندوئی                      | _01  |
|            | مولانا سيد حسين احد مدنى                    | _0r  |
|            | مولا نامطلوب الرحمٰن تكرا منَّ              | _0٣  |
|            | مولاناابوالکلام آ زادٌ                      | LOM  |
|            | I                                           |      |

, m

| مولا ناسيد عطاءاللدشاه بخاري         | _۵۵           |
|--------------------------------------|---------------|
| ڈاکٹر مولوی عبدالحق (بابائے اردو)۳۵۳ | _07           |
| شاه معین الدین احمدندوی              | _0∠           |
| محموداحمد عباسی ماشی                 | _0^           |
| مولا ناعا مرعثاتي                    | _09           |
| مولا ناعبدالماجد دريابا دي           | _1+           |
| مولا ناعبدالوباب آردی                | _71           |
| مولاناامين احسن اصلاحي               | -11           |
| مولا ناابوصهب رومی محصلی شهری        | _۲٣           |
| سرداراحدخان پتانی                    | _71           |
| جناب اقبال احمد العمري               | _10           |
| علامة تمنا عمادی                     | _77           |
| مفتی سید حفیظ الدین احمد             | _14           |
| سید خور شیدعلی مهر تقوی ج پوری       | _1A'          |
| مولا ناسهیل عباسی                    | _ 79          |
| جناب شبنم سيمن                       | _4+           |
| حکیم محرظه بیرالدین عباسی جو نپوری   | _ <b>∠</b> 1' |
| جناب محر عبدالله فائق كرتيورى        | _27           |
| پروفيسر محد سلم صاحب مسلم ظيم آبادي  | _2٣           |
| مخددم منظورا حمدشاه                  | _4r           |
| جناب اسحاق احمدا یکه دو کیٹ          | _20           |
|                                      |               |

.

A

| جناب نهوریلی انصاری، ایژ دو کیٹ                             | _24    |
|-------------------------------------------------------------|--------|
| جناب سيد محمود رضاءايد ووكيث                                | _44    |
| مولا ناسيدا بوالاعلى مودودت                                 | _2^    |
| علامه محد قمرالدین سیالوگی                                  | _29    |
| ابويزيد محمد دين بنتَّ                                      | _^+    |
| علامها حسان البي ظهير                                       | _^1    |
| مولا ناعطاءالله حنيف سلقي                                   | _^۲    |
| مولا نامحمد اسحاق سنديلوي صديقي ندوئٌ                       | _^٣    |
| مولا نا حبيب الرحمٰن كا ندهلويٌّ                            | _^m    |
| مولانا سيد عبدالستارشاه بريلوي                              | _^۵    |
| ب ينجم _اقوال اكابرامت بسلسله يزيد (بعد • • ۴ ۱۹۸ • ۱۹۸ • ) | (۵)بار |
| مولانا محمه منظور نعمانی (لکھنو، ہند)                       | _      |
| مولا ناعتيق الرحن سنبطى _(لندن )                            | _٢     |
| مولا ناامام على دانش (للهميم پورکھيري، ہند)                 | _٣     |
| جناب امین الحسن رضوی ( دهلوی ، هند )                        | ۳_     |
| مولا ناتسخیر اِلحسن ندوی (شریف آباد، باره بنگی، ہند)        | _۵     |
| مولاناجميل احد نديري (مباركبور، اعظم كرده، بهند)            | _7     |
| سيد خالد محمود ( تر بحون يو نيورش نيپال).                   | -4     |
| مولانا مريد العلى فاروتى (كاكورى، جند).                     | _^     |
| مفتى عبد القدوس روى ( أ كره، بند )                          | _9     |
| جاب عزينالى خان عليك (حسن بور، مرادآباد، مند)               |        |

| 11                                                                 |              |
|--------------------------------------------------------------------|--------------|
| مولا نامجيب اللدندوي(اعظم گرھ، ہند)                                | _11          |
| دْ اكْتْرْحْمْدْضَاءالدين انصارى( على كَرْ هِمسلم يونيورش، ہند)۵۳۹ | _11          |
| مولاً نامحمة عيسى (لندن )                                          | _11"         |
| د اکٹر محمد یسین مظہرصدیقی (علیگڑ ھسلم یوینورٹی، ہند)              | _10          |
| مفتی منظوراحمد مظاہری کا نپوری( کا نپور، ہند)                      | _10          |
| ''دارلعلوم'' ديوبند( ہند)                                          | -14          |
| جناب خالدمسعود، (لا ہور)                                           | ے اے         |
| پروفيسر محمه حاجن شيخ ( حيدرآ باد، سندھ )                          | _1A          |
| مولا نامحم عبدالله ( تجمبر، آزاد کشمیر )                           | _19          |
| انگریزی ماہنامہ''یو نیورسل میسیح'' کراچی                           | _*•          |
| د کتور جمد محمد العرینان (سعودی عرب)                               | _11          |
| الشيخ محمد بن ابرا ہيم الشيبانی( کويت)                             | _rr          |
| محمه بن العباس اليزيدي البغد ادى (عراق)                            | _rr          |
| ابن الازهر، محمد بن احمد الازهري الهروي ( افغانستان )              | _rr          |
| العلامه ابن طولون                                                  | _10          |
| الشيخ الخفاجی،شارح البیصاوی(ترکی)                                  | _11          |
| الشيخ عمرابوالنصر( مصر)                                            | _12          |
| دكتورصلاح الدين المنجد (المغرب)                                    | _17          |
| الاستاذ محتب الدين الخطيب (مصر)                                    | _19          |
| الشيخ محمد کرديلي                                                  | _ <b>r</b> + |
| مولاناسيدابومعاويهابوذر بخاري                                      | _٣1          |

í,

**A**'

7

· **k** . .

لأبك

| 11                                      |      |
|-----------------------------------------|------|
| مولانا سیدعطاءالحسن بخاری               | _**  |
| مولا ناسیدعطاءالمهیمن بخاری             | _٣٣  |
| سید محدکفیل بخاری                       | _*** |
| مولا ناسید محمد مرتضی ندوی (کلھنؤ)      | _۳۵  |
| مولانا محمد حسان نعمانی (ککھنؤ )        | _#4  |
| مولا ناخلیل الرحمٰن سجادنددی( لکھنؤ )   | _72  |
| ڈاکٹراسراراحمہ                          | _17/ |
| مولا ناضياءالرحمٰن فاروقى               | _٣٩  |
| مولا ناعطاءالله بند یالوی               | _1** |
| مفتی سید محمد سین نیلوی                 | _111 |
| قاضی محمد یونس انور                     | _MK  |
| علامه محمد النعماني الفاروقي            | _r"  |
| مولاً تأسيد <b>اً مل حسن نعمانی</b>     |      |
| مولا ناعبدالرسول نوری رضوی فریدی بریلوی | _10  |
| ېروفيسر سيدعلى احمدالعباس               | _174 |
| مولا نامفتی فضل اللَّدشاه تشمیری        | _112 |
| دِاكْتُرِمْتُتَ <b>اق</b> احَمَة في     | _^^  |
| مولا ناابور یجان سیالکوٹی               | _119 |
| ڈاکٹر حمیدالدین                         | _0+  |
| شاه بليغ الدين                          | _01  |
| ڈاکٹر صوفی ضیاءالحق                     | _01  |
|                                         |      |

۰,

| ۲۳۸         | مولا ناعبدالحق چوہان                                    | _۵1           |
|-------------|---------------------------------------------------------|---------------|
| ۲۴          | عبدالرحمٰن جامی نقشبندی                                 | _۵            |
|             | مولا ناعبدالرحن (کراچی)                                 | _0            |
|             | پروفيسر عبدالقيوم                                       | _۵            |
|             | پروفیسرمحداسلم                                          | _0,           |
| ۲ <i>۳۳</i> | مولا نامحما حمراكه آبادي                                | _0            |
|             | ېروفيسر قاضى محد طاہر ہاشمى                             | _0            |
|             | مولا نامحم غطيم الدين صديقي                             | ۲_            |
|             | استاذ العلمهاءعلامه عطاء محمد بنديالوي                  | -`            |
| ۲۲۰         | جناب كاش البرني                                         | ۲_            |
|             | مولا نامحمتلی بریلوی                                    | _1            |
|             | مولانا محمدنا فع                                        | _71           |
|             | پروفیسرمحد منور مرزا                                    | _1            |
|             | خَيِم محمودا حمد ظفر سيالكو في                          | _1            |
|             | السيد منظورا حمد عثماني                                 | _74           |
|             |                                                         | _1/           |
| ۲۷۷         | ڈ اکٹر انعام اللہ خان<br>مولا ناسع پر عبد القد دس ہاشمی | _7            |
| ۲۸۸         | ڈاکٹر محمد میداللہ (پیرس)                               | _4            |
|             | مجلس تحفظ ناموس صحابة وابل بيبية ، بإكستان              | _4            |
| Y9Y         | أخربسلسله نيزيد كامقدمه :                               | ا_كلام        |
| ۲۹۸         | ت المراجع                                               | ۔<br>۷_فیر سر |

,

· .

Ċ

عرض مؤلف

نحمده و نصلی علی رسوله الکریم، وعلی ازواجه و اولاده و اصحابه اجمعین-

یزید بن معاویہ چودہ سو سال کی اسٹرمی تاریخ کا ایک ایسامنڈ د کردار ہے جس کی سیر ت و شخصیت اور دور حکومت کے حوالہ سے بالعموم ہر منفی قول او رائے بلا تحقیق و شبوت نہ صرف کسلیم کرلی جاتی ہے۔ بلکہ اس کی نشر واٹاعت کو بھی کار تواب سمجنہ لیا جاتا ہے۔ اگر به طرز عمل صرف عامته الناس تك محدود رمة توكن عد تك قابل برداشت تها كيونكه عوام مين جذباتي افراط وتنه يطه كى فراواني اور ذوق مطالعه وتحقيق ست محرومي تسليم شده ام ست يمكر جب محترم ونكرم علماء ومتصوفين كي اليحى خاصي تعداد لبمي ابني تمام تر انصاف بسندي اور اغتدال و توازن کو نظر انداز کر کے یزید کے بارے میں ۔ "اذا جاء کم فاسق بنبا فتبینوا" اجب تميارے پاس کوئی فاسق خبر لائے تو تحتيق کرایا کروا اور "ان بعض الطن اثم" (یقیناً بعض گمان گناہ ہوتے میں) جیسے احکام قرمین کو نظر انداز کردے نیز 🕤 النصب لکل مسلم (برمسمان کی خیرخوابی)، "البینة علی المدعی و الیمین علی من انکو" (شبوت مدعی کے ذمہ سے اور الکار کرنے والے کے ذمہ قسم محانا سے) اور "خذ ما صفا ودع ماکدر" (جوصاف ہے اسے تمام لواور جو گدلا ہے اسے چورڈ دو) جیسی اجادیث واقوال کو پس پشت ڈال دے۔ اور مدعیان علم و بصیرت بلامطالعہ وحوالہ نیبز بلا تحقیق و تنقید روایات. پزید کی شخصیت و سیرت و کردار و اقد ایت کے بارے میں مختلف الزامات عائد کریں اور اس سلسلہ میں عدل وا نصاف کے تمام تریا اکثر تقامنے نظر انداز کر دیں۔ جبکہ ان کې حالت به دو که وه نه تو يزيد کې ولادت و وفات. تعليم و تربيت اور پدرې و مادرې حسب و نسب کی تفسیزت سے واقف ہون نہ انہیں یزید پر عائد شدہ الزامات کی صفاقی دینے والے اکا زرامت کے اسمار واقلوال کا علم ہوا ور نہ می انگیں وفات پڑید اسما رہتے الاول علاقہ اور عمد

4

ŕ

k

Û

و حاف المعلا له و سلطان کی رو می یک نیا سورت اصیار کرا کے اور وہ یرید کے مقد کر کے فیصلہ کے سلسلہ میں کتاب زیر بحث کو کس حد تک مفید یا قابل تردید یا یے بیں، اس کا فیصلہ علماء کرام، مشائع عظام، جدید اعلیٰ تعلیم یافتہ طبقات اور عامته المسلمین ہی بستر کر سکیں گے۔ نیز یہ کتاب نہ تو اس سلسلہ کی کتاب اول ہے، نہ اس کے مندرجات حرف آخر ہیں۔ نہ یہ کتاب معفوظ عن النطاء ہے، نہ قار نمین کی آراء و تبصرہ جات کی روشتی ہیں رجوع و نظر ثانی مواد کی احتیاج سے ماوراء۔ مگر اس سب محجد کے باوجود کیا عجب کہ یہ کتاب مقدمہ یزید کے سلسلہ میں چودہ صدیوں سے امت مسلمہ کی نوے فیصد سے زائد اکثریت پر مشمل اہل سنت والجماعت کے علماء و اکا بر پر بر صغیر یا کہ وہند میں بالخصوص فکرو عمل کی نئی راہیں وا کر دے اور جذباتی وطلی علم و فصل و یا کہ جائے علمی و تحقیقی اور عقلی و منطقی موقف اختیار کرنے والے اصل علم و فصل و عامتہ الناس کی تعداد میں عظیم الثان و فیصلہ کن اصافہ کا باعث بن جائے۔ نیز مسلم اخلیتی فر قون کے باشعور افراد ہی اس کتاب کے مطالعہ سے اعتدال و توان کی نئی

و بالله التوفيق وهو المستعان وانه على كل شئي قدير.

(سعيدالرحن)

17 باب اول مختصر احوال يزيد

محتصر احوال يزيد

5

یزید بن معاویہ کے حامیان و مخالفین بالعموم اس کے ذاقی حالات کے سلسلہ میں بنیادی معلومات سے بے خبر ہیں۔ لہذا حتی الامکان مستند مصادر سے بعض ضرور ی معلومات درج کی جاری ہیں۔ یزید کا نام و نسب اور ذاقی حالات یزید کے دادا سید نا ابو سفیان اموی قریشی، دادی سیدہ صند، تایا یزید، والد معاویہ اور پھو پھی ام المومنین سیدہ ام حبیبہ (رملہ) تمام کے تمام صحابہ کرام رصوان النہ علیقم اجمعین میں ہے بیں-اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم یزید کے چھو پیا بیں-سید نا بو سفیان فتح مکہ سے چند روز پہلے مسلمان ہوئے اور ان کے گھر کو نبی صلی اللہ عليہ وسلم نے فتح کمد کے موقع پر دارالمان قرار دیا۔ سيدہ حند زوجہ ابو سفيان بھی اسی دوران میں مسلمان ہوئیں اور سید ناحمز و کی شہادت کے بعد ان کا کلیجہ چیانے پر بھی ان کی تو یہ نبی چیلا نے قبول فرما تی اور بیعت نہوی سے سر فراز ہو ئیں -سبد نا ابوسفیان کی ایک آنگو غزوہ طائف میں اور دوسری جنگ پرموک میں جہاد کرتے ہوئے شہید ہوئی۔ آپ کی زوجہ ھند، پیٹے اور خاندان رومی عیسا ئیوں کے خلاف جنگ میں موجود تھے۔ جبکہ غزوہ حنین میں ہمی سید نا ابوسفیان اور انکا خاندان شمریک تھے۔ غروہ پرموک میں اپنی پر جوش تقریروں سے سید ناا بو سفیان مجامدین کی ہمت افرا کی کرتے موئے ڈیاتے جاتے تھے:-هذا يوم من ايام الله فانصروا دين الله ينصركم الله-(یہ اللہ کے ایام جہاد میں سے ایک ہے پس اللہ کے دین کی مدد کرو اللہ تمہاری مدد ومانے گاا۔ ین میں بزید کے تایا سید نا بزید بن 'بی سفیان شام پر حملہ کرنے والے صحافی فاتحین **(**ور سیا سالاروں میں ہے **ایک تھے۔** جنسیں سید**نا عمر**فاروق نے اسیر دمشق مقر**م** کیا تھ**ا۔ ادم** 

ſ

وغير، ضروری علوم و فنون سے محماحقہ واقفيت حاصل کی۔ اسالمہ، میں حجر بن حنظلہ، الشيبا نی العدلی نما ياں تھے جو علم الانساب سے خصوصی 1

.

جسمانی لحاظ ت یزید بلند قامت اور گورے رنگ کا خوبصورت جوان تما-"و کان ابیض حسن اللحیة خفیفها" - (البلاذری، الناب الاشراف، ج ۲، ص ۳) ترجمہ: - وہ (یزید) گورے رنگ کا اور بلکی خوبسورت ڈار حمی والاتما-ابن کثیر لکھتے ہیں: -

"وكان كثير اللحم عظيم الجسم كثير الشعر جميلاً طويلاً" – (ابن كثير، البداية والنهاية، ج ٨، ص ٢٢٤)-ترجمه :- وه ( یزید کم سمیم، عظیم الجش کچنے بالوں وال، خوبسورت اور دراز قد تھا-علامہ ابن کشیر پرند کی شخصیت ولعلیم و تربیت کے حوالہ سے لکھتے ہیں :-"وقد كان يزيد فيه خصال محمودة من الكرم و الحلم و الفصاحة و الشعر و الشجاعة و حسن الرأى في الملك- وكان ذا جمال حسن المعاشرة" (البداية و النهاية لابن كثير، ج ٨، ص ٢٢٠ و تاريخ الاسلاء للذهبي، ج ٣، ص ٩٣٠)-ترجمه: یزید میں حکم و کرم، فصاحت و شاعری، شجاعت اور امور مملکت میں اصابت رائے جیسی قابل تعریف صفات یا کی جاتی تھیں نیز وہ خوبصورت اور عمدہ آداب معاشرت كاحامل تعا-شيعه مسنف ابن ابي الحديد شارح "تحتج البيزنم" لكصتے بيں :--كان يزيد بن معاوية خطيباً شاعراً و كان اعرابي اللسان بدوي اللهجة"-(ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج ٢، ص ٨٢٢-٨٢٥) . ترجمہ: یزید بن معاویہ خطیب و شاعر تھا اور اس کا لب ولہے بدوؤل کی طرق فصبح و عمدہ ا عالمی شہرت یافتہ ترک عالم و مورث حاجی خلیفہ، دیوان یزید بن معاویہ کے حوالہ ے کہتے ہیں:-"اول من جمعه ابوعبدالله محمد بن عمران المر زباني البغدادي، وهو صغير الحجم في ثلاث كراريس- وقد جمعه من بعده جماعة و زادوا فيه أشيا اليست له- وشعر يزيد مع قلته في نهاية الحسن و ميزت الأبيات التي له من الأبيات التي ليست له، و ظفرت بكل صاحب البيت"-(حاجي خليفه، كشف الظنور، طبع القسطنطينية، ١٣٦٠ه، ص ٨٢٠)-ترجمہ: - سب سے پہلے اس (دیوان یزید) کوا ہو عبد اللہ محمد بن عمر ان الر زبانی البغدادی نے جمع کیا جو کہ چھوٹے محجم کا اور تین اوراق پر مشمل تھا۔ ان کے بعد ایک جماعت نے اسے جمع کیا اور اس میں ایسے اشعار کا اصافہ کر دیا جو یزید کے نہیں ہیں۔ اور یزید کی شاعر ی قلیل ہونے کے باوجود انتہائی عمدہ ہے۔ میں یزید کے اشعار اور ان اشعار کو جو س کے نہیں میں، علیحدہ علیحدہ کر چکا ہوں اورا یزید سے غلط طور پر منہوب) م شعا کے

اصل شاعر کاینتہ چلانے میں بھی کامیاب مو گیاموں۔ یزید کی سیرت و کردار کے بارے میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم و سیدنا علی کے ججازاد بها تي اور جليل القدر صحابي رسول صلى الله عليه وسلم ترجمان القرآن عبد "الله بن عماسٌ فرما تے بیں :-"وان ابنه يزيد لمن صالحي اهله"-(البلاذري، انساب الاشراف، طبع يروشلم، الجرء الرابع والقسم الثاني، ص ٢، والامامة والسياسة، طبع 1117 - 1171 ترجمہ:- اوران (معادیٌّہ) کا بیٹا پزید ان کے خاندان کے صالح افراد میں سے ہے۔ سید نا حسنؓ و حسینؓ کے چچاراد اور بہنوئی، صحابی رسول صلی اللہ علیہ وسلم سید نا عبداللہ بن جعفر طیاڑ (م ۷۵ ہد) یزید کی مہمان نوازی اور سخاوت کے ذاتی تجربہ کے حوالہ \_\_ فرماتے بیں:-"قال ابن جعفر:- تلو مونني على حسن الرأي في هذا يعني يزيد" كثير، البداية والنهاية. ج ٨، ص ٢٢٠) ترجمہ:- ابن جعفر نے فرمایا:- تم اس شخص (یعنی یزید) کے بارے میں میری عمدہ رایے پر محصے کیونگر ملامت کر سکتے مو۔ سید نا حسنٌ و حسینٌ کے بعائی، بیکرعلم و شجاعت، سید نامحمد بن علی ابن المنفیر (م ا٨هه)سیرت یزید کے سلسلہ میں فرماتے ہیں :-"وقد حضرته وأقمت عنده فرأيته مواظباً على الصلاة، متحرباً للخبر، بسأل عن الفقه، ملازماً للسنة" - (ابن كثير، البداية، والنهاية. ج ٨، ص ٢٢٣). ترجمہ: - میں اس (یزید) کے پاس گیا ہوں اوِراس کے پاس مقیم رہا ہوں - پس میں نے ا سے نماز کا یا بند، کارخیر میں سر گرم، فقہ پر گفتگو کر نے والااور یا بند سنت یا یا ہے۔ روايت حديث ا بن کشیر نے روایت کیا ہے کہ یزید صحابہ سے متصل اعلی طبقہ تابعین میں سے "وقد ذكره ابو زرعة الدمشقي في الطبقة التي تلي الصحابة وهي العلياء و قال له احاديث" - "ابن كثير، البناية و النهاية، ج ٨، ص ٢٢٤.

حسین کے ججا زاداور بہنوئی (شوہر سیدہ زینبؓ) سیدنا عبداللہ بن جعفر طیارؓ کی بیٹی سیدہ 'م محمد سے شادی ہی شامل ہے۔(ہمرة الانساب لابن حزم، من ٦٢)۔ اس طرن کی پانچ شادیاں <u>.</u>(`

.

۵- ام محمد، روحه عمرو بن عتبه بن ابن سفیان-۲ - ام عثمان، روجه عثمان بن محمد بن أبي سفيان-معاویہ ثانی بن یزید کی تعریف میں مؤرخ اسلام شاہ معین الدین ندوی کا درج ذیل بيان ملاحظير مو: -" یزید کی موت کے بعد رہیچ اللول ۶۴ ہے میں ایس کا نوجوان لڑکا تخت نشین ہوا۔ اس وقت اس کی عمر کل اکیس سال کی تھی۔ لیکن بڑا دیندار اور صالح تھا۔ یزید کے زمانہ میں جو حوادث و واقعات پیش آئے انہیں دیکھ کر معاویہ کا دل سلطنت و حکومت سے ہمر گہا تھا- (۱) اس لئے تین مہینے کے بعد خلافت سے دستبر دار ہو گیا اور مسلما توں کے سامنے تقریر کی ہے۔ مجمہ میں حکومت کا بار اٹھانے کی طاقت نہیں ہے۔ میں نے چاہا تھا کہ ابو بکڑ کی طر<sup>ق</sup> کسی کو اپنا جا نشین بنا دوں یا عمر ؓ کی طرق چھ آدمیوں کو نامزد کر کے ان میں سے کسی ایک کا انتخاب شوری پر چھوڑ دوں - لیکن نہ عمر جیسا کوئی نظر آیا اور نہ ویسے چھر آ دمی . سلے۔ اس لیے میں اس منصب سے دستبر دار ہوتا ہوں تم لوگ جے جاہو اپنا خلیفہ بنا لو۔ حکومت سے دستبر داری کے بعد معاویہ خانہ نشین ہو گیا اور چند مہینوں کے بعد ا نتقال کر گیا۔ اس کی سیرت دستبرداری کے واقعہ سے ظاہر ہے۔ حضرت امام حسن کے بعد دست برداری کی یہ دوسری مثال تھی "۔ (شاه معین الدین ندوی، تاریخ اسلام، نصف اول (حصه اول و دوم)) مطبوعه ناهران قرآن کمیند لاہور. عن ۲۷ س بمواله (۱) يعقوبي، بن٢، ص ٣٠٠٢، (٢) للمبري، بنّ ٢، ص ٣٦٨)-مشہور کیمیا دان علامہ خالد بن یزید (م ۱۸۴۰ ۹ مد) کے بارے میں البیرونی، ابو الفرج اصفها فی، فلب کے حثی، کلیمنٹ حوارث اور دیگر متعد د اہل علم کے بیانات نیں ے صرف بطور اشارہ ابن خلکان کا بیان ملاحظہ مو: -"كان اول من اشتهر في الطب بين الاسلام خالد بن يزيد بن معاوية الاموى- كان اعلم القريش بفنون العلم وله كلام في صنعة الكيمياء و الطب و رسانله فيهما دالة على معرفته و براعته-" (ابن خلكان، وفيات الأعيان، ص ٢١١، وصلية العرب في تقدَّمات العرب) -

1

.

يضرب ناقوس بأرض العرب ابدأ "-(محمد تغي سپهر كاشاني، ناسخ التواريخ، جلد درم، كتاب دوم، ص ٦٦)-ترجمہ:- اے بل قسطنطنیہ یہ ہمارے 'بی پی تقن صلی اللہ علیہ وسلم کے اکا بر صحابہ میں پت ایک سبتی ہیں۔ ہم نے انہنیں اس جگہ دفن کیا ہے جو تہیں نظر آرہی ہے۔ خدا کی شم اگر تم نے ان کی قبر کی بے حرمتی کی تو میں عالم اسلام کے تمام گر جے منہد م کروا دوں گااور مرزمین عرب میں تاقیامت گرجوں کی گھنٹیاں نہ بن یا ئیں گی "۔ اس پر قسیسر نے معدّرت کی اور قسر کی حفاظت کا وعدہ کیا۔ ابن سعد لکھتے ہیں : -"توفى ابو ايوب عام غزا يزيد بن معاوية القسطنطينية في خلافة أبيه سنة ٥٢ه. وصلى عليه يزيد بن معاوية و قبره بأصل حصن القسطنطينية بأرض الروم- أن الروم يتعاهدون قبره و يرورونه أو يستسقون به أذا قحطوا -(طبقات این سعد، ص ۲۱۵)-ترجمہ:- حضرت ابوا یوب انصاری کا انتقال اس سال مواجب یزید بن معاویہ نے اپنے والدکی خلافت کے زمانہ میں قسطنطنیہ پر حملہ کیا۔ان کی نماز جنازہ یزید نے پڑھائی اور ان کا مزار ارض روم میں قسطنطنیہ کی فسیل تلے ہے۔ رومی (عیسائی) آپ کے مزار پر باہم معامدے کرنے آتے ہیں، قسر کی زیادت کرتے ہیں اور قحط کے زمانے میں آپ کے وسیلے سے بارش کی دعا مانکتے ہیں۔ ۳۰- ایک روایت کے مطابق سید نا معاویَّہ کی نماز جنازہ (رجب ۲۰ ہد میں) یزید نے پڑھا گی۔ چنائچہ محمد بن اسحاق اور امام شافعی کی روایت کے مطابق ایسا سی ہوا۔ "فصلى عليه ابنه يزيد" - (ابن كثير، البداية والنهاية، ج ٨، ص ١٢٣) -ترجمہ:- پس آب کی نماز جنازہ آپ کے بیٹے یزید نے بڑھائی-سید نامعادیڈ کی تجہیز و تکفین ان کی وصیت کے مطابق عمل میں آئی۔ آپ نے وصيت فرماني نعمي كه:-ان يكفن في ثوب رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي كساه إياه وكان مدخراً عنده لهذا اليوم- وان يجعل ما عنده من شعره و قلامة اظفاره في فمه و أنفه و عينيه و أذنيه" (البداية. ع ٨. ص ٢)-ترجمہ: حضرت معادیہ نے وصیت فرمانی کہ انہیں اس کیڑے میں کفنایا جائے جو رسول 🔹

29

\*

اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں پہنایا تھا اور جو اس روز کے لئے انہوں نے سنسعال کر رکھا ہوا تھا۔ اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے جو بال اور ناخن مبارک ان کے یاس محفوظ بیں، وہ ان (معاویہ ) کے سنہ، ناک، آنکھوں اور کا نوں میں رکھ دیتے جائیں۔ دوسری روایت کے مطابق سیدنا معاویہ کے انتقال ( بروایت اصح ۲۲ رجب •٦هه) کی خبر سن کریزید حوارین سے دمشق پہنچا، قسر پر نماز جنارہ ادا کی، شہر آگر "الصلاة جامعه " کا اعلان کرایا، اینی اقامت گاہ خضراء میں غسل کیا، لباس سفر بدلااور پھر بامر آکر خطبه دیا۔ ابن کشیر لکھتے ہیں :-"ثم خرج فخطب النَّاس اول خطبة وهو امير المؤمنين فقال بعد حمد الله و الثناء عليه:-ابها الناس! أن معاوية كان عبداً من عبيد الله، أنعم الله عليه ثم قبضه اليه- وهو خير ممن دونه و دون من قبله- ولا ازكيه على الله عز و جل، فانه اعلم به، ان عفا عنه فبرحمته و ان عاقبه فبذنبه، وقد وليت الأمر من بعده" (البداية، ج ٨، ص ١٢٣)-ترجمہ: - پھر (یزید) باہر آیا اور امیر المؤمنین کی حیثیت سے لوگوں کو پہلاخطبہ دیا۔ پس حمد و ثنائے خداوند کے بعد کہنے لگا:-لوگو! معاویہ بند گان خدامیں ہے ایک بندے تھے۔ اللہ نے ان پر انعام فرمایا پھر ا نہیں اپنے پاس بلالیا۔ وہ اپنے بعد والوں ہے بہتر اور اپنے سابقتین (ا بو بکر وعمر وعثمان و على) سے محمتر مقام کے حامل تھے۔ لیکن میں یہ بات اللہ عز وجل کے سامنے ان کی صفاقی پیش کرنے کے لیے نہیں کہ رہا۔ یقیناً اللہ ان کے بارے میں بہتر جانتا ہے۔ اگر وہ ان سے در گزر فرمائے تویہ اس کی رحمت ہے اور اگر وہ گرفت فرمائے تویہ ان کی خطاؤں کی وجہ سے ہو گا۔ اور اب ان کے بعد خلافت کی ذمہ داری مجھ پر ڈابی کئی ہے۔ خطبات یزید بحیثیت خلیفه، بمناسبت جمعه وعیدین وغیرہ امام شہاب الدین المعروف بہ ابن عبدر بہ الاندلسی (م ۳۲۸ حد) نے اپنی مشہور کتاب "العقد الفرید" میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے خطبہ حجمتہ الوداع کے بعد سید نا ابو بکرو عمہ وعلی ومعاویہ رضی اللہ عظم کے بعض خطبات درن کئے ہیں۔ان کے ساتھ یزید کے

i

شرور انفسنا و من سيئات اعمالنا، من يهده الله فلا مصل له و من يصلله فلا هادى له- وأشهد أن لا اله الا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبده ورسوله- اصطفاه لوحيه و اختاره لرسالته و كتابه و فصله و أعره و أكرمه و نصره و حفظه- ضرب فيه الامثال و حلل فيه الحلال، و حرم فيه الحرام و شرع فيه الدين اعذاراً و انذاراً، لئلا يكون للناس حجة بعد الرسل و يكون بلاغاً لقوم عابدين-

أوصيكم عباد الله بتقوى الله العظيم الذى ابتدأ الامور بعلمه، واليه يصير معارها، وانقطاع مدتها و تصرم دارها–

ثم انى احذركم الدنيا فانها حلوة خضرة، حفت بالشهوات و راقت بالقليل، واينعت بالفانى، و تحببت بالعاجل، لايدوم نعيمها، ولا يؤمن فجيعها، أكالة غوالة غرارة لا تبقى على حال، ولا يبقى لها حال، لن تعدوا الدنيا، اذا تناهت الى أمنية اهل الرغبة فيها، والرضا بها ان تكون كما قال الله عز و جل:.

واضرب لهم مثل الحيوة الدنيا كما ، انزلناه من السما ، فاختلط به نبات الارض فأصبع هشيماً تذروه الرياح وكان الله على كل شئى مقتدراً-ونسأل ربنا والهنا و خالقنا و مولانا ان يجعلنا واياكم من فزع يومئذ آمنين-

ان احسن الحديث وابلغ الموعظة كتاب الله يقول الله به: واذا قرى القرآن فاستمعوا له و انصتوا لعلكم ترحمون-اعوذ بالله من الشيطن الرجيم- بسم الله الرحمن الرحيم -

لقد جاءكم رسول من انفسكم عزير عليه ماعنتم حريص عليكم بالمومنين روف رحيم- فان تولوا فقل حسبي الله لا اله الا هو عليه توكلت وهو رب العرش العظيم"-

(ا<sub>ین عبدر</sub>یہ، العقد الدید، ج ۲. ص ۳۵۸، مطبوعہ مصر، ۱۳۵۳ھ) ترجمہ:- سب تھ یفیں اللہ کے لیے ہیں۔ میں اسی کی حمد کرتا ہول اور اسی سے مدد ما نگتا ہوں- اسی پر ایم،ن رکھتا ہوں اور اسی پر بھہ وسہ کرتا ہوں- اور نہم ، پنے نفسوں کی

کنجان ہو گئی، پھر وہ ریزہ ریزہ ہوجائے کہ اسے ہوا اڑانے کئے پھر فی ہواور اللہ تعالیٰ سر چیز پر پوری قدرت رکھتے ہیں۔(انگھت:۳۵) ہم اپنے رب ومولی ورالہ وخالق سے لنجا کرتے ہیں کہ وہ روز قیامت کی پریشانی

ے محفوظ کیے۔ یقیناً بہترین کلام اور بلیخ ترین وعظ و نصیحت اللہ کی کتاب ہے۔ جس کے بارت میں اللہ فرماتا ہے کہ: - "جب قرآن پڑھا جائے تواسے توجہ اور خاموشی سے سنو، تاكير تم يررحم كياجات - (الاعراف: ٣٠) أعوذ بالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم-بے شک تہارے پاس تم میں سے بیغمبر آگیا ہے۔ جن کو تہاری مضرت کی بات نہایت گراں گزرتی ہے۔ جو تہاری بلائی کی حرص رکھتے ہیں۔ مومنین کے لئے نهایت مهربان و رحمدل بیں۔ پس اگر یہ لوگ رو گردا نی کریں تو آپ کہہ دیجے کہ اللہ میرے لیے کافی ہے۔ اس کے سوا کوئی الد نہیں میں نے اسی پر بھروسہ کیا ہے اور وہی عرش عظیم کارب ہے۔(التوبہ:۱۲۹-۱۲۹) یزید کے آخری حالات اور وفات یزید (۲۲-۲۴ ہے) نے تقریباً انیس سال کی عمر سے انتالیس (۳۹) سال کی عمر تک بیس سال اینے والد سید نا معاوید کی خلافت (۲۹-۲۰ هد) میں گزارے اور بحیثیت خليفه زاده وولى عهد امور سلطنت سرانجام ديئے- ٢٢ رجب ٢٠ هه كوسيد نامعاويہ كي وفات کے بعد ہونے چار سال تک (رجب ۲۰ ہوتا ربیج الاول ۲۴ ہ) تقریباً چیپن لا کھ مربع میل پر مخیط اسلامی سلطنت کے امور خلافت سر انجام دیئے۔ اور ۱۴ رہیچ الاول ۲۴ ھر کو وفات يا بي-یزید کا انتقال صحیح تر روایت کے مطابق ۱۴ رہیچ الاول ۲۴ ھر کو عارضہ نقرس کی وجہ سے حوارین میں موا۔ جو تدمر اور دمشق کے درمیان ایک پر فصا مقام ہے۔ بڑے بیٹے معاویہ ٹائی نے نماز جنازہ پڑھا تی اور واقد ی کی روایت کے مطابق دمشق لا کر والد کے یہلومیں دفن کیا گیا۔ وقال الواقدي: دفن يريد بدمشق في مقبرة باب الصغير. و مات بحوارين، فحمل على ايدى الرجال اليها و فيها دفن ابوه معاويه"-(الساب الأشرف للبلاذري، ج٢، ص ٢٠)-

ترجمہ، واقد ی کا کھنا ہے کہ یزید کو دمش کے قبر ستان "باب الصغیر" میں دفن کیا گیا

, **t**.

,

<u>,</u>

"اور یہ امام احمد کے نزدیک یزید کی عظیم قدر ومنزلت کی دلیل ہے کہ انہوں نے یزید کو ان زجاد صحابتہ وتا بعین کے زمرہ میں شامل کیا ہے جن کے اقحوال کی بیروی کی جاتی ہے۔ اور جن کے مواعظ سے بدایت حاصل کی جاتی ہے۔ ادریاں انہوں نے یزید کا ذکر صحابہ کے ساتھ ( باقع) تابعین کا ذکر کرنے سے پہلے کیا ہے۔ بس کہاں یہ مقام اور کہاں مؤرخین کا اس کی نسبت سے شمراب اور طرح طرح کے فسق و فجور کے الزامات کا ذکر کرنا۔ کیا ان لوگوں کو شسرم نہیں آتی ؟ " امام احمد کی "کتاب الزهد" میں قاضی ابن العربی (م ۵۳۳۶ه) کے زمانہ تک موجود تذکره و تعریف یزید موجوده "کتاب الزحد" میں محذوف ہے۔ اس تذکره کوحذف کرنے والوں کے بارے میں اہل دین و تاریخ خود اندازہ کر سکتے بیں کہ یہ کن لوگوں گی کارستانی ہے۔ کیا یہ وہی لوگ نہیں جنہیں ام احمد کے ہمعصر سید نا بایزید بسطامی (م ۲۱۲/۲۱۲۱هه) جیسے عظیم البر تبت عالم وصوفی سے بھی شکایت ہے کہ انہوں نے یزید کے نام پر اپنی کنیت کیوں رکھی۔ ۲- حدیث مغفرت یزید صحيح بخاوى (كتاب الجعاد، باب ما قيل في قتال الروم) مي سيده ام حرام زوجه سید نا عبادہ بن صامت ؓ سے ایک حدیث مروی ہے جس میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرماما:-"اول جيش من امتى يغرون البحر قد أوجبوا---أول جيش من امتي يغزون مدينة قيصر مغغور لهم-" (صحيح البخاري، كتاب الجهاد، باب ما قيل في قتال الروم)~ ترجمہ: - میری امت کا پہلالشکر جو بحری جہاد کرے گاان لوگوں کے لئے مغفرت واجب مولتي۔ میری امت کا پہلالشکر جو قسیسر کے شہر پر جہاد کرے گاوہ سب مغفرت یافتہ بيں۔ علامه ابن حجر عسقلا في "فتسح الباري" شهرت البخاري مدين فرما ت جي جس-"قال المهلب : في هذا الحديث منقبة لمعاوية لانه أول من غزًا

"معلب کا کھنا ہے کہ اس حدیث میں حضرت معادیہ کی تعریف ہے کیونکہ سب سے پہلے اینہوں نے بحری جہاد کیا۔ نیز اس میں ان کے بیٹے کی تعریف ہے کیونکہ سب سے پہلے اسی نے شہر قیصر (قسطنطنیہ) پر جہاد کیا۔"

سید نامعاویڈ کی قیادت میں قسر ص پر۲۹ھ میں پہلا بحری حملہ کیا گیا اور سب سے پہلا بحری ہیڑہ تیار کرانے کا شرف ہمی سید، معاویہ ہی کو حاصل ہے۔ نیز ۵۲ھ میں یزید کی قیادت میں قسطنطنیہ بر پہلا حملہ کیا گیا۔

شارح بخاری علامہ قسطلانی نے "مدیسہ قیصر" کی تشریح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اس سے رومی نصرانیت کا صدر مقام قسطنطنیہ مرد ہے۔ پھر اسی حدیث کے حاشیہ میں لکھتے ہیں:-

"کان اول من غزا مدین<del>ة</del> قیصر یزید بن معاویة و معه جماعة من سادات الصحابة کابن عمر و ابن عباس و ابن الزبیر و ابی ایوب الانصاری رضی الله عنهم."

ترجمہ: - شہر قیصر (قسطنطنیہ) پر بہلاجہاد یزید بن معاویہ نے کیا جس کے ہمراہ سادات صحابہ کی ایک جماعت بھی تھی مثلاً عبداللہ بن عمر، عبداللہ بن عباس، عبداللہ بن زبیراور ابوایوب افساری رضی اللہ عنہم -

علامه ابن کثیر کے بیان کے مطابق سیدنا حسینؓ بھی اس لشکر میں شامل تھے:۔ "کان الحسین یفد الی معاویۃ فی کل عام فیعطیہ و یکرمہ وکان فی الجیش الذین غروا قسطنطینیۃ مع ابن معاویۃ یزید."

(اب کنیر، البداید و النہاید، ج ۸، ص ۵۱)-ترجمہ: حضرت حسینؓ ہر سال حضرت معاویؓ کے پاس تشریف لاتے تھے وہ ان کی عزت افزائی فرماتے اور انعام وا کرام ے نوازتے نیز وہ (حسین) اس لشکر میں بھی شامل تھے جس نے حضرت معاویہ کے پیٹے یزید کے ہم اہ قسطنطنیہ پر حملہ کیا تعا-شیخ الاسلام ابن تیمیہ یہ حدیث نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں :- "وأول جيش غزاها (ای قسطنطينية) کان اميرهم يزيد و الجيش عدد معين لا مطلق- وشمول المغفرة لأحاد هذا الجيش اقوى- ويقال أن يزيد انما غزا القسطنطينية لأجل هذا الحديث-" (منهاج السنة لابن تيمية، جلد ثاني، ص ٢٥٢). ترجمہ:- پہلا لشکر جس نے اس شہر (فسطنطنیہ) پر جہاد کیا اس کا امیر لشکر یزید تھا۔ اور جیش (لشکر) ایک مقررہ تعداد سے غیر معین نہیں۔ اور اس لشکر کے سر سر شخص کا (بشارت) مغفرت میں شامل ہونا قوی تر ہے۔ کہا جاتا ہے کہ یزید نے اسی حدیث (مغفرت) کی وجہ سے قسطنطنیہ پر جہاد میں حصبہ لیا۔ روایت ہے کنہ میزبان رسول " سیدنا ابوا یوب انصار کی نے اسی سال سے زائد عمر میں اسی حدیث کی وہ سے حہاد کی صعوبت برد شت فرمائی اور محاصر و فسطنطنیہ کے دوران ی میں انتقال کر گئے۔ این سعد لکھتے ہیں :-"توفى ابو ايوب عام غزا يزيد بن معاوية القسطنطينية في خلافة ابيه سنة ٥٢ه، و صلى عليه يزيد بن معاوية، و قبره باصل حصن القسطنطينية بأرض الروم- ان الروم يتعاهدون قبره و يزورونه و يستسقون به اذا **قحطوا**-" (ابن سعد، الطبقات الكبرى، ص ٢١٥)-. ترجمہ: حضرت ابوا یوب انصاری کا انتقال اس سال موا**جب یزید بن معاویہ نے ۵۲ ج**یہ میں اپنے والد کی خلافت کے زمانہ میں قسطنطنیہ پر حملہ کیا۔ آپ کی نماز جنازہ یزید نے پڑھائی، اور آپ کا مزار ارض روم میں قسطنطنیہ کی فسیل تلے ہے۔ رومی (عیسائی) آپ

پڑھائی، اور آپ کا مزار ارض روم میں خطنطنیہ کی قسیل تلے ہے۔ رومی (عیسائی) آپ کے مزار پر ہاہم معاہدے کرنے آتے ہیں، قسر کی زیادت کرتے ہیں اور قط کے زمانے میں آپ کے وسیلے سے بارش کی دعا مائٹتے ہیں۔

۳- حديث بسلسله خلافت يزيد

وعن جابر بن سمرة قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول:

لايزال الاسلام عزيزاً إلى اثنى عشر خليفة كلهم من قريش-وفي رواية: لايزال أمر الناس ماضياً ما وليهم اثنا عشر رجلاً كلهم من قريش-وفي رواية: لا يزال الدين قائماً حتى تقوم الساعة أو يكون عليهم اثنا

"دار حديث: الخلافة من بعدى ثلاثون سنة- خلافت خاصه كامله مراد

**,**¥

4 T

يعلى حنسبي (م ٥٨٨هه)، ١ بن الجوزي حنسبلي (م ٥٩٢هه)، سعَّة الدين تفتا زاني (م تقريباً ۹۹ حد) ادر جلال الدین سیوطی شافعی (م ۹۱۱ حد) نمایاں تربیں، جبکہ امام ابن تیمیہ اپنے جدامجد مشهور محدث وعالم ابو عبدالندابن تيميه (م ٢٣٠ هه) کايه قول نقل کرتے بيں :-"وبلغني ايضاً أن جدنا ابا عبدالله ابن تيمية سئل عن يزيد فقال: لاتنقص ولا تزيد- وهذا اعدل الأقوال فيه و في امثاله واحسنها"-(فتاوی این میمیند، ج ۲، ص ۲۸۳ ترجمہ:- اور مجد تک یہ بات پہنچی ہے کہ ہمارے جدامجد ابوعبداللہ ابن تیمیہ سے یزید کے بارے میں سوال کیا گیا توانہوں نے فرمایا کہ:-(اس کامقام) نہ کھٹاؤاور نہ بڑھاؤ-اور یہ (میرے نزدیک) یزید اور ان جیسے دوسرے حضرات کے بارے میں سب سے بہتر اور معتدل ومتوازن قول ہے۔ بیر طریقت سید مهر علی شاه گولژوی چشتی (م ۱۳۵۶هه / ۱۹۳۷ه) ایک سوال کے جواب میں جواز وعدم جواز لعن یزید کے سلسلہ میں اختلاف علماء کا ذکر کرنے کے بعد فرما تے ہیں:-" بعض ابل علم فے اس میں تامل کیا ہے اور کہا ہے کہ اخرت کا حال معلوم نہیں ممکن ہے یزید نے توبہ کی ہو۔ علامہ تفتارانی نے اس کے رد میں کیا خوب فرمایا ہے کہ قتل ذریت طیب اور ایانت بطور یقین امر مشہود ہے اور توبہ امر محتمل۔ پس احتمال وظن یقین سے کیا نسبت رکھتے ہیں ؟ اور بہت ہے دوسرے محققین بھی لعن کا جواز ثابت کرتے ہیں۔ "بال جواز اور لزوم میں فرق ہے۔ لعن کو عادت بنانا ضروری اور لازم نہیں۔ بهتر ہے بحکم فرمودہ حق تعالٰ "فلعنتہ اللہ علی الظالمین" پر کفایت کی جائے۔ بجائے لعن کے اللہ اللہ کرنا اولین و آخرین کے حق میں میں بہتر کام ہے"۔ (فیعن احمد. لمفوظات مهریه، پاکستان انثر نیش پر نثر زلاہور، باردوم، جولائی *بهای مص ۱۳۲*۷-كر علامه سعد الدين تغتارًا في (م تقريباً ٩٩ حد) سے يعل امام غزالي (م ٥ حص) اور امام ابن تیمیہ (م ۲۸ ۲۷ ۵) جیسے اکا بر اہل سنت نہ تو یزید کو قتل و توبین اولاد سیدہ فاحمد کا م تکب در دیتے ہیں اور نہ ہی یزید کو قابل کعن سمجتے ہیں، بلکہ طاعلی قارمی حنفی

(م ۱۴ ۱۰ه) جیسے اکا براہل سنت کا قول ہے کہ علامہ تغتارا نی میں رافضیت کی بو ہے۔ (فیہ رائح بن الرفض)۔ لہذا علامہ تفتازانی کے تمام تراجترام کے باوجود ان کی نسبت بیر سید مہر علی شاہ کی رائے اعلیٰ وارفع ہے جس کے مطابق لعن کے بجائے اللہ اللہ کر نا اولین و آخرین کے حق میں بہتر قرار دیا گیا ہے۔ بر صغیر کے جلیل القدر عالم و مصنف مولانا رشید احمد گنگوہی (م ۵۰۹۰ء) یزید کے بارے میں اختلاف علماء کے حوالہ سے فرماتے ہیں :-" دریت صحیح ہے کہ جب کوئی شخص کمی پر لعنت کرتا ہے، اگر وہ شخص قابل لعن کا بے تولعن اس پر پڑتی ہے ورنہ لعنت کرنے والے پر رجوع کرتی ہے، پس جب تک کسی کا کفر پر مرنا محقق نہ ہوجائے اس پر لعنت کرنا نہیں جاہئے کہ اپنے اوپر عود لعنت کا اندیشہ ہے، لہذا یزنید کے وہ افعال ناشا نستہ ہر چند موجب لعن کے بیں گُر جس کو محقق اخبار اور قرائن سے معلوم ہو گیا کہ وہ ان مفاسد سے راضی و خوش تھا اور ان کو مسحن اور جا کر جا نتا تھا اور بدون توبہ کے مرگیا تو وہ کعن کے جواز کے قائل بیں اور مسئلہ یوں بی ہے۔ اور جوعلماء اس میں تردد رکھتے ہیں کہ اول میں وہ مومن تعا اس کے بعد ان افعال کا وہ مستحق تھا یا نہ تھا اور ثابت ہوا یا نہ ہوا، تحقیق نہیں ہوا، پس بدون تحقیق اس امر کے لعن جا کر نہیں۔ لہذا وہ فریق علماء کا بوجہ حدیث منع لعن مسلم کے لعن ے منع کرتے ہیں اور یہ مسئلہ بھی حق ہے۔ پس جواز لعن اور عدم جواز کا مدار تاریخ پر ہے، اور ہم مقلدین کو احتیاط سکوت میں ہے، کیونکہ اگر لعن جا مُز ہے تولعن نہ کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ لعن نہ فرض ہے، نہ واجب، نہ سنت، نہ مستحب، محض سبان سے اورجوده محل نهيس توخود مبتلامونا معصيت كااحيا نهيں- فقط والتُد تعالىٰ اعلم" (فتاوی رشید به کتاب "ایمان اور کن کے مسائل " ص ۳۳۴۶ ۳۵۰)-اس حوالہ سے مولانا عتیق الرحمن سنجلی لکھتے ہیں :-"خود ہمارے ہی بزرگوں میں "حضرت موا!نا رشید احمد گنگوہی سے یزید ہی کے معالط میں سوال کیا گیا کہ کچھ علماء لعنت جائز رکھتے ہیں اور کچھ منع کرتے ہیں۔ آپ کا کیا ارشاد ہے؟ آپ نے اس اختلاف کے بیچھے تاریخی روایات کے رد و قبول میں علما . کے بنتاف کی نشاندی کرتے ہوئے فرمایا کہ:-

بی ای تولیتم ان تفسدوا فی الارض و تقطعوا ارحامکم اولنگ فهل عسیتم ان تولیتم ان تفسدوا می الارض و تقطعوا ارحامکم اولنگ الذین لعنهم الله فاصمهم واعمی ابصارهم (الایة)-پھر تم سے یہ بھی توقع ہے کہ اگر تم کو حکومت مل جائے تو خرابی ڈالو کمک میں

اور قطع كروابنى قرابتيس، يرايب لوگ، يس جن پرلعنت كى الله في پمركرديا ان كو بهرا اوراندهى كرديل ان كى آنكميس - (پاره ۲۱، سوره ممد، آيت ۲۳). فى التفسير المطهرى: - قال ابن الجوزى روى القاضى ابويعلى فى كتابه (معتمد الاصول) بسنده عن صالح بن احمد بن حنبل انه قال قلت لأبى يا ابت يزعم بعض الناس أنا نحب يزيد بن معاوية فقال احمد يا بنى هل يسوغ لمن يؤمن بالله أن يحب يزيد فى كتابه قال حيث قال فهل عسيتم-الاية - اه

جن نچ تفسیر مظہری میں ہے کہ ابن جوزی نے فرمایا کہ قامنی ابو یعلی نے اپنی کتاب "معتمد الاصول" میں اپنی سند کے ساتھ جو سلح بن احمد بن صنبل سے ہ، روایت کیا ہے کہ میں نے اپنے والد سے عرض کیا کہ ابا جان بعض لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ تہ یزید بن معاویہ سے محبت کرتے ہیں، امام احمد نے فرمایا کہ بیٹے جواللہ پر ایمان رکھتا سے اس کو یہ بات زیب دیتی ہے کہ یزید بن معاویہ سے دوستی رکھے ؟ اور ایے شخص پر کیو نمر لعنت نہ کی جائے جس پر خود حق تعالیٰ نے اپنی کتاب میں لعنت فرما کی ہے، میں نے کہا ابا جان اللہ نے اپنی کتاب میں یزید پر کہاں لعنت کی ہے؟ فرمایا: اس موقع پر جہاں یہ ارشاد ہے۔ فسل عسیم کان کہ تعیی ہے، جب کہ جو ند معنی لعنت کے ہیں۔ اللہ کی رحمت سے دور ہونا اور یہ کی رحمت سے دور ہو، کیو نکہ معنی لعنت کے ہیں۔ اللہ کی رحمت سے دور ہونا اور یہ کی یہ ہو جب کہ شارع بیان نہ فرمائے کہ فلال قسم کے لوگ یا فلاں شخص خدا کی رحمت سے دور ہو، کیو نکہ این ہے؟ اور تیسے کلام شارع سے معلوم ہوا،

. . .

بڑے اہل ہمت اور اولوالعزم تھے، کیا عجب کہ بالکل معاف کر دیں بقول مشہور ع بز صد شکر که مستم میان دو کریم نه پس جب یه احتمال قائم ب توایک خطر عظیم میں پر مناکیا ضرور جماهه-اسی طرح اس کو مغفور کهنا بھی سخت نادانی ہے، کیوں کہ اس میں بھی کوئی نص صریح نہیں۔ ربا استدلال حديث مذكور سے تو وہ بالكل صعيف مے، كيونكه وہ مشروط م بشرط وفات على الايمان كے ساتھ اور وہ ام مجمول ہے۔ چنانچ قسطلانی میں بعد نقل مهلب کے لکھا ہے:-وتعقبه ابن التين وابن المنير بما حاصله انه لا يلؤم من دخوله في ذلك العموم أن لا يخرج بدليل خاص أذلا يختلف أهل ألعلم أن قوله عليه السلام مغفور لهم مشروط بأن يكونوا من اهل المغفرة حتى لو ارتد واحد ممن غراها بعد ذلك لمَّ يدخل في ذلك العموم اتفاقاً فدل على أن المراد مغفور لهم لمن وجد شرط المغفرة فيه منهم-(حاشيه بخاري ج ١ ، ص ٢١٠ ، مطيعه المندي)-اور ابن التین اور ابن المنیر نے مہلب کے بیان پر اعتراض کیا ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ اس حدیث کے عموم میں داخل ہونے سے یہ لازم نہیں آتا کہ کس خاص دلیل کی بناء پر وہ اس عموم سے خارج نہ ہو۔ اب اہل علم کا اس امر میں کوئی اختلاف نہیں کہ حدیث پاک میں جو مغفرت کا وعدہ ہے وہ اس شرط کے ساتھ مشروط ہے کہ یہ لوگ مغفرت کے اہل بھی ہوں، چنا بچہ ظاہر ہے کہ اس غزوہ میں شریک ہونے والاا گر کوئی شخص اس کے بعد مرتد ہو گیا تووہ بالاتفاق اس مغفرت کے عموم میں داخل نہ ہوگا، جس سے معلوم ہوا کہ مغفرت کی شرط موجود ہو (اور جس میں شرط مفقود ہو وہ اس مغفرت میں داخل نہ سو گا)-یس توسط اس میں یہ ہے کہ اس کےحال کو مفوض بعلم الٰہی کرے اور خود اپنی زبان سے کمچھ نہ کیے لاًن فیہ خطراً ( کیونکہ اس میں خطرہ ہے) اور کوئی اس کی نسبت کمچھ کھے تواس سے کچھ تعرض نہ کرے لاُن فیہ نعبراً (کیونکہ اس میں یزید کی حمایت ہے)

اس واسط ظرام مي لكما ب:-انه لا ينبغى اللعن عليه ولا على الحجاج لأن النبى عليه السلام نهى عن لعن المصلين و من كان من اهل القبلة و ما نقل من النبى عليه السلام من اللعن لبعض من اهل القبلة فلما انه يعلم من احوال الناس مالا يعلمه غيره- اه

یزید اور حجانؓ پر لعنت مناسب نہیں کیونکہ حضور علیہ الصلوۃ و السلام نے نمازیوں اورابل قبلہ پر لعن کرنے سے روکا ہے، اور جو نبی علیہ السلام سے بعض ابل قبلہ پر لعن منتول ہے وہ تو محض اس وجہ سے ہے کہ آپ لوگول کے حالات کے ایسے جانے والے تھے جودوسرے نہیں جانتے-اچھ

اور احیاء العلوم ج ثالث باب آفتہ اللہان ثامنہ میں لعنت کی خوب تحقیق لکھی ہے۔ خوف تطویل سے عبارت نقل نہیں کی گئی۔ من شاء فلیر احج الیہ-

اللهم ارحمنا و من مات و من يموت على الايمان، واحفظنا من أفات القلب و اللسان يارحيم يارحمن"-

والحفظا من الحاف الثلث و النشان یا رحیم یا رحمطن (امداد الفتاوی جلد خامس، ص ۲۲۵ تا ۲۲۷ وراجع ایصاً بزید اکابر علماء ابل سنت دیویند کی نظر میں، ترتیب و حواشی قاری محمد ضیاء الحق، ص ۱۸–۲۰، مکتبه ابل سنت و جماعت، کراچی، میں نو

طیم الامت مولانا اشرف علی تعانوی (م ۱۹۳۳ء) کے تفسیلی جواب میں قاضی ابویعلی حنبلی (م ۸۸ ۲۳هه) کی صلح بن احمد بن حنبل سے روایت بہت سے علماء کے نزدیک نہ صرف منتظع قرار دی جاتی ہے، بلکہ اس کے علاوہ امام غزالی (م ۵۰۵هه) کے شاگر دخاص ابو بکر ابن العربی (م ۲۳۲هه) نے "العواصم من القواصم" میں یہ تذکرہ کیا ہے کہ امام احمد بن حنبل (م ۲۳۲هه) نے اپنی "کتاب الزحد" میں یزید کو بھی زاہد و منتی حضرات تابعین میں شمار کیا تعا- بعد ازاں "کتاب الزحد" میں یزید کو بھی زاہد و نال دیا گیا اور منتقص یزید کی روایات کا احدافہ کرنے کی کوش کی گئی، بلکہ قاصی ابویعلی کی منتظم روایت کو امام احمد کی جانب سے مخالفت یزید کے حق میں بطور سند ابن الع بی جیسے عالم و فقیہ و مؤرخ کی شہادت کی بنا، پر امام احمد کے نزدیک یزید کو زیر و منتقی ہونے کی قائل سے اور مولانا تعانوی نے بھی ام احمد کے مزدیک یزید کو زیر و منتقی ہونے کی قائل سے اور مولانا تعانوی نے بھی ام احمد کے مزدیک یزید کو زیر و منتقی ہونے کی قائل سے اور مولانا تعانوی کو بنام احمد کے مزدیک یزید کے مولی ایو بکر

قال صلى الله عليه وسلم: - من اخاف اهل المدينه اخافه الله و عليه لعنة الله و الملاتكة والناس اجمعين - رواه مسلم-ترجمه: - جس في الهم مدينه برظلم كيا اور انهي خوفزده كيا، اس برالله، اس كے فرشتوں اور پوري نوع بشرى كي لعنت ہو گي-

گریزید کا دفاع کرنے والے علماء محققین کا کہنا ہے کہ مسلم و طبرانی وغیرہ کی اس قسم کی احادیث بخاری والی روایت کے برعکس عمومی ہیں۔ واقعہ حرہ کے حوالہ سے ا نہیں یزید پر منطبق کرنا غلط ہے، کیونکہ اگر لشکر یزید، باغیان مدینہ کے خلاف صحابی رسول مسلمٌ بن عقبه کی زیر قیادت کارروائی میں حق بجانب نہ ہوتا تو تمام س عبدالمطلب و ابوطالب نیز عبدالله بن عرَّ سمیت اکابر قریش و بنی ماشم کی غالب اکشریت بیعت یزید کو برقرار نه رکھتی اور باغیوں کا ساتھ دینے سے انکار نہ کرتی۔ نیز اگر واقعہ حرہ کے موقع پر باغیوں پر قابو پانے کے بعد ان کی ایک سزار عور توں کی بے حرمتی و عصمت دری کی روایت میں ذرہ برا بر بھی صداقت ہوتی تو اکا بر قریش و بنی باشم واہل بیت نبوت یزید کی بیعت بر قرار نہ رکھتے اور مذکورہ حدیث کا اطلاق پزید پر کر کے حمایت یزید کی بجائے لعن یزید اور حمایت باغیان پر متفق موجاتے۔ وعلی حدا القیاس۔ اور جهال تک امیر کشکر، یزید سمیت شهر قیعر یعنی قسطنطینیه پر جهاد کرنے وا لے اولین لشکر اسلام کے تمام مجابدین کے لئے مغفرت کی بشارت والی حدیث بخاری (کتاب الجہاد) کا تعلق ہے، وہ معلب اور ابن تیمیہ و دیگر بہت ہے ائمہ محدثین کے زدیک واضی و متعین ہے۔ البتہ ابن التین وغیرہ کی یہ دلیل کہ بشارت مشروط ہے وفات علی الایمان کے ساتھ، تو اس کے حوالہ سے برصغیر کے جلیل القدر عالم ومصنف مولانا عام عثما في فرما تے ہيں :-

''سم بھتے ہیں کہ اصولاً گرچہ یہ بات درست ہے کہ مرتد کی مغفرت نہیں ہو سکتی لیکن ہر مسلمان سمجہ سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے رسول '' کے ذریعہ کسی فردیا مخصوص افراد کی مغفرت کا علان فرما دیں تو آپ سے آپ طے ہوجاتا ہے کہ یہ لوگ مومن ہی مریں

گے، مرتد نہ ہوں گے۔ آخراہند کے علم میں تو ہے ہی کون کیا کرے گا، کس انجام کو سی گا، وہ اگر کسی مقدمہ میں ارتداد تقدیر فرما دیں تو ناممکن ہے کہ اس کی مغفرت کی بشارت بھی دیں۔ مغفرت کی بشارت اسی تقدیر پر درمی جا سکتی ہے کہ مبشر افراد کا خاتمہ ایمان ہی پر ہوتا ہے۔ جب یہ بات ہے توا نصاف کیجے کہ حن اسلاف نے بخاری والی بشارت صریحہ کے ذیل میں مرتد کی مغفرت نہ ہونے کا تذکرہ فرمایا ہے، انہوں نے کہاں تک بر محل بات کھی ہے؟ آخر کیا جوڑ ہے اس بشارت سے ارتداد کی نکتہ آفریس کا؟ جبکہ یہ حضرات خود بھی یزید کو مرتد نہیں کہتے۔ سوائے اس کے کہا کہا جائے کہ شیعی پرو پیکنڈے کے تحت پزید کوفاست وفاجر اور قاتل حسین یقین کر لینے کے بعد ان لوگوں کاجی کسی طرح نہیں چاہتا کہ یزید کی مغفرت کا فیصلہ خداوندی ٹھنڈے دل سے تسلیم کر لیں۔ پس کوئی نہ کوئی فی ناملتے ہیں ، چاہے بات بنے یا نہ بنے۔ سمارا دعویٰ ہے کہ پہلے غزوہ قسطنطینیہ کے مجاہدین میں سے ایک بھی مرتد نہیں موا۔ موتا کیسے ؟ جن لوگوں کے لیے خود عالم الغیب والشہادہ نے ہی مغفرت طے کر دی ہو، وہ کیوں کر مشرک و کافر ہو کر دنیا ہے جا سکتے ہیں۔ الند کو یورا علم تھا کہ اس گروہ مومنین میں کوئی مزید ہونے والانہیں۔ اگر ہونے والاہوتا تو ضروروہ رسول کی زبانی دی ہوئی بشارت صریحہ میں کوئی ایسا لفظ لکھوا دیتے جو استشناء کی گنجائش ویتا۔ پھر آخر او گوں کو کیا ہوا ہے کہ ہر مومن کے لئے جات وہ کتنا ہی بڑا گناہ گار ہو، امکان مغفرت کا عقیدہ رکھنے کے باوجود وہ رسول اللہ کی بشارت سے یزید کو نکالنے کی زبردستی کرر ہے بیں، اور انمل بے جوڑ طریقے پر ارتداد کا حکم بیان فرمار ہے، ہیں۔ جرات ہے تو کہ دو، یزید مرتد تما، تب بے شک بشارت رسول " کے ذیل میں ارتداد کی بحث کھر میں کرنا۔ یہ کیا بوالفضول ہے کہ یزید کو مرتد بھی نہیں کہتے اور ارتداد کی بحث بھی کھڑی کرنا۔ یہ کیا بوالفسولى ب كه يزيد كو مرتد بهى نهي كيت اور ارتداد كى بحث بهى سيح مي لات مو-کہیں ایسا تو نہیں کہ یزید کی حد تک تم نے خوارج ومعترنہ کا عقیدہ اختیار کر لیا ہو کہ معسیت کام تک کافر موجاتا ہے"۔ (مولانا عام عثمانی. مسمون پزید جیے خدا نے بنشا گربندوں نے نہیں بنشا، مطبوعہ ابتنامہ تجلی، دیو بند، جولائی • ١٩٦ وراحع للقبيق مزيد عباحي، نس ٣٣٥١، الجمن بريس كراتي، جون ١٩٦١، )-

مولانا عام عثما فی اسی سلسلہ میں کلام میں آگے جل کر فرماتے ہیں:-"جتنی بھی روایتوں میں رسول اللہ کی زبان سے صراحتاً یزید کا فتق و فجور د کھلایا گیا ہے، وہ سب بلا استشناء جھوٹی اور گندی ہیں- ان کے بعض راوی ائمہ فن کی تصریحات کے مطابق اتنے لئیم ہیں کہ ان کے نفس کی گر وٹ شاید یزید کی شہرت یافتہ گراو ٹوں سے بھی بڑھ کر ہو۔ اس شخص کی پستی کا کیا تھکانا ہو گا جو رسول اللہ پر بستان باند سے، اور اپنے دل کی گھر پی ہو کی بات ان کی طرف منسوب کرے۔

ربیں وہ روایتیں جن سے صراحتاً نہیں بلکہ اجتماداً "اور اشارتا" یزید کا فت و فجور ظاہر ہوتا ہے تو وہ بھی اپنے میں اور اسلوب کے اعتبار سے اس کی گنجا کش رکھتی ہیں کہ یزید ان کی زد میں نہ آئے۔ تاہم چلئے ساری روایتیں تسلیم اور یزید کا فت و فجور بجا لیکن جب فت و فجور آ دمی کو کافر نہیں بناتے اور اللہ سر گناہ سوائے شرک و کنر کے معاف کر سکتا ہے تو ان ذکاوت حس کے مریصوں کا کیا حشر ہو گا جواللہ کے رسول سے ب بنیاد معارضہ کریں اور ب محا با کمیں کہ یزید کو سم نہیں بخشے دیں گے۔ پھر حضور صلی اللہ علیہ و سلم ہی کے ارشاد صریح کو مجروح کرنے کی کوش فرمائیں۔ ہزار بار پناہ اس سادری سے اور لاکھ بار تو بہ اس بے دانش سے کہ پرائے شکون میں آدمی ایسی ہی ناک کا ش

(مولانا عام عثمان، یزید جسے خدا نے بنشا کمر بندوں نے منہیں بنشا، مطبوعہ ماہنامہ تجلی دیو بند. جولائی ۱۹۶۰ و تحقیق مزید ص ۳۵۹-۳۷۰)-

واقعہ کربلا کے حوالہ سے ضمناً یہ امر بھی قابل توج ب کہ سیدہ زینب بنت علیٰ کا مزار مبارک دمشق میں ہے جس سے اس روایت کو تقویت ملتی ہے جے بالعموم قبول عام حاصل نہیں کہ واقعہ کربلا کے بعد سیدہ زینب نے مدینہ کے بجائے بالاخر دمشق میں زوجہ یزید، سیدہ ام محمد بنت عبداللہ بن جعفر طیار کے پاس مستقل قیام اختیار فرما لیا تھا، اور وہیں آپ کا انتقال و تدفین ہوئی- چنانچ سیدہ زینب کا یزید و بنوامیہ کے گڑھر دمشق میں مزار بھی بہت سی ان منفی روایات کی عملاً تردید کرتا ہے جو بنوعاشم و امیہ کی باسم دشمنی کے حوالہ سے زبان زدعام بیں - واللہ اعلم بالسواب-مولانا عام عثمانی حدیث مغفرت مجامہ ین تسطنطینیہ کے حوالہ سے مزید فرماتے

حضرت علیٰ کو بھی ناکوں چنے چبوائے۔ میدان وفا میں سیج بن گئے۔ اسد اللہ کی خیسر شکن تلوار کو کند کرکے رکھ دیا، اور پھر انہی کے عالی مقام بیٹے حسین کو سبز باغ دکھا کر م وا دیا۔ آن یہ ناٹک تحصیلتے ہیں کہ ہم حسین کے فدائی ہیں اور اسی ناٹک میں کتنے ہی سنی حضرات بطور آر کسٹرا شامل ہو گئے ہیں۔ واہ رے کمال فن! ہو سکے تو یزید دشمنی میں حد ہے آئے جانے والے اہل سنت غور کریں کہ وہ کس معصومیت سے دحو کا کھا گے ہیں۔ کیسا جادو کا ڈیڈان کے سمر پر پسیرا گیا ہے اور صحابہ کے دشمنوں نے کس طرح یزید کی آڑمیں نہ صرف حضرت معاویّہ بلکہ یزید کی بیعت کرنے دالے متعدد جلیل القدر محابير كوسب وشتم كرني كاراسته نكالا ے "-(مولانا عام عشمانی، یزید جے خدا نے بنشا کم بندوں نے نہیں بخشا، مطبوعہ ماجنامہ "تجلی، دیورند. جولائی ۱۹۶۰، بسلسد نقد و تبعره کتاب "شهید کر بلااور یزید" از قاری محمد طیب، وراحتی ایصاً "تحقیق مزید" عباسی. س ۳۶۸ -

باب دو تم یزید پرعائد شده الزامات 🛛 و کلائے صفائی کے جوابات

ا- خلیفہ کی جانب سے اپنے جانشین کا تقرر بالخصوص اس منصب کے لیے بیٹے کی نامزدگی شمر عاً غلط ہے۔ لہذا یزید کی امات وخلافت شرعی لحاظ سے درست نہیں ؟ اس الزام کے جواب میں جلیل القدر محدث ومؤرخ اور ادیب و مصنف طلامہ ابن

اس الزام کے جواب میں جلیل القدر محدث و مؤرخ اور ادیب و مصنف طلامہ ابن حزم ظاہری اندلس (م ۵۹۳ حد) نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے تافی اشین سید نا ابو بکر کو امام ماز مقرر کر کے ان کی امات و خلافت کا اشارہ دینے اور اقدام ابو بکر و عمر کے حوالہ سے

اختلاف وانتشار کی صورت میں ظاہر ہو کر رہا"۔ (مولانا عبدالعل فاروقي، تاريخ كي مظلوم شخصيتين، اقتهامي الزياب حضزت معاديَّة - نييز طاحظه مودا تعه كربلا. ادراس كا يس منظر، مطبوعه بيسون يبلي كيشنز، ملتان- بذج، ٢، تين ٢٦٣-٦٤ ٢)-معترضین کے نزدیک سید نامعادیڈ نے جونکہ اپنے پیٹے کو جانشین نامزد کر کے اس کی ولایت عهد و آئنده خلافت کی بیعت بی، لهذایه کاروائی قابل اعتراض قراریا تی ے۔ اس اعتراض کے جواب میں یعالمی شہرت یافتہ فقیہ ومؤرخ اہل سنت علامہ محمد بن عبدالرحمن ابن خلدون المالکی المغربی (م ۸۰۸هه) اینے شہرہ آفاق مقدمہ "تاریخ العبر" میں لکھتے ہیں۔ (واضح رے کہ روز نتعال کے انگریزی ترجمہ سمیت مقدمہ ابن خلدون اپنی اہمیت کی بناء پر کئی مغربی زبا نوں میں ترجمہ کیا جا چکا ہے)-"امامت وخلافت کے معنی اصل میں اہت کی دینی و دنیادی مصالح کی نگرا نی اور حفاظت کے ہیں۔ پس امام لو گوں کی مصالح کا امین اور ان کی بسبود کا ذمہ دار ہے۔ اور جب وہ اپنی زندگی میں اس کا ذمہ دار ہے اور اسے مسلما نوں کی فلاح و بہبود عزیز ہے تو قدرتی طور پراس کی خواہش بھی ہونی چاہیے اور اس کا فریصنہ بھی ہے کہ اپنی موت کے بعد کے لئے ہی ان کی بعلاقی کی فکر کرے۔ اور کسی ایسے آ دمی کو قائمَتام کر جائے جو س کی طرح ان کے معامدیٰت کی دیکھہ بھال کرنے والا ہو۔ اور لوگ اس سے مطمئن رہیں۔ جیسے اس کے بیشرو سے مطمئن تھے۔ (اس کا نام ولایت عہد ہے) اور یہ شرعاً بالکل جائز ہے۔ کیونکہ اس کے جواز پر اور اس طرح امامت کے انعقاد پر امت کا اجماع ہو کیا ہے۔ ا بو بکڑ نے صحابہ کی موجود گی میں عمر کواسی طرح اپنا قائمقام بنایا، جس کو سحا بَرْ نے جا مُز شہرایا اور عمرٌ کی اطاعت اپنے او پر لازم کرلی۔ بعد از اں جب حضرت عمر کی وفات کا وقت آیا تو آپ نے اپنا بار عشرہ مبشرہ کے باقی ماندہ چھ اصحاب کو سو ب دیا کہ وہ مشورہ کر کے خلافت کسی ایک کے سپر د کر دیں۔ پھر ان میں سے بھی بعض بعض پر فیصلہ چھوڑتے چلے گئے۔ یہاں تک کہ عبدالرحمن بن عوف کواختیار کلی دے دیا گیا۔ پس انہوں نے بہتر سے بہتر کوشش کی اور عام مسلمانوں کے خیالات کا جا زو لیا تو عثمانٌ اور عليٌّ پر سب كومتفق يايا- اب إن دو ميں ے ايك كا انتخاب كرنا تعا تو انهوں نے عثمان کی بیعت کو ترجی دی کیوند وہ نہایت سنتی کے ساتھ شیخین (ابو بکر وعم)

•

(اقتباس از مقالہ طالد سعود، صدراول کی تاریخ کے لئے جند رہنما تھت، ابنام "تد بر" لاہور، اگست ۱۹۹۲، ا-یزید پر باب کے بعد بیٹے کی خلافت کے حوالہ سے ابل تشیع بھی اعتراض نہیں کر سکتے کیونکہ شیعہ عقیدہ کی رو سے تو ہر امام کے لئے لازم ہے کہ حکم الہی کے مطابن ایسی اولاد ہی میں سے کمی کو منصب امامت و خلافت پر اپنے بعد کے لئے مقرر کر دے اور شیعرا ثنا عشریہ کے بال تو اولاد سید نا حسن ہی اس حق سے محروم رکھی گئی ہے اور سید نا علی و حسن و حسین کے بعد بقیہ نو امام حرف اولاد حسین میں سے باپ کے بعد بیٹے کی امامت کے اصول کے مطابق مقرر شدہ ہیں-

علاوہ ازیں دنیائے روحانیت و سلاسل تصوف میں اس بات کو ترجیح دی جاتی ہے کہ باپ کے بعد بیٹا بی مسند نشین ہو۔ حتی کہ اگر اس سے بہتر لوگ موجود ہوں تب بھی اس خاندا نی مر کز روحانیت کا تسلسل برقرار رکھنے کے لئے نیز دیگر مصالح کے پیش

۲ - پزید سے افصل و بر ترصحا پٹرو تا بعین کی موجود گی میں پزید کوامام وخلیفه مقرر کرنا درست قرار نهیں دیا جا سکتا ؟ یزید سے بدرجها افضل و بر تر صحابہ و تابعین کی موجودگی میں یزید کو دلی عہد اور آئندہ خلیفہ نامزد کرنے کو ترجیح کیوں دی گئی <sup>9</sup>اس کا جواب بھی ابن خلد**ون** کے بیان میں موجود ہے:-"اولاً تو حضرت معاویہ کا لوگوں کے عمومی اتفاق کے ساتھ ایسا کرنا اس باب میں

اول تو سطرت معاویہ کا تو لوں نے سموی الغاق کے ساتھ ایک کرنائں باب میں بجائے خود ایک حجت ہے۔ اور پھر انہیں متعم یوں بھی نہیں کیا جا سکتا کہ ان کے پیش نظر یزید کو ترجیح دینے سے بجز اس کے اور کچھ نہیں تعا کہ امت میں اتحاد و اتفاق قائم رے اور اس کے لئے ضروری تعا کہ اہل حل و عقد میں اتفاق ہو۔ اور اہل حل و عقد صرف یزید ہی کو ولی عہد بنانے پر متفق ہو سکتے تھے۔ کیونکہ ود عموماً بنی اُمیہ میں سے تھے اور بنی اُمیہ اس وقت اپنے میں سے باہر کسی اور کی خلافت پر راضی نہیں ہو سکتے تھے۔ اس وقت قریش کا سب سے بڑا اور طاقتور گرود انہی کا تعا اور قریش کی عصبیت سارے عرب میں سب سے زیادہ تھی۔ ان نزا کتوں کے پیش نظر حضرت معاویہ نے یزید کو ولی عہدی کے لئے ان لو گوں پر ترجیح دی جو اس کے زیاوہ مستون سمجھ جا سکتے تھے۔ افضل کو چھوڑ کر مفضول کو اختیار کیا۔ تا کہ مسلما نوں میں جمعیت اور اتفاق قائم رہے۔ جس کی شارع کے زدیک بڑی اہمیت ہے۔

یزید کے غیبر افضل ہونے کے اعتراض کے حواب میں مولانا عبدالعلی فاروقی فراتے ہیں:-

کا احد / ۲۰۰۰ ) کے بیرو تھے۔ وہ حضرت علقی کو افضل مانتے تھے۔ گران کے نزدیک افضل کی موجود گی میں غیر افضل کا امام ہونا جا مزتما۔ نیز ان کے نزدیک حضرت علق کے حق میں شنصاً و سراحتاً رسول اللہ "کی نص نہ تھی۔ اس وجہ سے وہ حضرت ابو بکڑ و عمرً کی خلافت تسلیم کرتے تھے۔ تاہم ان کی رائے یہ تہی کہ امام اولادِ فاطمہ میں سے کو تی ابل شخص ہونا چاہئے۔ بشر طیکہ وہ سلاطین کے مقابلے میں امامت کا دعوی کے کرا تھے اور اس کا مطالب کرے۔' (ابوالاعلی مودودی، خلافت و موکیت، ادارہ ترجمان القرآن، لاہور پاپریل ۱۹۸۰، میں ۲۱۳، بموانہ الاشعری ۱۲۹/۱، و مقدمہ ابن خلدون، می ۱۹۷- ۱۹۸ دانشہر ستانی ۱/۱۵۱ - ۱۱۷)۔

۳۰ - یزید فاسق و فاجر ہونے کی بناء پر شمر عاًمنصب امامت وخلافت کا اہل نہیں تھا ؟

یزید پرفاسق و فاجر ہونے کا الزام درج ذیل دلائل کی بناء پر غلط قرار پاتا ہے:-**۱- صحابہ کرام<sup>ض</sup> کی بیعت و اقوال بحق یزید** ۱ بن کشیر چیپن لاکھ مربع میل سے زائد علاقہ پر پھیلے ہوئے عالم اسلام کے بارے مین ۵۲ھ کے واقعات میں لکھتے ہیں:-

و فيها دعا معاوية الناس الى البيعة ليريد ولده ان يكون ولى عهده من بعده- فبايع له الناس فى سائر الأقاليم الاعبدالرحمن بن ابى بكر و عبدالله بن عمر و الحسين بن على و عبدالله بن الربير و ابن عباس"-(البداية والنهاية ، ج ٨، ص ٨٦)-

ترجمہ:- اور اسی سال (۵۹۹) میں حضرت معاویہ نے لوگوں کو اپنے بیٹے یزید کی ولی عہدی کی بیعت کی دعوت دی۔ پس تمام اقالیم سلطنت کے باشندوں نے اس کی بیعت کرلی سوائے عبدالرحمن بن ابی بکر، عبداللہ بن عمر، حسین بن علی، عبداللہ بن زبیراور عبداللہ بن عباس کے۔

چین لاکھ سے زائد مربع میں پر پھیلے ہوئے عالم اسلام میں سے جن پانچ نمایاں اصحاب نے بیعت یزید نہیں کی تھی، ان میں سے عبدالرحمن بن ابی بکڑا یک روایت کے مطابق ۲۵ھ سے پہلے استقال کر چکے تھے۔ اور بہر حال خلافت یزید (رجب ۲۰ھ) منعقد ہونے سے پہلے ہی وفات پا گئے تھے۔ رجب ۲۰ھ میں یزید کے خلیفہ بن جانے کے بعد سید نا عبداللہ بن عمرٌ وعبداللہ بن عباسٌ کی بیعت یزید اور اقوال بمن بیعت یزید کی معتبر روایات موجود ہیں۔ اہل کوفہ کی غداری کے بعد سید نا حسینٌ نے بھی آخری

برادر حسنینٌ **اما**م محمد بن علَّى،ا بن الحنفیہ العاشمی القرشی بحق یزید واتعہ کربلا (محرم ۲۱ ہہ) کے بعد اواخر ۲۳ ہہ میں اہل مدینہ کے ایک طبقہ نے اکا بر تویش و بسی ہاشم کے برعکس یزید کی بیعت توڑ دی اور واقعہ حرہ پیش آیا۔ اس موقع پرا بن کشیر کے بیان کے مطابق حضرت عبداللہ بن زبیر کے داعی حضرت عبداللہ بن المطبيع اينے ساتھیوں کے ساتھ حضرت محمد بن علیؓ بن ابی طالب کے پاس گئے اور درخواست کی کہ آب ( یزید کی) بیعت توڑ دیں۔ لیکن انہوں نے اس سے انکار کر دیا۔ ابن المطیع نے کہا کہ یزید شراب پیتا ہے، نماز نہیں پڑھتا ہے اور کتاب اللہ کے احکام کی اسے پرواہ نہیں ہے۔ ممدّ نے فرمایا کہ میں نے ایسی کوئی بات نہیں دیکھی۔ میں یزید سے طاہوں، ان کے ساتھ رہا ہوں میں نے ان کو نماز کا یا بند، خیر کا متلاشی، فقہ کا سائل اور سنت کا متسبع يايا ب ---- الخ (البدايه والنعايه بن٨. س ٢٣٣)-امام محمد بن عليٌّ (ابن العنفيه) کے اصل عربی الفاظ یوں ہیں :-"وقد حضرته و اقمت عنده فرأيته مواظباً على الصلاة متحرباً للخبريسيال عن الفقه ملازماً للسنة" - (ابن كثير، البداية والنهاية، ج٨، ص ٢٢٣)-ترجمہ: " سی یزید کے پاس گیا ہوں اور مقیم بھی رہا ہوں پس میں نے توا سے نماز کا یا بند. خیر کے لئے سر گرم عمل، فقہ پر گفتگو کرنے والااور یا بند سنت یا یا ہے۔ " مولانا عبد العلى فارنوقى ابن سلسله مين في اتح بين :-

"حضرت علیؓ کے فرزند حضرت محمدؓ نے یزید ہے اپنی ذاتی واقفیت کی بنیاد پر حضرت عبدامنیہ بن المطیع کے اس بیان کی تردید کی کہ یزید شسراب پیتا ہے، نماز نہیں پڑھتا اور کتاب اللہ کے احکام کی پرواہ نہیں کرتا۔ پھر ان کی اس تاویل پر کہ پزید نے نماز کی یا بندی وغیرہ جیسے نیک عمل آپ کو دکھانے کے لئے کئے ہوں گے، جوا باً عبدالله بن المطيع سے جب يہ استغسار كيا كم كيا تم فے خود يزيد كو شراب ييتے ديكھا ہے ؟ اس کے جواب میں انہوں نے کہا کہ : - اگرچہ میں نے خود نہیں دیکھا گمر میر ہے زديك يه بات مي ب-اس تفسیل سے یہ بات تو واضح ہوتی ہے کہ یزید کے ہمعصروں میں بھی اس کے فسق و فبور کا چرچا تعاجس کی بنیاد پر حضرت ابن المطبق جیسے بزرگوں کو یزید کے فسق کا یقین ہو گیا تھا۔ لیکن حضرت محمد بن الحنفیہ جیسے بزرگوں کا اپنے ذاتی علم وواقفیت کی بنیاد پر یزید کواس الزام سے بری قرار دیتے ہوئے اس کی نمازوں کی یا بندی، خیر ک تلاش اور سنت کی اتباع کی گواہی دینا اس بات کو ظاہر کرتا ہے کہ یزید دشمنوں کی طرف ہے اس کی ضراب نوشی و دیگر مسکرات میں ملوث ہونے کا پروپیگندہ اور بات ہے لیکن اس کے لئے کوئی معتبر عینی گواہ نہ تعا- " (مولانا عبد العلى فارد في، تاريخ كي مظلوم شغصيتين، باب حضرت معاديه، نيرز ملاحظه هو داقعه كربلا ادر اس كا بس منظر، میون پېلیکیشنر ملتان، ن**۲، ص۲۲**۲)-عمراد سي " وعليٌّ سيد نا عبدالله بن عباس العاشمي القرشيُّ بلا ذری کی "ا نساب الاشراف" میں حضرت عبداللہ بن عباسؓ جیسے افتہ واعلم صحابی کی یزید کے بادے میں یہ شہادت موجود ہے کہ وفات معادید کی خبر سنگر دعائیہ كلمات ك بعد آب ف فرايا:-"ان ابنه يزيد لمن صالحي اهله فالزموا مجالسكم و اعطوا طاعتكم و يبعتكم" - (البلاذري "انساب الاشراف، مطبوعه يروشلم، الجزء الرابع، القسم الثاني، ص ٢)-'' بے شک معادیڈ کا بیٹا یزید ان کے گھرانے کے نیک لوگوں میں ہے ہے، بیر.، تمرلوگ اینی اینی جگه شکل رموادر اس کی میسعت واطاعت کرو- "

71

یہ تمام شواہد اس بات کا شبوت ہیں کہ سیدنا عبداللہ بن جعفرؓ نہ تو یزید کے خلاف فسن و فجور کے پروپیگندہ کو کوئی اہمیت دیتے تھے اور نہ ہی اس کی امامت و خلافت کو غلط سمجھتے تھے۔ جبکہ اس سے پہلے آپ کے اور حسنینؓ کے چچا عقیلؓ بن ابی طالب خود شیعی روایات کے مطابق خلافت علوی میں سید نامعاویۃؓ سے جا لے تھے۔ (جمال الدین عنبہ، عمدہ الطالب ٹی انساب آل ابی طالب، طبی لکھتو، م 10)۔

بلاذری جیسے قدیم و نقہ مؤرخ نے یہ روایت نقل کی ہے:-

"دخل عبدالله بن جعفر على يريد فقال: كم كان ابى يعطيك فى كل سنة ؟ قال الف الف قال قانى قد اصعفتهالك فقال ابن جعفر: -فداك ابى و امى و والله ما قلتها لاحد قبلك فقال فقد اصعنتهالك -فقيل: أتعطيه اربعة آلاف الف؟ فقال: نعم انه يفرق ماله فاعطائى اياه اعطاى أهل المدينة - " (البلا ذرى، انساب الاثراف، طبع يوشلم، الجز، الرابع والقسم الثانى، م ٣)-

ترجمہ: عجداللہ بن جعفر (طیار) یزید کے پاس آئے تو اس نے پوچھا کہ میرے والد آپ کو سالانہ کیا دیا کرتے تھے؟ ابن جعفر نے فرمایا:- دس لا کو۔ یزید کھے لگا:- میں نے اس کو دو گنا کیا- تو ابن جعفر نے کوط: میرے ماں باپ آپ بر قربان اور بخدا میں نے یہ قول آپ سے پہلے کمی کے لئے نہیں کہا- ایزید بولا: میں نے اس (دو گنا) کو بھی دو گنا کیا- عرض کیا گیا کہ آپ ان کو چالیس لا کو سالانہ دیں گے؟ یزید بولا: ہاں کیونکہ یہ اپنامال تقسیم کر دیتے ہیں- میرا ان کو چالیس لا کو سالانہ دیں گے؟ یزید بولا: ہاں کیونکہ یہ چنا نچہ نہ صرف اس روایت کے مطابق سیدنا عبداللہ بن جعفر طیار نے خلیفہ یزید کے لیے "فداک ابی وامی" - میرے ماں باپ تجہ پر قربان - کے الفاظ کیے بلکہ ایک

72

امیرالمومنین یزید نے انہیں علی بن حسین سے حسن سلوک کی خصوصی تلقین کی ہے۔ علی زین العابدین نے فرمایا:-الند امیر المؤمنین پر رحمت فرمائے۔ "وصل اللہ امیرالمومنین." (طبقات ابن سعد والامامة والسبیاسة، ج

73

ص ۲۳۰). برادر حفصته ام المومنين سيد نا عبدالله بن عمر عدوي قرشي آپ کی ہفتیجی سیدہ ام سکین بنت عاصم بن عمر فارون فت و فجور کے ملزم یزید کی زوجہ تعیں۔ اور آپ وفات یزید تک اس کی بیعت پر قائم رہے۔ بخاری کی ایک روایت سے جلیل القدر صحابی حضرت عبداللد بن عمر کا واضح طور پر یہ موقف معلوم موتا ہے کہ وہ حضرت عبداللہ بن زبیر کی قیادت میں اہل مدینہ کی یزید کے خلاف جیر می جانے والی مہم ( واقعہ حرہ ) کو بغاوت تصور کرتے تھے اور انہوں نے اپنے خاندان والوں کوسختی کے ساتھ اس سے منع کیا تھا۔ الفاظ روایت یہ بیں:-

عن نافع قال: لما خلع ابل المدينة يريد بن معاوية جمع ابن عمر حشمه و ولده فقال: انى سمعت النبى صلى الله عليه وسلم يقول: ينصب لكل غادر لواء يوم القيامة- وانا قد بايعنا هذا الرجل على بيع الله و رسوله، وانى لا اعلم غدراً اعظم من أن يبايع رجل على بيع الله و رسوله ثم ينصب له القتال، و انى لا اعلم احداً منكم خلعه ولا تابع فى هذا الامر الا كانت الفيصل بينى و بينه-" (بخارى كتاب النتن، ج ٢، ص ١٠٥٢)-

ترجمہ:- نافع سے روایت ہے کہ جب اہل مدینہ نے یزید بن معاویہ کی بیعت توڑ دی توا بن عمر نے اپنی اولاد و مخصوصین کو جمع کیا اور کھنے لگے کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے سنا ہے کہ:- قیامت کے روز ہر عہد شکن کے لئے ایک علامتی جمند انسب کیا جائے گا-

اور ہم نے اس شخص (یزید) کی بیعت اللہ اور اس کے رسول مسکے نام پر کی ہے اور میں اس سے برطنی غذاری کوئی نہیں جانتا کہ کلی شخص سے اللہ اور اس کے رسول کے نام پر بیعت کی جائے۔ پھر اس کے مقابط میں قتال کے لیے اللہ کھڑے ہوں۔ پس میرے علم میں یہ بات نہ آنے پائے کہ تم میں سے کسی نے یزید کی بیعت موں۔ پس میرا کہ اور اس کوئی حصہ لیا ہے، ورنہ میرے اور ایسا کرنے والے کے درمیان کوئی تعلق باقی نہ رہے گا۔

اولاد کو اہتمام کے ساتھ جمع کر کے بیعت کے یابند رہنے اور خلاف ورزی کی صورت میں ان سے ترک تعلق کر لیے کی دھمکی دینا، اور پڑید کے خلاف قتال کوخدر سے تعبیر کرنا اس بات کا کھلا شبوت ہے کہ یا توان کو "فسق پرید" کے پرا پیگندہ کا علم نہ تعا۔ یا دہ اس رو پیکنڈے پر اعتماد نہ کر کے اس کو امارت و خلافت کے منصب کے لیے موزوں گردانت تم اور اس سلسله مين ابل مدينه كى تخالفا نه كاروا ئيون كو خلاف حن اور غدارى تحمخه نيخه مولانا عبدالعلی فاروتی سید نا ابن عباسٌ وابن عمرٌ وابن المنغبُّ کے حوالہ سے لکھتے \* یزید کے سمعصروں میں سے یہ وہ چند نام ہیں جن کی عظمت و جلالت پر سر مسلمان کو کامل اعتماد ہے۔ اور جنہوں نے اپنے اتوال و اعمال کے ذریعہ یزید کی شراب نوش اور دوسری فت و فجور کی داستا نول کی تغلیط کی سے- اب اگر ان کے مقابط میں محجد معصر ایے بول ممی جو رید کو شراب نوش و ناکارہ اور فاس و فاجر گردائے ہوں توادلاً توان کی بات ان اکا بر محاتبہ کے مقابلہ میں اہمیت نہیں رکھتی پھر اگروہ بہت بی قابل لحاظ واحترام شخصیات ہوں تو بھی یہی سمجا جائے کا کہ وہ لوگ پزید مخالف پردہ پیگنڈہ سے اسی طرح متاثر ہو گئے جس طرح حضرت عبداللہ بن المعلیح متاثر ہو مگے کیونکہ کی بمی معتبر معاصر فے یہ گواہی نہیں دی ہے کہ میں نے اپنی آ تھوں سے یزید کوفس وفہو میں مبتلادیکا ہے۔ اس سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ حضرت معاویہ پڑید کے معامّب ادر فسّ و فبور پر کیونگر مطلع سول کے۔ " (عبدالعلى فاددتى "تاريخ كى متلوم تتصعيتي" بلب حضرت معاديد دواتيج داقعه كربوادد اس كابس متكر، طبع ملتان، علامہ محمود احمد عوابی یزید کے فاس و فاجر ہونے کی روایات کا تجزیر کرتے ېونے فراتے ہیں:-"امير يزيد ك كردار ك بارت ي ي جت بستان زبان زد خاص و مام بي، سبائی راویوں کے تراشیدہ اور بیان کردہ ہیں۔ مؤرخین نے جن لوگوں کی سند سے یہ باتیں بیان کی بیں ان میں سے اکثر کو اتمہ رجال نے کداب کما ہے۔ متلاً مؤرخ بلادری

.

۲۰ حضرت معاویہ نے اپنے بیٹے یزید کو اپنی "خواہش نفس" کی تکمیل کے لئے ولی عہد نہیں مقرر کیا تعا نہ ہی ان کے دل میں اس کا داعیہ پیدا ہوا اور نہ ہی اس سلسلہ میں انہوں نے کسی زور زبردستی سے کام لیا - بلکہ واقعہ یہ ہے کہ ایک صحابی رسول حضرت مغیرہ بن شعبہ کی تحریک اور بصرہ، مدینہ اور کوفہ وغیرہ کے اکثر اہل الرائے اصحاب کے مشورے اور پر جوش حمایت پر انہوں نے یزید کو ولی عہد مقرر کیا اور چند اصحاب کے سوا باقی تمام لوگوں نے برصا و رغبت پہلے یزید کی ولی عہد می کہ اور پھر امارت کی سیعت کی۔

مہ - یزید قتل حسین کا ذمہ دار ہے؟ سید ، حسین اور سید نا عبد اللہ بن زبیر کے علاوہ صحابہ کرام کی غالب اکثریت نے یزید کی امامت و طلافت کی بیعت کرلی تعلی جب کہ سید نا حسین و ابن زبیر نے یزید کے خلاف کوئی مشتر کہ اقدام بهتر اسلامی خلافت کے قیام کی خاطر کرنے کے بجائے الگ الگ موقف اختیار کئے۔ عبد اللہ بن زبیر نے مکہ کو مرکز بنا کر اپنی قیادت میں یزید کے متوازی خلافت کے قیام کی کوشش فرمائی اور وفات یزید و رصا کارانہ پر آپ کی شمادت (جمادی الثافی سام حد) تک خلافت ابن زبیر قائم مربی۔ میں ایزید کے متوازی خلافت کے بعد عراق و مجاز وغیرہ عالم اسلام کے مختلف حصول میں ایز حسین نے رجب ۲۰ حد میں مدینہ سے نگل کر کہ معظمہ میں چار ماہ سے زائد عرب (شعبان - ذوالحج ۲۰ حد) خلافت یزید میں بلا بیعت اس طرح گزارا کہ نہ تو خلیفہ یا والی حرمین کی جانب سے آپ پر کوئی خاص پا بندی عائد کی گئی اور نہ ہی سید نا حسین خسین نے بر کیا گیا۔ اور نہ ہی آپ کا حکومت سے کوئی نصادہ موں۔ اس دوران میں سید نا حسین نے بر معربی کی معد میں چار ماہ میں زید پر معربی کی علی میں خاص پر میں خلی ہوں کہ معلم میں چار ماہ میں خاص حرمین کی جانب سے آپ پر کوئی خاص پا بندی عائد کی گئی اور نہ ہی سید نا حسین نے دوسین نے درم میں جار ماہ میں بر بر معد ہوں کی خلی ہوں کی جند ہوں ہوں کی مول ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں میں جار ہوں میں جارہ ہوں کر میں کہ معلم میں جار ماہ میں خاص کوفہ کو مرکز بنا کریزید وابن زبیر کے متوازی اپنی سر براہی میں بہتر خلافت کے قیام کا موقع محسوس کیا تو سید نا عبداللہ بن جعفر طیارؓ، سید نا عبدالله بن عباسؓ، سید نا عبدالله بن عمرؓ اور اپنے عزیز وقوی بعائی محمد بن علیؓ (ابن الحنفیہ) وغیرہ اکا بر قریش و بنی ہاشم کے منع کرنے کے باوجود مکہ سے کوفہ کی جا نب روا نہ ہوئے۔ جب کہ دیگر حضرات یزید کی امامت و خلافت کی بیعت کر چکے تھے اور ابل کوفہ کو سید نا علیؓ و حسنؓ کے ساتھ ان کی سابقہ غذاریوں کی بنا، پر ناقابل اعتبار بھی سمجھتے تھے۔ بہر حال اگر سید نا حسین عراق میں اپنی خلافت قائم فرما سکتے تو عملاً عالم اسلام میں عراق پر حسینی خلافت، حجاز پر خلافت آل ایسی خلافت قائم فرما سکتے تو عملاً عالم اسلام میں عراق پر حسینی خلافت، حبین عراق میں زبیرؓ اور شام وغیرہ پر یزیدی خلافت قائم ہوجاتی اور اس کے بعد ہر سہ فرین پورے عالم اسلام پر اپنی خلافت قائم کرنے کے لئے تمام میں زوان ؓ نے کیے۔ اس کے عالم اسلام پر کیا عبداللہ بن زبیرؓ اور ان کے مد مقابل آل مزوان ؓ نے کئے۔ اس کے عالم اسلام پر کیا سکتا ہے۔

جب سید نا حسینؓ، مسلم بن عقیل کی تصدیق کے بعد اپنی خلافت کی بیعت لیے کے لیے روانہ ہوئے تو کوفہ سے کچھ فاصلے پر انہیں شہادت مسلم اور غداری اہل کوفہ کی خبر ملی اور نے حالات کی روشنی میں انہوں نے کوفہ جانے اور بیعت خلافت لینے کا ارادہ ترک فرما دیا اور بالاخریزید کے باتھ میں باتھ دینے کی پیش کش کر کے عملاً یزید کی امامت و خلافت کو تسلیم کر لیا۔ اس طرح فت و فجور کے اس تمام پروبیگندہ کی بھی تعلی فرما دی جو یزید سے منسوب کیا جاتا تھا۔ چنا نچ آپ کے سفر کوفہ کی منطقی صورتحال یہی بنی کر یر یہ سے بہتر خلافت حسینی کے قیام کا موقع دیکھا تو اس کی کوشش فرما تی مگر جب شیعان کوفہ کی غداری کی وجہ سے یہ کوشش ناکام ہوتی نظر آئی تو یزید کی خلافت کو کمتر سمجھنے کے ہوجودا سے تسلیم کرنے کی پیش کش فرما دی۔ کی عداری کی وجہ سے یہ کوشش ناکام ہوتی نظر آئی تو یزید کی خلافت کو کمتر سمجھنے کے اوجودا سے تسلیم کرنے کی پیش کش فرما دی۔ ترین اللہ العظمی السید علم المہ می شریف م تصلی (م ۲۳۲۹ هہ) جو شیعہ اثنا عشر یہ نے میں :-

82

مشہور ترین مصنفات دریں باب است۔ (امام نمیں، کنف اسرار، مں ۲۰۰۳، مطبوم ایران، ۵۱، ربیع النانی ۲۹ ساحیا۔ ترجمہ: سید مرتضیٰ علم العدی متوفی سال (۲۳۳ ۱۵) کی کتاب شافی اس موضوع (۱، مت) کے سلسلہ میں تصنیف شدہ کتب میں سے بہترین اور مشہور ترین کتاب ہے۔ انہی سید شمریف مرتضیٰ علم العدی نے سید نا حسین کے سفر کوفہ اور یزید کے با تحد میں باتھ دینے کی اس بیش کش پر تفصیلی اظہار خیال فرمایا ہے۔ جو طبری، الکامل لابن الاثیر اور ابن کثیر کی البدایہ والنہایہ نیز دیگر کتب تاریخ میں مذکور ہے۔ طبری وغیرہ کی روایت کردہ اس متفق علیہ سہ نقاطی بیش کش کے حوالہ سے شریف مرتضی

وقد هم ابو عبدالله عليه السلام لماعرف مقتل مسلم و اشير عليه بالعود- فوثب اليه بنو عقيل فقالوا والله لا ننصرف حتى ندرك ثأرنا- او نذوق ما ذاق اخونا- فقال عليه السلام : لاخير في العيش بعد هؤلاء-

ثم لحق الحر بن يزيد ومن معه من الرجال الذين ألقنهم ابن زياد و منعه من الانصراف و سامه ان يقدم على ابن زياد نازلاً على حكمه فامتنع–

ولما رأى ان لا سبيل الى العود ولا الى دخول الكوفة سلك طريق الشام نحو يريد بن معاوية لعلمه عليه السلام انه على ما به أراف من ابن زياد و أصحابه- فسار حتى قدم عليه ابن سعد فى العسكر العظيم فكان من امره ما قد ذكر و سطر-

فكيف يقال انه القي بيده الى التهلكة- وقد روى أنه عليه السلام قال لعمر بن سعد:-

> اختاروا منی: - اما الرجوع الی المکان الذی اتیت منه-أو ان أضع يدی فی يد يزيد فهو ابن عمی يری فی رأيه-

و اما أن تسيرونى الى ثغر من ثغور المسلمين فأ كون رجلاً من اهله لى مالهم و على ما عليهم-

و أن عمر كتب الى عبيد الله بن زياد بما سأل فأبى عليه وكاتب بالناجزة-

(السيد على نقى الثقوى، السيطي في موقفيهما، اظهار سنز، لابيور، ص ١٠٣ – ١٠٣ - بعواله تنزيه. الانبياء، سيد شريف مرتضى، ص ١٨٩ – ١٨٢ و تلخيص الشافي ج ٢، ص ١٨٢ – ١٨٨ لابي جعفر.

-

Ġ

سیدنا حنؓ کے سیدنا معاویؓ سے صلح کر لیے اور سیدنا حسینؓ کے یزید کے مقابلہ میں پہلے خروج اور بعد ازاں صلح کی پیش کش میں بظاہر تصاد کی وصاحت کرتے ہوئے شریف مرتصی ایک سوال کے جواب میں فرماتے ہیں:-"و أما الجمع بین فعلہ و فعل اخیہ الحسن فواضح لان اخاہ علیہ السلام سلم کفاً للفتنة و خوفاً علی نفسہ و اہلہ و شیعتہ و احساساً بالغدر من اصحابہ-

و الحسين لما قوى فى طنه النصرة ممن كاتبوه، و وثق له فرأى من اسباب•قوة نصار الحق و ضعف نصار الباطل ما وجب معه عليه الطلب و الخروج–

. فلما انعكس ذلك وظهرت امارات الغدر فيه وسوء الاتفاق رام الصلح و المكافة والتسليم كما فعل اخوه عليه السلام فمنع من ذلك وحيل بينه و بينه-

فالعالان متفقان الا أن التسليم و المكافة عند ظهور أسباب الخوف لم يقبل منه عليه السلام و لم يجب الى الموادعة و طلب نفسه فمنع منه بجهد حتى مصى الى جنة الله و رضوانه-

(على نقى النقوى، السبطاني في موقفهيما ، ص ١٠٦–١٠٤، تفصيلي بحث بحواله تنزيد الانبيا ، و تلخيص الثافي، ج٢، ص ١٨٢ – ١٨٨)-

ترجمہ:- آپ کے اور آپ کے بیائی حسن کے فعل میں مطابقتیت واضح ہے- کیونکہ آپ کے بیائی نے فتنہ کو ختم کرنے، اپنی ذات وابل و عیال اور اپنے شیعوں کے بارے میں خوف (بلاکت) اور اپنے ساتھیوں کی جانب سے غداری کے احساس کی بناء پر (حضرت معادیہ سے) صلح کی-

اور حسین کے خیال میں جب خطوط لکھنے والوں کی جانب سے نصرت و حمایت کا قومی امکان ہوا اور اس کی توثین بھی ہو گئی تو آپ کو حق کے مدد گاروں کی قوت اور باطل کے مدد گاروں کی کمزوری کے ایسے اسباب نظر آئے جن کی بناء پر آپ کے لئے طلب و خروج واجب شمہر ہے۔

بعر جب معاملہ برعکس ہو گیا او<sub>لہ</sub> سوئے اتفاق و غداری کی علامات ظاہر ہو گئیں تو آپ نے صلح و مفاہمت اور سپر دگی کا ارادہ <sup>و</sup> دایا جیسا کہ آپ کے بعائی علیہ اسلام نے کیا تھا، مگر آپ کو ایسا نہ کرنے دیا گیا اور آپ کے ور تسلح کے درمیان رکاوٹ کھڑی کر

دی گئی۔ پس دونوں کی صورتحال ایک جیسی ہے مگر فرق یہ ہے کہ اسباب خوف ظاہر ہونے کے وقت صلح و سیردگی کو حسین علیہ السلام سے قبول نہ کیا گیا اور آپ کی مصالحت کی پیشکش کو قبول نہیں کیا گیا بلکہ اس میں سخت رکاوٹ پیدا کر دی گئی، یہاں تک کہ آپ اللہ کی جنت ورصوان میں چلے گئے۔ اس سوال کے حوالہ سے کہ سیدنا علیؓ و حسؓ کے ساتھ شیعان کوفہ کی سابقہ غدار يول اور ب وفائيول كا علم ركھنے اور سيدنا عبدالله بن جعفر و عبدالله بن عباس و عبدالله بن عمر ومحمد بن حنفيه وغيره ك منع كرف ك باوجود حسين كوفه كيول كمر بہلے فرماتے ہیں :-"ترى أن جماعة من أصحاب الاراء كعبدالله بن جعفر و عبدالله بن

مری آن جماعہ من اصحاب الاراء کعبداللہ بن جعفر و عبداللہ بن عباس و محمد بن الحنفیہ قد اشاروا علی الحسین فی سادی نہضتہ بما یرونہ من الخصال الصالحة کالخروج الی الیمن و البقا مکت-" (علی نئی النقوی، السبطان فی موقفہیں، ص ٤٥ بحوالد سابقہ تنزیہ الانبیا وقط تیص الث فی)-ترجمہ:- تہمیں معلوم ہے کہ عبداللہ بن جعفر، عبداللہ بن عباس تمد بن حنفیہ جیمے اصحاب رائے نے اپنی اپنی رائے کے مطابق حسین کو مناسب تد جبر اقتیار کرنے کا مثورہ دیا مثلاً یمن کی جانب سفر یا کہ میں مقیم رہنا-مشورہ دیا مثلاً یمن کی جانب سفر یا کہ میں مقیم رہنا-ترجہ ہیں خوش قہی کیوں

"اما مخالفة طنه لظن جميع من اشاروا عليها من النصحاء كابن عباس وغيره فالظنون قد تغلب بحسب الامارات- وقد تقوى عند واحد و تصعف عند آخر- و لعل ابن عباس لم يقف على ما كوتب عليه السلام من الكوفة و ما تردد في ذلك من المكاتبات و المراسلات و العهود و المواثيق-

و هذه امور تختلف احوال الناس فيها- ولا يمكن الاشارة الى جملها دون تفصيلها-

(على نقى النقوى، السبطان في موقفيهما، ص ٢٠٥٥، بعوالد سابقد تنزيد الانبياء و تلخيص الشافى ٢-ترجمه: - جهال تك حسين كي را كَ ابن عباس وغير و جيمي تمام ناصحين كے خيال كے

•

,

÷

"یہ بالکل غلط ہے کہ حضرت امام حسینؓ اس حالت میں لڑے، جبکہ وہ یزید کی حکومت کے مقابلے میں خود مدعی امامت و طالب خلافت تھے۔ جو لوگ ایسا سجھتے ہیں، انہوں نے واقعہ کربلا کا دقت نظر کے ساتھ مطالعہ نہیں کیا۔ حالات میں اچانک ایسی تبدیلیاں ہوئی ہیں کہ اس غلط فہی کا پیدا ہوجانا عجیب نہیں۔ حضرت امام جب مدینہ سے چلے توان کی حیثیت دوسری تھی۔ جب کربلا میں حق پرستا نہ لاکر شہید ہوئے تو ان کی حیثیت دوسری تھی۔ وونوں حالتیں مختلف ہیں، اس لے دونوں کا حکم ہمی شرعاً

جب وہ مدینہ سے چلے ہیں تو حالت یہ تھی کہ نہ توا بھی یزید کی حکومت قائم ہوئی تھی نہ اہم مقامات و مراکز نے اس کو خلیفہ تسلیم کیا تعا۔ نہ ابل حل و عقد کا س پر اجماع ہوا تھا۔ ابتدا، سے معاملہ خلافت میں سب سے پہلی آواز اہل مدینہ کی رہی ہے۔ پھر حضرت علیؓ کے زمانہ میں مدینہ کی جگہ کوفہ دارالخلافہ بنا۔ ابل مدینہ اس وقت تک متفن نہیں ہوئے تھے۔ کوفہ کا یہ حال تعا کہ تمام آبادی یک قلم مخالف تھی۔ اور حضرت امام حسینؓ سے بیعت کرنے کے لیے پیم اصرار والحاح کر رہی تھی۔ انہوں نے خود خلافت کی حرص نہ کی بلکہ ایک ایے زمانے میں جو تی تعن حکومت سابق حکر ان سے خالی ہو چکا تعا اور نے حکر ان کی حکومت قائم نہیں ہوئی تھی، ایک بہت بڑھی مرکزی و مؤثر آبادی (یعنی کوفہ و عراق) کے طلب و سوال کو منظور کر لیا۔"

(ابوالکلام آزاد، سئلہ خلافت، ص ۱۳۸-۱۳۹، داتا پیشرز، لا بور، ۱۹۷۸)۔ بعد اراں یزید کی ولی عہدی کے بارے میں اپنا نقطہ نظر بیان کرتے ہوئے

فراتے میں :-"اصلی شرط خلافت کی. انعقاد عکومت ہے۔ یزید کو **گو دلی عہد مقرم کر دیا ہو لیکن** 

"احیاء علوم الدین " اور دیگر عظیم کتب کے مؤلف ایرانی الوطن امام ابو حامد عزالی (م ۵۰۵ هه) جو آئمہ اربعہ کے بعد آئمہ اہل سنت والجماعت میں سر فہرست تسلیم کئے جاتے ہیں، یزید کے شہادت حسین کا ذمہ دار ہونے کی تردید کرتے ہیں اور اسے صحیح الاسلام قرار دیتے ہوئے اس کے نام پر "دحمة الله علیه یحمنا جائز بلکہ مستحب ہونے کا فتویٰ دیتے ہیں۔ ان کا تفصیلی فتویٰ جو انہوں نے شافعی فقیہ عماد الدین ابوالحن علی الکیا ہر اس (م ۲۰ ۵ هه) کے ایک سوال کے جواب میں ارشاد فرمایا، درجہ ذیل ہے:-

و يزيد صع اسلامه و ماصع قتله الحسين ولا رضى به و مهمالا يصح ذلك منه لا بجوز أن يظن ذلك به- فأن الظن بالمسلم أيضاً حرام-وقد قال تعالى:- (اجتنبوا كثيراً من الظن أن بعض الظن أثم)-

وقال النبي صلى الله عليه وسلم:-

ان الله حرم من المسلم دمه و ماله و عرصه و أن يطي به طن السوء-

و من زعم أن يزيد أمر بقتل الحسيمى أو رضى به فينبغى أن يعلم به غاية الحماقة، فان من قتل من الاكابر و الوزراء و السلاطين فى عصره لو اراد أن يعلم حقيقته و من الذى امر بقتله و من الذى رضى به و من الذى كرهه لم يقدر على ذلك. وأن كان الذى قد قتل فى جواره و زمانه وهو يشاهده، فكيف لو كان فى بلد بعيد و زمن قديم قد انقضى عليه قريب من اربعمائة سنة فى مكان بعيد وقد تطرق التعصب فى الواقعة فكثرت فيها الأحاديث من الجوانب- فهذا الامر لا يعلم حقيقته اصلاً- و أذا لم يعرف وجب احسان الظن بكل مسلم يمكن الظن به-

وأما الترحم عليه فجائر بل مستحب بل هو داخل في قولنا في كل صلاة:- اللهم اغفر للمؤمنين والمؤمنات فانه كان مؤمناً-والله اعلم- كتبه الغرالي"-

ان حلکن، وفیت الاعیان، جلد اول، ص ۲۹۵، ملیع مصرا-ترجمہ: - یزید کا اسلام صحیح ہے اور یہ درست نہیں کہ اس نے حضرت حسین کو قتل تر یا یا اس کا حکم دیا، یا اس پر راضی ہوا۔ پس جب یہ قتل اس کی جانب پایہ شبوت کو یہیں پہنچنا تو چھراس کے ساتھ بد تحمانی رکھنا جائز نہیں- کیونکہ کسی مسلمان کے بارے

علامہ ابن کشیر نے بھی فقیہ عماد الدین الکیا سراسی کے استفتاء اور امام غرالی کے

جوابی فتویٰ کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے:-

ومنع من شتمه ولعنه لأنه مسلم- ولم يثبت بأنه رضى بقتل الحسين-واما الترحم عليه فجائر بل مستحب بل نحن نترحم عليه فى جملة المسلمين والمؤمنين عموماً فى الصلاة-" (ابن كثير، البناية والنهاية، جلد ١٢، ص ١٢٣).

96

ترجمہ:- ، اور امام غزالی نے یزید کو براکھنے اور لعن طعن کرنے سے منع فرمایا ہے کیونکہ وہ مسلمان تعا اور یہ بات ثابت شدہ نہیں کہ وہ قتل حسینؓ پر راضی تعا- اور جہاں تک اس کے لیے دعائے رحمت (رحمتہ اللہ علیہ) کا تعلق ہے تو یہ جائز بلکہ پسندیدہ ہے۔ بلکہ ہم تو اس کے لیے دعائے رحمت (رحمتہ اللہ علیہ) کا تعلق ہے تو یہ جائز بلکہ پسندیدہ ہے۔ بلکہ ہم تو اس کے لیے عمومی لحاظ سے تمام مسلما نوں اور مومنین کے ہمراہ رحمت کی دعا کرتے ہیں۔ (یعنی نماز کے آخر میں اللہم اعفر للمون منین میں شامل ہے)۔ اعفولی ولوالدی و للمون منین کہ کر، اور ظاہر ہے وہ مومنین میں شامل ہے)۔ اس سلسلہ میں امام ابن تیمیہ (م ۲۸ مے جہ) کے تفسیلی کلام کا خلاصہ درج ذیل

"یزید کے سلسلے میں لوگوں کے تین گروہ میں :-ایک کا اعتقاد یہ ہے کہ یزید صحابی بلکہ خلفائے راشدین میں سے بے بلکہ انبیائے کرام کے قبیل سے تعا- اس کے برعکس ایک دوسرا گروہ کھتا ہے کہ وہ کافر اور بد باطن منافق تعا- اس کے دل میں بنوباشم اور ابل مدینہ سے اپنے ان کافر اعزہ واقارب کا بدلہ لینے کا جذبہ تعا جو جنگ بدر وغیرہ میں مسلما نوں کے ہاتد سے مارے گئے تھے۔ چنانچہ یہ لوگ کچھ اشعار اس کی دلیل میں اس کی طرف منسوب کرتے ہیں ۔ لیکن یہ دونوں قول ایسے غلط اور بے بنیاد ہیں کہ ہر سمجندار اس کا بخوبی اندازہ کر سکتا ہے۔ ایک خلیفہ تعا- نہ وہ صحابی یا نبی تعا اور نہ کافر ومنافق۔ ایک خلیفہ تعا- نہ وہ صحابی یا نبی تعا اور نہ کافر ومنافق۔ ایم اس این تیمہ سیدنا حسین و یزید کے حوالہ سے فرما ہے ہیں :-

"ایک مجہول السند روایت میں بیان کیا گیا ہے کہ حضرت حسین کا سریزید کے

سی تم ہو گوں کی اطاعت سے راضی تھا۔ ابن سمیہ (ابن زیاد) پر خدا کی لعنت ہو۔ بخدا اگر میں اس کی حکّہ سوتا توحسین سے در گزر کرتا۔ اللہ حسین پر رحمت فرمائے۔ خود شیعہ کتب میں بھی کربلامیں زندہ پچنے والوں نے سر مقام پر بنیادی طور پر کوفیوں کو ہی حضرت حسین کل قاتل قرار دیا ہے۔اوریہ بات بالخصوص ان سنی حضرات کے لئے تازیانہ عبرت ب جو حضرت حسین کا قاتل یزید کو گردانتے ہوئے تھلتے

اب حضرت زین العابدین کی زبانی اصل مجرمین کی نشاندی طاحظ فرمائیں:-۱- لما أتی علی بن الحسین بالنسوة من کربلاء و کان مریضاً و اذا نساء اهل الکوفة ینتدبن مشققات الجیوب، و الرجال معهن یبکون- فقال زین العابدین بصوت صنیل فقد نهکته العلة:- ان هؤلاء یبکون فمن قتلنا غیرهم؟" (کتاب الاحتجاج للطبرسی، ص ۱۵۸)

ترجمہ: جب علی بن حسین عور توں کے سمراہ کربلاء سے چلے اور مرض کی حالت میں تھے تودیحا کہ اہل کوفہ کی عور تیں گریبان چاک کے موئے بین کررہی ہیں اور مرقر بھی ان کے ساتھ رور ہے ہیں تو امام زین العابدین نے جنہیں بیماری نے ممزور بنا دیا تعا، نحیت آواز میں فرمایا:- "یہ لوگ ہم پر رور ہے ہیں گر کیا ان کے علاوہ کی اور نے ہمیں قتل کیا ہے؟

کوفی و عراقی قاتلین حسین و رفقائے حسین بے حوالہ سے شیعی روایت نقل کرتے ہوئے پیر طریقت علامہ محمد قمر الدین سیالوی یا نی صدر جمعیت علمائے پاکستان فرماتے ہیں:-"اب تھوڑا سا غور اس بات پر بھی کر لیں کہ امام عالی مقام سیدنا حسین بن علی کو کن لوگوں نے شہید کیا- اور وہ لوگ کون تھے جنہوں نے مکر و فریب کے ساتھ لا تعداد دغوت نامے لکھے تھے-

<sup>(۱۰ ج</sup>ان طبری س ۵۷) حضرت سید نا امام زین العابدین کوفیول کوخطا**ب کر کے فرماتے بیں کہ:-**

تم نہیں جانتے کہ تم ہی لوگوں نے میرے والد ماجد کی طرف خط لکھے، اور تم سی نے ان سے دھو کہ کیا، اور تم ہی لوگول نے اپنی طرف سے عہد و پیمان باند ہے، بيعت كى- اور تم بى لوگول ف ان كوشهيد كيا اور ان كو تطيفين دين- يس جو ظلم تم نے کمائے بیں ان کی وج سے بلاکت ہے، تمہارے لیے اور تمہارے برے ارداوں کے لئے۔ تم رسول اللہ متوانیت کم ک طرف کس آنکھ سے دیکھو گے جب آ تصرت متوانیت فرائیں گے:-تم نے میری ال کو قتل کیا اور میرے خاندان کو تکلیفیں پہنچائیں۔ پس تم میری امت میں سے نہیں ہو۔ " (علامه محمد قمر الدين سيالوي، مذهب شيعه، مطبوعه لايور، ٢٢ ١٢ه، ص ٩٤)-عالی شهرت یافته شیعه مجتهد العظم ملا باقر مجلنی (م ۱۱۱۱ه) مؤلف شیعه ا نسائيكلو پيڈيا "بحار الانوار" و ديگر كتب نے اپنی مشہور فارسی تصنيف "جلاء العيون" ميں سیدہ زینب و ام کلثوم دختران علیؓ اور دیگر خواتین کے خطبات نقل فرمائے ہیں، جن میں انہوں نے شیعان کوفہ کو شہادت حسینٌ وواقعہ کربلا کا ذمہ دار قرار دیتے ہوئے ان کی شدید مذمت فرمانی ہے۔

نواسی رسول<sup>°</sup> سیدہ زینب <sup>بن</sup> بنت علیٰ<sup>ق</sup>

ایک لاکھ سے زائد شیعان کوفہ سید ناحسینؓ کودعوت بیعت دینے کے بعد انہیں بے یار ویدد گار چھوڑ کر امامت و خلافت یزید کی بیعت کر گئے، چنانچہ شہادت حسین و رفتائے حسین کے بعد شیعان کوفہ کو اس تمام ترصورت حال کا ذمہ دار قرار دیتے ہوئے اپنے خطاب میں سیدہ زینبؓ فرما تی ہیں :-

"بشیر بن حریم اسدی گفت: درین وقت زینب خاتون دختر امیر المومنین اشاره کرد بسوئے مردم که خاموش شوید- و بآن شدت و اصطراب چنان سخن میگفت که گویا از زبان امیرالمومنین سخن میگوند- پس بعد از محامد الهی و درود حضرت رسالت پناسی و صلوات بر ابل بیت اخیار و عترت اطهار گفت:-

اما بعد الے اہل کوفہ اہل غدر و مکر و حیلہ آیا شما بر ما میگریید و بینوز آب دیده ما از جور شما نه ایستاده و ناله ما از ستم شما ساکن نگردیده- مثل شما مثل آن زن است که رشته خود رامحکم می تابید و باز میکشود- و شما نیز رشته ایمان خودرا شکستید و کغر خود بر گشتید- و نیست درمیان شما مگر دعویٰ ہے اصل و سخن باطل و تملق فرزند کنیزان و عیب جوئی دشمنان- وزیستید مگر مانند گیاسی که در فرنبه روید با نقره که آرائش قبر کرده باشد- بد توشه خود با آخرت فرستادید– و خود را مخلد در جهنم گردانیدید– اما شما برما گریه و ناله بکنید؟ خود مارا کشته اید و برما میگریید؟ بلے واللہ باید که بسیار بگریید و کم خنده بکنید-" ریم (باقر مجلسی، جلاء العیون ، جلد دوم، ص ٥٩٣ ، مطبوعه تهران جدید، خطبه حصرت زینب خاتون) -بشیر بن حریم امدی کهتا ہے کہ اس وقت حضرت زینب دختر ترجمه:-امیرالمؤمنین نے اشار تاگھا کہ خاموش رہو۔ اس حالت اصطراب و شدت میں اس طرح کلام کرتی تھیں، گویا امیرالمؤمنین کلام فرماتے ہیں۔ پس بعد ادائے حمد الهیٰ و درود بر حضرت رسالت پناه وابل بیت اخیار وعترت اطهار فرمایا: -اما بعد! اے ابل کوفہ اے اہل کمروغدر وحیلہ! تم ہم پر گریہ کرتے ہوجب کہ تم نے ہی ہمیں قتل کیا ہے۔ ابھی تمہارے ظلم سے سمارا رونا موقوف نہیں ہوا اور تہارے ستم سے ہمارا نالہ و فریاد ساکن نہیں ہوئے۔ اور تہاری مثال اس عورت کی ے جوابنی رسی کو مصبوط بٹتی اور کھول ڈالتی تھی۔ تم نے بھی اپنی رسی ایمان کو توڑا ادر اینے کنر کی طرف پھر گئے۔ تہارا دعویٰ مگر سراسر بے اصل ادر ایک سخن باطل ے۔ اور خوشامد فرزند کنیزاں و عیب جوئی دشمنان ہے۔ اور تمہاری مثال ایسی ہے جیسے گھاس گھورے پر اگی ہو۔ قسر سیاہ و تیروتار پر آرائش نقرہ کار کی گئی ہو۔ تم نے اپنے لئے آخرت میں ذخیرہ بہت خراب ہیجا اور اپنے کو ابد الاباد تک سرزادار جسم کیا ہے۔ تم ہم پر کریہ و نالہ کرتے ہو؟ جب کہ تم نے ہی ہمیں قتل کیا اور خود ہی روتے سو- مال بخدا تهيين بنسناتهم اوررونا زياده سي جامعے-

102

نواسی رسول "سیدہ ام ککتومؓ بنت علیؓ

سیدنا حسین کو مزاروں خطوط کے ذریعے دعوت بیعت دے کر عداری کرنے والے شیعان کوفہ کی مذمت میں واقعہ کر بلا کے بعد نواسی رسول " سیدہ ام کلتوم بست علیٰ کا خطاب شیعہ مجتمد اعظم علامہ باتر مجلسی نے یوں نقل فرمایا ہے:-پس ام کلثوم دختر دیگر حضرت سیدۃ النساء صدا بگریہ بلند کرد و از سودج محترم ندا کرد حاصر افراد کہ:-

ام ابل کوفه بدبحال شما و ناخوش باد اولیائی شما- بچه سبب برادرم حسین را خواندید و یاری او نکردید- و او را بقتل آوردید و اموال او را غارت کردید و پردگیان حرم سرائے او را اسیر کردید- وائے بر شما و **لعقت** بر اولیائے شما- مگر نمیدانید که چه کار کردید- فرچه گنابان اورار برپشت خود بار کردید- وچه خونهائے محترم ریختید وچه دختران محترم مکرم را نالان کردید- "

(باقر مُجلسی، جلام العیون، جلدم دوم، ص ٥٩٥ تا ٥٩٦ : مطبوعه ایران جدید، خطبه حضرت ا کلئوم در کوفه)-

ترجمہ:-براری بلند کی اور رو رو کر آواز دی کہ اے کوفہ والو تہارا حال برا ہو اور تہارے ساتھی ناخوش ہوں، تم نے کس سبب سے میرے ہما کی حسین کو بلایا اور ان کی مدد نہ کی، اور انہیں قتل کر کے مال واسباب ان کا لوٹ لیا، اور ان کے پردگیان عصمت و طہارت کو اسیر کیا-وائے ہو تم پر اور لعنت ہو تہارے ساتھیوں پر- کیا تم نہیں جانتے کہ تم نے کیا ظلم و ستم ڈھایا ہے، اور کن گناہوں کا اپنی پشت پر انبار کیا ہے اور کیے خونہا نے محترم کو بیایا، دختر ان محترم کو نالاں کیا ہے۔

طبری ہی کی روایت کے مطابق کوفیوں کے ہاتھوں شہادت حسین سے پہلے سیدہ زینب نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ماموں زاد عمر بن سعد بن ابی وقاص کو جوامیر لنگر ہونے کے باوجود قتال کو ٹالتے ہوئے ابن زیاد کے برعکس صلح و مفاہمت کے خواہاں تھے، مخاطب کر کے فرمایا:-

"يا عمر بن سعد! أيقتل ابو عبدالله و انت تنظر اليه-" (طبري، ج٦، ص

قافله حسيني كاسفر كوفه وشام ومديسه شاہ معین الدین ندوی واقعہ کربلا کے بعد کے احوال بیان کرتے ہوئے فرما ۔ "ابل بیت کا سفر شام اور یزید کا تا تر حضرت امام حسینؓ کی شہادت کے بعد اہل بیت کا قافلہ ابن زیاد کے پاس کوفہ ہمیجا گیا۔ اس نے معائنہ کے بعد شام بھجوا دیا۔ یہ حاد ش<sup>عظ</sup>لیٰ یزید کی لاعلمی میں اور بغیر اس کے حکم کے پیش آیا تھا۔ کیونکہ اس نے صرف بیعت لینے کا حکم دیا تھا۔ لڑنے کی اجازت نہ دیٰ تھی۔ اس لئے جب اس کواس حادثہ کی اطلاع دی گئی تواس کے آنسو نگل آئے اور اس کے کہا:-اگر تم حسینؓ کو قتل نہ کرتے تومیں تم سے زیادہ خوش ہوتا۔ ابن سمیہ پر خدا ک لعنت ہو۔ اگر میں موجود ہوتا توخدا کی قسم حسین کومعاف کر دیتا۔ خداان پراپسی رحمت نارل فرما في المفرري، بن ٢٠، ص ٢٥ ٢٠ والاخبار الطوال، ص ٣٢٢)-اس کے بعد جب اہل بیت کا قافلہ شام پہنچا تو یزید ان کی حالت دیکھ کر بہت متا ثر موا اور ان سے کہا:-خدا ابن مرجا نہ کا برا کرہے۔ اگر اس کے اور تمہارے درمیان قرابت ہوتی تو وہ تمہارے ساتھ یہ سلوک نہ کرتا۔ اور اس طرح تم کو نہ ہیجتا۔ فاطمتہ بنت علیٰ کا بیان ہے کہ:- جب ہم لوگ پزید کے سامنے پیش کئے گئے تو ہماری حالت دیکھد کر اس پرر قت طاری ہو گئی۔ ہمار ے ساتھ بڑی نرمی اور ملاطفت سے پیش آیا، اور سمارے متعلق احکام دیہے۔ اطبری، بنّے یہ س ۲۷۷۔ ( شاه معین الدین ندوی ، تاریخ <sup>اسلام</sup> ، حصه اول (جلد دوم ) مس ۳۶۸)-معين ندوي مزيد لکھتے ہيں :-یزید کے تھرمیں ماتم یزید کا یورا کنبہ ابل بیت نسوی کا عزیز تھا۔ اس لیے انہیں حرم سرائے شاہی میں شہر یا گیا۔ جیسے می **ندرات عصمت م<sup>1</sup>ب ز**نا نخانہ میں داخل ہو ئیں، یزید کے گھر میں

روایات واقعات کر بلا پر شیعہ مؤلف شاکر حسین نقومی کا تبصرہ مطلب موایات کا معرہ میں معلم کا تعمیلات کا طلب می وا

106

ا کشر واقعات منلاً ہل بیت پر تین شبا نہ روز پا فی کا بند رہنا، فوج مخالف کا لاکھوں کی تعداد میں ہونا، جناب زینب کے صاحبز ادوں کا نو دس برس کی عمر میں شہادت پانا، فاطمہ کمبری کا عقد روز عاشورہ قاسم بن حن کے ساتھ ہونا، عباس علمدار کا اس قدر جسیم اور بلند قاست ہونا کہ باوجود سواری اسپ ورکا بہ آپ کے پاول زمین تک پسنچتے تھے۔ جناب سید الشہداء کی شہادت کے موقع پر آپ کی خواہر گرامی جناب زینب بنت امیر المؤمنین کا سروپا برہنہ خیمہ سے لکل کر مجمع عام میں چلا آنا، شرکا مید مطهر پر بیٹھ کر سرجدا کرنا، آپ کی لاش مقدس سے کی عار تگری اور نہی زاد یوں کی چادر یں تک چن میں اسپاں کیا جانا، سراد قات ابل بیت کی عار تگری اور نہی زاد یوں کی چادر یں تک چن ہوتا بینا، شمر کا سکینہ بنت حسین کے منہ پر طمانچہ ارنا، سکینہ کی عمر تین سال کی ہونا، روا تگی اس بیت کے وقت جناب زینب کی چست پر درے لگا نے جانا، اہل بیت رسال کی ہونا، روا تگی سے مقشق و چادر نظے او نشوں پر سوار کرنا، سید الساجہ دین کو طوق و زنجیر پر با کر ساد ہا تی ک

قید خانہ میں آنلیلائی کا اہل بیت کی رو نکاری کے وقت محل مسرائے شاہی سے مسر دربار لکل آنا، سکینہ کا قید خانہ ہی میں رحلت یا نا، سید الساجدین کا سر ہائے شہداء لے کر اربعین (۲۰ صفر) کو کربلاوا پس آجانا اور چالیسویں روز سربا نے شہداء کو سپر دخاک کرنا، وغیرہ وغیرہ نہایت مشہور اور زبان زد خاص وعام ہیں۔ حالانکہ ان میں سے بعض سرے ے خلط، بعض مشکوک، بعض صنعیت، بعض مبالغہ آمیر اور بعض من کھر**مت ہیں۔**" (شاکر حسین امروہوی نقوی، مجابد اعظم، ص۲۷۱- ۱۷۸)۔ کربلامیں بندش آب یا قوت حموی کی "معجم البلدان" میں ارض الطف یعنی کربلا کے حوالہ سے درج ہے کہ دریائے فرات کے کنارے کی بیاز میں نرم ہونے کی وجہ سے " کربلاء "کھلاتی۔ اور كربلاء "كربلة" ، المشتق م -"ان تكون أرض هذه الموضع (كربلاء) رخوة فسميت بذلك-" (ياقوت الحموى، معجم البلدان، جـ4، ص ٢٢٩). ترجمہ:- اس مقام ( کربلاء) کی زمین چونکہ نرم وملائم تھی اس المے اسے " کربلاء " کا نام دیا گیا۔ ناسخ التواريخ کے شيعہ مؤلف بيان فرماتے ہيں :-آنحضرت تبرے، برگرفت و از بیرون خیمه زنان نورده گام بجانب قبله برفت آنگاه زمین را باتیر لختے حفر کرد- ناگاه آب زلال و گوارا بجوشيده، اصحاب أنحضرت بنو شيدند و مشكها ير آب كردند-" (سيهر كاشافي، ناتخ التواريخ، كتاب دوم، جلد ٢، ص ٢٣٦٥، مطبوص ايران، ٩٠٣١هه)-آتحضرت (حسینؓ) نے ایک کدال اٹھا پی اور عور توں کے خبیہ ہے ترجمه:-باسرکی طرف انیس قدم قسلہ کی جانب جل کر گئے اور زمین کو تھوڑا ساکھودا۔ اپیانک سبب زلال و گوارا زور سے نکل پڑا تاب کے ساتھیوں نے نوش <sup>ف</sup>رمایا اور مشکیں بھی یا بی ہے بھر تمل یہ

شیعہ عالم عباس فمی' این زیاد کی جانب ہے این سعد کے نام خط میں مذکور اس حکم پر کہ آب فرات اور حسین واصحاب حسین کے در میان اس طرح رکاون بن جاؤجس طرح لوگ محاصرہ عثان کے روز ان کے اور پانی کے در میان حاکل ہو گئے تھے' تبصر ہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں :- (حاشیہ اص ۵ ۳ ۳ 'ج ۱' متھی لاآ مال)-

'' کمثوف باد که عثان بن عفان را مصریان در مدینه محاصره کردند و منع آب ازوی نمودند- خبر با میرالمؤمنین علیه السلام که رسید 'آنجناب متغیر شد ندواز بر ای او آب فرستا دند-

وشرح قضیه اودر تواریخ مسطور است - کن بندی امیه این و قعه را دست آویزد ریسنه خود قرار دادند و بمر دم اظهار رداشتند که عثان کشه شده حال تفتی باید تلافی نمود - وجمان مردم دادند که شورش مردم بر عثان به صولدید حضرت امیر علیه السلام بوده - ودر این باب ایل فتنه دبغی دنواصب خونریزیما از مسلمانان کردند تاوقعه کر بلار سید -

اول تحکم که این زیاد نمود منع آب از عترت پی بر شد -واز زمانی که تحکم منع آب شد عمر بن سعد در صد داجرای این تحکم بر آمد و بهم امان و لشکر خود سپر د که محکم ارید اصحاب امام حسین از شریعه فرات آب بر دار ند - اگرچه شط فرات طویل و عریض بود کن اصحاب حضرت در محاصره بود ند - و مکرر این زیاد در منع آب تاکید کرد - عمر بن سعد 'عمر و بن تجاج زمید کی دابا پانصد سوار ما مور کرد که مواظب شرائع فرات ماشد - و تشتگی سخت شد در اصحاب حضرت -

واز"مناقب" نقل شده که سه شبانه روز ممنوع بودند - گابی چشمه مسفر کرد ندو آن جماعت ملی حیا پر کردند - گابی چاه کندند بر ای استعال آب غیر شرب - و گابی شبانگاه حضرت ایوالفضل علیه السلام تشریف بر د و آبلی آورد -

و در روایت امالی از حفرت سجاد علیه السلام مروییت که در شب عاشوراء جناب علی اکبر علیه السلام با منجاه نفر رفت در شریعه و آب آورد- و حضرت سید الشهداء علیه السلام با صحاب فر مود :-

بر خیز ید دازاین آب میاشامید - داین آخر توشه شااست از دنیا- وضو جمیر بد و

عنسل کنید وجامه مای خود را بشوئید تا کفن باشد برای شا-

واز صبح عاشوراء دیگر میسر نظد آنی بر مرسول خدا بر سد-و معلوم است که موای گر مسیر در یک ساعت تظنگی چه اندازه کار سخت میشود-و قدر معلوم از تواریخ واخبار آنست که کشته شعد ند فریه رسول چندا صلی الله علیه و آله بالب تشنه - پس چقدر شایسته باشد که دوستان آنخصرت دروقت آشامیدن آب یادی از تطنگی سید مظلومان نمایند-

واز مصباح کفعمی منقول است که هنگا میکه جناب سیکنه در مقل پدر بزرگوار خود آمد'جسد آنخضرت را در آغوش گردنت ' واز کثرت گر لیمن مد ہوش شد'وایں شعر از پدر بزرگوار خود درعالم اغماء شنید :-

شیعتی ماإن شربتم ری عذب فاذ کرو نی

أو سمعتم بعريب أو شهيد فاندبوني

و خلاہر ایں است ہقیہ اشعاری کہ بایں ردیف اہل مراثی میخوانند' از ملقات شعر اعباشد 'نداز خود حضر ت- ونیکو ارداف نمودہ اند-(عات فتی 'متھی باتہ ال 'ج' کہ ا' ماثہ یا' عسر کہ معاہد جہ ہے۔ اثر یہ صفر بلاماند پر مدین

(عباس فتی معتقی الآمال 'ج۱' حاشیدا' ص ۳۳۵ و بقیه حاشیه بر صفحه ۳۳۷و ۲۳۴' ایران 'سازمان چاپ و انتشارات جاویدان '۸۸ ۱۳ه)-

ترجمہ :- واضح رہے کہ مدینہ میں مصریوں نے عثان بن عفان کا محاصرہ کرلیا تھا اور ان کا پانی بند کر دیا تھا-جب امیر المو منین علیہ السلام کو اطلاع ملی تو آپ کا رنگ متغیر ہو گیا اور آپ نے ان کے لئے پانی بھو ایا- ان کے قضیہ کی تفصیل تاریخوں میں لکھی ہو تی ہے-

لیکن بنی امیہ اس واقعہ کواپنا بہانہ دیرینہ قرار دیتے ہوئے لوگوں پر اس بات کا اظہار کرتے رہے کہ عثان کو تفتق کی حالت میں قتل کیا گیا جس کی تلافی از م ہے- نیز لوگوں کو بیہ باور کر اتے رہے کہ عثان کے خلاف لوگوں کی شورش کو حضرت امیر علیہ السلام کی تائید حاصل تقلی - اور اس سلسلہ میں اہل فتنہ و بغاوت نیز ناصروں نے مسلمانوں کے ساتھ خونریز لڑا ئیاں لڑیں یہائک کہ با لآخر واقعہ کر بلا رونما ہوا۔ پہلا حکم جو این زیاد نے دیا دہ عترت بیغیر سے پانی روک لینے کا تھا- اور اس وقت سے کہ بند ش آب کا حکم صادر ہوا' عمر بن سعد اس حکم پر عملدر آمد کے لئے نکل کھڑا ہوا-اور اپنے ساتھیوں اور لنظر یوں کے سپر دید کام کیا کہ امام حسین کے رفقاء کو فرات کے گھاٹ سے پانی نہ لینے دیں - اگر چہ دریائے فرات کا علاقہ طویل و عریض تھالیکن حضرت کے ساتھی محاصرہ کی حالت میں تھے-دوسر ی بات یہ کہ عمر بن سعد نے عمر و بن تجاج زمیدی کو پانچ سو سواروں کے ہمراہ اس کام پر ما مور کیا تھا کہ فرات کے گھاٹوں کی نگر انی کریں-چنانچہ حضرت کے ساتھیوں کی بیاس شدت اختیار کر گئی-

اور ''منا قب''ے منقول ہے کہ تین دن رات تک ان کے لئے پانی ہند رکھا گیا۔ پس تبھی وہ چشمہ کھودتے اور وہ بے شرم گروہ اے منی ے ہمر دیتا۔ تبھی وہ لوگ چینے کے علاوہ دیگر ضروریات میں استعال کرنے کے لئے گڑھے کھودتے۔اور تبھی رات کے وقت ایوالفصل علیہ السلام تشریف لیجا کر پانی لے آتے۔

اور '' امالی'' کی روایت میں حضر ت سجاد علیہ السلام سے مروی ہے کہ عاشور اک رات جناب علی اکبر علیہ السلام پچاس افراد کے ساتھ گھاٹ پر گئے اور پانی لے آئے۔ حضرت سیدالشہداء علیہ السلام نے اپنے ساتھیوں سے فرمایا :-

ا ٹھو اور اس پانی کو پی لو۔ یہ تمہارا اس دنیا سے آخری زادراہ ہے۔ نیز وضو اور غنسل کرو اورا نیے کپڑے بھی دھو لو تاکہ وہ تمہارے لئے کفن کا کام دیں۔

اور عاشورا کی صبح سے مزید پانی میسر نہ تھا کہ حرم رسول خدا تک پینچ پائے۔ جبکہ سیہ بات معلوم ہے کہ گرم آب و ہوا میں ایک تھنٹہ کی پاس بھی کتنی شدت اختیار کر جاتی ہے - اور اخبار و تواریخ سے بیبات معلوم ہوتی ہے کہ رسول خداصلی اللہ علیہ و آلہ کی اولاد تشنہ لب مقتول ہوئی - پس کس قدر مناسب ہوگا کہ آنخضرت (حسین یُ

اور کفعسی کی "مصباح" سے منقول ہے کہ اس وقت جبکہ سکینہ اپنے والد بزرگوار کے مقل میں آئیں اور آنحضرت کے جسد کو اپنی آغوش میں لیکر شدت کریہ سے بے :وش :و سَئیں ' قوب :و شی کے عالم میں انہوں نے اپنے والد بزرگوار کو یہ شعر پڑھتے سا :- ' اے میر بے شیعو!جب تم میٹھے پانی سے سیر اب :واکر د تو بھے یادر کھو۔

112

بطاہراس ردیف میں دیگر اشعار جواہل مر ثیہ پڑھتے ہیں' شعراء کے الحاقی اشعار ہیں' نہ کہ خود حضرت ( حسینؓ) کے - ہمر حال ہیر دیفیں بڑی عمدہ نظر آتی ہیں-

علامہ عباسی ایک روایت نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں :-

"ان ہی غالی مؤلفین کی روایتوں میں پانی کے موجود ہونے اور باافراط ہونے کا ذکر آیا ہے۔ مثلاً امالی صدوق کی ایک روایت میں شب عاشورہ میں علی اکبر کا اپنے ساتھیوں کے ساتھ اتنا پانی ہم لانا مذکور ہے جس سے کپڑے بھی دھو لئے گئے اور غس بھی کئے گئے۔ آدمیوں اور جا نوروں کے پینے اور دیگر ضروریات کے بھی کام آیا۔ خود طبری نے ابو مخت کی یہ روایت بھی درج کی ہے کہ اسی دسویں محرم کو لڑائی شروع کرنے سے پہلے حضرت حسین نے حکم دیا کہ بڑا خیمہ نصب کیا جائے، جب خیمہ نصب کر دیا گیا تو آپ نے یہ حکم دیا کہ بڑے کاسہ میں مثک گھولا جائے (تم امر بعسک فیمنت فی جفنة عظیمة) -

(محمود عباسی، خلافت معاویه و بزید، جون ۱۹۹۲، کراچی، ص ۲۱۱ – ۲۱۲)-

اس سلسلہ میں مولانا عتین الرحمن سنسلی کا "بندش آب" کے زیر عنوان جامع بیان من وعن نقل کئے جانے کے لائق ہے:۔

"داستان کر بلا کا ایک اور اہم جزوا بن زیاد کی طرف سے قافلہ حسینی پر پانی کی بندش ہے۔ دوسرے اجزاء پر گفتگو نے اتنا وقت لے لیا کہ اب جی چاہتا ہے یہ گفتگو ختم ہو۔ مگر اس بندش آب والے جزو کی اہمیت اجازت نہیں دیتی کہ اس سے اغماض کر لیا جائے۔ یہ بندش 2، محرم سے بتائی گئی ہے۔ اور اہل قافلہ کا پیاس سے خاص کر خود حضرت حسین کا وہ برا حال سنایا جاتا ہے کہ سخت حالت جنگ میں بھی دشن کو نقصان پہنچانے یا اس سے اپنا دفاع کرنے سے بھی بڑھ کر پانی کا حصول ایک مسلہ بن گیا تعا- حالا کہ اسی یوم عاشورہ کی روایتوں میں ایک روایت یہ بھی موجود ہے کہ جنگ شروع ہونے سے پہلے حضرت حسین اور ان کے ساتھیوں نے کیے بعد دیگرے عمل کیا جس میں نورے کا استعمال کیا گیا تعا- اور ایک بڑے بر تن میں مشک کھول کر تیار کیا

معاملے کے کچچہ اور پہلو

کربلا میسی ب دریا سر زمین میں اس بات کو ممکن سمجد لینا کہ وہاں ڈیڑھ دو سو ایسے مسلح انسانوں پر جن میں تیس بتیس سو ر بھی تھے، مسلسل تین دن تک پانی کی تکمل بندش کی جاستی تھی، یہ بات عقل وخرد سے تکمل رخصت لئے بغیر تو ممکن نہیں۔ بال اگر یہ بات کھی جائے کہ پانی کا کھاٹ --- یعنی اس جگہ کا جو قریبی گھاٹ تھا وہ ---روکا گیا تھا- تا کہ حسینی قافلہ بسولت پانی نہ لے سکے، تو یہ سمجہ میں آنے والی بات سے پانی کے گھاٹ سے پانی حاصل کرنے اور جا نوروں کو پلانے میں جو آسانی ہوتی بود قاہر سے گھاٹ سے ہٹ کہ دوسری جگہ نہیں ہو سکتی۔ اور واقعہ یہ سے کہ روایت میں گھاٹ روکنے ہی کا ذکر سے۔

لیکن اس میں بھی ے، تاریخ سے شروعات کی جو بات کھی جاتی ہے اور وہ بندش آب ولی روایت میں آئی ہے، وہ بھی ایسی ہی ناقابل فھم ہے جیسی تکمل بندش والی بات- اس کے برخدف جو بات واقعہ تی لحاظ سے قابلِ فھم ہے، وہ یہ ہے کہ 10، تاریخ کو جب لڑتی چھرمی تو دشمن نے اپنی جلد از جلد کامیابی کے لیے جہاں دوسر ے ذرائع اور

معاملات کے اس پس منظر میں ذراعور کرنے کی بات ہے کہ نے، تاریخ سے بندش آب کا نہ صرف تکم بلکہ اس کا نعاذ ہمی بتانے والی روایت کومانے کی گنجا تش

یہای ہے (معاذالند) دم لکل جائے۔ سیج بات یہ ہے کہ بالکل سمجہ میں نہیں ہتا کہ کیوں یہ بے تکھ طور پر "شہادت ے تین دن پہلے" کے الفاظ روایت میں درن کئے گئے ہیں۔ حضرت حسین سے کمی **ک**ا مقابلہ ۱۰، تاریخ سے پہلے کہیں مروی نہیں اور یا نی کی کوئی شکایت بھی ۱۰، تاریخ سے پہلے کہیں بیان نہیں کی گئی۔" (عتيق الرحمن سنسجلي، واقعه كربلادوران كاليس منظر، مطبوعه ملتان، عن ٢١٦ - ٢٢٠)-« راوی کے اوصاف اس روایت پر غور وفکر کے سلسلے میں اس کے راوی حمید بن مسلم کے کردار پر ہمی نظر ضروری ہے۔ واقعہ کربلا کے سلسلہ میں اس کی روایات بے شمار بیں جن میں س بات کے نہایت واضح قرائن میں کہ اس کی روایتیں ہی جعلی اور خانہ ساز نہیں بکنہ یہ خود بھی شاید ایک جعلی شخصیت ہے۔ ور نہ ایک نہایت موقع پرست اور کوفیوں کے ایتہازی ( Typical ) اوصاف کا مجسمہ ہے۔ ویسے تویہ اینے آپ کوابن سعد کی فون میں شامل بتاتا ہے۔ اور جب تک واقعہَ شہادت سو نہیں جاتا یہ کوئی ذراً سا بھی اینا سمدردا نہ کردار اہل بیت کے ساتھ نہیں دکھاتا۔ مگرجیے می یہ واقعہ ہولیتا ہے نہ صرف اس سے بڑھہ کر اہل بیت کا کوئی ہمدرد کربلا کے میدان نظر نہیں آتا بلکہ معلوم ہوتا ے کہ یہ صف اعداء کا نہیں صف حسینی کا آدمی تھا، جنگ کے وقت میں حضرت حسین نے دشمنوں کی جارحیت اور سَفَاک پر جوجورد عمل اللہ سے دعایا بددعا کی صورت میں یا اظہار رنج والم کی صورت میں ظاہر فرمایا، اس کا ایک ایک لفظ آپ اس شخص کی زبان ہے سن کیجئے جیسے کوئی ہمزاد ہو۔ ایسالگتا ہے کہ واقعہ کربلا کے تین جار سال بعد یزید کی موت کے ساتھ ہی جب وقت بدلا اور ایک طرف حضرت عبداللہ بن زبیر اور دوسری طرف مغتار تقفی نے ہمدردان بنی اسیہ اور قاتلان حسین کے لئے زمین تنگ کر دی تو بہت سے لوگوں نے عافیت طلبی کے لیے حولا بدلّا، حمید بن مسلم اگروہ قعی اس زمانے کا کوئی شخص تعا تویقیناً نہی جوا! بد لینے والوں میں سے ایک تھا۔ ابل بیت کی ہمدردی میں طرن طرن کے غم

پیش کش ''ہونے کے ایسی ناخوشگوار شکی گردا نی گئی ہے کہ یوم عاشورہ کی جن روایتوں کا بڑے ذوق و شوق سے بیان کیا جاتا ہے، ان میں بھی جہاں کہیں اس پیش کش کی بات صراحته یا شارةً " کی ہے، وہاں اس روایت کا بیان اس جگہ ختم کر دیا گیا ہے، یا یہ جزوحذف ہے۔ کئی ایک مثالوں میں ہے بس ایک مثال کے طور پر حضرت حسین کے رفیق زمیر بن قین کی وہ تقریر لے لیمنے جواسی باب میں او پر گزر جکی ہے۔ اس میں بدالفاظ آتے ہیں کہ:-"اب الله کے بندو فاطمہ رصوان اللہ علیہا کی اولاد یہ نسبت ابن سمیہ (ابن زیاد) کے تہاری محبت اور نصرت کی زیادہ مشحق ہے۔ لیکن اگر تم ان کی مدد نہیں بھی کرتے توان کے قتل کے دریے ہونے سے تو باز آؤ، اور اس آدمی (حضرت حسینٌ) کے اور اس کے چیا راد یزید بن معاویہ کے درمیان سے مٹ جاؤ۔ میری جان کی شم پزید کو تم ہے راضی کرنے کے لئے اس بات کی ضرورت نہیں ہے کہ تم حسینؓ کو قتل کرو-" (غیری، بز۲، عن ۲۳۳)-لیکن "شہیدانیانیت" کے مصنف اس تقریر کواس سے پہلے جملے پر بی ختم کر کیے ہیں۔ (س ۳۸۰ - ۳۸۱)۔ بعد کے جملے ہی ان کے قارئین تک پہنچ جائیں اس کو انہوں نے پسند نہیں فرمایا، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت حسینؓ یزید کے پاس جانا جاتے تھے۔ "(**س**) (عتيق الرحمن سنبعلي، واقعه كر بلااور اس كا پس سنظر، ص ۲۲۴-۲۲۴). (جاشیہ: ۳، سنجلی برص ۲۲۴۴ - حربن پزید نمیں کی تقریر اور اس سے متعلق قصے میں بھی بار بار حضرت حسین کے پیش کردہ شرائط کے الفاظ آتے ہیں۔وہ روایت جس میں شمر، ابن زیاد کو یہ ضمرا لط قبول کرنے ہے روکتا ہے، اس کا تقریباً ہر مسنف کے یہاں تذکرہ ہوتا ہے، '' اسی روایت میں وہ شمرا بَط پوری تفسیل سے موجود ہیں۔ مگر ان کی طرف سے تحامل برتا جاتا ہے۔ اسٹری بات یہ ہے کہ اس مسلّط پر اختلافی بیانات اور راویوں کی روایتیں طبری نے ص ۳۳۵ پر درن کر دی ہیں، ان کا پکا ٹی مطالعہ ہمی صاف طور ہے اس نتیجے پر ہنچاتا ہے کہ بیان شمرا نط والی روایتیں سی مضبوط میں اور خود طبری نے کویایہی تاثر دیا ہے )۔

ای کے بعد سنجلی مزید فرماتے ہیں :-"اور شیعہ حضرات کو کیا کہیں۔ خود ایل سنت حضرت حسین سے متعلق شیعی تسورات ہے اس درجہ متاثر موئے ہیں کہ ان کے بہا ل مبھی واقعے کے اس جزو کو جو حتمی طور یر ثابت ہے تاریکی سی میں رکھنا عام طور پر پسند کیا گیا۔ سے سال پہلے کا "واقعہ ّ کربلا" نامی راقم کا مصمون جس پر "نظر ثانی" اس کتاب کی شکل اختیار کر گئی جو آپ پڑچہ رہے ہیں، اس مصمون میں راقم نے اس حقیقت سے بے خسری کے عالم میں کہ ۔ حضرت خسین نے جو سہ رخی پیش کُش کربلا میں کی تھی جس کا ایک جزیز پد کے پاس جانا اور اکشر روایتوں کے مطابق بیعت کے لئے جانا تھا-(1)- اس کا یہ جزو بھمل تاریجی میں ہے، اس جزو کو بھی روشنی دکھا نے کی غلطی کر دمی اور بس یہ "غلطی" قیامت خیر نہو کئی۔ بہت بہت پڑھے لکھے سنی حضرات جن میں میرے بعض بڑے محترم اور مشفق ہمی شامل تھے، ان کے لئے حضرت حسین کی طرف اس بات کی نسبت ناقابل برداشت سو گنی اور معاملہ اس وقت ٹھنڈا مواجب ''الفرقان '' کی اگلی اشاعت میں تاریخ طبری اور ابن کشیر وغیر و کے پانچ حید حوالوں سے اصل عربی عبار توں میں وہ پیش کش نقل کر دی گئی۔ اور لوگوں کو معلوم ہو گیا کہ اس پیش کش کی بات کوئی افتراء اور ہتان یا کسی کم زور ذریعے ( Source ) کی بات نہیں تھی۔ ہبر جال یہ بات یوری سراحت اور دصاحت کے ساتھ سامنے آجانی چاہے کہ حضرت حسینؓ نے کربلامیں یہ دیکھ کر کہ حالات کا رخ اس خیال وگمان کے بالکل برعکس ہے، جس گمان اور اطمینان کے ساتھ کو فے کی طرف سفر شمروع کیا گیا تھا، ابن زیاد کے نائب عمر بن سعد کووہ پیش کش کی جو حضرت محمد الباقر کی روایت میں بیان ہوئی ے اور جس کی تائید واقعہ کربلا سے متعلق چند در چند روایات میں صراحتہ یا اشارۃ گائی جاتی ہے۔ یہ حضرت حسین کے ورود کربلا کے ساتھ جڑمی ہوئی ایسی حقیقت ہے کہ جب تک آب کے ورود کربلا اور عمر بن سعد کے وہاں آنے سے الکار نہ کر دیا جائے، اس ے بھی انکار نہیں ہو سکتا ہے۔" (مولانا عتيق الرحمن سنسبلي، واقعه كربلااوراس كالبس منظر، ملتان، ص ۲۲۴، ۲۲۵)-جاشیدا، زنشهلی، می ۲۲۵:-

•

روایت زیادہ قرین قباس اور اقرب الی الصواب ہے۔ جبکہ دمشق والی روایت بعید از قباس مص- (الاحظه يومنهان السنته. بن ٢، ص ٢٢ الن )-مگراس بحث سے قطع نظر سمزا نہ دینے کے سوال کے جواب سے پہلے ابن کشیر کے جن الفاظ کا مولانا مودودی نے حوالہ دیا ہے وہ ملاحظہ ہوں :۔ "و قد لعن ابن زياد على فعله و شتمه فيما يظهر ويبدو ولكن لم يعرله على ذلك ولا اعقبه و لا ارسل احداً يعيب عليه ذلك. والله اعلم. " . (البداية و النهاية، ج ٨، ص ٢٠٣). ترجمہ: بظاہر یزید نے ابن زیاد پر لعنت تو کی اور اے برا بھلا بھی کہا۔ کیکن نہ تو اس حرکت پر اسے معزول کیا اور نہ سمرا دی اور نہ اس کی طرف کسی کو بھیجا جو اس کے س شرمناک فعل کا اسے احساس دلائے۔ والند اعلم -دارالعلوم دیوبند کے ایک معروف و ممتاز عالم کے بحوالد ابن کشیر اسی نوعیت کے اعتراض کے جواب میں مولانا عام عثما نی، مدیر ماہنامہ "تجلی" دیو بند فرماتے ہیں :۔ "مولانا نے ابن کشیر کی یہ عبارت اپنے قیاس مقصد کی تائید کے لئے نقل تو فرما دی مگراس عبارت کا آخری فقرہ جو کام کا تھا، اسے بالکل نظر انداز فرما گئے۔ حتی کہ ترجمہ میں بھی اس کی طرف توجہ نہیں فرمائی۔ یعنی حافظ این کشیر کو بھی سبائی روایتوں کے پیش نظر جب یہی الجمن پیش آئی جو ہمارے مولانا کو پریشان کے ہوئے ہے توا نہوں نے اپنے دل کو مطمئن کرنے کے لئے آخر میں "واللہ اعلم" بھی کہہ دیا۔ جس کا مطلب یسی ہے کہ یہ سب ایسی متصاد اور غیر معقول باتیں ہیں جو سمجد میں نہیں آتیں۔ ان کا حقیقی علم تواہند تعالیٰ ی کوہو سکتا ہے۔'' (رابن مولانا عام عثمانی، مابناسه به تجلی " دیوبند، شماره اگست ۱۹۶۰، وما بعد تبعره بر کتاب شهید کر بلاادر یزید از قاری ممد طيبٌ، وراجع تعيَّن مزيد بسليد خلافت سعاويه ويزيد، ص ٣٢٣ مطبوعه كرايتي، جون ١٩٦١،)-مزید بر آل بہت سے علماء ومنصفین کی رائے میں ابن کشیر کے اس بیان میں پزید کا قتل حسینؓ سے اپنی برات کا اعلان اور اس پر اظہار افسوس کرتے ہوئے ہمرے دریار میں ابن زیاد پر برمسر عام لعنت بھیجنا، جس کی اطلاع ابن زیاد سمیت پورے عالم اسلام تک پستی، خط ملامت ککھنے سے عظیم تر اقدام ہے۔ جو یزید مخالف سبائی روایات کے

باوجود کتب تاریخ میں انہی روایات کے درمیان موجود ہے۔

بیر جال پزید کے 'بن زیاد کو میزا نہ دینے کے سوال کے حوالے سے ممتاز عالم و مؤرث موانا عتيق الرحمن سنسجلي، فرزند مولانا منظور نعما في فرما ت يي :-" یہ سوال جب کسی عام آدمی کی طرف سے سامنے آئے تو کوئی حسرت نہیں ہوتی۔ گمر جب پڑتے لکھے لوگ بھی یہ سوال اثعاتے ہیں تو پھر حسرت ہوئے بغیر نہیں رہتی۔ اس لیے کہ نا رصامندی اور جواب دی کا کوئی ایسالازمی تعلق نہیں ہے کہ ایک حاکم نے اپنے ماتحت کی کسی بات کو ناپسند کیا ہو تو دہ اے سزا بھی ضرور دیے۔ بہت سی دفعہ ناخوشی کا اظہار بھی اس آدمی پر کرنامناسب نہیں سمجما جاتا ہے۔ اور اس کی کمیسی قابل لحاظ مثال سمارے سامنے موجود ہے کہ حضرت علیٰ کی فوج میں بلکہ ن کے نہایت خاص معتمدین میں وہ لوگ شام تھے جو قاتلان عثمانٌ کے میر گروہ شمار کیے جاتے تھے۔ اور خود حضرت علّی کو اس الزام سے ا نکار نہ تعا۔ مگر اس مطالب کے جواب میں کہ ان کو سرا دی جائے یا ورنائے عثمان کے سپر د کیا جائے، حضرت نبی کو ہمیشہ یہی کہنا پڑا کہ جالات احازت نہیں دیتے۔ یعنی سرزا کا مطالبہ کرنے والے بھی موجود تھے، اصولاً حضرت علی کو مطالبے ے اتفاق بھی تعا، پھر بھی مصالح وقت کامسکہ ایسا تھا کہ آپ اس پر عملدر آمد نسیں کر سکتے تھے۔ " (عتيق الرحمن سنسبلي، واقعه كربلااور اس كاليس منظر، مطبوعه ملتان، من ٢٥٥ - ٢٥١)-غیر صحابی خلیفتہ المسلمین یزید پہلے سے مقرر شدہ کوفہ کے گور نر ابن زیاد کو معزول نه کریایا جس طرح خلیفه راشد سید ناعلی نه صرف قاتلین عثمان (مالک الاشتر و محمد ین ابی بکر وخیرہ) کو منزا نہ دے یائے، بلکہ معن مصلح کی بناء پر انہیں مصر وغیرہ کی گور نری کا عظیم الثان منصب عطا فرمایا - خود مولانا مودودی فرما تے ہیں : -«مالک الاشتراور محمدین این بکر کو گورنری کا عہدہ دینے کا فعل ایسا تھا، جس کو کمی تاویل ہے بھی حق بجانب قرار دینے کی گنجائش مجھے نہ مل سکی۔ اسی بنا، پر میں نے اس کی مدافعت سے اپنی معذوری ظاہر کر دی ہے۔ " (ابوالأعلى مودودي. خلافت و ملوكيت، اداره ترجمان القرآن، لاسور. ايريل ١٩٨٠، ص ٣٣٨، صميمه سوالات و الحتر امنات 'سلسو بحث فلافت )-تاریخی لحاظ سے یہ بھی واضح رہے کہ محمد بن ٹی بکر نے بچین سی سے سید ناعلیٰ کے

زیر سایہ پرورش یا تی تھی۔ کیونکہ سید نا ہو بکڑ کے انتقال کے بعد ان کی ہیوہ سیدہ اسما۔ بنت عمیس (والدہ ممدین ابی بکر) سے سید ناعلیؓ نے شادی کرلی تھی۔ مزید برال تاریخی روایات کے مطابق کشکر علیٰ میں شامل سراروں لوگ حامیان قاتلین عثمان سے - مورث اسوم شاہ معین الدین مددی قدیم کتب تاریخ کے حوالہ سے سید نا علی و معاویہ کے مابین اختلاف قصاص عثمان کے مسلم پر جنگ صغین (۲۷ ھر) کے سلسلہ میں، جس میں ستر سزار سے زائد مسلمان مقتول ہوئے، لکھتے ہیں کہ جمادی الاولی ے ساجہ میں باقاعدہ جنگ جھٹ کئی، رجب میں ماہ حرام کی وجہ سے ملتوی ہو گئی: -<sup>ا</sup> التوائے جنگ کے بعد خیر خواہاں امت نے پھر صلح کی کوششیں شمروع کر ا دیں کہ شاید اسی حد پر یہ خانہ جنگی رک جائے ور مسلمانوں کی قلوت آپس میں ٹکرا کر برباد نہ ہو۔ چنا بچہ حضرت ابودردا، اور حضرت ابوامامہ بابلی، امیر معاویہ کے یاس گئے اور ان ے کہا کہ علیٰ تم سے زیادہ خوفت کے مشحق ہیں، پھر تم ان سے کیوں جنگ کرتے ہو؟ انہول نے جواب دیا: - عثمانؓ کے خون ناحق کے لیے۔ **ابوامڈ نے کہا کہ کیا علی** نے عثمان کو قتل کیا ہے؟ میر معاویہ نے جواب دیا:- اگر قتل نہیں کیا ہے تو قاتلوں کو پناہ دی ہے۔ کروہ نہیں ہمارے حوالے کر دیں، تومیں سب سے پہلے ان کے ماتھ پر بیعت کرلوں کا-

ان دو نول بزرگول نے واپس جا کر حضرت حکی کو معاویت کا مطالبہ سنایا۔ اسے سن کر حضرت علیٰ کی فوج سے بیس مزار آدمی نگل پڑے اور نعرہ لگایا کہ ...:- ہم سب قاتلین عثمان بیس- یہ رنگ دیکھہ کر دو نول بزرگ ساحلی علاقہ کی طرف نگل گئے اور اس جنگ میں کوئی حصہ نہ لیا '۔ (سین الدین ندوی، تاریخ اسلام، نسب دول، س ۲۹۸- ۲۹، لاہور "الاخبار اللوال " لابی منیذ الدینوری، ناشران تو آن کی پید لاہور)۔ تو آن کی پید لاہور)۔ سیدنا علیٰ کے بڑے ساتی اور محانی رسول ' سید نا عضیلُ ' ابی طالب خلافت علیٰ میں سیدنا علیٰ سے ناراض مو کر سید ، معادیتہ سے جا کے تھے در جنگ صفین میں للنگر علی کے

حسین نیز واقعہ کربلا کی ذمہ داری حسین بن نمر، زرعہ بن ضریک سمیمی، سنان بن اکس، احل کوفہ و عراق اور ابن زیاد پر کتنی کتنی عائد ہوتی ہے ؟ اور اگر ابن زیاد کو سزا دی جاتی تو ورثائے حسین کے مطالب پر ساتد ہی ان سزاروں شیعان کوفہ کو بھی سرا ملتی جو سید نا حسین کو دعوت دے کر غداری کے مرتکب قرار پائے تھے اور اصل مجرم تھے۔ اور اس تمام کاروائی کے نتیجہ میں یزید پر مرید یہ الزام عائد کیا جاتا کہ استقام حسین کے نام پر واقعہ کر بلا کے بعد اس نے شیعان کوفہ کے ظالمانہ متل عام سے در پردہ اپنے سیاس

-

. •

والذين نقلوا مصرع الحسين زادوا اشياء من الكذب كما زادوا في قتل عثمان و كما زادوا فيما يراد تعظيمه من الخوادث- و كما زادوا في المغارى و الفتوحات وغير ذلك- والمصنفون في اخبار قتل الحسين، منهم من هو من اهل العلم كالبغوى و ابن أبي الدنيا و غيرهما، و مع ذلك فيما يروونه آثار منقطعة و امور باطلة – و ما يرويه المصنفون في المصرع بلا اسناد فالكذب فيه كثير- (ابن نيبة، منهج السنة، ع ٢. ص ١٢٢٨).

ترجمہ:- جن لوگوں نے مقتل حسین نقل کیا ہے انہوں نے بہت سی جھوٹی باتیں بڑھا دی بیں چیے کہ قتل عثمان کے بیان میں، اور چیے کہ ان حوادت کے بیان میں جن سے حسین کی تعظیم مقصود ہے۔ اور چیے کہ مغازی و فتوحات کے بیان میں جھوٹے اصافے کئے گئے ہیں۔ اور قتل حسین کی خبریں بیان کرنے والے مصنفوں میں جو اہل علم ہیں متلاً بغوی وابن ابن الدنیا، انہوں نے بھی باوجود اپنے علم و فضل کے جو کچھ اس سلسلہ میں روایت کیا ہے، اس میں منقطی روایات اور باطل امور ہیں۔ لیکن جو کچھ مصنف بغیر سند کے اس حزنیہ کے بارے میں لکھتے ہیں اس میں تو بہت ہی زیادہ جھوٹ ہے۔

راویان واقعات کربلا کا مختصر حا ئزہ

ا- ابو مختف لوط بن یحیی از دی (م 20 اهر) ابو مختف لوط بن یحیی بن سعید بن مختف الازدی، دور اول کے عرب محد ثین اور مؤر خین میں سے ایک (م 20 اه - ۲۷۷۷ ،) "الفہرست" میں عربوں کی تاریخ کے مختلف واقعات پر جو زیادہ تر عراق سے متعلق ہیں، بتیس جداگا نہ رسائل اس سے مختلف واقعات پر جن کے مصامین کا بست ساحصہ البلاذری اور الطبری کی تواریخ میں محفوظ ہو گیا ہے - جداگا نہ تصنیفات جو ابو مختف کے نام سے ہم تک پہنچی ہیں بعد کی میں اور جعلی طور پر اس کے نام سے المہدوی گئی ہیں۔

کو جھوٹ سے تمیز کرنا برا دشوار ہے۔ راویوں میں سے کمی کا اپنا کوئی چشم دید واقعہ مطلق نہیں، سب کے سب سماعی ہیں۔ قدیم ترین راوی ابو مختف لوط بن یمی دوسری صدی ہجرتی کے اس قماش کے راوی ہیں کہ انمہ رجال نے انہیں "شیعی محترق" یعنی کشر شیعہ اور دروغ گو "کذاب "تحما ہے۔ خانہ جنگیوں پر ان کی متعدد تالیفات ہیں۔ جنگ جمل و صفین و نہروان کے علادہ کر بلا پر "مقتل ابو مختف" ان کا مشہور ہے جو مبالغہ آ رائیوں اور داستان سرائیوں سے مملو ہے۔ اور صاف معلوم ہوتا ہے کہ بیشتر روایتیں خود انہی کی مخترعات ہیں۔ ان کے سارے ذخیر سے کو ابن جریز طبری نے

تاسف اور پسماند گان کربلا کی دمشق سے بطریق احس مدینہ واپسی اور دست در دست پزید کی حسینی بیشکش کی روایات بھی (خواہ منفی روایات کے ہمراہ ہی سبی)صفحات تاریخ سے محونه كي جاسلين. والفصل ماشقدت به الاعداء-بير طريقت علامه محمد قمر الدين سيالوي، طبري، واقدى، كتاب اللامه والسباسه کے موّلف شیعہ؛ بن قتیبہ (مشہور عام! بن قتیبہ نہیں)، اور دیگر مؤرخین عصر عباسی کی حقیقت بیان کرتے ہوئے سید ناعلیٰ ومعادیڈ کے مابین قصاص عثمان کی بناء پر اختلافات کے حوالہ سے فرماتے ہیں :-"واعلم ايضا، أن الروايات التي تدل على تغصيل تلك المناقشة، فاما منقول الطبري المؤرخ فهو مردود الرواية حسب تصريح كتب اسماء الرجال، وهذا ابن جرير الطبري شيعي بلاريب- وأما ابن جرير الطبري المفسر فهو من الثقات-واما منقول من ابني قتيبة صاحب "الامامة والسياسة" فهو كذاب وصاع- واما منقول من الواقدي المؤرخ فهو كذلك لم يرو عنه ولم يعتمد على روايته-وأمر متيقن بأن في روايات تلك المناقشة دخل دخيل من قبل الوصاعين الكذابين فكيف نقتصى اثرهم و نخالف الأمر المتيقن بأن سيدنا معاوية رضى الله تعالى عنه صاحب رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وصحبه بلا ريب و بلاشک، وانه کاتب الوحي وأنه أخ لأم المؤمنين رضي الله تعالى عنها ، وأنه قامع فتن اليهود بالشام والعراق، وأن حكمته أخمدت نار العجم كمالا يخفى" -(مفتى قارى غلاء احمد، انوار قمريه، مطبوعه لامبور، ايريل ١٩٩١، ص ٢٢٢-٢٣٥، يت نامه علامه محمد قمر الدين سيالوي). ۱۰ اور به بهی جان لو که وه روایات حواس باسم اختلاف ( سید ناعلی ومعاویه ) پر ترحمه:-دلالت کرتی میں یا تومور خطبری سے منتول میں جواسما، الرجال کی کتا ہوں کی صراحت کے مطابق م دود الروایت ہے، اوریہ ابن حبر پر طبر ی بلاشک و شبہ شیعہ ہے۔ البتہ مفسر ا بن جریر طبری (علیجد داور ) قابل اعتماد بیں -یا پھر یہ روایات "اللامہ والسیاسہ" والے ابن قتیبہ سے منقول ہیں، جو کہ کذاب اور جھوٹی رویہ تیس کھڑنے و لاسے۔ یا بچہ یہ رو پات مؤرخ و قدمی ہے منتقول میں اس

ے بھی روایت نہیں لی جاتی اور نہ س کی روایتوں پر اعتماد کیا جاتا ہے۔ وریہ یقیبی ام سے کہ اس باسم اختلاف و تراع (سبد ناعلیؓ ومعاویّہ کی روایات میں جس روایات کھڑنے والے کذاہوں نے بت کچھا نے یاس سے تھر کرداخل کردیا ے۔ پس ہم ان کے پیچھے چل کر کیوند فیصلہ کر سکتے ہیں اور اس یقینی ام کے خلاف کسے جائیکتے ہیں کہ سید نامعادیڈ رسول انڈر ترتیج کے بلا کسی شک وشیہ کے متحالی اور کا تب وحی ہیں۔ نیزام المؤمنین (سیدہ ام حبیبؓ) کے بعائی بیں جنہوں نے شام وعراق میں یہود کے فتنوں کا قلع قمع کیا اور جن کی حکمت نے عجم کے آتش کدے سر د کر دے، میںا کہ مخبی میں۔ جناب شاکر حسین نقوی شیعی اور عدمہ قمر الدین سیالوی کے بیانات کی روشنی میں یہ بجی واضح رہے کہ واقعہ کربلا کے سلسلہ میں تمام مؤرخین کا انحصارا بن جریر طبر ی (م ۱۰ ساجد) کی "تاریخ الامم والملوک" المع وقت به تاریخ الطبری پر ہے۔ انہی سے ابن الاثیر (م ۲۳۰ جد) نے "الکامل فی التاریخ" اورا بنه کشیر "م ۲۷۷ جد) نے "البدایہ والسایہ " میں بکشرت روایات نقل فرمانی ہیں۔ اور خود طبر می کے عالب شیعی رحجا نات ظامر و باحربیں۔ نیر طبری کا انحصار بالعموم ایومخت اوٹریز یحیٰ ازدی (م ۲۵اجہ) کے ر ہائل "مقتل ایی منٹ "وغیرہ پر ہے جن کے مختلف نسخوں میں باہم شدید اختلافات ہیں۔ اور ' بومخنٹ جوواقعہ کربلا کے بعد پیدا ہو'، محد ثین کے نزدیک رائے العقید ہ شیعہ اور کداب و ناقابل اعتبار راوی ب ب بعراس کی بیان کرد دروایات واقعه کربلا، سیده زینب وام کلتوم وسید ناعلی زین العابدین وغیر حم سے مروی نہیں ، بلکسہ بالعموم غیر مد وف و غمیر موجود روایان کی مربون منت اور رطب و یا بس کا مجموعہ بیں۔ لہذا خلافت علومی میں اختلافات صحابہ کرائمؓ، نییز بعد ازاں واقعہ کر ہلاوغیر و کے سلسلہ میں طبیر می میز ا بو مخنف جیسے شیعی مؤرخین پر انمصار نے صحابہ و تابعین کے بارے میں غلط فہمیاں بید ا کرنے میں انتہائی اہم کردار ادا کیا ہے۔ پس اکا برامت کے نزدیک ابن خلدون (م ۸۰۸ هه) کی طرق نقد تاریخ اور قرحه کن و سنت کے بیان کرد، مقام صحابہ و تابعین کو ملحوظ و مقدم رکھنا ارم ہے۔

اس موقع پر مولانا عام عثما تی مدیر تصبی " دیو بند کا یہ قول سبی طبری جیسے حضرات

خوفت بزید نیز حسین و کربلا کے حوالہ سے مذکورہ سابقہ تفسیلات و مباحث سے درن ذیل نظ پر مبنی خلاصہ و نتیجہ نکالا جا سکتا ہے:-ا- یزید کی بیعت خلافت (رجب ۲۰ - رسیح الاول ۲۴ حد) تقریباً محیمین لا کھ مربع میں پر محیط پورے عالم اسلام کے صحابہ و تابعین و عامتہ کہ سلمین نے کی، جن میں سید نا عبد اللہ بن علیاں، عبد اللہ بن عمر، عبد اللہ بن جعنہ طیار، محمد بن علی ابن السفیہ اور دیگر اکا بر قریش و بنی باشم، صحابہ و تابعین رضی اللہ عنم بعی شامل تھے- مگر نواسہ رسول سیر نا حسین بن علی اور برادر زادہ نبی و علی و نواسہ ابو بکر سید نا عبد اللہ بن زمیر نیز سر دو کے رفتا، و مؤیدین کی کشیر تعداد نے بیعت خلافت پزید نہیں کی۔ ۲- سید نا حسین و ابن زمیر نے ایندائی اندا ہے خلافت پر یہ میں جب میں بیعت پر این زمیر نیز سر دو بی الم ہوتے مدین ہے تقریباً میک وقت کہ کا سفات کی دی ہیں ہیں ہیں ہیں ہے۔ بید اللہ ہے ہیں میں ای کی میں نامل ہے۔ میں میں میں ای میں السین میں این السفیہ اور دیگر میں از قد میں ہے ہیں میں معلی ہو تا ہم ہوں اللہ میں اللہ علم میں میں میں ای السفیہ اور دیگر سیر نا میں میں ال

کے ماتھ پر بیعت خلافت پرند کر گئے، جس کی اطلاع سید نا حسین کو دوران سفر ملی۔ چنانچہ کوفہ و عراق باتھ سے لکل جانے کی خبر پر ہپ نے نئی صورت حال میں طلب خلافت کا ار دہ منسوخ کرتے ہوئے واپنی کا ارادہ ڈیایا، گرینو عقیل نے انتقام مسلم کے بغیر و پسی سے انگار کر دیا۔ چنانچہ سید نا حسین اپنی اصابت رائے ومثاورت کے تقاصر کے برعکس بنو عنیل کے اصرار کی بناء پر پیش قدمی فرماتے رہے، اور جب قدرے تاخیر سے بنو عقیل سمیت آپ کے جملہ رفقاء کو بھی حالات کی سلکینی کے پیش نظر و پسی می مناسب نظر آئی تو نشکر حربن یزید تمینی نے محاصرہ کر کے واپنی کی راہیں میدود کر دیں۔ پھر ابن سعد کا دستہ کشکر آن پہنچا ور دمشق جانے کی راہ بھی ہاتی نہ رہی، اور نہ دخول کوفہ کی صورت بچی۔ بالاخر آپ فرات کے کنارے میرزمین کربلا میں خیمہ زن ہونے پر مجبور ہوئے۔ سید ناحسین نے خو زیزی سے بچنے اور صلح ومفاہمت کی خاط سخر وقت میں یے عزیز (نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ماموں زاد) امیر کشکر عمر **بن** سعد بن کبی وقاص کو یدینه و<sup>. پ</sup>سی یا سرحدول کی جانب برائے جہاد رو کمی یا دمثق م<del>ی</del>ں اپنے جج زاد یزید بن معاویٌّ کے ماتھ میں ماتھ رکھنے کی تعین شمرائط پر مبنی بیتش کُتن و ، بی - جے 'بن سعد نے بلی شنطور کرتے ہوئے امیر کوفہ این زیاد کی منظوری کے لئے ہیںجا بکر بن زیاد نے یزید کو اطلاع کئے بغیر خلاف توقع شرین ذی البوشن کے مشورہ کے مطابق دست در ، ت یزید سے پہلے دست در دست این زیاد کی شرط ے مشروط کر دیا، جے سد نا <sup>حسین</sup> نے قبول نہ فرمایا، کیونکہ وہ یزہد کے مقابط میں نہ سرف ابن زیاد کو کمتر **و** باتابل اعتبار سمجنت تصحاه بلكه مسلم بن عنتين كاحشر دينجته مولية لنهيل يقين تعاكما بن اید ان کے ساتلہ یعی ویسا سی سلوک کرے کا، جبکہ بزید اس کی نسبت نرم ومہریان سو ۶ - بنه نجه سنگر حسینی و کشکر کوفیان کے درمیان دس محرم ۲۱ بتد (ستمبر ۲۸۱ء) کوخو زیز الصادم مواجس میں سید نا حسین اور ان سلکہ بید وہ بیس عزیز و نقارب نیز بچاس سے زائد او بردایت دیگر سوتا دوسو) اعوان و انصار ایت ٔ جان و مال کی حفاظت کرتے ہوئے شہید و سیکوں **سولے۔** 

ایک دوسری رائے کے مطابق جب شیعان کوفہ کے نام لے لے کر سیدنا

حسینؓ نے انہیں شمر م دلائی کہ سزاروں خطوط کے ذریعے دعوت نیز مسلم بن عقیل کے یا تھ پر بیعت خلافت حسینی کر لینے کے بعد غداری تمہارے لئے باعث ننگ وعار ہے تو کو فیوں کو خدشہ ہوا کہ اگر سیدنا حسین نے یزید سے فسلح و مفاہمت کے بعد خطوط کوفیان، پزیدی حکومت کے حوالے کر دیئے توان کے خلاف سر کاری کارروا ٹی ہو گی۔ ہدا انہوں نے پنے خطوط کے بلندوں کے حصول کی خاطر خیمہ بائے لشکر حسینی پر حملہ کر دیا اور باسم تصادم میں سید ناحسین ورفقائے حسین نے شہادت یا تی۔ دیں مرم یا سات محرم سے بندش آب کی روایات الغاط ومعانی کے لحاظ سے یتنوع ہیں جن کے مطابق فرات کا تو یہی ٹھاٹ رو کا گیا۔ نیز اس بندش کے بعد دور کے تحماث سے یا ٹی لایا جاتا رہا اور سینکڑوں مرد و زن اور سواری کے جا نور اس یا نی سے اپنی پیاس بجلاتے اور حوانج ضروریہ پوری کرتے رہے۔ شیعی روایات کے مطابق بندش ۔ آپ کے بعد گڑھے کھود کرصاف قابل قبول یا ٹی کی فراسمی کا بھی انتظام کیا گیا۔ علاوہ ازیں تعداد رفقائے حسین، تعداد شہدائے کربلا، تفاصیل واقعات کربلا پسماند گان قافلہ حسینی کے احوال سمیت جملہ روایات میں سے خود محققین اہل تشیع کے نردیک تحجید سرے سے غلط، کچھ مشکوک و مبہم، کچھ مبالغہ ''میز اور ناقابل اعتبار ہیں، حن کا زیادہ 'ر راوی واقعہ کربلا کے بعد پیدا ہونے والا؛ بو منت لوط بن یمی ازدی (م ۱۵۷ ٭۷ اھر) ہے۔ جس نے متفرق و مجمول راویان سے روا پات حاصل کیں اور پھر طبر ی نے انہیں بلا تحقیق اپنی تاریخ میں نقل فرما دیا۔ اور بعد کے مؤرخین (ابن الاثیر وابن کشیر وغیرہ) نے یہی روایات طبری اپنی تواریخ میں نقل فرما دیں -شہادت حسینؓ و رفتائے حسین کے بعد خواتین و پسماندگان حسین کو سر - ^ حسین سمیت ابن زیاد کے پاس کوفہ بیسے دیا گیا، جہاں سے قافلہ حسینی یزید کے پاس دمشق پہنچا۔ البتہ سید نا حسین کا سر مبارک یزید کے پاس کوفہ سے دمشق لے جانے والی

روایت غلط اور باطل ہے، کیونکہ نہ صرف اس کے راوی مشکوک ومجہول ہیں، بلکہ بقول ابن تیمیہ درباریزید میں سر حسینؓ لے جانے جانے کے وقت سید نا انس بن مالک وا بو برزواسلی وغیرہ صحابہ کرامؓ کی موجود گی کا تذکرہ اس روایت کو درایتاً بھی باطل قرار دیتا

ہے، کیونکہ مذکورہ صحابہ کرام ؓ شام کے بجائے عراق میں قبام یذیر تھے، لہذا بن زیاد ک

مذمت کے علاوہ کوئی سزا نہ دے پایا جس طرت کہ سید ناعلی ایسی بسج سالہ خلافت راشدہ میں انتظامی مجبور یوں کی بنا پر قاتلین عثمان کی صحصاص نہ لے پائے۔ اس میں نہ صرف این زیاد کے شیعان کوفہ کو مغلوب رکھنے کے کارنامہ کو دخل تعا بلکہ سزا دینے کی صورت میں این زیاد و شیعان کوفہ کی بغاوت کا بھی خطرہ تعا- نیز این زیاد کے ساتھ سید نا حسین کو سفر کوفہ پر ابعار نے والے سزاروں غداران کوفہ کو بھی سزا دینا لازم قرار پاتا جس پر انتقام حسین کی آرٹ میں شیعان حسین کے قتل عام کا زائد الزام بھی یزید پر عائد کیا جا سکتا تھا۔

١١- امام غزالى و بن تيميہ جيسے اکا بر امت نے يزيد کوواقعہ کر بلاوشہادت حسين کا ذمہ دار قرار نہيں ديا اور نہ ہی اس حوالہ سے لعن يزيد کو جا ئز قرار ديا ہے، بلکہ امام غزالی سميت بہت سے اکا بر امت بحيثيت مسلمان يزيد کے لئے دعائے رحمت (رحمت اللہ عليہ) کو بھی جا ئزو مستحب قرار ديتے ہيں۔ جبکہ اس کے برعکس علامہ تفتازانی جیسے گئی

۰,

. لعنة الله على الظالمين، اعداء الصحابة، و أهل البيت اجمعين-

.

ائمہ ابل تشیع کی عملی صورت حال

شیعی نقط نظر سے امامت و خلافت کی بحث میں اعتقادی حوالہ سے یہ سمی واضح ر ہے کہ شیعہ اثنا عشریہ اپنے بارہ اماموں کوا نہیا، ومر سلین علیمم السلام کی طرح منصوص من اللہ (اللہ کی طرح فرض سے) اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ دیگر تمام انہیا، و مسلین سے افضل مانتے ہیں۔ لہذا امام المند شاہ ولی اللہ محدث دبلوی سمیت تمام اکا بر است و علما، ابلسنت کے نزدیک اس عقیدہ امامت منصوصہ و معصومہ، افضل من اللہ ہو کی بنا، پر شیعہ اثنا عشریہ مندین ختم نہوت قرار پاتے ہیں:-

"امام باصطلاح ایشان معصوم، مفترض الطاعه، منصوب للخلق است، ووحی باطنی در حق امام تجویز می نمایند- پس در حقیقت ختم نبوت را منکراند گو بریان آنحضرت را خاتم الانبیاء می گفته باشند"-

شید اثنا عشریہ کے چھٹے امام جعفر الصادق نے جب اپنے بڑے بیٹے اسماعیل بن جعفر کی اچانک وفات پر امامت اپنے چھوٹے بیٹے موسی الکاظم کو منتقل فرمائی تو امام اسماعیل کے فرزند محمد نے اپنے چا موسی الکاظم کے مقابلے میں اپنی اماست کا دعوی فرما یا جس سے شیعہ فرقہ اسماعیلیہ وجود میں آیا، جس کے کئی ملین پیروکار برصغیر یاک و ېند، افريقه، يورپ اور ديگر مقامات پر موجود بيں-ا ثنا عشریہ کے ساتویں امام موسی الکاظم کی اولاد میں سے لمام سید محمد نور بخش (۸۵۵-۸۲۹هه) نے ایران میں ایسی اماست اور امام مہدی ہونے کا دعوی کیا جس کے بعد شیعہ فرقہ نور بخشیہ وجود میں آیا جس کے پیروکار آج بھی گلگت و بلتستان اور کشمیر و ایران میں بڑی تعداد میں موجود ہیں۔ اس طرح ممتلف شیعہ فر قے کیسانیہ، زیدیہ، اسماعیلیہ، نور بخشیہ وغیرہ شیعہ اننا عشریہ کے اٹمہ میں سے کئی ایک کی امامت کا انکار کر کے اپنے علیحدہ اماموں پر ایمان ر محصے ہیں۔ اور یہ سب اس بات سے بھی ا نکار کرتے ہیں کہ اماموں کی تعداد صرف بارہ ہے۔ حتی کہ اثنا عشریہ کے بارہویں امام محمد المعدی کو بھی یہ شیعہ فرقے تسلیم نہیں کرتے، جن کے بارے میں اثنا عشریہ کا کہنا ہے کہ وہ تقریباً ساڑھے گیارہ سو سال پہلے عراق کے مقام "سرمن رای" میں غائب ہو گئے تھے اور قیامت کے قریب ظاہر ہو کر اپنے اثنا عشیری فرقنہ کی قیادت فرماتے ہوئے عالمگیر اسلامی (شیعی اثنا عشیری) حکومت قائم فرمائیں گے۔ اگر بارہ امام نہیوں کی طرح اللہ کی طرف سے مقرر شدہ (منصوص من اللہ) معصوم عن الخطاء وافصل من الانبیاء ہوتے تو کم از کم تمام شیعہ فرقوں کا ان کی امامت منصوصہ و معسومہ افصل من النبوہ پر تکمل اتفاق رائے ہوتا۔ اور مذکورہ فرقول کے مختلف ائمہ کرام اپنے ہی بعا نیوں ، نعشیجوں کے مقابلے میں امامت کے دعویدار نہ بتلائے جاتے۔ جبکہ ابل سنت والجماعت شیعوں کے برعکس ایک لاکھ سے زائد صحابہ کرام رضی

اللہ عنهم اور لاکھول تابعین وصالحین کے ساتھ ساتھ ان تمام شیعہ فرقول کے انمہ کرام کا بھی تکمل اخترام کرتے ہیں، مگر ان میں سے نہ تو کسی کو اللہ کی طرف سے مقرر شدہ (منصوص من اللہ)، معصوم عن النطان، مفترض الطاعہ یا افصل من الانہیا، تسلیم کرتے

ہیں اور نہ سی ان صحیح العقیدہ بزرگان اسلام سے منسوب منفی شیعہ روایات و احادیث کو درست سمجیتے ہیں۔ ان شیعہ روایات واحادیث کی بھی صورت حال یہ ہے کہ مذکورہ شیعہ فرقے نہ توابک دوسرے کے اماموں کی روایات واحادیث قبول کرتے ہیں اور نہ سی تفسیر و حدیث و فقہ وغیرہ کے سلسلہ میں ایک دوسرے کی کتابوں کو مترند کسلیم کرتے ہیں۔ اس کے برعکس دنیا بھر کے نوے فیصد سے زائد مسلمان جوصد یوں سے عقیدہ · بل سبت والجماعت سے وابستہ ہیں، قر آن وحدیث، اصول وعقائد، فقہ و تفسیر اور تاریخ

ان سب وابنا سے مسلمہ میں مشتر کہ مرمائے کے حامل ہیں۔ نیز اہل سنت بالاتفاق و تصوف وغیرہ کے سلسلہ میں مشتر کہ مرمائے کے حامل ہیں۔ نیز اہل سنت بالاتفاق کسی ایے امام مہدی کو بھی تسلیم نہیں کرتے جو ساڑھے گیارہ سو سال سے خائران بارہویں اثنا عشری امام ہیں، بلکہ روایات اہل سنت کے مطابق آخری زمانہ میں خاندان رسالت میں سے ایک عظیم شخصیت محمد المعدی پیدا ہول گے اور دنیا میں غلبہ اسلام کی قیادت فرمائیں گے۔

اول نواسه رسول ، فرزند سيده زينبٌ بت رسولٌ در فتح كمدرد يف رسول -4 · سید ناعلیٰ من ابنی العاص الا موی القرشی ، شهید جماد ۲ موک ( ۵ اس ) - ·

> - المجموعة المجموعة المحمد المجل بيت رسول سيده حفصه المراكمومنين سيدنا عمر بن الموسنين سيدنا عمر بن المعر المعرفة المحموم المحموم المحمد المعرفة المحموم المحمد المحموم المحمد المحموم المحمد المحمد المحموم المحمد المحم المحمد ا المحمد الم المحمد المحم المحمد المحم المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحم المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد الم

(

آن سے نسب صدی سے زائد عرصہ پہلے مولانا مناظر احس گیلانی کے بنوامیہ کے حوالہ سے ایک تنقیدی مقالہ کے جواب میں مولانا مطلوب الرحمن ندوی نگرامی سلم "تسویر کا دومیرا رن" کے زیر عنوان بنوامیہ کی خدمات پر روشنی ڈالتے ہوئے واقعہ حرہ کے سلسلہ میں بھی وصاحت فرماتی:-

"واقعہ حرہ میں بے شک تین دن تک باشندگان مدینہ کو مصاحب کا سامنا رہا اور یزید کی فوجیں اپنا تسلط قائم کرنے کے لئے سر گرم پیکار رہیں۔ لیکن کیا مولانا نے س 'پر خور فرمانے کی زحمت کو رہ نہیں کی کہ واقعہ حرہ پیش کیوں آیا ؟''

ار باب تاریخ تکھتے ہیں کہ ۲۳ حد میں ابل مدینہ نے عثمان بن محمد بن ابل سفیان والی مدینہ کو جو بنی امیہ کی حرف سے مدینہ پر مقرر تھے عضو معطل بنا دیا۔ اور عبداللہ بن حنظلہ کے ہاتھ پر بیعت کرلی۔ بنی امیہ کے افراد کو جو مدینہ میں موجود تھے مبر طرف سے تحصیر لیا۔ یہ مروان کے تحمہ میں مصور ہو گئے ان کی تعداد حالانکہ ایک سزار تھی، لیکن ابل مدینہ کے جم عفیر کے سامنے یہ کیک سزار کی جمعیت بے حقیقت تھی۔ یزید کو خسر پہنچائی کئی، میں نے ابل مدینہ کے س طرز عمل پر اضوس کیا اور حسرت سے محاد ۔

لقد بدلوا الحكم الذي في سجيتي- فبدلت قومي غلظة بليان -

لائا یے کامل، حر<sup>۲</sup>، حد ۲۴، ایس نے اینی طبیعت میں جس حرج حکومت کرنے کا نعیصلہ کیا تھا (مذینہ کے)

يھر کہا:-

فاذا مصّت الثلاث فأكفف عن الناس- وانظر على بن الحسين فاكفف عنه و استوص به خيراً فانه لم يدخل مع الناس و انه قد اتانى كتابه-" (تاريخ كامل، جز ٢، ص ١٥٥-

جب تین دن گزرجا میں توجنگ روک دینا۔ علی بن حسینؓ کا خیال رکھنا اور ان کی ایذار سانی سے باز رہنا۔ ان سے اچھی طرن پیش آنا کیونکہ وہ اس معاملہ میں لوگوں کے ساتحہ شمر یک نہیں۔ ان کا خط میر سے پاس آگیا ہے۔ مسلم بن عقبہ فونؓ لے کر مدینہ روانہ موتے۔ اس وقت اہل مدینہ کا جو رویہ بنی امیہ کے مصورین کے ساتھہ تعا آس کو مورت بن اشیر لکھتے ہیں :۔

فبلغ اهل المدينة خبرهم فاشتد حصارهم لبنى امية بدار مروان- و قالوا:- والله لا نكف عنكم حتى نستزلكم و نصرب اعناقكم أو تعطونا عهد الله و ميثاقه ان لا تبغونا غائلة، ولا تدلوا لنا على عورة ولا تظاهروا علينا عدوا فنكف عنكم و نخرجكم عنا- (تاريخ كامل هور٢، مر ٢٥) -

البتہ ''عصمتیان حرم کی ناموس'' کے متعلق مولانا نے جو کچھ لکھا ہے اس کے وي ذمه داربين -اب حالات آب کے سامنے ہیں۔ اس کو "واقع حرہ "کہا جاتا ہے۔ آب بی <sup>ف</sup>یصلہ کریں کہ ان واقعات کے پیش نظر بالطبہ بنی امیر**ی کو قصط ا**وارشہر اگران کے لئے (جن میں بہت سے تابعیؓ اور محافیؓ نبھی تھے) غیر شائستہ الفاظ کا استعمال کہاں تک مناسب ہے؟" (مولانا مطلوب الرحمن نگرامی، تصویر کا دوممرادخ، مطبوعه ''اخر کان، لکھتی ستسبر واکتو بر ۱۹۹۲، ص ۱۳۶۰ - ۳۶، نیز لاحظه موداقعه کر بلاادر اس کا پس منظر، ملتان، حصه دوم، ص ۲۷–۲۷۲۲)-اب علامه سید محمود احمد عباسی کا بیان بھی ملاحظہ ہو جو گزشتہ ابواب کا حوالہ دیتے سوئے فرماتے ہیں :-"حضرت على بن حسينٌ، حضرت عبدالله بن عمَّرُ اور حضرت عبدالله بن عباتٌ کے موقف اور طرز عمل کا حال معلوم کر چکے ہیں کہ یہ سب حضرات امیر المؤمنین ( یزید ) کی موافقت اور بغاوت کے پھیلانے والوں کی مخالفت میں پیش پیش رہے۔ اور عبداللہ بن ربیر کے دعویٰ خلافت کی شدت کے ساتھ مخالفت کی۔ احکام ضرع و ارشادات نبی کریم صلی النَّه علیہ وسلَّم کی رو ہے اسے غلط بتایا، حضرت ابن عمرٌ نے اپنے تمام ابل خانہ کو مجتمع کر کے وہ حدیث سنائی تھی جو پہلے درج ہو چکی، اور کہا تھا کہ اگراس شورش میں کوئی بھی تم میں سے شریک ہوا تو میرااس کا تعلق ہمیشہ کے لئے منقطح ہو جائے گا (بخاری، کتاب الفتن، جلد ۲، جز ۲۹)۔ مَگران لوگوں نے جو بغاوت کی تحریک چلارے تھے اپنی تحریک جاری رکھی۔ بنی عدمی یعنی ابن عرش کے خاندان میں سے صرف عبداللہ بن مطیع جو اس تحریک کے مسرغنہ تھے، باغیوں کے ساتد رہے۔انصاریوں میں سب سے بڑا گھرانا بنو عہدالاشعل کا ان لوگوں سے الگ رہا۔ بنویا تہم میں سے صرف چند جار ٹی شسر ک بتھے۔ ورنه بينوعيدالمطلب مين خصوصاً حضرت محمد بن على (إبن الحنفي) حضرت على بن الحسين (زین العامدین) حضرت عمداللہ بن عبال اور ان کے سب عزیز باغیوں کے ظالف

یتھے۔ "ل جوٹر و آل علی و آل ' پی کُڑیں ہے 'وٹی بغادت میں شریک نہ سوا۔ "

نہیں جہاں صحابہ و تابعین کی سر کردگی میں اسلامی فوجیں داخل ہوتی ہوں۔ ان اموی اسلامی افوان نے سینکڑوں شہر فتح کئے۔ روم و ایران و دیکم و بر بر میں ان امومی اسلامی فوجوں کا نظم وصبط مفتوح اقوام کے لئے حیران کن رہا ہے۔ تو خاص کر مدینہ میں اسیر الموسنین کی قوم کے ساتھ کوتی ناشا نستہ حرکت کیسے ہو سکتی تھی ؟ (ممدد احمد عبامی خلاف میں عباسی مزید فرماتے ہیں :-

"خلافت معاويه ويزيد پر "ترجمان القرصن" (لامور) كا تبصره (از قلم مدیر ماہنامہ '' نجلی '' دیوبند، شمارہ جون وجولائی ۱۹۶۱ء ) ا بھی اپریل ۱۹۶۱ء کے ترجمان القرآن میں "خلافت معاویہ ویزید" پر جو تبصرہ آیا ہے، اسے پڑھ کر نم خود کو معبور پاتے ہیں کہ اس پر محجہ گفتگو کریں۔ دینی وعلمی پر چوں میں ماہنامہ "ترجمان القرآن" کا مقام بہت بلند ہے۔ یہ تبصرہ اگرچہ مولانا مودودی کے قلم سے نہیں ہے لیکن ان عبدالحمید صدیقی کے قلم سے ضرور ہے جو اکثر اس ماہنا ہے کے شدرات لکھا کرتے ہیں۔ (اپریل ۱۹۶۱ء کے شدرات ہیں انہی کے ہیں) اور دینی و علمی موجنوعات پر ان کی سنجیدہ قلمی معروف و مقبول ہے۔ ان کا تبصرہ اور ترجمان القرآن کے صفحات ان دونوں جییزوں نے معاملہ کو اس حد تک ہم بنا دیا ہے کہ اپنا خاموش رہنا ہمیں علمی دیا نت اور احساس ذمہ داری کے خلاف محسوس ہوتا ہے۔ یہ بات لڑائی جنگڑے کی نہیں، تبادلہ خیال اور افهام و تنہیم کی ہے۔ ہم نے مولانا عود ددی کی بھی اس سلسلہ کی ایک تحریر پر نومبر ۱۹۲۰ء کے "تجلی" میں 'پنی معروصا**ت بی**ش کردی تھیں۔ اب محترم عبدالمميد صديقي صاحب کے حضور بھی کچھ عرض پرداز ہوتے ہیں۔ کیا عجب سے اس طرح کی گفتگوؤں سے سمیں بھی اپنے بعض خیالات کی اصلاح کا موقع مل جائے۔ اور یہ بھی عجب نہیں کہ دوسرے ہی لوگ سمارے بعض معروصات ے اثر پذیر ہو سکیں۔ تبصرہ " ترجمان القران" کے بارہ سے زیادہ صفات پر کیا گیا ہے۔ سیر حاصل جا رَب کے لئے کم سے کم چار گنا صفحات ضرور جامئیں۔ "تجلی" کی تنگ دامانی سے ہم بے بس بیں. اس لئے کوشش کریں گے کہ گفتگو زلف جاناں نہ بن جائے۔ "خلافت معاویہ ویزید" جناب محمود احمد عباسی کی تصنیف ہے۔ ذمہ تو انہی کا سے کہ اینے ناقدین سے بیجہ کشی کریں یا نہ کریں لیکن سبھرے میں ہم نے بھی اس کتاب کو سرابا تھا اور پھ مہینوں اس موضوع کی بعثوں میں مسر مارتے رہے ہیں۔ اس لیے کوئی مصائقہ نہیں ا<sup>گر</sup>یعہ تعو**ڑاوقت اس موضوع کی ندر کردیا جائے۔** 

قسطنطنیہ پرجہاد کرے گی ان کے لئے مغفرت ہے۔ گر کیا وہ دوسری مدین ان کی نظر سے نہیں گردی جے صاحب "روح السانی" نے طبرانی کے حوالہ سے نقل فرمایا ہے:-"ابے اللہ جنہوں نے اہل مدینہ پر غلم کیا اور انہیں خوف زدہ کیا، اس پر اللہ اس کے فرشتوں اور پوری نوع بشری کی لعنت ہو۔ ان کی نہ تو توبہ قبول کی جائے گی اور نہ ہی ان سے فدیہ قبول کیا جائے گا۔ " یہ انداز تبصرہ کئی اعتبار سے ناخوشگوار ہے۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ بخاری حدیث کی مقبول ترین کتاب، ہے۔ اس سے اگر کوئی روایت راویوں کی تصریح کے بغیر بھی نقل کر دی جائے تواہے عمواً گابل اعتماد مانا جاتا ہے۔ لیکن طبرانی کا یہ یا یہ نہیں۔ طبرانی سے اگر کوئی مفسر ایک روایت نقل کر دیتا ہے تووہ اتنی وزن دار نہیں ہو جاتی کہ اس کی فنی حیثیت معین کئے بغیر ہی اے بخاری کے مقابلہ پر پیش کر دیا جائے۔ یہ سیدھی سی بات ہے جبے فن کے مبتدی بھی جانتے ہیں۔ آپ کے خیال میں اگر طبرانی کی یہ روایت ایسے ہی مغہوم کی حامل ہے کہ اس کے بعد بخاری کی مذکورہ حدیث کو نقل کرنا اور ای سے دلیل بکڑنا جرم بن جاتا ہے تو اس مفہوم کی توضیح سے یہلے ہی آپ کو یہ بھی داضح کرنا چاہئے تھا کہ فن کے اعتبار سے یہ روایت بخاری کی تکر کی ہے۔ اس کے بعد مفہوم کی توضیح کر کے یا تو بخاری کی روایت کو ناقابل اعتماد قرار دیتے یا پھر تطبیق کی راہ دکھاتے۔ لیکن جو انداز آپ نے اختیار کیا ہے وہ تو انکار حدیث کے اس دور پر فتن میں بڑے خراب تا ٹرات پیدا کرنے والا ہے۔ جو لوگ انکار حدیث کی آفت میں مبتلا میں یا امبی بوری طرح تو مبتلا نہیں ہوئے مگر مذبذب ضرور میں، وہ آپ کا تبصرہ پڑھ کراس کے سوا کیا سوچیں گے کہ یہ حدیث کا قصہ تو عجیب ہے۔ ایک صاحب حدیث کی صحیح ترین کتاب سے کوئی حدیث پیش کرتے بیں تو دوسرے صاحب حدیث کی ایک نسبتاً کم رتبہ کتاب سے دوسری حدیث بیش کر کے یہ ٹابت کرنے کے دریے ہیں کہ یہ دوسری حدیث پہلی کی صد ہے اور پہلی حدیث سے استدالل کرنا جرم ہے۔ یہ بات معقول ہو سکتی تھی اگر دو سری حدیث کو دلا کل سے معتبر اور پہلی کو غیر معتبر شہرا دیا جاتا، لیکن مشکل تویہ ہے کہ پہلی کو بھی معتبر سی مانا جارہا ہے

اس مفروضے کی بنیاد پر پیش کردی ہے کہ یزید کے بارے میں اہل مدینہ کے ساتھ ظلم و سفاکی اور سیاہ کاری و بر بریت کی جو کہا نیال شائع وذائع ہو گمی ہیں وہ سب سجی بیں۔ انا لله و انا اليد داجعون-اررابل بسيرت كاس علق ، بمى جوايف فكرى تنور. معقولیت پسندی اور تحقیقی مزاج کے لئے مشہور ہے، ایسی سادگی کا مظاہرہ ہو تو بڑے تعجب کامقام ہے۔ آپ نے "البدایہ والنہایہ" ہے ایک عبارت نقل فرما دی اور اپنا یہ یقین و تاثر بھی سپر د قلم کر دیا۔ "مدینے کو میاج قرار دینے کے بعد جو ظلم وستم ڈھانے گئے، عور توں کی جس طرت عصمت دری کی کئی اور معصوم بچول کو جس طرح قتل کیا گیا، اس کی تفصیل "البدأيه والنهايه" ميں ہي موجود ہے۔ يہ ساري داستان اتني دل قکار ہے کہ آج بھي اس کے پڑھنے کے بعد جسم پر کیکی طاری ہوجاتی ہے۔معلوم نہیں عباسی صاحب نے اس طرف کیوں توجہ نہیں دی۔ لیکن کیا آنجناب نے کبھی خود بھی اس تحقیق کی زحمت فرمائی کہ قرونِ مشمود لعابالخیر میں سے ایک قرن کے مسلما نوں کو بد ترین قسم کے ذلیل ومتعفن جرًائم کا مرتکب قرار دینے والی یہ ظلم و درندگی کی گندی کھا نی آپ تک پہنچی کس طرح اور اس کی صداقت کا اثبات توکجا محض امکان ہی کس حد تک قابلِ تسلیم ہے؟ حکومت قائمہ کی اطاعت سے انکار کرنے والے قلیل سے گروہ کی سر کو پی کو اگر جنگ کہا جا سکتا ہے تو چلنے عبداللہ ابن زبیٹر کے خلاف یزید کا عسکری اقدام جنگ ہی سی، مگر یہ کوئی نئی جنگ نہیں تھی جسے مسلما نوں نے پہلی بار لڑا ہو۔ اس سے پیچھے اور آ کے مسلما نول نے بے شمار جنگیں لڑی تعییں۔ امصار و دیار فتح کئے تھے۔ تخت الٹے تھے۔ بغاوتیں دبائیں تھیں۔ آپس میں بھی دست و گریبان ہوئے تھے۔ لیکن تاریخ پکار رکار کرکہہ رہی ہے کہ عور توں کی عصمت دری کا سیاہ کارنامہ انہوں نے کبھی انجام نہیں دیا۔ بچوں کے خون سے سر گزیاتھ نہیں ریکھے۔ یہ وی زمانہ تو تعاجب کچھری دن ہوئے اسلام کے کشکر کافروں کی مملکتوں میں فاتحانہ داخل ہوئے تھے۔ لیکن مغتوح قوم کی حسیناؤں اور پری جمالوں کی طرف آنکلہ اٹھا کر ہی نہیں دیکھا تھا۔ یہ کیسے قرین قیاس مو سکتا ہے کہ سی زمانہ میں صحابۃ اور تا بعین کی سر کردگی میں متخلفین کے خلاف تادیبی

کما نڈر بی کے سربندھتا ہے۔ بربریت کی شہرت یافتہ کھا نی کا توحاصل یہ ہوا کہ بچوں کے قتل اور وحشیا نہ شہوت را نی کا کریڈٹ ایک صحابی ہی کے سر گیا۔ایک صحابی ہی کی سر کردگی میں وہ نایاک تحصیل تحصیلا گیا جس پر آپ نے یقین کرلیا ہے۔ایک تیر دو شکار اسی کا نام ہے۔ یزید کی بدنامی بھی ضرب در ضرب بڑھ گئی اور صحابتہ کی مطلوبہ رسوائی اور تذلیل میں بھی چار چاند لگ گئے۔ آپ کا یا جس کسی کا جی جاتے مدحت حسین کی جاطریہ سب محجد دل وجان سے قبول کر ہے۔ ہم توجب تک قوی روایات سے اثبات نہ کر دیا جائے، کبھی ان کرزہ خیر ہفوات کو قبول نہ کریں گے۔ ہم تمزور اور بد بنے راویوں کی زبان سے سر کریہ نہیں سننا جاہتے کہ قرون مبارک میں بھی مسلمانوں نے حیوانی شہوت رانی اور گھناؤنی عصمت دری کا وہ ذلیل تحصیل کھیلا ہے جو بعد ہی کے لوگوں کوزیب دیتا ہے۔ ا گرہم جاہل اور کندہ ٰ نا تراش ہیں تو آنجناب کو شرح و بسط کے ساتھ بتانا چاہئے کہ یزید کیوں مدینہ پر فوج کٹی کرنے میں خطا وار تھا؟ اور حدیث طبرانی کی زد اس کی بجائےان اطاعت سے گریز کرنے والوں پر کیوں نہیں پڑتی جنہوں نے اس کی فوج کشی ے قبل ہی حرم میں لوگوں کی گردنیں ماری تعیں، اور سرکاری افسر کو بلاک کرڈالا تعا؟ اور کیسے ٹابت ہو گیا کہ یزید کی فوج نے وہ تمام شیطنت پھیلائی تھی جے امر واقعہ باور کیا اور کرایا جا رہا ہے۔ خدا کی قسم ہم توان مردودوں کے تصور تک سے نفرت کریں گے جن پر خواتین مدینہ کی ظالمانہ عصمت دری کا جرم ثابت ہوجائے۔ ہم ان پاجیوں کے نام تک سے بیزار ہوجائیں گے جنہوں نے معصوم بچوں کو تہہ تیخ کیا ہو، ہم ہی نہیں، عباسی صاحب بھی اور کوئی بھی مسلمان ایسا بد باطن اور سیاہ قلب نہیں ہو سکتا کہ مدینتہ الرسول <sup>م</sup>یں نخنڈہ گردی پھیلانے والے بد بختوں سے شمہ برا بر بھی ہمدردی رکھے، لیکن گفتگو تو ساری اسی میں ہے کہ شائع و ذائع کہا نیاں سچ بیں یا نہیں؟ ایک روایت کے مطابق ہوا کسی جو لیے سے چنگاری اردا کے جائے اور غلاف کعبہ آگ بکڑ گے۔ دوسری روایت کے مطابق حضرت ابن زبیڑ ہی کے کسی ساتھی کی بے احتیاطی سے خلاف کعبہ جں اٹھے گر مجرم بہر حال پزید سی کے نشکری تو رد بے جائیں۔ یہ سے راویان خوش بیان کا کمال فن، باغیا نه سمر گرمیوں کا مرکز مشخلفین مدینہ و کعبہ کو بنائیں اور کسی پر امن تفسیم.

و تذکیر کو قبول نہ کریں، لیکن یزید جنک مار کے پولیس ایکشن کا اقدام کرے تو وعید کا مىتوجب وىي تھمرے- پھر سرزہ سرا قصہ كو تصنيفى قوت سے دو سرار محترم خواتين مدینہ کو حاملہ بنائیں اور تخیل کی تلوار ہے بچوں کو ذیح کریں تو گردن نایی جائے یزید کی اور بدنام ہوں وہ معاویّہ جنہوں نے یزید کو خلافت سونہی تھی۔ یہ تکنیک دلچیپ صرور ے مگراس لائق نہیں کہ اس پر ایمان ہی لے آیا جائے۔ (جواب تبصره مولانا عام عثماني برتبعره "عبدالمميد مديتي "مطبوعه مابنام "تجلى" ديوبند، جون - جولائي ١٩٦١، دراجع ايصاً، تحقيق مزيد، محمود عباسي، طبع كراجي، جون ١٩٦١، ص ٢٥٦٢-٢٢٣)-ابل مدینہ کے ایک طبقہ کی بزید کے خلاف بغاوت کا حیرت انگیز پہلویہ ہے کہ سيد نا عبدالله بن جعفر طيار، سيد ناعلي زين العابدين، سيد نامممد بن على، ابن الحنفيه، سيد نا محمد الباقر اور سید نا عبدالله بن عمر رضی الله عنهم سمیت اکثر **اکا بر قریش و بنی باشم س**نے بیعت یزید کو سختی سے برقرار رکھا۔اور باغیوں کا ساتھ دینے سے اٹکار کر دیا۔ ۱- برادر حسنینٌ سید ناممد بن عليٌّ (۱ بن الحنفيُّ ) الهاشمي القرشي (م ۸۱هـ، برادر حسنین سیدنا محمد بن علی (ابن الحنفیُّہ) امام شیعہ فرقہ کیسانیہ سے جب عبداللہ بن مطبع نے بیعت یزید توڑنے کا مطالبہ کیا اور اس سلسلہ میں یزید کے فاسق و فاجر ہونے کی دلیل دی تو آپ نے بیعت توڑنے سے انکار کرتے ہوئے یزید کے فس وفجور کی تردید ان الفاظ میں فرمانی : -"وقد حضرته واقمت عنده فرأيته مواظباً على الصلاة متحرباً للخو يستال عن الفقه، ملازما للسنة-" (اب كثير، البداية و النهاية، ج ٨، ص ٢٢٣) میں اس (یزید) کے پاس گیا موں اور اس کے بال مقیم رہا ہوں۔ پس ترجمہ:-میں نے اسے نماز کا یا بند، کارخیر میں مرگرم، فقہ پر گفتگو کرنے والا اوریا بند سنت یا یا علامہ ابن کشیر، سیدنا ابن الحنفیہ کے بارے میں واقعہ حرہ کے حوالہ سے یہ نہی لكفيته بيس: وكذلك لم يخلع يزيد أحد من بني عبدالمطلب~ وسئل محمد بن

الحنفية فى ذلك فامتنع من ذلك أشد الامتناع و ناظرهم و جادلهم فى يريد و دد عليهم ما اتهموه من شرب الخمو و تركه بعض الصلاة-" (اب كثير، الداية د النهاية، ج ٨، ص ٢١٨)-ترجمه:- اور اس طرح بنو عبد المطلب ميں سے بھى كمى فے يزيد كى بيعت نه تورشى- اور محمد بن حنفيہ سے اس ( بيعت يزيد تورش نے ك) معاطم ميں درخواست كى گى توانہوں نے سختى سے الكار كرديا اور ان ( باغيوں ) سے يزيد كے بارے ميں بحث و مجادله كيا- نيز انہوں فى يزيد پر شراب نوش اور بعض نمازوں كے قصاء كردينے كے جو الزامات لكائے تھے ان كو مسترد كرتے ہوئے يزيد كى صفائى ميں دلائل دينے-بيكر علم و شجادت سيدنا ابن العنفيہ اپنى والدہ سيدہ حنفيہ (خولہ بنت جعفر) كى نسبت سے ابن العنفيہ مشہور بيں اور انہوں نے اپنے بيائى سيدنا حسين كو مدينہ سے كمہ آ

"فأدرك حسيناً بمكة فأعلمه أن الخروج ليس له برأى يومه هذا-فأبى الحسين أن يقبل، فحبس محمد بن الحنفية ولده فلم بيعث احداً منهم حتى وجدالحسين فى نفسه على محمد وقال: ترغب بولدك عن موضع اصاب فيه؟ فقال: وما حاجتى الى أن تصاب و يصابون معك، وأن كانت مصيبتك أعظم عندنا منهم-"

(ابن كثير، البداية والنهاية، ج ٨، ص ١٦٥)-

ترجمہ:- پس ابن الحنفیہ کم میں حسین کے پاس پہنچ گے اور ان سے کہا کہ ان کی رائے میں اس وقت (اہل کوفہ کے ہمروسے پر) خروج کا خیال بالکل مناسب نہیں ہے۔ حسین نے یہ رائے قبول نہ ذرائی- پس محمد بن حنفیہ نے اپنی اولاد کوروک دیا اور ان میں سے کمی کو بھی ان کے ساتھ نہ بھیجا، جس پر حسین کو دل میں محمد (ابن الحنفیہ) پر رنج ہوا اور فرما نے لگے: تم اپنی اولاد کو میری جان سے زیادہ عزیز رکھ رہے ہو؟ آپ نے جواب دیا کہ میری سمجہ میں نہیں آتا کہ آپ اور آپ کے ساتھ وہ بھی کیوں مصیبت میں پر میں- اگرچ یہ بھی حقیقت ہے کہ آپ کی مصیبت میرے لئے ان کی مصیبت سے زیادہ باعث رنے سے- (۲-۳) سید ناعلی زین العابدین (م ۹۴ صر) وسید نامحمد الباقر العاشی القرشی (م ۱۱۲ ص) سید ناعلی بن الحسین زین العابدین اور ان کی اولاد و اقارب نے واقع حرہ نے دوران میں بیعت یزید کو بر قرار رکھا اور یزید کو خط لکھ کر اپنی وفاداری کا یقین دلایا، جس پر یزید نے امیر لنگر مسلم بن عقبہ کو ان سے حس سلوک کی خصوصی ہدایت قرما کی:-وانظر علی بین الحسین فاکفف عنه وا ستوص به خیراً فانه لم یدخل مع الناس وانه قد اتانی کتابه-" (الکامل لابن الاثیر، ۲۰۵۲) مع الناس وانه قد اتانی کتابه-" (الکامل لابن الاثیر، ۲۰۵۲) نوگوں کے ساتھ دال نہیں اور ان کا خط بھی میرے پاس آ چکا ہے۔ چنا نچ سید ناعلی زین العابدین کے فرزند سید نامحمد الباقر سے واقع حرہ کے سلسلہ میں روایت ہے کہ ان کے خاندان کا کوئی فرد یزید کے خلاف بغاوت میں شر یک نہیں مہوا تھا:-

"سئال يحيى بن شبل ابا جعفر عن يوم الحرة، هل خرج فيه أحد من أهل بيتك؟ فقال ماخرج أحد من آل أبى طالب ولا خرج فيها احد من بنى عبدالمطلب، لزموا بيوتهم-

فلما قدم مسرف (اعنى مسلم بن عقبة) وقتل الناس وسار الى العقيق، سئال عن أبى على بن الحسين أحاصر هو؟ فقيل له نعم مرم فقال مالى لا اراه؟ فبلغ أبى ذلك فجائه و معه أبو هاشم و عبدالله ابنا محمد بن على (ابن الحنفية) فلما رأى أبى رحب به وأوسع له على سريره، ثم قال كيف حالك بعدى؟ قال: انى أحمد الله اليك- فقال مسرف: ان أميرالمؤمنين أوصانى بك خيراً- فقال أبى: وصل الله امير المؤمنين-"

راہی سعد، الصبال الدہری، و در علی میں العصبی، واد علط والسیالة، مجر مل من مرام) ترجمہ:- پس جب مسرف (مسلم بن عقب) آئے اور (مدینہ کے باغی) لو گوں میں پوچا کہ کیاوہ (مدینہ میں) موجود ہیں- پس انہیں بتایا گیا کہ ہاں موجود ہیں، توانہوں نے قرمایا: کیا وجہ ہے کہ میں ان سے نہیں مل پایا؟ پس جب یہ بات میرے والد تک پہنچی تو وہ محمد بن علی (ابن الحنفیہ) کے دو بیشوں ابو باشم و عبداللہ کے ہم اہ ان کے پاس تشم بین لائے- بس جب مسلم نے میرے والد کو دیکھا تو انہیں خوش آمد یہ کہا

ادراینی نشست گاہ پر جگہ دی۔ پھر پوچیا کہ میرے بعد آپ کا حال کیسا رہا توانہوں نے فرمایا: خدا کا شکر ہے۔ مسرف (مسلم) کھنے کے کہ امیرالمومنین نے مجھے آپ کے ساتھ حسن سلوک کی تلقین کی ہے۔ اس پر میرے والد (علی رین العابدین) نے فرمایا: الند امیرالمؤمنین (یزید) کوجزا دے۔ "الامدوالسياسه "ميس يدروايت يول درج ب :-وسنَّال مسلم بن عقبة قبل أن يرتحل من المدينة عن على بن الحسين أحاصر هو؟ فقيل له نعم- فأتاه على بن الحسين و معه ابناه- فرحب بهما و سهل و قریهم- وقال: آن امیرالمؤمنین أوصانی بک-فقال على بن الحسين: وصل الله أمير المؤمنين وأحسن جزائه-" (الامامة و السياسة، جلد أول، ص ٢٣٠). مسلم بن عقبہ نے مدینہ سے روائگی سے قبل علی بن الحسین (زین ترجمه:-العابدين) کے متعلق دریافت کیا کہ کیا وہ موجود ہیں ؟ انہیں بتایا گیا کہ ہاں (مدینہ ہی میں ہیں)۔ پس علی بن حسین اپنے دو بیتوں کے ہمراہ اس کے پاس آئے تواس نے انہیں خوش آمدید کہا- استقبال کیا اور اینے قریب بٹھایا اور فرمایا: - امیرالمؤمنین (یزید) نے مجھے آپ کے ساتھ حسن سلوک کی تلقین فرمائی ہے۔ یہ سن کرعلی بن حسین نے فرمایا:-اللہ امیرالمؤمنین پر رحمت فرمائے اور انہیں جزائے خیر دے۔ ا بن کشیر واقعہ حرہ کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ عبدالللہ بن عُمرٌ اور اہل بیتٌ نے یزید کی بیعت بر قرار دھی۔ وكان عبدالله بن عمر بن الخطاب و جماعات أهل بيت النبوة معن لم ينقض العهد ولا بايع أحداً بعد بيعته ليزيد-" (اس كثير، البداية والنهاية، ج ٨، ص ٢٣٢)-جماعات ابل بیت نبوت اور عبدالله بن عمر بن خطاب ان لوگول میں ترجمه :-شامل تھے جنہوں نے بیعت ( رزید ) نہیں تورمی اور رزید کی بیعت کر لینے کے بعد کھی اور کی بیعت نہیں گی۔ این کشیریه بعی لکھتے ہیں:-وكذلك لم يخلع يزيد أحد من بني عبدالمطلب-"

(ابي كثير، البدايه والنهايه، ج ٨، ص ٣١٨) اور اسی طرح بنوعبد المطلب میں سے کسی ایک نے بھی یزید کی بیعت نہ ترجمہ:-تور می۔

۲۲- برادر سیدہ حفصہ ام المومنین، عبداللہ بن عمر العدوی القرشی (م ۲۲ سے مہد) برادر سیدہ حفصہ ام المومنین سیدنا عبداللہ بن عمر العدوی القرشی کے بیعت پزید برقرار رکھنے کے سلسلہ میں صحیح البخاری، کتاب الفتن میں روایت ہے کہ:-"عنی نافع قال: لما خلع اہل المدینة یزید بن معاویة، جمع ابن عمر حشمہ وولدہ، فقال انی سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یقول:-

ينصب لكل غادر لواء يوم القيامة-وانا قد بايعنا هذا الرجل على بيع الله و رسوله- وانى لاأعلم عدراً أعظم من أن يبايع رجل على بيع الله و رسوله ثم ينصب له القتال، وانى لا أعلم احداً منكم خلعه ولا بايع فى هذا الأمر الاكانت الفيصل بينى و بينه-"

(صحيح البخاري، كتاب الفتن، طبع الهند، ج ٢، ص ٢٠٥٢).

ترجمہ:- نافع سے روایت ہے کہ جب اہل مدینہ نے یزید کی بیعت نوڑ دی تو ابن عمر نے اپنے مخصوصین و اولاد کو جمع کیا اور کہا کہ میں نے رسول اطر صلی اطر علیہ وسلم کو یہ فرماتے سنا ہے کہ:- قیامت کے دن ہر عہد شکن کے لئے ایک جمند السب کیا جائے گا-

اور ہم نے اس شخص (یزید) کی بیعت اللہ اور اس کے رسول کے نام پر کی ہے۔ اور میں اس سے بر معی غداری کوئی نہیں جانتا کہ کمی شخص سے اللہ اور اس کے رسول کے نام پر بیعت کی جائے، پھر اس کے مقابلے میں تحال کے لئے اٹھ تح مرضے ہوا چاہتے۔ پس میرے علم میں یہ بات نہ آنے پائے کہ تم میں سے کمی نے یزید کی بیعت تو ہمی اور اس معاملہ ( بغاوت) میں کوئی حصہ لیا ہے، ور نہ نمیرے اور ایسا کرنے والے کے درمیان کوئی تعلق باقی نہ رہے گا۔ رویات کے مطابق سیدنا عبد اللہ بن عرب کی سیسیمی اور سیدنا عمر فاروق کی پوتی

سید ، ام مسکین بھی سیدہ ام محمد بنت عبداللہ بن جعفر طیاتر کی طرح زوجہ یزید تعیں-"ام مسكين بنت عليهم بن عمر، خالة عمر بن عبدالعرير، زوجة يزيد بن معاوية−" (ذهبی، میران الاعتدال فی نقد الرجال، ج ۳، ص ۲۰۰۰، بذیل الکنی للنسوة)-ترجمه:- ام مسكين بست عاصم بن عمر، يزيد بن معاويه كى زوجه اور عمر بن عبدالعزيز كي خاليه تعين-سید نا عبداللہ بن عمر فاروق عدوی قرشی کے بارے میں ابن سعد کی روایت ہے کہ حضرت حسینؓ اور حضرت ابن زبیٹر ایک ہی دات میں مدینہ میورہ سے مکہ معظمیہ کے لیے فللے تھے۔ اس روایت کے حوالہ سے ابن کشیر نقل کرتے ہیں کہ اثنائے راہ میں حضرت عبداللد بن عمر مبى عمره سے واپس آتے موت انہيں ملے اور ان دونوں صاحبان سے کھنے گگے:-"أذكركما الله الا رجعتما فدخلتما في صالح مايدخل فيه الناس و تنظراً، فان اجتمع الناس عليه فلم تشذا وان افترقوا عليه كان الذي تريدان-" (ابر كثير، البداية والنهاية، ج ٨، ص ١٦٢) ترجمہ:- میں اللہ کا واسطہ دے کرتم دونوں سے کہتا ہوں کہ لوٹ چلو تا کہ جو مناسب بات اور لوگ اختیار کریں تم بھی اس کو اختیار کر لو۔ پھر دیکھوا گر لوگ پوری طرح ا بب بات (طافت یزید) پر متفق ہو گئے تو تم انحراف کرنے والوں میں سے نہیں ہو یے اور اگر، ختلاف ہوا تو تم دونوں کی مراد پوری **ہوجائے گی۔** ا مگر سد نا این عمرٌ کی اس بات کو نه سید نا حسینٌ **نے قبول کیا اور نه ہی سید نا ابن** ز بیٹر نے۔ اور دونوں مدینہ سے کمہ کے لیے روا نہ ہو گئے۔ اکا بر تویش و بنی باشم وائمہ احل تشین کے بیعت یزید کو برقرارر کھ کراس کے طاف بغاوت کی حوصد شکنی کرنے کے باوجود ابن کشیر می کی بیان کردہ ایک روایت کے مطابق باغیوں پر قابویا نے کے بعد ان کی عور توں سے بدسلو کی گئی۔ "حتى قيل إنه حبلت الف أمرأة في تلك الأيام من غير روج-" (ابن كثير، البداية والنهابة، ج ٨. ص ٢١٩، الخ)-(چتی کہ بیان کیا گیا ہے کہ ان دنوں میں ایک سزار عور تیں زنا سے حاملہ

منتعین کے نزدیک اگر حرم رسول ٹسیں عور توں کی بے حرمتی کی جاتی تو یقیناً اکا ہر قریش و بنی ہاشم اس کی مذمت و تدارک کرتے۔ نیز ابن کثیر نے قیل ( بیان کیا گیا)لکھ کر س منفی روایت کے محرور ہونے کا ثبوت خود ہی فراہم کر دیا ہے کیونکہ زنا جیسے سنگین جرم میں جہاں ایک مہزار عور توں کی بے حرمتی کے شبوت کے طور پر جار چار گواہوں کے حساب سے چار مبزار عینی شاہدین کے اقوال وشہادات در کار ہیں، کسی کا . نام لئے بغیر محض "قیل" لکھ کر متاثرہ خواتین کی تعداد ایک سِزار بتلانے کا مطلب یہ ب کہ ابن کثیر کے نزدیک بھی یہ روایت متعدد شبت و محکم روایات و شواھد کی موجود گی میں شک و شبہ سے بالاتر نہیں۔ اور اس بیان شدہ گھناؤنے جرم کے بعد بھی باغیرت اکابر قریش و بنی ہاشم بشمول ایل بیت علی کا بیعت یزید کو برقرار رکھنا ایسی روایت کے باطل و من گھڑت ہونے کی محکم دلیل ہے۔ نیز ان حق پرست و باغیرت اکا بر قریش و بنی باشم کے واقعہ حرہ سے پہلے اور بعد بیعت یزید کو برقرار رکھنے کے حوالہ سے یزید کو واقعہ حرہ کے سلسلہ میں موردالزام ٹھہرانا اور باغیوں کو برسرحق بتلانا بھی حقائق کے منافی قرار پاتا ہے۔

اس سلسله میں بعض مزید دلائل و شواہد بھی کسی صحیح نتیجہ پر چینچنے کی خاطر درن ذيل بين:-

ے زائد مربع میں پر محیط عالم اسلام کا خلیف، پزید آیسا خلاف شمریعت و انسانیت حکم دیگر، اور وہ بھی خاص مر کز انصار و مهاجرین، مدینة الرسول ملح بارے میں، اپنے سیاسی مخالفین (حامیان آل زبیرٌ) کو تقویت بنتے اور اپنے اقتدار کو اخلاقی و سیاسی لحاظ نے متنز لزل کرنے کا خود ہی باعث بن جائے۔ جبکہ ایسا کوئی حکم اس نے نہ تو کبھی باغیان مدینہ سے زیادہ خطر ناک شیعان کوفہ کے بارے میں دیا ہو اور نہ کلہ میں مقیم مدعیان خلافت آل زبیرؓ کے بارے میں۔

اور اس پر مسترادید که این عمر واین جعفر واین الحنفی وعلی زین العابدین سمیت کم و بیش تمام اکا بر محابر وابل بیت اپنی تمام تر رأت و عزیمت وحق پرستی کے باوجود حرام خداوندی کو حلال قرار دینے والے اس مبینہ حکم یویدی پر مطلع ہونے کے بعد بحی باغیوں کا ساتد دینے کے بجائے بیعت یزید کو برقرار رکھنے پر مصر رہیں، اور بردار حسنین، محمد بن حضیہ جیسے اکا بر اہل بیت باغیوں کے سامنے یزید کے فت و فبور کی تردید اور تمام وسنت کا پابند ہونے نیز فقہ سے واقفیت و کار خیر میں مرگری کی عینی شہاد تیں پیش کرتے پھریں جن کہ طبری جیسے شیعہ یا نیم شیعہ مؤرخ کی روایت کے مطابق اسی اسکر ایز کو کہ سے واپس دشت جاتے ہوئے مدینہ میں مطل زین العابدین خوش آمدید کہتے ہوئے جانوروں محک کے لیے دانہ چارہ عنایت فرائیں - یعنی چر ہ

ربی یک میں پید بینہ و مفروصة اجتماعی زنا کاری خلیفہ یزید کے کمی تعکم صریح کے بغیر ۲- اگر یہ مبینہ و مفروصة اجتماعی زنا کاری خلیفہ یزید کے کمی تعکم صریح کے بغیر صورت میں یزید کو اس فعل قلیح کا براہ راست ذمہ دار تو ار دینا ممکن نہیں - البتہ اس صورت میں ایسے بد کردار لشکر یوں پر مد شرعی جاری کرنا یزید کی ضرعی و اخلاقی ذمہ داری مورت میں ایسے بد کردار لشکر یوں پر مد شرعی جاری کرنا یزید کی ضرعی و اخلاقی ذمہ داری تبکی - مگر مشکل یہ ہے کہ واقعہ حرد (اواخر ۲۳ حد) کے چند ماہ بعد (۱۳ رہیچ اللول ۲۴ حد کو) یزید کا شام میں انتقال ہو گیا - اور یہی لشکر یزید جوا بن ز بیر کی حامی باغیان مدینہ پر قا ہو پانے کے بعد لشکر این ز بیر سے حرم ملی خالی کروانے کیلئے کمہ پہنچا تعا، وفات یزید کی خبر سکر محبد کر مدین قلعہ بند نشکر این ز بیر کا محاصرہ ختم کر کے براہ مدینہ دمشق کے لئے روانہ ہو گیا - وریڈ ہو کی وفات و تد فنین کے کئی روز بعد دمشق پہنچا -

وكان على اذا صلى الغداة بقنت و فيقول: اللهم العن معاوية و عمراً و ابا الاعور و حبيباً و عبدالرحمن بن خالدوالصحاك بن قيس و الوليد- فبلغ ذلك معلوية فكان اذا قنت لعن علياً و ابن عباس و الحسن و الحسين والاشتر-

(تاريخ الطبرى، ج٦، صر٢٠) ترجمہ:- اور (واقعہ تخلیم جنگ صفین کے بعد) علی جب فجر کی نماز پڑھتے تو وہ حالت قبيام ميں بددعا كرتے ہوئے كہتے كہ: اے اللہ! لعنت كرمعاويہ، عمر و(بن عاص) ا بوالاعور پر، حبیب، عبدالرحمن بن خالد، حکاک بن قلیس اور ولید پر۔ پس جب یہ خسر معادیہ تک پہنچی، نودہ بھی جب نماز میں کھڑے ہوتے نوعلی وابن عباس وحسن دحسین و اشتر يرلعنت بطبحتي-۳۰- امیر لشکریزید مسلم بن عقبتْ عمر رسیده صحابی رسول مستص- اگرایک صحابی رسول سی کے ایک غیر محابی خلیفہ (یزید) کے اخلاق و شریعت کی دحجیاں بکھیر دیے والے مبینہ حکم زنا واہاجت مدینہ کو تسلیم کیا تھا، تویہ بات یزید پرالزام تراشی سے بھی زیادہ سنگین و ناقابل کسلیم ہے۔ اور اگریہ کہا جانے کہ انہوں نے حکم یزید کے بغیر بحیثیت امیر لشکر اس اجتماعی زناکاری کا حکم دیایا اسے براداشت کیا (معاذ الله ثم معاذ اللہ) تو سینکڑوں میل دور دمشق میں مقیم یزید پر الزام تراش سے بھی زیادہ ایک صحابی رسول ' مر پر ایسا کھناؤنا الزام مترعاً واخلاقا ناقابل قسول قرار پاتا ہے اور صحابی تھی ایسے عمر رسیدہ کہ اس واقعہ حرہ (اواخر ۲۳ ھ) کے چند ہفتے بعد (مرم ۲۳ ھ) انتقال کر گئے۔ چنام میں عقبہ کی شخصیت کو داغدار کرنے کے لئے بعض روایات میں یہاں تک بیان کر دیا گیا کہ وہ "ملم" کے بجائے "مسرف" (اسراف و زیادتی کرنے والا) کے نام سے الارے جاتے تھے۔ گر اس میں بھی مشکل یہ ب کہ: لا تنابزوا بالالقاب -آ پس میں ایک دوسرے کے بوے نام نہ رکھو۔(الحرات) جیسے احکام خداوندی کی خلاف ورزی کرتے ہوئے صحابی کو "بدنام" کرنے والے رادیان کیا قر آن وسنت کے بیان کردہ اعلی مقام صحابٌ سے اتنے ہی بے خبر ( بسورت دیگر بغض صحابٌ کے حامل) تھے کہ صحابی کو "مسلم" کے بجائے "مسرف" روایت کر دیا۔ اور یہ بھی روایت کر دیا کہ علی زین العابدین ان سے ملاقات کے لئے خود تشریف لائے اور یزید کے لئے: وصل اللہ امیرالمؤمنین- الله امیر المؤمنین کو جزا دے- طبقات این سعد **دالامامہ دانسیاسر) جیسے دعائیرگرا** ارشاد فرما کے۔ مزید بران کشکر یزید کے سیاہی نیبز باغیان مدینہ اور ان کی عور تیں تمام کے

-۵

تمام عمر محابٌّ سے تعلق رکھتے تھے۔ اور :-خیر امنی قرنی ثم الذین بلونھم-(بہترین لوگ میرے زمانے کے ہیں، پھر جو ان کے بعد عیں کی حدیث نبوی کے مطابق فرق مراتب کے باوجود تابعین میں شمار اخبار امت تھے۔ ان کے باہم سیاسی و شخصی اختلافات سے قطع نظر ان کے بارے میں عرب واسلام کی تمام تر مذہبی واخلاقی روایات کے منافی ایسا گھناؤنا الزام لگانا، او مع می "ایک (یا دو) سرار عور تول کے بغیر نان کے حامد ہونے "کے الفاظ میں ایک ایسی شیطنت آسمیز روایت ہے جس کے تباد کن مغمرات وانثرات کا اعان تقل کرنے والے بعض قدیم وجدید مؤرخین بھی پوری طرح نہیں کر یائے۔ کیونکہ اگر عصر صحابہ سے تعلق رکھنے والے سیاسی مخالفین ،عرب و اسلام کی تمام تر شاندار جنگی روایات کو تور تے ہوئے اخلاق و کردار کا اتنا کھٹیا مظاہرہ خاص مدینة الرسول "میں یزید کے حامی اکا بر صحابہ واہل بیت کی موجود گی میں ایک صحابی ہی کی زیر قیادت سراروں کی تعداد میں برسرعام کر رہے تھے (معاذ اللہ تم معاذ اللہ) تو عصر محابَّ سے تعلق رکھنے والوں کا یہ مبینہ اخلاقی دیوالیہ بن (معاذ اللہ) ان کو نیز قرن اول کے اسلام کواس قابل کہاں چھوڑ تا ہے کہ وہ آئندہ صدیوں کے اہل اسلام اور پوہیے عالم انسانیت کی تا قیامت اخلاقی واجتماعی اور دینوی واخروی جالت سدها یسنے کے دعویدار بن سکیں۔ حتی کہ اگر ایساالزام چودہ صدیاں بعد کی کسی مذہبی وروحانی جماعت کے قائدین د معتقدین پر عائد کیاجائے توان کی آنکھول میں بھی خون از آ نے اور وہ مرتب مار نے پر تل جائیں جبکہ یہی الزام قرن اول جسکے اخبار امت کے معاسلے میں اک شان بے نیازی کے ساتھ برداشت وروایت کیا جارہا ہے، فلعنة الله على الكاذبين-ان دلائل و حقائق کی روشنی میں واقعہ حرہ و بیجر متی مدینہ کے سلسلہ میں یزید و کشکر یزید پر عائد شدہ الزامات کے صحیح یا غلط ہونے کا فیصلہ بنو بی کھیل جا سکتا ہے۔ واللہ عزیز ذو الشقام -

۲- کشکریزید نے حصارا بن زبیٹر کے دوران میں کعبہ پر سنگباری کی ؟ واقعہ حرہ (اداخر ۲۳ ھ) کے بعد مسلم بن عقب حرم کی پر سید ناعبداللہ بن ربیر کا قبعنه ختم کردانے کے لیے مدینہ سے مکہ روانہ ہوئے، مگر راستہ میں مرم ۲۴ ہدیں المشلل کے معام پر انتقال کر گئے اور امیر حصین بن نمیر الکونی نے قیادت لنگر سنسالی۔ سیدنا عبداللہ بن ربیر جنہوں نے محابہ کرام کی اکثریت کے برحک خلافت پزید (رجب ۲۰ - دبیج الاول ۲۴ هه) میں تین سال سے زائد عرصہ تک کمہ کومر کز بنا کر خروج و مقاومت کا عمل جاری رکھا، لشکر یزید کی آمد کے موقع پر اپنے ساتھیوں کے ہمراہ مبجد حرام میں قلعہ بند ہو گئے۔ اور باہم لڑائی میں روایت کیا جاتا ہے کہ انگر یزید کی سنگباری سے کعبہ کی ایک دیوار شکستہ ہو گئی۔ نیرزایک دوسری روایت کے مطابق لشکرا بن زبیر کے ایک شخص کی ب احتیاطی سے خلاف کعبر بھی جل گیا:-"ان رجلاً من اصحاب ابن الربير يقال له مسلم اخذ ناراً في خيفة على رأس رمح في يوم ربع فطارت بشعلة فلحقت بأستار الكعبة، فأحرقتها-" (البلاذري، انساب الاشراف، ص ٥٥). ترجمہ:- ابن ربیر کے ساتھیوں میں سے ایک شخص جے مسلم کہتے تھے، برچی کی نوک پر ایک انگارہ اٹھارہا تھا، اس دن تیبر ہوا چل رہی تھی، اس کی چنگاری خلاف کعبہ پر جا پر می جس سے وہ جل گیا۔ چند ہفتے لشکر یزید کی جانب سے معجد الحرام و کعبہ میں موجود لشکر ابن زبیر کا محاصرہ جاری رہا، پھر وفات یزید (۱۳۳ ربیع اللول، ۲۴ ھ) کی خبر ملنے پر اٹھا لیا گبا۔ اور سید نا ابن زبیر بخ وفات بزید کے بعد باقاعدہ احلان خلافت کر کے حجاز و عراق پر ۲۷ ے حد تک اپنی خلافت قائم رکھی۔ بعد ازاں حجاج بن یوسف کے دور میں لڑتے ہوئے شہید ہوئے۔ کعبہ میں بائم لڑائی کے حوالہ سے علامہ شبلی نعمانی عرب میتی مورخ جرجی زیدان کے حجان پر اعتراض کا جواب دیتے ہوئے دیگر دلائل کے علاوہ یہ مبی لکھتے ہیں :۔ أثم أن من مسائل الفقه أن البغاة أذاً تحصنوا بالكعبة لا يمنع هذا عن قتالهم- ولذلك أهر النبي في وقعة الفتح بقتل أحدهم وهو متعلق

'' ۱۹۸۰ء میں چند شرارتی لوگوں نے بیت اللہ پر قبصنہ کرلیا تھا۔ طواف رک گیا، اذان بند مو گئی- تقریباً تیرہ دن جماعت نہ موسکی- یعر حکومت وقت نے کارروائی کی-ٹینک داخل ہوئے، گولیاں چلیں، بیت اللہ کو بھی ایک دو گولیاں لگیں۔ حکومت وقت نے بغاوت پر قابویا لیا، باغی گرفتار ہوئے، انہیں پیانسی کی سزادی گئی۔ خدا کو حاضر ناظر جان کر فیصلہ دیکھنے کہ قصور کس کا تھا؟ بیت اللہ کی بے حرمتی کا ذمہ دار کون ہے؟ باغی یا سعودی حکومت ؟ سر صاحب ا نصاف کا فیصلہ یہی ہو گا کہ جنہوں نے بغاوت کی وی ذمہ دار بیں اور جنہوں نے بغاوت کو کچلنے کے لیے کارروا ٹی کی، وہ بیت اللہ کی بے حرمتی کے ذمہ دار نہیں ہیں۔ اسی طرح واقعہ حرہ میں غلطی اور قصور باغیوں کا ہے۔ یزید کے لشکر نے تواس بغاوت کو ختم کرنے کے لیے کارروائی کی تھی۔ " (عطاءاننه بنديالوي، واقعه كربلااوزاسًا پس منظر، ص ٢٦-٢٧، المكتبة الحسينيه مبر گودها. بارسوم متي ١٩٩٨،) کشکر یزید کے ماتھوں سنگباری کعبہ کے الزام کے حوالہ سے پیر بات بھی قابل توجہ ہے کہ جس طرح لشکرا بن زبیر کی قبادت ایک صحابی کے ہاتھ میں تھی، اسی طرح ،میر کشکر یزید حصین بن نمیز بھی صحابی رسول سی تھے:-'' جصین بن نمیر الکوفی الکندئ حضرت معاویہ بن خدیج الکندی کے بنواعمام میں ے تھے۔ سید نا حضرت فاروق اعظمؓ کے زمانہ خلافت میں لاردن کے عامل رہے۔ کتاب "تجارب الاثم" اور "التنبيه و الاشراف" ميں ان كو كاتبان رسول " اور خاص كر "البداینات و المعاطات" کے کا تبین میں شمار کیا گیا ہے۔ (ص ۲۸۴، التنبیہ )۔ مدینہ کے باغیوں کی سر کوئی کے لیے امیرالمؤمنین پزیڈ نے جو کشکر بھیجا تیا، اس کے افسر یہ صحابی تھے۔ امیر مسلم بن عنیبہ کے فوت ہو جانے پر کشکر کی کمان ان کے ہاتھ میں تھی۔ کمہ معظمہ کا حصاران کی سر کردگی میں کیا گیا تھا۔ جو امیر پرید کی وفات کی خبر آنے پر ا ٹھا لیا گیا تھا۔ حضرت ابن زبیڑ سے انہوں نے کہا تھا کہ میرے ساتھ ملک شام کو، کہ مستقر خلافت ہے، چلئے، ہم سب آپ کی بیعت خلافت کرنے کو آمادہ ہیں۔ مگر ابن زبیڑ نے یہ پیشکش قبول نہ کی۔ حصرت حصینؓ، امیرالمؤمنین عبدالملک کے عہد خلافت میں فوت ہوئے۔ ان کے فرزند یزید بن حصین اور پوتے معاویہ بن یزید بن حصینٌ ہیں اپنے اپنے زمانہ میں حمص کے گور زرے۔ "

ز بیر و مبینہ سنگباری کعب کے بعد وفات یزید کی اطلاع پر کشکریزید کمہ کرمہ سے دمشن جاتے ہوئے مدینہ سے گزرا توسید ناعلی زین العابدین نے اس کی مہمان نوازی فرمائی۔ جو کشکریزید کے بے حرمتی کعبہ کے الزام سے بری الدمہ ہونے کی ایک دلیل قرار دی جاتی ہے۔ ورز بے حرمتی کعبہ کے مرتکبین کی خاطر ومدارات چرمعنی دارد؟

"فاسقبله على بن الحسين بن على بن ابى طالب، و معه قت و شعير- فسلم على الحصين- فقال له على بن الحسين: هذا لعلف عندنا فاعلف منه وابتك- فأقبل على على عند ذلك بوجهه فامر له بما كان عنده من علف-" (تاريخ الطير)، جد ٤، ص ١٢)-

ترجمہ:- پس علی بن حسین بن علی بن ابی طالب نے اس (امیر کشکر محصین بن تمیر اکا استقبال کیا در اپنے ساتھ دانہ چارہ لائے- پس انہوں نے محصین کو سلام کیا اور

ţ,

ابل تشيع اور تقدس حرمين

تقابلی مطابعہ کے لیے ایل تشیع کے پاتھوں بے حرمتی کعبہ کے واقعات کے حوالہ سے شیعہ فرقہ قرامطہ کی کار کردگی ہی بطور مثال ملاحظہ ہو۔ اسماعیلی مؤلف ڈاکٹر راید علی قرامطہ کے سن ۲۷ احد کے کارناموں کے سلسلہ میں یہ بھی لکھتے ہیں :-"اب تک قرامطہ جاجیوں کے قافلے لوٹا کرتے، لیکن ےاس حد میں عراق سے بهاً کر مکه معظمه تنتیجه اس سال منصور دیلمی حاجیوں کا سردار تھا۔ یہ ان لوگوں (جاجیوں) کو ساتھ لے کر بغداد سے مکہ روانہ ہوا۔ کمہ معظمہ میں عین "ترویہ" کے روز <sup>ت</sup>و امطہ نے ان پر حملہ کر کے ان کا مال و اسباب لوٹ لیا۔ ان میں سے کئی آ دمیوں کو خود بیت امند اور مبحد حرام میں قتل کیا۔ حجر اسود کواس کی جگہ سے نکال کراپنے مستقر "ہجر" کو لیے گئے، تاکہ اپنے شہر میں حج ستر کریں۔ ابن مہلب امیر کم نے کئی ، شراف کو ساتد لے کرید کوشش کی کہ قرامط اپنے کر توت سے باز آئیں، گر ان کی کو ششیں ناکام ہوئیں۔ اس کے بعد بیت اللہ کا دروازہ اور مراب اکھار سے گئے۔ مقتولوں کے چند لاشے زمزم کے کنویں میں پیچنک دیے گئے اور چند بغیر غسل اور کنن کے مبجد حرام میں دفن کئے گئے۔ ابل مکہ پر بھی مسیبتیں ڈھائی کئیں-ا بوطاہر نے سن ۳۳۹ھ میں یہ کہہ کر حجر سود واپس کیا کہ ہم حکم سے اسے لے کئے تھے اور حکم ہی ہے واپس کرتے ہیں۔ تتریباً بائیس سال حجر اسود قرامطہ کے پاس رما – " ( ڈیا کشر زید علی، تاریخ فاطمینین سفسر بنس ۱۳۳۶ ) 🛥

صحابه كرام كما بيعت يزيد كووفات يزيد تك برقرار ركهنا

سید نا عبداللہ بن زبیرؓ اور بعض دیگر نمایاں حضرات کے علاوہ جنہوں نے یزید کی بیعت، وفات یزید تک نہیں کی، بیعت یزید کرنے والے تمام صحابہ کرامؓ نے نہ صرف واقعہ کر بلا(الاحہ) نیز واقعہ حرہ (سلاحہ) کے بعد بیعت یزید کو وفات یزید ( ربیع الاول سلاحہ) تک برق ر رکھا، بلکہ نہ تو یزید کو من حیث کم عت قتل حسین کا ذمہ د ر

بنوبات موامیہ تویش بنو ہاشم و بنو امیہ کے درمیان نہ صرف محصر نبوی و خلافت را شدہ میں قریبت و مودت کے انتہا کی قریبی تعلقات قائم تھے، بلکہ جنگ صفین و کر بلا و حرہ سے پہلے اور بعد ازاں بھی باہم شادی بیاہ کا سلسلہ وستی پیمانے پر جاری رہا جو ان بات کا بین شوت ہے کہ بعض سیاحی و شخصی اختلافات کے باوجود بنو باشم، یزید و بنو امیہ کو واقعہ کر بلاو حرہ کا ذمہ داری قرار نہیں دیتے تھے، بکتہ اس کی بنیادی ذمہ داری شیعان عراق و کوفہ اور دشمنان باشم وامیہ پر عائد کرتے تھے۔ اس پس منظر میں سادات قریش کے حوالہ سے بعض تفصیلات درج ذیل ہیں۔ ا- رسول لند نتائیلی کی طلعہ ماجدہ سیدہ آمنہ بنت و صب انصار مدینہ کے قبیلہ بنوز سرہ بھی تعلق تفصیلات درج ذیل ہیں۔

ر کھتی تعیں۔ یعنی سیدہ حدیثہ (بنواسد)، سیدہ عائشہ (بنو تمیم)، سیدہ حفظہ بنت عمر (بنوعدی)، سیدہ رملہ، ام حبیبہ (بنوامیہ)، سیدہ زینٹ بنت چھش داسد، عواہ شرائیدہ بند، ام سلیہ (بنو مزوم) میں سے تعیں۔

> کے بعد ان کی وصیت کے مطابق سید نا علیؓ بن ابن طالب باشمی قرشی سے ہو تی۔ (انمال ٹی مما، الرجال للطیب السریزی، تذکرہ ابوالعاص و مامہ ،ست ابن العاص ا-

اذكراً والثماني عشرة انثى- (جدل الدين عنيه، عبدة الطاب، ص ٢٢، طبع لكهنزا -

خرجت الى عبدالملك بن مروان وانها ماتت حاملاً منه- والأصع الاول-وكان زيد يفد على الوليد بن عبدالملك و يقعده على سريره و يكرمه المكان ابنته- و وهب له ثلاثين الف دينار دفعة واحدة-" (عمدة الطالب، صفحه ۲۲ ، طبع اول، مطبع جعفرى، لكهتو) – يعنى زيد ( بن حسن بن عليٌّ) كى ايك بيثى نفيسه نام تمى جو الوليد بن عبدالملك ین مروان کے پاس نگل کر جلی گئی۔ اس سے اولاد بھی ہوئی۔ مصر میں فوت ہوئی۔ یہ بھی کہتے ہیں کہ وہ عبدالملک بن مروان کے پاس نگل کر جلی گئی تھی۔ اور اس سے حمل بھی رہ گیا تھا۔ گر پہلی روایت زیادہ صحیح ہے۔ اور زید مذکور ولید بن عبدالملک کے پاس جایا کرتے تھے۔ وہ ان کو اپنے یاس تخت پر بٹھاتا اور ان کی بیٹی کی وجہ سے ان کا اکرام کرتا۔ اس نےان کو بیک وقت تیس سرار اشیر فیاں عطا کی تعییں۔ یہ زید بن حسن بن علیؓ وہ بیں جوابنے چچا جضرت حسینؓ کے ساتھ کر ملامیں موجود حضرت حسنٌ بن عليٌّ کې دوسري يو ټې زينب بنت حسن مثني کې شادي بعي اسي -1 اموی و مروا فی خلیفہ ولید بن عبدالملک بن مروانؓ سے ہوئی۔ (جمرۃ الانیاب ابن حزم، صنحہ یہ زینب حضرت محمد (الباقر) کی سالی اور عبداللہ المحض کی حقیقی بہن تعیں-وامنح رے کہ ان زینب کے والد حسن مثنی واقعہ کر بلامیں اپنے چچا اور خسر حضرت حسینؓ کے ساتھ موجود تھے۔ اور معر کہ قتال وجدال میں شریک ہو کر بہت زیادہ زخی ہوئے تھے۔اور زخم مندمل ہو کر صحیح سلامت واپس آگئے تھے۔ حضرت حسنٌ بن عليٌ كي تيسري يوتي ام قاسم سَتِحِن مثني حضرت عثمانٌ -٣ کے پوتے مروان بن ابانؓ کو بیاہی کئیں، جن کے بطن سے حضرت حسنؓ کے عثمانی و اموی نواسہ محمد بن مروان عثمانی پیدا ہوئے۔ اپنے شوہر مروان کے انتقال کے بعدیہ ام قاسم حضرت علی بن المسین (زین العابدین ) کے عقد میں آئیں۔ (جمد ةالانساب؟ إن حزم، صفحه ٢٢، وكتاب المجر، صفحه ٣٣٨)-🗧 حضرت حسنٌ بن علقٌ کی چو تھی پو تی امیر الموسنین مروانؓ کے ایک فرزند

ہے، جس سے یہ اندازہ بحوبی لگایا جا سکتا ہے کہ واقعہ کر بلاو حرہ کی ذمہ داری سوبا سم کی جانب سے یزید و بنوامیہ پر عائد نہیں کی گئی، بلکہ شیعان کوفہ و عراق ود شمنان بنو باشم و امیہ ہی اس کے بنیادی مجرم قرار پاتے ہیں۔ ور نہ صفین و کر بلاو حرہ کے بعد باشی اموی سادات قریش ، ہم رشتہ داریوں کا سلسلہ قطعاً جاری نہ رکھہ یا تے۔ صمناً نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی تین بیٹیوں (سیدہ زینبؓ ورقیۃؓ وام کلتُومؓ) کی اسوی قریشی سادات میں شادیوں نیز نواسی رسول سیدہ ام کلتُومؓ بنت علیؓ وفاظمۃ ک سیدنا عمر فاروقؓ عدوی قریشی سے شادی سے یہ بات بھی ثابت ہوجاتی ہے کہ اگر ذات پات کی شادی بیاہ کے سلسلہ میں عقیدہ و تقوی کے بعد کفو کے ضمن میں کوئی جزوی اہمیت تسلیم کرلی جائے تب بھی بنوامیہ اور بنوعہ می سمیت سادات قریش کے تمام خاندان شادی بیاہ کے سلسلہ میں باہم کفو (ایک دوسرے کے ہم مرتبہ و ہم پند) قرار پاتے ہیں۔ لہذا سادات بنو باشم و اسوی و فارد قری سادات تریش میں قریش کو لاڑکیاں دینا سنت بنویہ و علویہ کے عین مطابق ان سادات قریش میں قریش کو فاروتی، عثمانی، اسوی، ہاشی، عراسی، علومی، حسنی اور حسینی کھلانے والے جملہ خاندان قریش شام میں۔

علادیہ ازیں نبی صلی اللہ وسلم کی والدہ ماجدہ کا بنو زہرہ سے تعلق اور ازواج مطہرات کا بنوامیہ سمیت مختلف تویشی قبائل نیز غیر قریشی خاندا نوں سے تعلق اس بات کی وضح دلیل ہے کہ ذات یات کے بجائے ترجیح تقوی کے ساتھ اسلامی عقیدہ نکاح وازدون کی بنیادی شرط ہے۔مزید برال این چیزاد سیدہ ضاعۃ بنت نیبر بن عبدالمطلب الماشميد القرشيه كا نكاح مقدادً بن أسود (غير قرش أغير باشمى أزاد كره غلام) ب كيا-ابنجاری ٔ باب الا کفاء فی الدین ' و '' الکافی'' کماب النکاح)- اور ایس بهویهی راد سیده زینب تو شیر کی این آزاد کردہ خلام سید نا زید بن حارثہ سے بالاصرار شادی کی ۔ اس حواله س ممتاز عالم و مسف مولانا نعیم صدیتی لکھتے ہیں :-''اپنی پھو پھی زاد حضرت زینٹؓ ہنچ میں کا نکاح خود آپ (ص) ہی نے باصرار زید بن حارثہ سے کیا تھا۔ اور مقصود یہ تعا کہ خاندانی امتیازات کی تنگ حد بندیال ٹوٹ جائبي - " ( نعيم صديقي، ممن انسانيت، ص ٢٣٨. لاسور اسلامک بيلي کيشنر نبيشد. جولاتي ٢٢٩٢، اشاعت چهازم ) صمناً یہ بھی واضح رہے کہ بعض ابل تشیع کا سی صلی اللہ علیہ وسلم کی تیں بر می ہیٹوں کو آپ کی سو تیلی بیٹیاں قرار دینا ناقابل قبول ہے۔ کیونکہ خود شیعہ کتب و مورخین کے باں متعدد شبوت ا**س بات کے موجود میں کہ 'سی صلی ا**للہ علیہ وسلم کی سیدہ زییب و رقمیدو است کمتر مشیده فاطمه کی طرح ہی سکی بیٹیاں تعین، اس سلسلے میں بعض

ہوں اور خاندان عبدالمطلب اور خانوادہ محمد (ص) کو قوت و استحام و معتسر مقام عطا بهلابچه پیدا موا تو وه لر کی تھی۔زینب 🖌 مگرخاندان کو توبیٹے کا انتظار ہے۔ دومىرى مرتىبه بھى بيٹى پيدا ہوئى-رقسہ-تيسري مرتبه-ام كلثوم-دوبیٹے قائم و عبداللہ پیدا ہوئے جو بہت بڑی خوشخبری تھیں، مگر پروان چڑھے بغیر وفات یا گئے اور اب اس تحمرا نے میں تین بچے ہیں اور تینوں ہی بیٹیاں -ماں بوڑھی ہو چکی ہے اور اس کی عمر ساٹھ سال سے آگے بڑھ رہی ہے ۔اور باپ ا گرچدا پنی بیٹیوں کو عزیز رکھتا ہے، گمراپنے قبیلے کے احساسات پیشطار اور توجہ میں ان کے ہمراہ شمریک ہے۔ سمیا جد ہج و اپنی آخری عمر کے قریب ہنچکی میں، پیٹے کو جنم دے پائیں گی؟ امید بہت کم رہ گئی ہے۔ گراس گھرا<mark>نے میں ایکبار کی</mark>ر لچل اور امید کی کرن دکھائی دی ہے۔ اور جوش و خروش اینے آخری نقطہ عروج تک جا پہنچا ہے۔ یہ خانوادہ عبدالمطلب کے لئے آخری جانس اور آخری امید ہے۔ گر.....ایک بار پھر لاکی پیدا ہو تی-جس كانام فاطمه ركما كليا -اس واضح بیان سے بھی نبی صلی التد علیہ وسلم کی چاروں صاحبزادیوں کے ان کی سکی بیٹیاں ہونے کے بارے میں امت مسلمہ کے دینی و تاریخی طور پر تابت شدہ قطعی موقف کو شیعہ علماء ومفکرین کی جانب سے تائید و تقویت حاصل ہوتی ہے۔ جس کے بعد اموی سادات قریش میں آپ کی صاحبزادیوں کی شادیوں کو سوتیلے بن کی ناقابل التفات دلیل سے رد نہیں کیا جا سکتا اور نہ ہی سادات قریش کی اموی و دیگر غیر باشمی شاخوں کو بنوباشم اور بنوفاطمہ کے کفو سے خارج کیا جا سکتا ہے۔ اور یہ سب بھی بنوباشم اور بنو میہ کے مابین گہری محبت ومودت کی انتہا تی اہم مثالیں ہیں-

اول داماد رسول سید نا ابوالعاص **من الربیع الاموی العرش شور برمی**ز بنب است رسول مسک بارے میں بالعموم معلومات تحم ہیں۔ لہذا ان کے بارے میں ضمناً چند ضروری معلومات در<sub>ن</sub> ذیل بیں ہے (۱)جليل القدر محدث و مؤلف "مثناة المصايح" خطيب تبريزي (م ۲۴۳۷ هـ) لکھتے " یه ابوالعاص مقسم بن الربیع بیں- (اور کہا گیا کہ ان کا نام لقیط ہے)۔اور یہ

آنمصور کے دلماد تھے۔ آپ کی صاحبزادی زینب ان کے نکاح میں تعیں۔ انہوں نے بعد یوم بدر کے قیدی ہونے کے جب کفر کی حالت میں تھ (اور آزاد کئے گئے تھے اسلام قبول کرکے) حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف بریکی۔ یہ آنمصور سے بعائی چارہ اور سجی محبت رکھتے تھے۔ حضرت ابو بکر کی خلافت کے دور میں قتل کر دیئے گئے۔ ان سے ابن عباس اور ابن عمر اور ابن العاص روایت کرتے ہیں۔ مقسم میم کے زیرہ قاف کے سکون اور سین کے زبر کے ساتھ ہے۔ (طیب تبریزی، الاکمال فی اسا، الرجال ،حرف العین مین مثاہ المعایی، اردو ترجہ مطبوعہ کمتہ رہمانیہ لاہور، ص

(۲) داماد رسول سید نا ابوالعاص بن رسیم الاموی القرشی سیدہ خدید قد مع ام المومنین کے بعا بجا اور صاحب ثروت تھے۔ اور شعب ابی طالب میں محصور نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور ... بی باشم کے لئے اینے گندم اور تھمبور سے لدے او نٹ باہر سے ہنکا کر پا بند یوں کے ... بی باشم کے لئے اینے گندم اور تھمبور سے لدے او نٹ باہر سے ہنکا کر پا بند یوں کے ... باوجود ان کے خوردو نوش کا سامان فراہم کرتے دہے، جس پر خوش ہو کر شیعہ روایت کے مطابق بی باشم ہے داد و نش اور تھے۔ اور تعب ابی طالب میں محصور نبی صلی اللہ علیہ و سلم اور ... بی باشم کے لئے اینے گندم اور کھمبور سے لدے او نٹ باہر سے ہنکا کر پا بند یوں کے ... باوجود ان کے خوردو نوش کا سامان فراہم کرتے دہے، جس پر خوش ہو کر شیعہ روایت کے مطابق بھی بی ضلی اللہ علیہ و سلم سے فرمایا:-

(مرزاممد تتى سبهر كاثنانى، ناسخ التواديخ، بن٢، ص ٥١٨)-

(۳) انبی ا بوالعاص کے بیٹے سب سے بڑے نوامہ رسول سیدنا علمیٰ بن ابی العاص الاموی اللہ شی بحالت شباب فتح بکہ کے موقع پر ردیف رسول یعنی ان کے ہمراہ او نٹنی پر سور تھے۔ (کتاب نسب قریش کمصعب الزبیری وابن حرمالاصابہ فی تمیسیز الصحامیہ و الاستیعاب "بن عبدالبر)۔

ابل بيت ثرسول صلى الله عليه وسلم

يايها الناس اني تركت فيكم ما ان اخذتم به لن تصلوا ، كتاب الله و عترتي، إبل بيتي- الحديث-(رواه الترمذي، مشكاة المصابيح، باب مناقب ابل بيت النبي). یو گو! میں تم میں ایسی چیز چھوڑے جا رہا ہوں کہ اگر اس کو مضبوطی سے تھا ہے رکھو گے سر گڑ گھراہ نہ ہویاؤ گے، وہ ہے اللہ کی کتاب اور میری عشرت یعنی میرے ازواج نبي أمهات المؤمنين ا- ام المومنين سيده خديجته الكبريُّ بنت خويلد-۲- ام المؤمنين سيده سودة بنت زمعه-۳۰ - ام المومنين سيده عا كشه الصديقةُ بنت إبي بكر الصديقُ -۴۰ - ام المؤمنين سيده حفصة بنت عمر الفاروق -۵- ام المؤمنين سيده زينب بنت خزيمه-۲ - ام المؤمنين سيده زينب بنت حش-٢- ام المؤمنين سيده ام سلمة بنت سهيل-۸- ام المؤمنين سيده جويرية بنت الحارث-۹- ۱م الموسنين سيده ام حبيبًه بنت ابي سفيان تمشيره سيد نامعاويً ١٠ الموسنين سيده صفية بنت حي بن اخطب-١١- ١٨ المؤمنين سيدد ميمو تربنت الحارث-۱۲ - ۱۸ المؤمنين سيد دماريد القبطية ام ابرا بميم -

اولادنبي صلى الندعليه وسلم

۱۳۰۰ - سيد نا قاسم (طاسر) رضی الند عنه-۱۳۶۰ - سيد نا عبد الند (طيب) رضی الند عنه-۱۵۰ - سيد نا برا بميم رضی الند عنه-۱۲۰ - سيده رفتيه روجه سيد نا عثمان بن عفان الاموی القرشی-۱۸- سيده ام كلتوم روجه سيد نا عثمان بن عفان الاموی القرشی-۱۹- سيده فاشمه روجه سيد نا علی ابن ایی طالب العاشمی القرشی-

نوایسے اور نواستیاں ۲۰- سيد ناعليَّ بن الي لعاصُّ وزينتٌ-٢١- سيدنا عبدالله بن عثمان ورقبه-۳۲- سيد ناحس بن علي وفاطمير. ۳۳- سيد ناحسين بن على وفاطمة -۳۴۴ - سید دامامتر بنت ابوالعاص وزینب زوجه سید ناعلی بن ابی طالب -٢٥-. سيده إم كلتُومٌ بنت عليٌّ وفاحمةً زوجه سيد ناعم عمر فارونُ -٢٦- سيده رينبٌ بسَت عليَّ وفاطمه زوجه سيد نا عبدالله بن جعفر طيارً-۲۲- سیدہ رقبیّہ بنت علی و فاتمہ (بچین میں وفات یا گی )-

خلاصه ونتيجه كلام أكابرامت

بسلسله دفاع يزبد

یزید بن معاوید کے دفاع و حمایت میں اکا بر است کے مذکورہ سابقہ دلائل و بیانات کا خلاصہ و نتیجہ درج ذیل نقاط پر مشتمل قرار دیا جا سکتا ہے:-ا- یزید خاندان رسالتماب صلی اللہ علیہ وسلم سے براہ راست تعلق رکھتا تما- اور جس طرح رسول النہ صلی اللہ علیہ وسلم سید نا علی بن ابی العاص ، عبدالنہ بن عثمان ، حسن و حسین بن علی کے نانا تھے، اسی طرح یزید بن معاوید کے بعو پھا اور عمر بن سعد بن ابی وقاص کے بعو بھی زاد بعائی تھے- نیز یزید تو یشی خاندان رسالت کی اس عظیم البر تبت اموی شاخ سے تعلق رکھتا تما جس میں نبی طلالہ کی چار میں سے تین صاحبزادیال ( سید زیس زوجہ سیدنا ابوالعاص اموی قرش و سیدہ رقید تم سیدہ ام کلتوم روجہ سیدنا عثمان بن عفان اموی قرش) بیا بی گئی تصیر بن عفان اموی قرش ابوالعاص اموی قرش و سیدہ رقید تم سیدہ ام کلتوم روجہ سیدنا عثمان اور خود یزید حدیث سوی کے مطابق خیر القرون میں تا بعین کی اس نسی سے بیں سے تیں اور خود یزید حدیث سوی کے مطابق خیر القرون میں تا بعین کی اس نس سے تعلق رکھتا اور خود یزید حدیث سوی کے مطابق خیر القرون میں تا بعین کی اس نس سے تعلق رکھتا ہو۔

ے جووفات نیوی (ااھ) کے چند برس بعد (ولادت یزید ۳۴ھ) پیدا ہوئی۔ جبکہ سید نا حسینٌ صغار صحابٌ کے اس طبقہ سے تعلق رکھتے ہیں جو وفات سوی سے چند سال پہلے پیدا

۲۰ یزید جسمانی لحاظ سے بلند قامت، سرخ و سفید، بلکی خوبسورت دار طعی والا اور صاحب حن و جمال تعا- اس میں بدووں جیسی فصاحت و بلاغت، شعر و خطابت، حکم و کرم، امور مملکت میں اصابت رائے اور عمدہ آ داب معاشرت سمیت بعت سی اعلیٰ صفات پائی جاتی تعیں- نیز وہ داوی حدیث نبوی، قرآن و حدیث اور دیگر علوم عربیہ و مساکر عمل تعالم، پابند نماز و سنت نبوی، مسائل فقہ پر کلام کرنے والا اور کار خیر میں مرگرم عمل تعا- وہ کئی مرتبہ ج وزیارت حرمین سے بطور امیر الحج بھی مشعرف ہوا۔ مرگرم عمل تعا- وہ کئی مرتبہ ج وزیارت حرمین سے بطور امیر الحج بھی مشعرف ہوا۔ مرگرم عمل تعا- وہ کئی مرتبہ جو وزیارت حرمین سے بطور امیر الحج بھی مشعرف ہوا۔ اسلام ی دارون کل ماز و سنت نبوی، مسائل فقہ پر کلام کرنے والا اور کار خیر میں مرگرم عمل تعا- وہ کئی مرتبہ جو وزیارت حرمین سے بطور امیر الحج بھی مشعرف ہوا۔ اسلام ی در میں اور عمر بن عبد العزیز کا خالو تعا- نیز سیدہ آمنہ، زوجہ حسین فروالدہ علی اکبر (عمر بن حسین) سیدہ میں میں بنت ابی سفیان کی بیٹی اور یزید کی بھو بھی زاد بہن تعیں- اور عون و محمد، یزید کے سالے تھے۔

اہم۔ یزید قسطنطنیہ پر حملہ کرنے والے پہلے جیش است (۵۳ حد) میں بحیثیت امیر الشکر سیدنا ابو ایوب ا نصاری، سفیان بن عوف، عبداللہ عمر، عبداللہ بن زبیر، عبداللہ بن عبداللہ بن زبیر، عبداللہ بن عباس، حسین بن علی اور دیگر صحابہ و تا بعین کے ہمراہ تعا- عزیز و میزبان رسول میدنا ابو ایوب ا نصاری کی نماز جنازہ، وصیت کے ہمراہ تعا- عزیز و میزبان رسول میدنا ابو ایوب ا نصاری کی نماز جنازہ، وصیت کے مطابق قسطنطنیہ میں تدفین اور ان سیدنا ابو ایوب ا نصاری کی نماز جنازہ، وصیت کے ہمراہ تعا- عزیز و میزبان رسول میدنا ابو ایوب ا نصاری کی نماز جنازہ، وصیت کے مطابق قسطنطنیہ میں تدفین اور ان سیدنا ابو ایوب ا نصاری کی نماز جنازہ، وصیت کے مطابق قسطنطنیہ میں تدفین اور ان سیدنا ابو ایوب ا نصاری کی نماز جنازہ، وصیت کے مطابق قسطنطنیہ میں تدفین اور ان بیدنا ابو ایوب ا نصاری کی نماز جنازہ، وصیت کے مطابق قسطنطنیہ میں تدفین اور ان سیدنا ابو ایوب ا نصاری کی نماز جنازہ، وصیت کے مطابق قسطنطنیہ میں تدفین اور ان سیدنا ابو ایوب ا نصاری کی نماز جنازہ، وصیت کے مطابق قسطنطنیہ میں تدفین اور ان بیدنا ابو ایوب ا نصاری کی نماز جنازہ، وصیت کے مطابق قسطنطنیہ میں تدفین اور ان سیدنا ابو ایوب ا نصاری کی نماز جنازہ، وصیت کے مطابق قسطنطنیہ میں تدفین اور ان سیدنا ابو ایوب ایوب ایوب اور ان بیدنا ابو ایوب مین ندوی کی اسی سیدنا ابو ایوب ایوب میں شامل قرار پا یا جو قسیم روم کے شہر (قسطنطنیہ پر حملہ کرنے والے اولین لنگر اسلام کے تمام مجابدین امت کے لئے عمومی ہے۔ (بناری، کتار البادہ باب المادہ باب بالمادہ باب المادہ باب المادہ باب المادہ باب الم

۵- نیزیزید حدیث نبوی میں مذکور تین خیر القرون میں سے صحابہ کرام میں متصل اعلیٰ طبقہ تابعین سے تعلق رکھنے کے علاوہ ان بارہ خلفائے اسلام میں بھی شامل ہے جن کے زمانہ خلافت میں اسلام کے عزیز وغالب اور دین کے قائم و دائم رہنے کی بشارت حدیث نبوی نہیں دی گئی ہے- (بماری وسلم و لمبرانی وستدرک حاکم و کمیرہ)- ان بارہ خلفاء میں

چنانچ سید ناعلی رین العابدین سمیت پس ماندگان کر بلا اور سید نا ابن جعفر و ابن عباس و ابن عمر و ابن الحنفیه وغیره اکا بر تریش و بسی باشم کا واقعه کر بلا کے بعد وفات یزید تک بیعت یزید کو بر تر ار رکھنا اور واقعه حره (۳۲ حه) میں مدینه پر حامیان ابن زبیر کے قبصہ و بغاوت کے دوران بیعت یزید توڑ دینے کے بجائے اسے بر تر ار رکھنے پر اصر ار کرنا اور واقعہ کر بلا و حره کے بعد کی باہم فاطی و اموی و باشی شادیاں یزید کی امات و خلافت کے شرعاً درست مونے اور یزید پر فت و فجور کے الزامات نیز واقعہ کر بلا و قتل حسین سے بری الدمہ ہونے کے واضح دلائل و شواید ہیں۔

مسلمان خلنا، میں سے ایک خلیفہ تعاجس کی امامت و خلافت خسرعاً درست اور ثابت شدہ ہے۔ سیر وہ قتل حسین اور سانحہ کر بلا سے بری الدمہ ہے۔ (امام این تیمیہ ۲۸۸ حا۔ ۱۰- اگریزید فاسق و فاجریا کا بل طلامت ہوتا تو امام احمد بن صنبل (م ۲۴۳۱ ھ) کے معصر سید نا بایزید بسطامی (م ۲۶۲۳ ھ) جیسے جلیل القدر حالم و صوفی (اصل نام طیفور بن

نیز شیعی روایات کے مطابق بھی جناب مسلم بن عقیل ؓ کے والد اور سید ناعلیؓ سے بڑے بھائی ''ایو یزید '' عقیلؓ بن ابلی طالب (عباس قتی ' فتھی للآ ، ل'جا'ص ۲۰۹) سے بعد سیدہ فاطمہ بنت حسن مثنیؓ کے فرز ند کانام بھی ''یزید '' (بن معاویہ بن عبد اللّٰدین محبط طیارؓ) ندر کھا جاتا-اور نہ بی نواسی حسینؓ ' سیدہ زینبؓ (وختر حسن مثنی بن حسنؓ و فاطمہ بنت حسینؓ) اموی خلیفہ عبد الملک بن مروان (۲۵ - ۲ ۸ ھ) کی زوجہ بن پاتیں ۔ ( ملاحظہ ہو : - عباس قتی ' متھی الآمال 'جا' ' سازہ ان

انتشارات جاويدان ايران ۸ ۸ سواره)-وعلى هذا القياس.

اور اگر عالم اسلام کے مختلف علاقوں بالخسوس بر صغیر پاک و ہند و عجم میں شیعی اثرات و پرو پیکندہ اور من حقائق کی بھرمار نہ ہوتی تو بر صغیر میں یزید کے نام پر رد عمل دکھانے سے پہلے خسرو پرویز، اور فیروزنام رکھنے کی مذمت کی جاتی کیونکہ کسری فارس خسرو پرویز نے مکتوب نہوی پیاڑ کر پرزے پرزے کر دیا تھا۔ جس پر نہی " نے اس کی سلطنت کے گکڑے ٹکڑے ہونے کی بددعا فرماتی۔ اور سیدنا عمر فاروق کے زمانہ خلافت میں فارس (ایران) مسلما نوں کے ہاتھوں فتے ہو گیا۔

اسی طرق ابوللوًلوَ فبروز پارسی بھی خسرو پرویز کی طرح آتش پرست ایرانی مجوسی غلام تعا- جس نے امام و خلیفہ ثافی سید نا عمر فاروق کو مسجد نبوی میں امامت نماز فجر کے دوران میں خنبر سے وار کر کے شہید کر دیا۔ پس فیروز نام رکھنا اور قاتل عمرُ فیروز کی نسبت سے فیروزہ پتھر کو مشبرک سمجھنا بھی شیعی اثر ت کا نتیجہ ہے۔ وعلی حداالقیاس۔ ومایذ کر الا اولوا الالباب-

جديد غير مسلم محققين اوريزيد یزید کے حوالہ سے مختصراً بعض غیر مسم محتقین کی آرا۔ بھی قابل توج ہیں-جن سے غیر جانبدارا نہ تحقیق و تجزیہ میں بڑی مدد مل سکتی ہے۔ مىتشىرق دى خوبے مقالہ نگارانسا سيكلو يبديا برمانسكا مشہور مستشرق دی خوئے اپنے مقالہ بعنوی ''خلافت'' میں خلفائے بنی امیہ کے حالات میں رقم طراز میں :- آ کھوکھلی کرنے کی غرض سے علویوں اور عباسیوں کی جانب سے منظم طور سے ہوتا رہا اور جس پیمانہ پر جاری رہی، اس کی مثال شاید ہی کہی اور جگہ سلے۔ ان کے داغیوں اور ایجنٹون نے ہر قسم کی برائی ومعصیت کو جو تسور کی جا سکتی تھی، بنی امیہ سے منسوب کیا۔ ان پر الزام لگایا کہ مذہب اسلام ان لو گوں کے یا تھوں میں محفوظ نہیں۔ اس لیے یہ ، یک مقدّ فریصنہ ہو گا کہ دنیا ہے ان کو نیپت و نابود کر دیا جائے۔ بنی امیہ کی جو میتند تاریخ سمارے پاتھوں تک چکنچی ہے۔ اس میں عباسیوں کے ان بی خیالات و تا ثرات کی اس حد تک رنگ آمیزی موجود ہے 'یہ ج کو جھوٹ سے بمشک تمیز کیا جا . سکتا ہے۔ ایسا بیعد پیڈیا رنا ایلان **نا** کار بندی کیار ہواں ایڈیشن 'مقامہ دی خوانے معلوان ''خلافت ')۔

مؤلف كتاب بازنطيني سلطنت (Byzantine Empire) "رومی شہنشاہ مسطنطین چہارم کے عہد سلطنت کا آغاز بی تباہی کے ساتھ ہوا۔ خلیفہ معاویہ کی افوان اور بیڑہ جہازات سنے افریقہ، سسلی اور ایشیائے کوچک پر بیک وقت ملے شروع کے جو بطور پیش خیمہ کے تھے۔ ۲۷۲۰ میں خلیفہ موصوف نے ایک ایسی زبردست برمی و بحری مہم کی تیاری کی جس کے مثل اس وقت تک عربوں کی جانب سے معرکہ آرائی کی کوئی مہم نہیں بھیجی کبی تہی۔ یہ عظیم الثان بیڑ حہارات افریقہ، سلی اور قسطنطینیہ کے محاصرے کے لیے ملک شام سے روا نہ ہوئے۔ ایسی زبر دست مہم مسلما نوں کی جانب سے اب تک نہیں بھیجی گئی تھی۔ جنرل عبدالرحمن کی معیت میں خلیفہ کے فرزند اور ولی عہد پزید بھی متعین تھے۔ املامی بیڑہ جہازات نے رومی شاہی بیڑے کو شکست دے کر درہ دانیال میں اپنا راستہ ثال لیا، اور شہر سا رُکس پر قبصنہ کر کے اس کو اپنا فوجی کیمپ بنا لیا اور باسفورس کی نا که بندی کر دی۔ چار سال تک محاصرہ جاری رہا۔ محسور فوج نے زبردست مقاومت کر کے اور کچید نہیں تو روزید کو کچید دنوں تک ٹالے رکھا۔ " (بازعین سینت, Byzantine

Empire, ص ۲۵۱

مقاله نگار انسا سیکو پیڈیا آف اسلام (لیدن) اربد نه توغير سبيده اور في موده شهر ده تعا اور نه ايسالامالي اور في يرواه حكم ان جیسان مؤرضینہ نے بیان کیا ہے جو یا تو شیعوں کے بغض و عناد ہے تا تریذ پر بیں یا ء اق وحجار (اشام ) کے سیاسی مجگٹروں کے حالات سے، یا پھر اس کی بہت سی مختصر مدت حکم انی کے جادثہ کا اثر لئے ہوئے ہیں۔ لیکن یہ حقیقت ہے کہ یزید نے اپنے والد (معاویہ) کی پالیسی و طریق کار بدستور جاری رکھنے کی کوشش کی، اور ان کے باقی ماندہ۔ رفقا ہے کار کو قائم و برق رکھا۔ وہ خود شاع تھا، موسیقی کا ذوق رکھتا تھا۔ اہل بنر اور · شعرا، کا قدر دان تما- اور ادب و آرٹ کا مزمی اور سمر پرست تما-مملکت کے شمالی علاقہ میں س نے تک فوجی حیاونی "جند قنسرین" قائم کر کے ملک شام کے دفاع اور عسکری قلعہ بندی کی شمیل کی، اور انتظامی نظام کو یکمل کر دیا۔ پالیات کی از میر نو تنظیم کی۔ نجرانی عیسا ہوں کے جزیہ کو جو خلیفہ عمر کے عہد میں ملک ع ب سے محکما نہ طور پر خارج البلد کے گئے، پلکا کر دیا۔ برخلاف اس کے سامری پہنود یوں پر جن کوا بتدائی فتومات اسلامی کے زمانہ میں بصلہ خدمات جزید سے مستثنیٰ کیا گیا تھا، حزبه عائد كرديا-یزید کوزراعت کی ترقی سے دلچسی تھی۔ دمشق کے نخلستانی غوطہ میں آبیاشی کھکے سٹم کو مکمل کرنے کی غرض سے بالاتی علاقہ میں ایک نہر محدواتی جواس کے نام ہے " ہم یزید "کھلاتی ہے، اور مصافات سلیمیہ کی اس سے آبیاشی ہوتی ہے۔ خلفا کے اسلام میں تنہا پزیدی یہا خلیفہ ہے جس کومعندس ( نہر و کاریز کا ماہر 'مجینئر) کا لقب دیا گیا . ساب<sup>11</sup> (مقارات بهوید) آف <sup>س</sup>ادم. بدن ا

۳- مؤلف كتاب

## "Continuatica Byzantina Arabica

ایزید حد درجه متوا**ضع و حلیم، سنجیده و متین، خود بینی و تکبر سے مب**را، پنی زیردست رعایا کا محبوب، ترک واحتشام شاہی ہے " متسفر " معمولی شہریوں کی طرن زندگی بسر كرف والااور مهذب تعا-" مؤرخ ولعازن، مقاله نگار انسا سیکلوبیڈیا جن اسلام اس بیان پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:-· <del>''کسی بھی خلیفہ کی مدح و</del> ثناء اس طور سے نہیں ہوئی۔ یہ الفاظ تودل کی گھر آئیوں ت أنكل مع في بين - " (ولبازن، انسائيكوبيديا آف اسلام. س ١١٦٣)

209 ب باب سوتم بيعت صحابه كرام مجمق خلافت يزيد

بيعت صحابه كرام مجمق خلافت يزيد . \*\*

خلافت یزید (رجب ۲۰ حد - ربیع الاول ۲۴ حد) کے زمانہ میں مکہ ویدینہ، کوفہ و بصره اور مصر و شام سمیت پورے عالم اسلام میں صحابہ کرام کی کشیر تعداد موجود تھی۔ جن میں سے ڈیڑھہ سو سے زائد صحابہ کرام رضہ اللہ عبہ کے اسماء گرامی کتب تاریخ و سیرت میں موجود بیں۔اوران میں سے متعدد اکا بر صحابۃُ واہل بیت کے اقوال بحق پزید بھی موجود بیں۔ ان تمام صحابہ کرام رمنہ اللہ عنہہ نے یزید کی امات وخلافت کی بیعت کی اور واقعہ کر بلاو حرہ کے بعد بقید حیات اصحاب رسول مسلے وفات یزید تک اسے بر قرار رکھا۔ جن میں سیدنا عبداللہ بن عباس باشی قرشی، سیدنا عبداللہ بن جعفر طیار ھاشمی توشی، سید نا عبدالله بن عمر عدوی قرشی، داماد سید الشعداء حمزہ وفرزند ام المؤمنین ام سلمہ سید نا سلمہ بن ابی سلمہ مخزومی قرش اور ان کے بعائی رہیب رسول 🔭 عمر بن ابی سلمہ مخرومی، سید نا عبدالله بن حارث بن نوفل بن حارث بن عبدالمطلب العاشمی القرشی، سید نا عبيداللد بن عباس بن عبدالمطلب العاشي الترشي، خوامر زاده ام المؤمنين سيده ميمونه، عبدالله بن شداد بن العاد الليثي القرشي، اور سيدنا عبدالله بن نوفل بن حارث بن عبد المطلب الهاشي القرشي رضي النَّد عنهم بهي شامل بيي- نييز غيير صحابي يعني تابعين ابل بیت بسی باشم میں سے سید نامحمد بن علی ابن الحنفیہ الهاشمی القرشی برادر حسنی<sup>ن</sup> اور واقعہ کربلا کے بعد سیدنا علی بن الحسین (زین العابدین) سر فہرست ہیں۔ ابن کشیر لکھتے

"فاتسقت البيعة ليزيد فى سائر البلاد و وفدت الوفود من سائر الأقاليم الى يزيد-" (البداية والنهاية، ج ٨، ص ٨٩) ترجمہ:- ليس يزيد كى بيعت تمام علاقوں ميں كرلى كمّى اور تمام اقاليم سلطنت توفود يزيد كے پاس حاضر ہوئے- "ان میں سے متعدد وہ حضرات بھی تھے جنہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی معیت میں غزوات اور آپ کے بعد جمادوں میں شریک ہو کر باطل قو توں کا کامیا بی کے ساتھ مقابلہ کرنے کی سعادت حاصل کی تھی۔ وہ کسی حالت میں بھی نہ باطل سے دبنے والے تعے اور نہ کسی کی جسروت کو خاطر میں لا سکتے تھے۔ مگر ان میں سے کسی ایک صحابی نے بھی متنفن علیہ خلیفہ کے خلاف خرون میں حضرت حسین کا ساتھ کسی طرح نہیں دیا، مؤلف "اتمام الوفاع فی سیر ڈ الخلفاء "لکھتے ہیں:-

وقد كان فى ذلك العصر كثير من الصحابة بالحجاز و الشام و البصرة و الكوفة و مصر و كلهم لم يخرج على يزيد ولا وحده ولامع الحسين–"

س (محمود احمد خباسی. خدفت معاویه ویزید، کراچی، جون ۱۹۶۳، ص ۱۴)-م

ترجمہ: اس زمانے میں حجاز وشام و بصرہ و کوفہ و مصر میں صحابہ کی کشیر تعداد موجود تھی مگر ان سب نے نہ تو اپنے طور پر اور نہ ہی حسین سے مل کریزید کے خلاف خروج کہا۔

خلافت یزید (رجب ۲۰ هه) سے پہلے ۵۶ هه میں جب بقول ابن کشیر و دیگر مؤرخین یزید کی ولی عمدی کی بیعت لی گئی۔ تو اس وقت چھپن لاکھ مربع میل پر میط پورے عالم اسلام نے بیعت ولایت وخلافت یزید کرلی جن میں کم و بیش تمام صحابَّہ و تابعین بھی شال تھے۔ ۵۹ ہہ کے واقعات میں ابن کشیر لکھتے ہیں:۔

و فيها دعا معاوية الناس الى البيعة ليريد ولده ان يكون ولى عهده من بعده- فبايع له الناس فى سائر الاقاليم الا عبدالرحمن بن ابى بكر و عبدالله بن عمر والحسين بن على و عبدالله بن الزبير و ابن عباس-" (ابر كثير البداية و الهاية، ج ٨، ص ٨٦)-

اور اسی سال (۵۹ھ) میں حضرت معاویہ نے لوگوں کو اپنے بعد (خلافت) کے لیے اپنے بیٹے یزید کی ولی عہدی کی بیعت کی دعوت دی۔ پس تمام اقالیم سلطنت میں لوگوں نے اس کی بیعت کرلی سوائے عبدالرحمن بن ابی بکر، عبداللہ بن عمر، حسین بن علی، عبداللہ بن زبیر اور عبداللہ بن عباس کے۔ صحابہ کرامٹ کی خالب اکشریت کے برعکس والایت و خلافت یزید سے اختلاف

و ذكر عبدالرحمن بن ابى بكر لايستقيم على قول من يجعل وفاته سنة ثلاث و خمسين و انما يصح على قول من يجعلها بعد ذلك الوقت-" (ابن الاثير، الكامل في الناريخ، ج٣. ص ٢٥٢)

ترجمہ:- اور اس سلسلہ میں عبدالرحمن بن ابی بکر کا ذکر ان لوگوں کے قول کے مطابق درست قرار نہیں پاتا جوان کا سن وفات ۵۳ھ بتاتے ہیں- یہ صرف ان لوگوں کے قول کی رو سے درست قرار پائے گا جوان کا سنِ وفات بعد ازاں (۵۸ھ، البدایہ) بتلاتے ہیں-

بہرحال یہ بات متفق علیہ ہے کہ سیدنا عبدالرحمن بن ابی ککڑ خلافت یزید ہے یللے وفات یا جکم تھے اور کئی روایات کے مطابق بیعت ولایت یزید سے بھی پہلے (۵۳ هه) میں وفات پا چکے تھے۔ علادہ ازیں سید نا عبداللہ بن عباسؓ وعبداللہ بن عمرؓ کی بیعت یزید اور اقوال بحق یزید ثابت شدہ حقیقت بیں۔ نیز سید نا حسین کی جانب سے کوفہ میں بہتر خلافت حسینی کے قیام کی کوشش شیعان کوفہ کی عداری و بیعت یزید وابن زیاد کی وجہ سے ناکام ہوجانے کے بعد امیر عسکر عمر بن سعد کو مدینہ واپسی، سرحدوں کی طرف روائمی یا اپنے چچا زاد یزید کے باتھ میں باتھ دینے کی سہ نقاطی بیش کش، مستند کتب تاریخ ابل تسنن و تشبیح میں مشہور ومعروف ہے۔ جسے ابن زیاد نے بزید کواطلاع دیتے بغیر اور ا بن سعد کے مشورہ کے برعکس پہلے اپنی بیعت سے مشبروط کر کے صور تحال بگاڑ دی۔ گُر واقعہ کربلا کے بعد اسی پیشکش کے تسلسل میں سیدنا علی زین العابدین نے نہ صرف بیعت یزید کی بلکہ احل مدینہ کی بغاوت (واقعہ حرہ) کے بعد بھی اپنے اہل خاندان اور اکا بر قریش و بنی ماشم کے ہمراہ اسے سختی سے برقرار رکھا اور یزید کے حق میں کلمہ خیر کہا۔ کیونکہ یزید نے امیر لشکر مسلم بن عقبہ کوان کے خط بنام یزید کے حوالہ سے ان سے خصوصی حسن سلوک کی بدایت کی تھی۔ البسّه نواسهٔ ابی بکر و برادر زاده نبی ۲ و علیّ سید نا عبدالله بن زبیرٌ نے وفات یزید تک بیعت یزید نہیں کی بلکہ مکہ کو مرکز بنا کر بااخر وفات یزید کے بعد حجاز و عراق

چنانچہ از روئے نص قرآنی امہات المؤمنین وابل بیت رسول '' قرار پانے والی سیدہ عائشہ وام سلمہ جیسی عظیم البر تبت ہستیوں نے دیگر بقید حیات صحابہ کرام کی طرن ولی عہدی یزید کی قطعاً مخالفت نہیں گی۔ اور اگر سیدہ ام سلم کے بارے میں خلافت یزید کے دوران میں واقعہ کر بلا کے بعد انتقال (۲۱ حد) کی روایت کو تسلیم کر لیا جائے تو سیدہ ام سلم کا خلافت یزید کے خلاف خرون کرنے والوں کا ساتھ نہ دینا اور زیر سایہ نہوت پرور ش پانے والے آپ کے قریشی النسب صاحبز ادوں سلمہ و عمر فرزندان ابی سلمہ کا بیعت یزید کرنا آپ کی جانب سے خلافت یزید کی تائید و حمایت قرار پاتا ہے۔ اسی طرح اگر اہل بیت رسول ام المؤمنین سیدہ میں نیڈ کا سن وفات ۲۱ حد تسلیم کر این طرح اگر اہل بیت رسول ام المؤمنین سیدہ میں نیڈ کا سن وفات ۲۱ حد تسلیم کر ابن جریر طبری کا بیان ہے تو وہ بھی خلافت یزید میں زندہ تھیں :۔ ابن جریر طبری کا بیان ہے تو وہ بھی خلافت یزید میں زندہ تھیں :۔ ابن جریر طبری کا بیان ہے تو وہ بھی خلافت یزید میں زندہ تھیں :۔ مات من از واج النبی " (ابن جریر الطبری، تاریخ الام و الملوک، ج ۱۳، ص ۲۵) -تر جمہ:۔ سیدہ میں وہ کا انتقال سن ۲۱ حد میں یزید بن معاویہ ، وھی آخر من مات من از واج النبی " (ابن جریر الطبری، تاریخ الام و الملوک، ج ۱۳، ص ۲۵) -تر جمہ:۔ سیدہ میں مونہ کا انتقال سن ۲۱ حد میں یزید بن معاویہ کی میں خلافت میں موا از وانی نبی شیں ہے وہی سب سے آخر میں فوت ہو تیں ۔

اللہ خالد بن ولید نیز یزید کی امامت و خلافت کی بیعت و حمایت کرنے والے سید نا عبداللہ بن عباس ہاشی و سید نا عبداللہ بن شداد بن الهاد اللیتی کی ان محترم و معظم خالد ام الموسنین، اہل بیت رسول "سیدہ میمونڈ بنت الحارث نے بھی مخالفین خلافت یزید کا ساتھ نہیں دیا- ان عظیم الرتبت عابدہ وزاہدہ سیدہ کے غلام یسار کے بھی چاروں فرزند عطاء و سلمان و مسلم و عبداالملک عالم و فاصل فقهائے مدینہ میں سے تھے۔ جبکہ سیدہ ام سلکہ کے غلام شیبہ بن نصاح فن قرأة میں اہل مدینہ کے امام تھے۔ اور حضرت موصوفہ کی کنیز خیرہ کے فرزند حسن بصری فصلائے تابعین میں متاز و نمایاں تھے۔ (العادت لابن

ام المؤمنين سيدہ عائشہ (روايات حديث ۲۲۱۰) کی طرح ہزاروں احاديث کے راوی بلکہ راويان حديث ميں تعداد روايات کے لحاظ سے منز فہر ست سيدنا ابو سريرة (روايات حديث ۵۳۷۲۵) کا بيعت ولايت يزيد کی مخالفت نہ کرتے ہوئے اسے تسليم کرنا ہمی خلافت يزيد کے حق ميں ايک اہم تراور نماياں دليل ہے۔

215

اس سلسله کلام میں روایت حدیث میں اسم ترین صحابہ محد ثین کا بیعت خلافت یزید کرنا بھی امات و خلافت یزید کے شرعاً علط نہ ہونے کی بین دلیل قرار دی جا سکتی ہے۔ زمانہ خلافت یزید (۲۰ - ۱۳ ھ) کے دوران میں موجود ان صحابہ کرام کے اسماء مبار که مع تعداد رویات درج ذیل بیں :-۱- سید نا عبداللد بن عمرٌ (م ۲۷ حد مکه) تعداد روایات حدیث ( ۲۷۲۰) ۲- سيد ناانس بن مالک (م ۹۰ هه، يا بعد ازال) تعداد روايات حديث (۲۲۸۶) ۳۰- سید نا عبدالله بن عباسٌ (م ۲۸ حدطا تف) تعداد دوایات حدیث (۱۲۲۰) ۳- سید نا جا بر بن عبدالله ا نصاریؓ (م ۸۷ حه، مدینه) تعداد روایات حدیث ( ۱۵۴۰) ۵- سید نا بوسعید خدری، سعد بن مالک (م ۲۷۷ حد، مدینه) تعداد روایات ( ۱۱۷۰) ۲ - سید نا عبدالله بن عمرو بن العاص (م ۲۵ حد مصر) تعداد روایات (۰۰۰) خلافت یزید میں بقید حیات ڈیڑھہ سو سے زائد صحابہ کرامؓ کے اسماء گرامی کے اندران سے پہلے بطور اشارہ ان میں سے چند ایے ،صحاب رسول م کا مختصر تذکرہ درج کیا جا رہا ہے جن کے بارے میں بالعموم معلومات کم ہیں۔ تا کہ ان سینکڑوں نجوم ہدایت کے مقام و مرتبه کااندازه کیا جاہئے، جوخلافت پزید میں موجود تھے:-ا- سيد ناعبدالمطلب بن ربيعه بن الحارث بن عبد المطلب العاشمي القرشيُّ (م در خلافت يزيد، دمش) آب کے والد ربیعہ بن حارث نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے چا زاد بعائی تھے اور آب کی والدہ سیدہ ام الحکم بنت الزبیر بن عبد المطلب نبی ملطم کی چا زاد بهن تعین-زبیر بن عبدالمطلب کے بارے میں عباسی لکھتے ہیں:-''ا پنے دادا عبدالمطلب کی وفات کے بعد آنمسور صلی اللہ علیہ وسلم اپنے حقیقی چچا اور سیدہ ام الحکم کے والد ربیر بن عبدالمطلب کی کفالت میں رہے تھے۔ وہ اپنے زمانہ کی متاز شخصیت تھے۔ ابو طالب کے حقیقی بڑے بعائی تھے اور اپنے والد کے انتقال پر حاشم خاندان کے سردار تھے۔ شخصفور صلّی اللہ علیہ وسلم سے ان کو برطبی محبت تعلی۔ سب کی صع<sup>ر</sup> سی اور چیمٹین میں <sup>س</sup>اب کو ماتھوں پر <sup>جہ</sup>ایت اور لور**ی گاتے جاتے کہ** یہ

بیں پچین سال کی عمر تک آپ اینے انہی حقیقی تایا کے پاس رہے۔ حرب فجار میں یہی زبیر بن غبدالمطلب سی باشم کے سردار کی حیثیت سے موجود تھے اور آنمسور صلی اللہ علیہ وسلم کہ عمر شریف اس وقت تقریباً سترہ اٹھارہ برس کی تھی، اپنے انہی شفین تایا کے ساتھ تھے اور تبیر اٹھا اٹھا کر دیتے جاتے تھے۔ حلف الفضول کے انعقاد کے وقت کہ زبیر بن عبدالمطلب ہی اس کے بانی تھے، انحضور اس جلسہ میں اپنے ان تایا کے ساتھ موجود تھے۔ اس وقت عمر شریف تقریباً پچیس سال کی تھی (شرح نہج البلاغه، جز ١٦) اس کے تحچہ دن بعد زبیر بن عبدالمطلب نے وفات یا تی اور ان کے چھوٹے بھا ٹی ابو طالب سردار قببلہ ہوئے اور ان کے زمانہ میں رسول ایند صلی ایند علیہ ا وسلم مبعوث موئے۔ سردار قبیلہ کی حیثیت سے ابوطالب نے آپ کی حمایت کی۔ ز بیر بن عبدالمطلب کے چاربیٹے اور چار ہی بیٹیاں تھیں۔ ان کے بیٹے عبدا کٹر پر نے بن عبدالمطلب یعنی سیدہ ام الحکم کے بھائی بھی صحابی تھے۔ ان پر بھی آپ " بہت شفقت فرما تے تھے اور ان کو "ابن امی " میر ی ماں کا بیٹا کہتے (الاصاب) کیونکہ سیدہ آمنہ کے بعد آپ کی انہی چی نے آپ کی پرورش کی تھی۔ غرضیکہ عبدالمطلب بن ربیعہؓ نے ایسے ماحول میں شعور کی <mark>ا</mark>تکھیں **کھولیں او**ر مشکوۃ نبوی سے براہ راست اخذ نور کیا۔ سید نا فاروق اعظم کے عہد خلافت تک مدینہ میں ر ہے پھر ملک شام میں جا ہے۔ دمشق میں مسکن گزیں ہوئے۔ امیر یزید کے بچین سے جوانی تک کے سب حالات ان کے اپنی انکھوں دیکھے تھے۔ اور ان کی صلاحیتوں کی بناء یران سے ایسی محبت کرتے تھے کہ وفات سے قبل انہی کواپنا وصی کیا:-

وأوصى الى يريد بن معاوية و قبل وصيته-"

(الاصابه، ص ۲۳۰، ج ۲، و البدایه ص ۲۱۲، ج ۸، و الا ستیعاب و جمهرة الانساب ابن حزم)-امیر یزید کے اوّل عہد خلافت میں رحلت کی۔ حات فی امرة یرید سنة اثنتین و ستین (الاصنه)-

د معمود عباسی، تحقیق مزید بسلسله خلافت معاویه و بزید، ص ۲۲، طبع کراچی، جون ۱۹۹۱،)".

سید نا عبدالمطلب بن ربیعه بن الحارث بن عبدالمطلب العاشمی القرشی ُ جنهوں نے اپنے طرز عمل سے یزید کی خصوصی تا ئید فرمائی اور یزید کو اپنا وصی و وارث قرار دیا- ان کے بارے میں ابن حزم کا بیان یوں ہے:-

"عبدالمطلب بن ربیعة بن الحارث بن عبدالمطلب بن هاشم، صحابی، انتقل الی دمشق وله بها دار - فلما مات أوصی الی یرید بن معاویة و هو امیر المؤمنین و قبل وصیته - " (ابن حرم، جمهر: الانساب، ص ٢٢) -ترجمہ: حضرت عبدالمطلب بن ربیع بن حارث بن عبدالمطلب بن هاشم صحابی تھے - وہ دمشق منتقل ہو گئے تھے اور وہال ان کا مکان بھی تما - وفات کے وقت یزید بن معاویہ کو جو اس وقت امیر المؤمنین تھے اپنا وصی ووارث بنا گئے اور یزید نے ان کی وصیت کو قبول کرلیا -

۲- داماد سید الشحداء جمزة، سید ناسلمه بن ابی سلمه المخزومی الفرسي (فرزندام المؤمنين سيده ام سلمة، م بعد وفات يزيد)

ان کے والد ماجد حضرت عبداللہ بن عبدالاسد آنحضرت " کے رصابطی بھاتی بھی تھے اور آپ کی پھو پھی برہ بنت عبدالسطلب کے فرزند ہونے سے آپ کے پھیچسر سے بھائی بھی۔ ابتدائے بعثت رسول اللہ " میں ہی اسلام سے مشرف ہو گئے تھے۔ یعنی اسلام لانے والوں میں ان کا نمبر گیار ہوال تھا۔ صبتہ کو ہجرت کی تھی۔ وہاں سے والی پر برجنگ احد میں شریک ہوئے۔ اس جنگ میں ایساز خم لگا کہ اس کے صدمہ سے کچھ دن اور اس طرن سلمہ بن ابی سلمہ کو اپنی والدہ معظمہ کے ساتھ رسول اللہ " کے قال کر لیا اور اس طرن سلمہ بن ابی سلمہ کو اپنی والدہ معظمہ کے ساتھ رسول اللہ " کی قال کر لیا نمیں ہوئی تھی۔ س بلوغ کو پہنچنے پر حضرت سلمہ کا زمان آخر خص کی قالہ ملیہ و سلم نے اپنی چیر می بہن سیدہ امامہ بنت سید الشہدا، حضرت حمرہ میں کی ولادت بھی سلمہ بھی امیر یزید کی ولی عہدی اور بیعت خلافت کے مؤید بن میں سے تھے۔ اور ان ہی

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ربیب اور ام المؤمنین ام سلمۃ کے دوسرے فرزند، صغر سنی سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دامن عاطفت و آغوش شفتت میں پرورش پائی۔ حضرت علیؓ کے زمانہ میں بحرین کے عامل مبنی رہے۔ جماعت سے سمیشہ وابستہ رہے اور فتنوں سے الگ تعلگ۔ امیر المؤمنین عبد الملک کے عہد خلافت میں داعی اجل کولیہیک کہا۔(تقیق رنیہ میں ۵۸)۔

۲۰ عبدالله بن حارث بن نوفل بن حارث بن عبد المطلب الصائتهمي القرشي (خواسر زاده ام المؤمنين سيد دام حبيبٌ، م بعد وفات يزيد)

عہد رسالت میں جب ولادت ہوئی، ان کی خالہ ام المؤمنین ام حبیبۂ نومولود کو آنحضرت "کی خدمت میں لائیں۔ آپ " نے لعاب مبارک اس بچہ کے تالوے ناٹا یا او دعا دی۔ آپ ' کی حیات مقدسہ میں سن تمییز کو پہنچ گئے تھے اور آپ " کے ہم شبیہ ہونے کا امتیاز بھی حاصل تھا۔ مال ان کی امویہ خاتون حضرت ابوسفیان' کی دختر ہند تعیں۔ امیر یزید کی وفات کے چند سال بعد فوت ہوئے۔ (تعین مزید، مں ۲۷)۔

۲ - عبدالله بن شداد، بن العاد الليثي القرشيُّ (خواہر زادہ ام المؤمنین، سیدہ میمونٹر، م ۸۱ حد)

ان کی والدہ سلمی بنت عمیس ام الموسنین سیدہ میںونڈ وام الفصل زوجہ حضرت عباسؓ بن عبدالمطلب کی بہن تقییں- یہ عہدرسالت میں نو عمر تھے۔ صغار صحابہ میں شمار ہے، سن الم ہ کے ایک حادثہ میں جان دی-(تقیق مزید، ص ۳۹)-

> - عبدالله بن نوفل بن حارث بن عبدالمطلب العاشمي القرشي (م بعد وفات يزيد)

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ابن عم اور نہم شبیہ تھے۔ امیر المؤمنین مروان بن الحکم کے زمانہ میں مدینہ طیبہ کے قاضی رہے اور یہی پہلے شخص ہیں جو خلافت راشدہ کے بعد وہاں اس منسب پر فا کز رہے۔ امیر المؤمنین عبدالملک کے عہد خلافت میں فوت ہوئے۔ (تقیق مزید ہیں ۳۲)۔

بہتر خافت حسینی کے بتایہ کا موقع نظ شیا تو انہوں نے اپنی رائے کے مطابق اس کی

کوشش کی۔ مگر جب سفر کوفہ کے آخر میں شیعان کوفہ کی عذاری اور قتل مسلم کی خبر سن کر واپسی کا ارادہ فرمایا تو آل عقیل نے جناب مسلم کا انتقام لینے پر اصرار کیا۔ ہم حال اس سب کے باوجود بالاخر سیدنا حسین نے امیر عسکر عمر بن سعد بن ابی وقاص کے سامنے مسر نقاطی پیشکش فرما دی۔ جس میں اپنے چا زاد یزید کے ہاتھ میں ہاتھ دینے (دست در دست یزید) کی پیش کش نمایاں تر تھی۔ مگر ابن زیاد نے یزید کو مطلع کئے بغیر اور ابن سعد کی رائے کے برعکس پہلے اپنی بیعت کی شرط عائد کر کے صورتحال کو تعین:

فلما اتاه قال له الحسين: اختر و احدة اما ان تدعونی فأصرف من حیث جنت و اما ان تدعونی فاذهب الی یزید و اما ان تدعونی فالحق بالثغور (طبری، ج ٦، ص ٢٢) ترجم:-

جب وہ (ابن سعد) آئے تو حسین نے ان سے فرمایا: کوئی ایک بات اختیار کر لو- یا تو مجھے چھوڑ دو تا کہ میں جہاں سے آیا واپس چلاجاؤں- یا مجھے یزید کے پاس جانے دو یا مجھے آزاد چھوڑ دو تا کہ میں مسر حدوں کی طرف ثلل جاؤں۔ دلیہ شدہ میں میں حدوں کی طرف ثلل جاؤں۔

عالی شهرت یافتر شید اثنا عشری مجتمداً عظم (موّاعت کتاب الثافی و تنریه الأنبیاء وغیره)سیر شریف مرتضی علم العدی (م ۳۳۳ه) اس سلسله میں فرماتے ہیں:-ولما رأی أن لا سبیل الی العود ولا إلمی دخول الکوفة سلک طریق الشام نحو یزید بن معاویة لعلمه علیه السلام أنه علی متا. به أرأف من ابن زیاد و اصحابه- فسار حتی قدم علیه ابن سعد فی العسکر العظیم و کان من أمره ماقد ذکر و سطر-

فکیف یقال انه القی بیده الی التهلکۃ– و قد روی انه علیه السلام قال لعمر بن سعد:

(اختارو۱ منی اما الرجوع الی السکان الذی أتیت منه، أو أضع یدی فی ید یزید فهو ابن عمی یری فی رأیه، و اما أن تسیرونی الی ثغر من ثغور المسلمین فاکون رجلاً من اهله لی ما لهم و علی ما علیهم) و أن عمر کتب الی عبیدالله بن زیاد بما سال فابی علیه-"

کر بلا میں سید نا حسین کے رفیق زمیر بن قین کی تقریر میں بھی طبری کی روایت ، کے مطابق یہی ہیش کش مذکور ہے:۔ "اب اللد کے بندو فاطمہ رضوان اللہ علیما کی ادلاد یہ نسبت ابن سمیمہ (ابن زیاد) کے تمہاری محبت و نصرت کی زیادہ مستحق ہے ہلیکن اگر تم ان کی مدد نہیں کرتے توان کے فتل کے دریے ہونے سے تو باز 'آوَاور اس 'آدمی (حسین)اور اس کے چکا زاد پُزید بن معاویہ کے درمیان سے مبث جاؤ۔ میری جان کی قسم یزید کو تم سے راضی کرنے کے المے اس بات کی ضرورت نہیں ہے کہ تم حسین کو قتل کرو- (ملبری.۲،۳۳۳) -حامیان یزید کے نزدیک یزید کا رجب ۲۰ حد سے موم ۲۱ حد تک تقریباً جد ماہ کک سیدنا حسین کو بیعت پر مجبور نہ کرنا بذات خود اس بات کی دلیل ہے کہ پزید کا

\*

•

ترجمہ: یا پھر مجھے پزید کے پاس بھیج دو تا کہ میں اس کے ہاتھ میں اپنا ہاتھ دے دوں پھر وہ میر ہے بارے میں جو چا ہے فیصلہ کرے۔ بقول مؤلف "الامامته و السياسته" ابن سعد ف كور نر كو اس كي اطلاع تعيمي تو گور نرابن زیاد نے اسے پسند کیا مفہم ان یسیرہ الی یزید" (الامامة والسباسة ۲/۲) پس اس نے انہیں یزید کے پاس بھیجے کا رادہ کیا مگرا یک شخص شمر بن حوشب جو بنی سلیم میں سے تھا (دیگر روایات میں شمر بن ذی الجوشن کا نام ہے) کہنے لگا: والله لنن سار الى يريد لا رأى مكروها و ليكونن من يريد بالمكان الذي لا تناله انت منه ولاً غيرك من أهل الأرض (الامامة والسياسة ١٦/٢) ترجمہ:- بخداا گروہ پرید کے پاس چلے گئے توان کو کسی ناپسندیدہ بات کا سامنا نہیں کرنا پڑے گااور پزید کے نردیک ان کا وہ مقام ومر تسبر ہو گاجو نہ اس کی جانب سے بجھے حاصل ہے اور نہ اہل زمین میں سے کسی اور کو۔ مؤلف "اللامته والسياسته" تاريخ طبري سے قديم تر اس تصنيف ميں مزيد لکھتے ہیں کہ جب پس ماند گان کر بلادمشن پہنچے اور یزید کو شہادت حسین کی خسر ملی تو وہ رونے فبکی یزید حتی کادت نفسه تفیض و بکی اهل الشام حتی علت أصواتهم- (الامامة و السياسة ٨/٢) ترجمہ: پس یزید (انہیں دیکھ کر) اتنا رویا کہ جان خطرے میں پڑ گمی اور اھل شام ہمی اس قدر روئے کہ جیخیں نکل کئیں۔ چنانچہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے اپنے رسالہ "رأس المسین" میں یزید کے مسر حسین کے دانتوں پر چھڑی مارنے کی روایت کو قطعاً غلط قرار دیتے ہوئے یہ دلیل بھی دی ہے کہ جن صحامین کی موجود گی دربار پزید میں بتائی گئی ہے وہ شام کے بجائے عراق میں رہتے تھے "فمن نقل انه نکت بالقضيب ثناياه بحضرة انس و ابي برزة قدام يزيد فهو كاذب قطعاً كذباً معلوماً بالنقل المتواتر" ١١. تبيه، رأس الحسين، ص ترجمہ: پس جس کسی نے یہ روایت نقل کی ہے کہ یزید نے حسین کے دانتوں

يسأل عن الفقه ملازماً السنة-" (ابن كثير، البداية و النهاية، ج ٨، ص ٢٢٣)

برجمہ: میں اس (یزید) کے پاس گیا ہوں اور مقیم بھی رہا ہوں پس میں نے تو اسے نماز کا پابند، خیر کے لئے سرگرم عمل، فقہ پر گفتگو کرنے والااور سنت کا پابند پا یا ہے۔ سید ناعلی کے یہ فرزند جواپتی والدہ سیدہ الحنفیہ (خولہ بنت جعفر) کی نسبت سے محمد این الحنفیہ (۲۱-۸۱ هر ۱۳۲۲ - ۲۰۰۰) مشہور بیں ان کا یہ قول بھی قابل توجہ اور اہم تر ہے۔ "الحسن و الحسین أفضل متی و انا اعلم منہما - " (خیر الدین الزد کلی،

الأعلاء، ص ١٥٣، الطبعة الثانية، ١٩٥٦، / ١٣٤٥ مطبعه كورت العلم عليها المبيروت) الأعلاء، ص ١٥٣، الطبعة الثانية، ١٩٥٦، / ١٣٤٥ مطبعه كوستاتسوموس، بيروت) ما

ترجمہ: حسن و حسین مجمد سے (مادری نسبت میں) افضل ہیں اور میں علم میں ان دونوں سے بر تر سوں۔ ۴۲- سید نا علی بن الحسین (زین العابدین) التا بعی العاشمی القرشی (م ۱۹۳۹ حد)

یکے از تابعین احل بیت سیدنا علی بن حسین (زین العابدین) کا نام واقعہ کربلا کے بعد زندہ بچ جانے والوں میں سر فہرست ہے۔ مآپ کے والد سیدنا حسین بن علی نے آخر وقت ابن سعد کے سامنے مدینہ والہی، سرحدوں کی جانب سفریا اپنے چا زاد یزید کے ہاتھ میں ہاتھ دینے (اصلا یدی فی ید یزید) کی جو پیش کش فرمائی تھی اس کے تسلسل میں واقعہ کربلا کے بعد نہ صرف آپ نے بیعت یزید فرمائی بلکہ اہل مدینہ کی بغاوت (واقعہ حرہ سن ۲۳ ھ) کے دوران میں باغیوں کا ساتھ دینے کے بجائے یزید کو خط لکھہ کر بیعت یزید پر قائم رہنے کا یقین دلایا جس پر یزید نے امیر کشکر مسلم بن عقبہ کو سیدنا

و انظر على بن الحسين فا كشف عنه واستوص به خيراً فانه لم يدخل مع الناس و انه قد أتاني كتابه-" (ابن الابر، الكمل في التاريخ، الجز ، الرابع. من ٢٥،٠ طبري ٢٠٢٤)

ترجمه : اورعلی بن حسین کا خاص طور پر خیال رکھنا انہیں کوئی تکلیف نہ پہنچنے دینا

رجمہ: یہی بن سبل کے ابو جعفر (محمد الباقر) سے واقعہ حرہ کے سطعت دریافت ی کیا کہ کیا ان کے خاندان کا کوئی فرد (یزید کے خلاف) لڑنے کے لیے نظلہ تعا تو انہوں نے فرمایا کہ نہ خاندان ابو طالب میں نے کوئی فرد نظلہ تعا اور نہ بنو عبد المطلب (یعنی بنو باشم) کے گھرانے سے کوئی فرد لڑنے نظلہ سب اپنے اپنے گھروں میں بیٹھے رہے۔ جب مسرف (یعنی مسلم بن عقب) آیا اور قتال کر کے وادی عقیق میں شمہرا تو اس نے میر ے والہ علی بن الحسین کے بارے میں دریافت کیا کہ کیا وہ (مدینہ میں) موجود ہیں ؟ تو اسے بتایا کیا کہ: بال موجود ہیں - پھ وہ کیے لگا کہ میری ان سے طلقات نہیں مو یا تی ۔ اس کے دریافت کرنے کی خبر جب میر ے والد (علی بن حسین) کو پہنچی تووہ اس کے پاس آئے اور ان کے ساتھ محمد بن علی (ابن الحنفیہ) کے بیٹے ابو حاشم عبداللہ اور حسین بھی تھے۔ مسرف نے جب میر ے والد کو دیکھا تو خوش آمدید کہا اور اپنے برا بر چار پائی پر جگہ دی پھر میرے والد سے پوچھا کہ میر ے بعد آپ کیسے رے ؟ انہوں نے اللہ کی حمد کی اور شکم یہ ادا کیا۔ مسرف کھنے لگا کہ امیر المؤمنین (یزید) نے مجھے آپ کے ساتھ حس سلوک کی تلقین کی ہے۔ تو میر ے والد (زین العابدین) نے فرمایا: وصل اللہ امیر المؤمنین (یعنی اللہ امیر المؤمنین پر رحمت فرمائے) حضرت ابو جعفر محمد الباقر کی اس روایت کے مضمون کو ابن قتیبہ سے منہ وب "الا مامقہ و السیاسة" میں یوں بیان کیا گیا ہے۔

وسأل مسلم بن عقبه قبل أن يرتحل من المدينة عن على بن الحسين أحاضر هو؟ فقيل له نعم- فأتاه على بن الحسين و معه ابناه، فرحب بهما و سهل و قربهم وقال: ان امير المؤمنين أوصاحى بك فقال على بن الحسين: وصل الله امير المؤمنين و أحسن جزائه-" (الامامة و السياسة، جلد اول، ص ٢٣٠)

ترجمہ: مسلم بن عقبہ نے مدینہ سے روائگی سے قبل علی بن الحسین (زین العابدین) کے متعلق دریافت کیا کہ کیا وہ موجود بین اس کو بتایا گیا کہ بال (مدینہ ہی میں) بیں پس علی بن حسین اپنے دو بیٹول کے ہمراد اس کے پاس آئے۔ تواس نے انہیں خوش مدید کہا، استقبال کیا، اپنے قریب سٹھایا اور کھنے لگا: امیر المؤمنین (یزید) نے مجھے آپ کے بارے میں حس سلوک کی تلقین فرمائی ہے۔ یہ سن کر علی بن حسین (زین العابدین) نے دعا فرمائی کہ اللہ امیر المؤمنین (یزید) پر رحمت فرمائے اور انہیں جزائے خبر دے۔ اتا عشری عقیدہ امامت منصوصہ و معصومہ ، مفترض الطاعہ کے بارے میں سیدنا عمر بن علی زین العبدین ؓ (برادرامام زید ؓ و محمد الباقر ؓ) کا درج ذیل میان بھی بحث امامت و خلافت کے حوالہ سے قابل توجہ ہے :-" و عمر بن علی بن الحسین –

قيل لعمر بن على :- هل فيكم أهل البيت إنسان مفترضة طاعته ؟ فقال :- لا والله ! ما هذا فينا - من قال هذا فهو كذاب -

و ذكرت له الوصية ' فقال: –

والله مات أبى فما أوصى بحرفين – قاتلهم الله! إن كانوا ليتأكلون بنا "-

( المصعب الزبيری کتاب نسب قريش ص ٦١ – ٢٢ دار المعارف القاهرة ٢٩٨٢م و طبقات ابن سعد ج ٥ ص ٢٣٨ – ٢٣٩) – ترجمہ :- آپ (زين العلدينَّ) كايك بيخ عمرين على بن حسين شبعى

عمر بن علی (زین العلدینؓ) سے پوچھا گیا :- کیا آپ اھل بیت سے کوئی ایسا انسان ہے جس کی اطاعت (اللہ کی طرف سے نہیوں رسولوں کی طرح) فرض قرار دی گئی ہو؟ تو آپ نے فرمایا :-جنہ ایم او گدار، علم مالہ اکہ نکہ نہیں سے حسب نہ مار یہ کہ ہے ، یہ ی

حدا ہم لوگوں میں ایبا کوئی شیں- جس نے بیبات کمی ہے' وہ کذاب

-4

نیز آپ سے وصیت (برائے تقرر امام) کا ذکر کیا گیا تو آپ نے فرمایا :-حدا میرے والد اس حالت میں فوت ہوئے کہ انہوں نے وصیت (برائے تقرر امام) کے سلسلہ میں دو حرف بھی نہ فرمائے- خدا ان لوگوں کو برباد کرے نیہ تو جمیں کھائے جا رہے ہیں۔ ۵- سید نا محمد الباقر، التا بعی، العاشمی، القرشی (م ١١٢ه) سید ناعلی زین العابدین کے فرزند، سیکھ از تابعین احل بیت سید نامحمد الباقر کی مذکورہ سابقہ روایت کے مطابق جب واقعہ کر بلا (٢١هه) کے بعد واقعہ حرد (اواخر ٢٢هه) کے موقع پر حامیان ابن زبیر نے حضرت عبداللہ بن مطیع کی قیادت میں غلبہ پالیا اور ابل مدینہ کی کثیر تعداد نے یزید کے خلاف بغاوت کر دی تب بھی سید نامحمد الباقر، ابن کے والد علی زین العابدین نے اکثر اکا بر قریش و بنی حاشم کے ہمراہ سبحت یزید کو ہورار رکھا۔

"سأل يحيى بن شبل ابا جعفر عن يوم الحرة هل خرج فيها احد من اهل بيتك؟ فقال ما خرج فيها احد من آل ابن طالب ولا خرج فيها احد من بنى عبدالمطلب، لرموا بيوتهم-" (ابن سعد، الطبقات الكبري)

ترجمہ: یحیی بن شبل نے ابو جعفر سے جنگ حرہ (مدینہ) کے حوالہ سے پوچیا کہ کیا آپ کے احل بیعت میں سے (لشکریزید سے لڑنے) کوئی باہر نگلا تو آپ نے فرمایا: کہ نہ تو آل ابی طالب میں سے کوئی نگلاہ بنو عبدالمطلب میں سے ملکہ سب ا**پنےا** پن گھروں میں میٹیے رہے۔

ا بن کشیر کے بیان کے مطابق واقعہ حرہ (اداخ<sup>2</sup>) کموقع پر بیعت یزید بر قرار رکھنے والوں میں سید ناا بن عمر*خ*اور اھل بہت نہوت سر فہر ست تھے:۔

وكان عبدالله بن عمر بن الخطاب و جماعت اهل بيت النبوة ممن لم ينقض العهد ولا بمايع احداً بعد بيعته ليزيد-" (الباية و النهاية، ج ٨، ص ٢٣٢، مطبوعه بيروت، ١٩٦٦)

ترجمہ: اور عبداللہ بن عمر بن خطاب نیر احل نبوت من حیث الجماعت ان افراد میں شامل تھے جنہوں نے بیعت کو نہ توڑا اور یزید کی بیعت کر لینے کے بعد پھر کسی اور کی بیعت نہ کی۔

خلاصه وتنتيجه كلام:

ا کا بر قریش و بنی حاشم و اولاد علی و حسنین سمیت کم و بیش تمام صحابہ کرام و احل بیعت عظام رصہ اللہ عبہ کا امات و خلافت یزید (رجب ۲۰ - ربیع الاول ۲۲ حه) کی بیعت کرنا اور اس کے تقریباً چار سالہ دور مامت و خلافت میں باوجود مواقع ملنے کے اس بیعت پر شدت سے قائم رہنا امامت و خلافت یزید کے شرعاً درست و برحق ہونے اور اس کے واقعہ کربلا کے ذمہ دار نہ ہونے کی رشن دلیل اور برحان قاطع ہے۔ وما یذکر الا اولو ( الالباب-

یں امامت وخلافت یزید بن معاویڈ کے حوالہ سے اہل بیت رسول ؓ ، ام المومنین سیدہ عائشہ وام سلمہ ومیمونہ رضی النہ عنہن کے مثبت طرز عمل اور ولی عہدی پزید کے وقت بقید حیات ڈھائی سو سے زائد صحابہ وابل بیت نیز خلافت یزید تک موجود ڈیڑھہ سو ے زائد صحابٌہ وابل بیتؓ کا امات و خلافت ً یزید کو قولاً و عملاً تسلیم کرنا اور اس کے خلاف خروج کرنے والول کا ساتھ نہ دینا حتی کہ سید نا حسین کا آخر وقت میں یزید کے ما تهه میں باتحہ دینے (دست در دست یزید) کی پیشکش فرمانا اقوال و مواقف صحائبہ و ابل سیت بحق پزید کے سلسلہ میں واضح اور فیصلہ کن دلائل و شوامد ہیں۔ مزید براں پورے عالم اسلام کے لاکھوں تا بعین عظام اور کروڑوں عامتہ الناس کا یزید کی امامت و خلافت پر متحد ومتفق موجانا بھی ظاہر وباہر ہے۔ وعیاں راج بیاں۔ علادہ ازیں واقعہ کربلا وحرہ کے بعد بھی صحابۃ وابل بیت کم سیعت پزید کو وفات یزید تک برقرار رکھنا، یزید کے حق میں اقوال و بیعت صحابةً واہل بیت کے سلسلہ کی واضح اور ناقابل تردید کرمی ہے۔ جس کے بعد کی قول یا نام کے نقل کرنے کی ضرورت باتی نہیں رہتی۔ مگر بھر بھی مفقین وقار مین کی اطلاع مزید کے لیے زمانہ خلافت یزید میں موجود اور اس کی محالفت نہ کرنے والے بلد بیعت کرنے والے اصحاب رسول سکے اسماء گرامی درج کئے جارہے ہیں۔ فمن شاء ذکر۔

اسماء صحابه كرام بيعت كنند كان امامت وخلافت يزيد (رجب ۲۰ ټاربيع الادل ۲۴ هه)

زمامہ امات و خلافت یزید (رجب ۲۰ - ربیع الاول ۲۴ ھ) میں موجود و بقید حیات اکا بر قریش و بنی باشم سمیت ڈیڑھ سو سے زائد جلیل القدر صجابہ کرام ؓ جنہوں نے امامت و خلافت یزید کی بیعت کی اور اس کے خلاف کسی خروج میں حصہ نہیں لیا، ان کے اسماء گرامی بتر تیب حجائی مذکورہ سابقہ اسماء محابہ وابل بیت ؓ سمیت درج ذیل ہیں ۔ احسحاب بد ر

اي- (ابوعمرو) سعد بن اياس الشيباني \_ (م 99هه) ۲۷- سعد بن زید انصاری - (م در خلافت عبد الملک) ساے- (ابوسعید) سعد بن مالک بن سنان خدری انصار تی – (172) ما - سعيد بن نمران العمداني \_ (م - 2ه) 2۵- سفینه مولی سیده ام سکته - (م ۲۵ حد) ۲۷- - سلمه بن ابی سلمه مخزومی، فرزند ام المؤمنین سیده ام سلمهٔ (م در خلافت عبدالملك ا 22 - سمر دبن جناده عمروبن جندب ... (م در خلافت عبد الملك) - 28 - سنان بن سلمه بن المحبق العذائي - (م در امارت حجان) ٩٥- سندربن ابي الاسود \_\_ (م درخلافت عبد الملك) ۸۰ - سنین بن واقد الظفری 💷 🔹 (م در خلافت یزید، ۲۰ / ۲۱ هه) ۸۱- (ابوامامه) سهل بن حنیف انصاری (م • • احد، ) (ان کے ہم نام ایک صحابی ۳۸ حد میں فوت ہوئے) ۸۲- سهل بن سعد بن مالک الساعدي 🗕 🔹 (م ۹۱ه) ۸۳ - شيبه بن عثمان بن ابي طلحه الجبي \_ (م ۲۱ هه) ٨٨- صحاك بن قيس الفهري ... (م ١٢٣ جد) ۸۵- (ابوعبدالله) طارق بن شهاب البجلي الاحمين ... (م ۸۳هه) ٨٦- (ابوالطفيل) عام بن واثله ليشى- (م تقريباً ١٠٠هـ) >>- (ابوهبیره) عائذ بن عمروالمزقی -- (م در خلافت یزید) ۸۸- عبدالله بن ابی حدرد السکن \_\_\_ (م ایر) . ٨٩- عبدالله بن يسر الماز في ... (م ٩٩هـ) ۹- عبدالله بن تعليه العدري - (م ۸۹هه) ٩١- عبدالله بن جعر طيار بن ابي طالب العاشي الترشي . (م ٨٥هه) ٩٢- عبداللد بن حارث بن جزء الزبيدي - (م ٨٥ه) ٩٢- عبداللد بن حارث بن نوفل بن حارث بن عبدالمطلب العاشى،

حيسه خواهرزاده ام المؤمنين، سيده ام حبيبة بنت ابي سفيانٌ . (م بعد وفات يزيد) ۹۴- عبدالله بن حازم اسلی ۔ (م ۲۷۵) ۹۵- عبدالله بن حواله الارد في – (م ۸۰هه) 91- عبدالله بن خالد بن اسید الاموی فی -- (م در خلافت یزید) 28- عبدالله بن زيد بن عاصم ا نصاري -- (م ٢٢ هـ) ۹۸- عبدالله بن سائب المزوم القاري ... (م ايه) ۹۹- عبدالله بن سعد انصاریؓ ... (م ۲۷ ص) ۱۰۰- عبدالله بن سندر الجذامي ۱۰۱- عبداللد بن شداو بن العاد الليسي، (م ۸۱هه) (خواسرزاده ام المؤمنين سيده ميمونةً وخالد زادا بن عماسٌ) ۱۰۲ عبدالله بن عباس بن عبدالمطلب العاشمي الترشي - (م ٨٧ه) ۲۰۰۳ عبدالله بن عصام ( یا عصاة) الاشعری – (م بعد ۲۳ ه.) ۳۰۱- (ابواوفی) عبدالله بن علقمة ... (م ۲۸ه) ۱۰۵ - عبدالله بن عمرو بن العاص السمى القرشي \_ (م ۲۸ / ۲۹ هه) ۲-۱۰ عبدالله بن عنم الاشعري – (م ۸۷ه) ٢٠١- (ابوفصاله) عبدالله بن كعب انصاري ... (م ١٩٨هم) ۸-۱۰۸ عبداللد بن مغفل الانصاري ... (م معهد) ١٠٩- عبدالله بن نوفل بن حارث بن عبدالمطلب العاشي (م در خلافت عبدالملك) ۱۱- عبدالله بن يزيد الاوسى - (م ۲۸ هه)

۱۱۰- حبدالله بن يريدالاوى ٢٠ (م ٢٨هـ)
 ۱۱۱- عبداالرحمن بن ابى سبره البعنیٰ -- (م درامارت حجاج یا بعدازاں)
 ۱۱۲- (ابو يحيیٰ) عبدالرحمن بن حاطب بن ابی بلتعه اللمیٰ ) -- (م ٢٨هـ)
 ۱۱۳- عبدالرحمن بن زيد بن خطاب العدوى القرشیٰ -- (م ٥٩/٥٠هـ)
 ۱۱۳- (ابو عشمان) بعبدالرحمن بن مسل السديٰ -- (م ٩٩/٥٠هـ)

• ,

·.

.

·--· /

۱۲۳- (ابوجمیفه) وحب بن عبدالله العامری - (م ۲۳ حد) ۱۳۵ - (ابو عبدالرحمن) بلال بن حارث الربی - (م در اوائل خلافت یزید) (مذکوره اسا، صحابت و زید تنسیلات کے لیے ملحظ ہو طبقات ابن سعد و الاصابة فسی تعییز الصحابة لابن حجر العسقلات، نیز تحقیق مزید بسلسله خلافت ساویہ ویزید مؤنفه ممود احمد عباسی، مطبوعہ کراجی، ۱۳۶۱، ص ا - ۳۳ بعد)-

خلاصہ و نتیجہ کاہم کا بر قریش و بنی هاشم واولاد علی و ختیج کاہم بیت عظام رضی اللہ عسم کا امامت و خلافت یزید (رجب ۲۰ - ربیع الاول ۲۴ هه) کی بیعت کرنا اور اس کے تقریباً چار سالہ دور امامت و خلافت میں باوجود مواقع ملنے کے اس کی وفات تک بیعت پر شدت سے قائم رہنا، کامت و خلافت یزید کے شرعاً درست و برحن ہونے اور اس کے واقعہ کر بلاو حرد و تصرمتی کعبہ کا ذمہ دار نہ ہونے کی روشن دلیل اور برھان قاطع ہے۔ و ما یذکر الا اولو الالباب-

پہلی صدی ہجری کے بارہ قریشی خلفاء اسلام (خلافت صحابه راشدین وخلافت عامیہ تابعین)

الا يزال الاسم عزيرً إلى اثنى عشر خليفة كلهم من قريش" -الحديث (مشكاة المصابيح، باب مناقب قريش)-(اسلام بارہ خلفاء تک خالب و باعزت رہے گاجوسب کے سب قریش میں سے ہوں گے)۔

 إ- امام إول وخليفه بلافصل سيد ناا بوبكر صديق التميمي الترشى،
 (١١- ١٣٦هـ) · ۲- امام ثاني سيد ناعمر بن النطاب العدوي القرشي، ( ۲۳ - ۲۳ هـ) ۳۰ - امام ثالث سید ناعثمانٌ بن عفان ذوالنورین الاموی القرشی، 🥄 (۲۴۳-۲۳۵هه) ۳۰ - امام رابع سيد ناعليٌّ بن ابي طالب العاشمي القرش (۳۵ - ۳۰ه) ۵- امام خامس سيد نا حسنٌ بن على العاشمي القرشي ( ۲۰۰ - ۱۳۹۱) ۲- امام سادس سيد نامعادية بن ابي سفيان الاموى القرش، 🦳 (۱۳- ۲۰ هـ) ٢- يزيد بن معاويه الاموى القرشى - (٢٠ - ١٢٠ هـ) ۸- معاویه ثانی بن یزید الاسوی الترشی (زبیع الاول- جمادی الثانی ۲۳هه) رصا کارا نه دست جرداری مثل سید ناحس ) ۹- سيد ناعبداللد بن زبيرً الاسدى القرشى (۳۲ - ۲۲ خلافت در حجاز وعراق) ۱۰ سید نا مروان بن الحکم الاموی القرشی – ( ذوالقعده ۲۴ - رمصان ۲۵ هـ) عبد الملک بن مروان الاموی القرشی - (۲۵ - ۲۸ هه) ۱۲- وليد بن عبد الملك الاموى القرش (٨٦- ٩٦هه، قتم سند ٩٣هه بقيادت محمد بن قاسم)

نوٹ :- بعض اکا برامت نے سید نا حسنؓ ومعاویہ ٹا کئی کی رصا کارانہ دستبر داری نیز سید نا م وانٌّ ( خلافت مصر وشام ) اور سید نا عبدالله بن ز بیرٌ ( خلافت حجاز و عراق ) کی بیک وقت متواری خلافت بر عالم اسلام کے متفق ومتحد نہ ہونے کی بناء پر ان چاروں محترم خلفاء کے بجائے درج ذیل چار خلفاء سنوامیہ کومذکورہ بارہ قریشی خلفاء میں شامل کیا ہے جن پر امت كا اجماع ربا- (طعلى قارى، شرر الفقدالاكبر، ص ٢٨، طبع مجتباتى) (۲۹-۹۹هر) - سليمان بمن عبد الملك الاموى القرشي - عمر بن عبد العزيز الاموى القرشي ( ۹۹- ۱۰۱هـ) - يزيد بن غبد الملك الاموى القرشي (21+0-1+1) - مثام بن عبدالملك الاموى القرشي (۵۰۱-۵۲۱۵)

243 باب چارم اقوال اكابرامت بسلسله يزيد

۳- اقوال اکا برامت بسلسله یزید

بنوامیہ اور یزید کے بارے میں سیاسی، معاشرتی، قبائلی، فرقہ وارانہ اور دیگر مختلف و متنوع، انفرادی و اجتماعی اسباب و اغراض کی بنا، پر صدیوں سے جو منفی تحریری و تقریری پروپیگندٹہ پوری شد ومد سے جاری و ساری ہے اور جس میں شعوری و غیر شعوری طور پر اخلاق و انصاف کے بہت سے بنیادی تقاضے نظر انداز کر دیئے گئے ہیں، اس تمام تر پروپیگندٹہ کے باوجود مستند و معروف تاریخی و دینی لٹریجر میں کشیر تعداد میں ایسے اقوال و روایات موجود ہیں جو نہ صرف بحیثیت مجموعی بنو امیہ بلکہ خود یزید بن معاویہ کے دینی و سیاسی و عمومی مقام و مرتبہ کو متعین کرنے میں انتہائی ممد و معاون ہیں۔

چنا نچ صدیوں کے مختلف النوع یزید تخالف یکطر فہ برو پیگندہ کی بالحصوص بر صغیر میں خوفناک و مسموم فضا میں ممتاز محققین و مصنفین اور اکا بر امت کے حوالہ سے اس باب میں یزید کے بارے میں مثبت اقوال و روایات کی کثیر تعداد کو یکجا کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ تا کہ تصویر کا دومرارخ مبی علما، و مشتغین اور عامت السلمین کے سامنے آ سکے۔ اور وہ اس قسم کے اقوال و روایات کی روشنی میں یزید کے بارے میں بالحصوص اور بنو امیہ کے بارے میں بالعموم افراط و تفریط پر مبنی جذباتی و عوامی پرو پیگندہ سے متاثر مونے کے بجائے ا نصاف و اعتدال پر مبنی علی و تحقیقی نقط نظر اپنا سکیں۔ بالحصوص وہ لاتعداد منصف مراز علما، و مشائخ اور لاکھوں تعلیم یافتہ حضرات جو دیگر ترجیحات و مشاخل کی بنا، پر اب تک اس یزید کے بارے میں اکا بر امت کی شبت آرا، و اقوال و روایات کا سطالہ سیں کر پائے جس کے پھو پھا

سی من ینبر ، بهو بهی ام المؤمنین سیده ام حبیب اور والد **کا تب وحی و خال** المومنین سید نا معاویه بیں، ان حضر ات کے مقام و منصب کا تفاصا ہے کہ مذکورہ مثبت ا**توال وروایات کے مطالعہ و** تجزیہ نیز اس سلسلہ میں مزید تلاش اقوال وروایات کے بعد ان کامشہور ومعروف منفی اقوال و روایات سے تقابل فرما کر محققانہ و منصفانہ نقطہ نظر اختیار فرمائیں۔ اور جس طرح ابل عدل و قصا، نے حقائق اور مزید فراہم شدہ شواہد و دلائل کی روشتی میں اپنے سابقہ فیصلوں پر نُظر ثانی عدل و انصاف ی کالازمی تقاصاً شخصے بیں، اسی طرح پزید کامقدمہ بھی نو دریافت شدہ حقائق اور مزید فرایم شده دلائل و شوابد کی روشنی میں ازمبر نوجا زه اور منصفانه سماعت و فیصلہ کا متقاصی ہے۔ اس سلسلہ میں بطور اشارہ سید ناعلیٰ کے سیدہ ام کلتوم بنت علیٰ کی شادی سید نا عمر فاروق سے خلافت فاروقی کے زمانہ میں کرنے کے حوالہ سے یہ تاریخی حقیقت قابل توجہ ے کہ معزالدولہ دیلمی اور اس کا خاندان رفض میں غلور کھتے تھے، ماتم حسینؓ کی بنیاد ابتداءً اسی نے ڈالی تھی، لیکن بعد میں جب سیدہ ام کلتومؓ کے حضرت فاروق اعظمؓ کے حبالہ عقد میں سے کا حال اس کو متحقن ہو گیا تووہ حیرت زدہ ہو کر کہتا تھا "ما سمعت بھذا قط" (ص ۲۹۲، ج ۱، البدایة و النهایة) یعنی میں نے یہ بات قعطاً نہیں سنی شمی۔ پھروہ شیعیت کے عقائد ے تائب موا" و رجع الی السنة و متابعتها- (ص ٢٦٢، اينا)- حضرت علَّهُ اور حضرت فاروق اعظم کی آپس میں محبت واتحاد کا اس کے نزدیک یہ رشتہ بڑا قوی تعا۔ چنائجہ یزید کے بارے میں ہمی نو دریافت شدہ حقائق و دلائل کا مطالعہ پورے معاملہ پر از سمر نوغور و فكر كامتقاض ہے-

اس بس منظر میں یہ بھی پیش نظر ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مسلد امامت و خلافت امت میں باہم اختلاف کرنے والے تینوں حضرات میں سے سید نا حسین کے نانا، یزید کے پھو پیا اور سیدہ عائش کے بعاضی، عبداللہ بن زبیر کے خالو نیز چچا بھی تھے۔ (کیو نکہ زبیر نبی طلیح کے پھو پھی زاد بعائی تھے۔) علاوہ ازیں آپ عمر بن سعد بن ابی وقاص کے پھو پھی زاد بعائی تھے۔ (کیونکہ سید نا سعد بن ابی وقاص سیدہ آمن کے چچا زاد بعائی تھے)۔ جنگ جمل و صفین میں جو بقول مجدد الف ثانی و دیگر کا بر است قصاص غشمان کے حوالہ سے ارش گئیں، ان میں سے جنگ جمل میں سید نا حسین لشکر علی میں، سید نا عبداللہ ابن زبیر، لشکر عائش و طلح و زبیر میں اور جنگ صفین میں سید نا حسین لشکر علیٰ میں اور یزید لشکر معادیہ میں تھے۔ جس کہ جمل میں جب اسحاب غشرہ مبشرہ میں خو رہیں کے بی وطن کے پھو پھی زاد اور

ہم یعی رید اور سیدنا محبداللہ بن ربیر و سین سہوں سے دفات سیدنا معاویہ سے بعد بالتر تیب دمشق، مکہ اور کوفہ میں اپنے اپنے مرا کز خلافت مستحکم بنانے کی کوشش کی، ۵۲ ھر میں قسطنطنیہ پر بسلاجاد کرنے والے اس لشکر است میں دیگر صحابہ و تا بعین کے سراہ بیک وقت شامل تھے، جس کے بارے میں تمام مجاہدین کے مغفرت یافتہ ہونے کی بشارت نسان نہوی سے ملی-(بلاری، کاب الملہ، باب اقتل فی غزوالہ ہ)-

چنا بچہ اس تمام طائدانی دیذہبی و سیاسی پس منظر سے داتفیت اور اقوال اکا بر امت کو مقدمہ یزید کے حوالہ سے پیش نظر رکھنا انشاء اللہ کسی منصفا نہ فیصلہ و نتیجہ تک پسیسے میں ممہ و معادن ثابت ہو گا۔

و بالله التوفيق و هو المستعان و انه على كل شئي قدير-

اقوال اكابر امت بسلسله يزيد ۱- میر بان رسول <sup>ش</sup>سید ناا بوا یوب ا نصار می (م ۵۲ ه قسطنطنيه) سیدنا ابو ایوب انصاری نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے نسمیالی رشتہ سے عزیز و قریب تھے۔ جن کے مکان کے سامنے اونٹنی نے بہ منشائے خداوندی بیشم کر میز بانی رسول سے خواباں لا تعداد ا نصار مدینہ کے مابین ان کے حق میں اوّل میزبان رسول میں جونے کا فیصلہ کر دیا امک حدیث نبوی ہے:-اول چیش من امتی یغزون مدینة قیصر مغفور لهم-(بخاري، كتاب الجهاد، باب ماقيل في قتال الروم) ترجمہ: میری امت کا پہلالشکر جو قیسر کے شہر پر حملہ کرے گامغفرت یافتہ ہے۔

ای حدیث نبوی کی بناء پر سید نا ابو ایوب انصار پی نے اس سال سے زائد عمر میں 86ھ میں یزید کے ہمراہ جہاد قسطنطنیہ میں حصہ لیا اور سیمار ہو کر وہیں دفات یا ئی- چنانجہ یزید بی کو اپنی تدفین کے بارے میں وصیت فرمائی اور اس کو آپ کی مماز جنازہ پڑھانے کی سعادت حاصل موقى-

وكان (ابو ايوب الانصارى) في جيش يريد بن معاوية ، و اليه أوصى وهوالذي صلى عليه-" (ابن كثير، البداية و النهاية، جلد ٨، ص ٥٨).

ترجمہ: اور وہ (ابوایوب إنصاری) یزید بن معاویہ کے لشکر میں شامل تھے۔ اسی کواپنے بارے میں وصیت فرمائی اور اسی نے آپ کی نماز جنازہ پڑھائی۔ محقق اسلام امیر شکیب ارسلان نے طبقات ابن سعد کے حوالہ سے اپنی مشہور تصنیف

سل الحلم المير حليب ارحلان في عظيمات ابن منعد مع حوالة مع المير حليق مسور مسيف "حاضر العالم الاسلامي" كى تعليقات ميں زير عنوان "محاصرات العرب القسطنطينية" ميں اس واقعہ كو تفصيل سے رقم فرمايا ہے جس ميں قول سيد نا ابوا يوب برائے يزيد بھى موجود ہے۔ "ولعا حرض (ابو ايوب) اتاہ يزيد بن معاوية يعودہ فقال: حاجتك

ولفا مرض (ابو ایوب) انام یزید بن مناویه یعود، عنان کاجنات قال: نعم، حاجتی اذا انامت فارکب بی ثم سغ بی فی أرض العدو ما وجدت مساغاً– فاذا لم تجد مساغاً فادفنی ثم ارجع–

فلما مات ركب به ثم ساريه في أرض العدو ما وجد مساغاً، ثم دفنه ثم رجع-

آن ابا ايوب قال ليزيد بن معاوية حين دخل عليه: - أقرئ الناس منى السلام- و سأحدثكم بحديث سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم: -من مات لايشرك بالله شيئاً دخل الجنة-

يجدث يزيد الناس بما قال ابو ايوب-

و توفى ابو ايوب عام غزا يزيد بن معاوية القسطنطينية فى خلافة ابيه سنة ٥٢- صلى عليه يزيد بن معاوية و قبره بأصل حصن القسطنطينية بأرض الروم- ان الروم يتعاهدون قبره ويزورونه ويستسقون به اذا قحطوا-" المير شكب ارسلان، حاضر العالم الاسلامن، تعليق بحواله طبقات ابن سعد، ص ١٢٥ ترجمه: جب ابو ايوب بيمار پڑے تو يزيم بن معاويه ان كى عيادت كو آيا اور كھے لگا

۲- کا تب الوحی و سادس الأئمته والخلفاء من الصحابه الراشدين ، بردارزوج رسول سيد نامعاويه بن ابي سفيان الأموي القرشيُّ (م رجب • ۲ جد، دمشق) ام المؤمنين سيدہ ام حبيبٌ (رملہ ) کے بعانی، سيد نا ابو بکر و عمر و عثمان وعلی و حس رصی الند عهنم کے بعد صحابہ راشدینؓ میں سے چھٹے امام وضیفہ امت، کا تب الوحی سید نامعاویہ بن ابی سفیان الاموی القرش نے یزید کی ولی تحمدی کی بیعت کے دوران میں ایک روز خطبہ دیتے ہوئے دعا قرما ٹی کہ النبہ تعالٰی پزید کو صرف اسی صورت میں منصب خلافت دے جب کہ ود اس کا اہل ہو۔ بصورت دیگر مردم بی رکھے۔ (جنائی بعد ازاں یزید کو اللہ نے یہ منصب عطا فرمايا )- دِعا ئے الفاظ سربيں :-"اللهم ان كنت تعلم أنى وليته لأنى فيما أراه أهل لذلك فأتمم له ما وليته، و ان كنت وليته لأنى أحبه فلا تمم له ما وليته-" (ابي كثير، البداية والنهاية، ج٨، ص ٨٤). ترجمہ: یا اللہ اگر تیر سے علم کے مطابق میں نے اس (یزید) کو اس لیے ولی خلافتِ بنایا ے کہ میری رائے کے مطابق وہ اس کی ایلیت رکھتا ہے تو اس ولایت عہد کو پایہ تکمیل تک پہنچا- اور اگر میں نے اسے محض اس لیے ولی خلافت بنایا ہے کہ میں اس سے محبت رکھتا موں تواس کے دلی خلافت بنانے کے کام کو پایہ تکمیل تک پہنچنے ہے روک دے۔ - مواسد رسول "سيد نا حسين بن على العاشمي القرشي (م ٦١ هـ، كربلا) نواسہ رسول '' سید نا حسین 'بن علیٰ نے جب شیعان کوفہ کی غداری و بیعت یزید کے بعد یزید کے مقابلے میں خلافت حسینی کے قیام کا امکان معدوم پایا تو آپ نے یزید کو اپنا چچا زاد قرار دیتے ہوئے اس کے ہاتھ میں باتھ دینے (دست در دست یزید) کی پیش کش سمیت تین شرطیں امیر لشکر عمر بن سعد بن ابنی وقاص کے سامنے پیش کیں۔ جنہیں یزید کو اطلاع

دیتے بغیر اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ماموں زاد امیر لشکر عمر بن سعد بن ابی وقاص کے مشورہ کے برعکس ابن زیاد نے پہلے اپنی سیعت سے مشیر دط قرار دے کر صورتحال کو بگاڑ دیا۔ شہبہ محتبد اعظم سیہ شہریف مرتضی علم البیہ ی ام ۳۶ میں اپنی معروف تصنیف "الشافی "

نيز "تنزيه الانبياء" ميں فرماتے بيں :-"روى انه عليه السلام قال لعمر بن سعد:-اختاروا منى اما الرجوع الى المكان الذي أتيت منه، أو أضع يدى في ید یزید بن معاویة فهو ابن عمی یری فی رأیه، و اما أن تسیرونی الی ثغر من تُغور المسلمين فأكون رجلاً من أهله لي مالهم و على ما عليهم-وأن عمر كتب إلى عبيد الله بن زياد بما سأل فأبي عليه-" (الفاط روايت بحواله مجتهد العصر سيد على نقى النقوى، السبطان في موقفيهما، اظهار سنر لاببور، ص ۲۰۲ ، بحواله تاليف سيد شريف مرتضى علم الهدى (م ۲۳۲ه) تنزيد الأنبياء، ص ۱۷۹–۱۸۲ و تلخيص الشافي لأبي جعفر الطوسي (م ٢٦٠ﻫ) ٢٢٢/٣ – ١٨٨ – ١٨٢ م يو **طبري ٢٢٠/٦،** ترجمہ: روایت کیا گیا ہے کہ آپ (حسین )علیہ السلام نے عمر بن سعد سے فرمایا:-میری کوئی ایک بات اختیار کرلو۔ یا تومیں جس جگہ سے آیا موں وہاں واپس جانے دو۔ یا میں یزید بن معادیہ کے باتھ میں اپنا باتھ رکھ دوں - وہ میرا جھا زاد ہے میر نے بارے میں جورائے جاے گا اختیار کرے گا۔ یا مجھے مسلمانوں کے سرحدی علاقوں میں سے کسی سرحد کی طرف لکل جانے دو تاکہ میں وہاں کے باشندوں میں سے ایک بن جاؤں - جو حق ان کا ہے میرا مجی موادر جو ذمہ داری ان کی ہے مبیری بھی ہو۔ روایت کے مطابق عمر نے عبید اللہ بن زیاد کو حسین کا مطالبہ لکھ بھیجا مگراس نے ( پہلے ایسی بیعت کامطالبہ رکھتے ہوئے) انکار کردیا۔ امام محمد الباقر کی متعلقہ روایت بھی طبری میں مذکور ہے:-"فلما اتاه قال له الحسين: اختر واحدة. اما أن تدعوني فأصرف من حيث جئت، و اما أن تدعوني فأذهب الي يزيد، و اما الى تدعوني فألحق بالثغور-" (طبري ٦/ ٢٢٠). ترجمہ: جب ابن سعد ان کے پاس آئے تو حسینؓ نے فرمایا: کوئی ایک پات قبول کر یا توجعان سے آیا موں وہاں مجھے واپس جانے دو، یا بھی بزید کے پائ جانے دو.

٣- رفيق حسينٌ زهير من قين (مااه ، كربلا)

ائن جریر طبری و اید مخنف و غیرہ نے میدان کربلا میں سیدنا حسین کے سائتی ز هرین قین کی گفتگو کے وہ الفاظ نقل کتے ہیں جن میں کما گیا ہے کہ :-"اے اللہ کے بند و! فاطمہ ر ضوان اللہ علیحا کی اولاد یہ نسبت این سمیہ (این زیاد) کے ، تمہاری محبت و نصرت کی زیادہ مستحق ہے - لیکن اگر تم ان کی مدد نہیں کرتے تو ان کے قتل کے در بے ہونے سے باز آجاؤ :-"فخلوا بین ہذا الرجل و بین ابن عمه یزید بن معاویة فلعمری ان یزید یرضی من طاعتکہ بدون قتل الحسین". (تاریخ الطمری : جلد ۲، ص ۲۳۳)۔ زیر میان سے بن جاؤاور انہیں وہاں (یزید کے پاس) جانے دو - محص بینی زندگی کی قتم ! یزید در میان سے بن کے تقریری اطاعت ہے راضی رہے گا۔

طبری کی مذکورہ روایت کا خوالہ دیتے ہوئے اثناعشری عالم و متولف عباس قمی رقمطراز ہیں :-

"جناب زهیر بهای نفیحت را گزاشت و فر مود :-

اب بر محال خدا ! اولاد فاطمه عليها السلام احق و اولی مستند بمودت و نصرت از فرز ندسمیه - هرگاه یاری نمی کنید ایشا نرا ، پس شهرادر بناه خدادر می آورم آز آنکه ایشانرا بحشید - بخد ارید حسین را بالپر عمش یزید بن معاویه - هر آنیه بجان خود م سوگند که بزید راضی خوابد شد از طاعت شبدون خشن حسین علیه السلام -( میاس فمی اظمال، جا، ص ۵ مه ۲۰ ، نفیحت و موعطه زیمر بن قین تشکر کوفه ، سازمان انتشارات جاویدان ، ایران ۸ ۸ ۲۱۵)-

ترجمه :-جناب ز عير في ربعائ نفيحت فرمايا :-

اے ہدگان خدا ! اولاد فاطمہ علیماالسلام مودت و نفرت کی این سمیہ (این زیاد) سے زیادہ حقدار و مستحق ہے۔ لیکن اگر تم ان کی مدد نمیں کرتے تو میں تہیں خداکا واسطہ دیتا ہوں کہ ان کو قتل نہ کرو۔ حسین کوان کے پچا کے بیخ یزید بن معاویہ کے پاس جانے دو۔ بچھے اپنی جان کی قتم یزید تم لوگوں کی طاعت سے قتل حسین علیہ السلام کے بغیر ہی راضی رہے گا۔

۵- برادر زاده رسول "، سید نا عبد المطلب بن ربیعه بن الحارث بن عبدالمطلب العاشمي القرشيٰ (م تقريباً ٢٣ هه، دمشن)

آپ کے والد ربیعہ بن حارث نبی صلی اللہ علیہ و سلم کے بچازاد بعائی تھے۔ اور آپ کی والدہ سیدہ ام الحکم بنت الزبیر بن عبد المطلب بھی آپ " کی بچا زاد بھن تعیں۔ سید نا عبد المطلبؓ نے اپنے قول و فعل سے یزید کی امامت و خلافت کی تصدیق و توثیق فرمائی اور قریش النب عزیز و قریب خلیفہ یزید سے خصوصی محبت و تعلق کی بنا، پر اسی کو اپنا وصی و وارث قرار دیا۔ ابن حزم کھتے ہیں :۔ ۔۔

"عبدالمطلب بن ربيعة بن الحارث بن عبدالمطلب بن هاشم، صحابی، انتقل الی ذمشق وله بها دار – فلما مات أوصی الی يريد بن معاوية وهو امير المؤمنين، و قبل وصيته – " (ابن حرم جمدة الانساب، ص ٦٢) -ترجمد: عبدالمطلب بن ربيع بن عارث بن عبدالمطلب بن باشم، معانی بين – آپ دمش منتقل مو گے تھے اور آپ کا دہاں مکان مبی تما - پس جب آپ کا انتقال مو ف لگا تو يزيد بن معاديہ کوجواس وقت امير المؤمنين تما، ابنا وصی ووارث بنا کے اور اس ف آپ کی وسيت کو قبول کر لیا۔

عن نافع لما خلع اهل المدينة يزيد بن معاوية جمع ابن عمر حشمه و ولده فقال: انى سمعت النبى صلى الله عليه وسلم يقول:-ينصب لكل غادر لوا ، يوم القيامة-

و انا قد بايعنا هذا الرجل على بيع الله و رسوله و انى لا اعلم غدراً أعظم من أن يبايع رجل على بيع الله و رسوله ثم ينصب له القتال، و انا لا اعلم احداً منكم خلعه ولا تابع فى هذا الأمر الا كانت الفيصل مينى و بينه-" (محيع البخارى، كتاب الفتى)-

ترجمہ: حضرت نافع سے روایت ہے کہ جب اہل مدینہ نے یزید کی بیعت توڑ دی تو حضرت عبداللہ بن غمر نے اپنی اولاد وخواص کو جمع کر کے فرمایا کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ

اور ہم نے اس شخص ( یزید ) سے اللہ اور اس کے رسول " کے نام پر بیعت کی ہے۔ اور میں اس سے برطنی غداری کوئی نہیں جانتا کہ کسی شخص سے اللہ اور اس کے رسول " کے نام پر بیعت کی جائے پھر اسی کے مقابلہ میں قتال کے لئے اللہ کھرا ہوا جائے۔ پس میر سے علم میں یہ بات نہ آنے پائے کہ تم میں سے کسی نے اس (یزید) کی بیعت تورطنی ہے اور اس معاملہ ( بغاوت ) میں کوئی حصہ لیا ہے۔ ور نہ میر سے اور ایسا کرنے والے کے درمیان کوئی تعلن باقی نہ رہے گا۔

۸ - براور جسنین، محمد بن حنفین، العاشمی القرشی (م ۸۱ ه، مدینه) براور حسنین وامام شیعر کیمانیه محمد بن علی، ابن الحنفیه (۲۱-۸۱ هه) احل بیت علی و بسو حاشم میں سنفردو متازییں - جن کا قول: الحسن و الحسین افضل منی و انا اعلم منهما - الاعلا، للزیک ۲/۱۵) مروف ہے۔ یعنی حسن و حسین (مادری نسبت میں) مجد ے افضل اور میں علم میں ان ے برتر ہوں۔ یا قضل اور میں علم میں ان ے برتر ہوں۔ من اللہ عنم و شجاعت محمد بن علی، ابن الحنفیہ نے سیدنا ابن جعفر و ابن عمر و ابن عبار رض اللہ عنم کی طرح نہ صرف ابتدا، ہی میں بیعت یزید فرمائی بلکہ جب واقعہ کر بلا (۲۱ هر) بیکر علم و شجاعت محمد بن علی، ابن الحنفیہ نے سیدنا ابن جعفر و ابن عمر و ابن عبار رض اللہ عنم کی طرح نہ صرف ابتدا، ہی میں بیعت یزید فرمائی بلکہ جب واقعہ کر بلا (۱۲ هر) کے تقریباً تین سال بعد واقعہ حرد (اواخر ۲۳ هه) پیش آیا تو اکا بر قریش و بنی عاشم (بشمول کے مامیوں کے مدینہ پر غلب کے بعد ان کے قائد جناب عبداللہ بن مطبع کی جانب ے بزید کے مہید فتق و فور کے حوالہ سے بیعت زید توڑ نے کے مشورہ کے جواب میں آپ نے بزید کے فتق و فور کی مغتی سے تردید کرتے ہونے فرمایا، علی الصلاۃ، متحریا للخیر، "وقعہ حضرته واقعہ تردید للہ میں این کے تا ہم دینا ہیں مطبع کی جانب ہے بزید الخیر ہے تقد میں آپ میں آپ دی تر میں ایک میں میں میں میں بیعت ایز ہو میں مالی دین آپ دیں این دیں این عرش و معلی زین العابد ین کی طرح آپ نے نہ صرف بیعت ایز ہو کی دی ماشم این دیں کے مہید فتق و فور کے حوالہ سے بیعت زید توڑ نے کے مشورہ کے جواب میں آپ نے "وقد حضرته واقعت عندہ فرایتہ مواطباً علی الصلاۃ، متحریاً للخیر،

یسال عن الفقه ملازماً للسنة-" (ابن کثیر، البدایة والنهایة، ج ۸، من ۱۳۴۳)-ترجمہ:- میں اس (یزید) کے پاس گیا ہوں اور اس کے پاس مقیم رہا ہوں- پس میں نے تو سے نماز کا پابند، کارِ خیر میں سر گرم، فقہ پر گفتگو کرنےوالااور پابند سنت پایا ہے- ۹ - برادر حسنین امام عمرین علیّ

برادر حسین ؓ امام عمر بن علیؓ نے جو "عمرالاطرف" کے نام سے بھی معروف میں، سید ما حسین ؓ کے ساتھ سفر کوفہ و کربلا سے انکار کرتے ہوئے (پنے بھائی این الحصنیہؓ وغیرہ کے ہمراہ اہتداء ہی میں بیعت یزید کرلی تھی اور سید ما حسین ؓ کوشیعان کوفہ کے بھر وسہ پر خروج سے منع فرمایا تھا :-

أ و تخلف عمر عن أخيه الحسين ولم يسارمعه إلى الكوفة أ
 وكان قد دعاه إلى الخروج معه فلم يخرج – يقال: إنه لما بلغه قتل أخيه الحسين خرج فى معصفات له وجلس بفنا، داره وقال : –

أنا الغلام الحازم – ولو أخرج معهم لذهبت في المعركة وقتلت ". (عنبة ، عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب ، لكهنو، الطبع الأول ، ص (٣٥٧) –

ترجمہ :- عمر اپنے بھائی حسین سے پیچھے رہ گئے اور ان کے ہمراہ سفر کوفہ نہ اختیار فرمایا-حالا نکہ آپ (حسینؓ) نے ان کواپنے ہمراہ خروج کی دعوت دی تھی مگر انہوں نے خروج نہیں کیا- بیان کیا جاتا ہے کہ جب انہیں اپنے بھائی حسین کے مقتول ہونے کی اطلاع ملی تو دہ زرد لباس پہن کر نطلے اور اپنے مکان کے صحن ہیں آکر بیٹھ گئے پھر کہنے لگے :- میں عظمندو مختاط جوان ہوں - اور اگر میں ان لوگوں کے ساتھ نگل پڑتا تو میں بھی معرکہ میں شریک ہو کر مقتول ہو گیا ہوتا-

"وعمر و رقية كانا تؤامين ، أمهما أم حبيب بنت ربيعة".

(المفيد `الإرشاد ، ج ۱ ، ص ۳۰۵ ، ذكر أولاد أميرالمؤمنين عليه السلام` انتشارًات علمية اسلامية ايران`۱۳۸۷ ه).

ترجمه :- عمر اور رقیه جزوان شیخ-ان دونوں کی والدہ (زوجہ علق)ام صبیب

بنت ربيعه بين-

محیقی روایات کے مطابق جناب عمر من علیؓ کو «عمر الاطرف" (یک طرفہ شرف والا) اس لئے کہتے تھے کہ وہ صرف باپ (علیؓ) کی طرف سے عالی النسب تھے۔ جبکہ عمر بن علی زین العابدینؓ کو اولاد علیؓ وفاطمۃ ہونے کی ماء پر عمر الاشرف (دوطرفہ شرف والا) کہتے تھے۔

عباس فمن عمر من على ذين العلدينُ في حواله س تحرير فرمات بي :-

"مؤلف گوید که عمرین علی مذکور ملقب باشرف است - واور اعمر اشرف گفتد بالسبه بعمر اطرف پسر حضرت امیر المؤمنین علیه السلام چه آنکه این عمر از آل جت که فرزند حضرت زمر اصلوات الله علیهااست و دارای آل شرف و شرافت است ، اشرف از آل یک باشد-

وآن یک را «عمر اطرف» گفتد از آنکه فضیلت و جلالت اواز یک وی بینهائی است که طرف پدری نسبت حضرت امیر المؤمنین علیه السلام باشد واز طرف مادری دارای شرافت نیست"-(عباس فتی، مقصی الامال، ج۲، ص ۲۷، ، ذکر اولا و حضرت امام سجلد علیه السلام سازمان

انتشارات جاویدان،ایران،۹۹ ۱۳۱۵). ترجمہ :- مؤلف عرض کر تاہے کہ :- عمر بن علی (زین العلدین) مذکور کو

حضرت امیر المؤمنین علی بن ابلی طالب علیہ السلام کے فرز ند "عمر الاطرف" کے مقابلے میں "عمر الاشرف" اس لئے کہتے ہیں کہ وہ حصرت زہر اصلوات اللہ علیہا کی اولاد میں سے ہیں-اور ان کے خاندانی شرف وہمہ کیر کی کے حامل ،ونے کی وجہ سے ان دوسر ے عمر سے زیادہ شرف والے ہیں-

اوران دوسرے عمر کو "عمر اطرف" (یک طرفہ عالی نسب) کہتے ہیں' اس لئے کہ ان کی فضیلت وبزرگی اس لحاظ ہے یک طرفہ ہے کہ ان کی پردی نسبت حضرت امیر المومنین (علی بن ابلی طالب) علیہ السلام کی طرف ہے' مگر مال کی طرف ہے دواس شرافت نسبی کے حاص (فاطمی النسب) نہیں۔

سیدنا ابن جعفر کی صاحبرادی سیدہ ام محمد زوج یزید تعمیں - (۱بن حزم، جمدة الانساب، ص ١٢) - جو سیدہ زینب بنت علیٰ کی سو تیلی بیٹی تعمیں - ابن جعفر نے سیدنا ابن عب س و ابن عرو ابن الحنفید رضی اللہ عنهم کی طرت ابتداء ہی میں بیعت یزید کر لینے کے علاوہ سید نا حسین کے کم سے نگل کر سفر کوف کی خبر سن کر اپنے دو بیٹوں کو بھیجا: -"فارسل عبداللہ ہی جعفر ابنیہ عونا و محمداً لیودا الحسین فابی ان یرجع و خرج الحسین بابنی عبداللہ بن جعفر معه - " (ابن تنبیه، الاماما و الساب، ج ۲، ص ۲ وراجع للتصلیل " للارشاد" للشیخ المفید 'ج ۲ ' صال کا ایران کا ۸ سامہ) ترجہ: عبداللہ بن جعفر نے اپنے دو بیٹوں عون و محمد کو بھیجا تا کہ حضرت حسین کو واپس لے آئیں مگر حسین نے الکار کر دیا اور عبد ند ان تبعز کے دونوں بیٹوں کو بھی خرون میں ساتھ لے لیا-

11 - سید ناعلی بن الحسین ، زین العابدین (م مهم حص، مدینه) مشهور تابعی اور سید ناعلی و حسن و حسین کے بعد احل تشیع (زیدیہ و اسماعیلیہ و اثنا عشریہ و نور بنشیہ و غیرہ) کے جو تھے امام و فرزند حسین ، سید ناعلی زین العابد بن جو واقعہ کربلا کے بعد زندہ بچ جانے والوں میں سر فہر ست ، میں ، انہوں نے سید نا حسین کی یزید کے باتد میں باتد دینے کی پیش کش کی روشی میں نہ صرف واقعہ کر بلا کے بعد بیعت یزید فرمانی بلد واقعہ حرہ (اواخر سات ھ) کے موقع پر حامیان ابن زبیر کے مدینہ پر غلبہ اور احل مدینہ کی تشیر تعداد کی یزید کے خلاف بغاوت کے دوران میں بیعت یزید کو بر قرار رکھتے ہوئے یزید کو تائید وحمایت کا خط ہی تحریر فرمایا - چنانچہ یزید نے اپنے سالار لشکر، مسلم بن عقب کو آپ سے حس سلوک کی خصوصی حدایت کی:-

و انظر علی بن الحسین واکفف عنه و استوص به خیراً فانه لم یدخل" مع الناس و انه قد أتانی کتابه-"

(ابن الاثير، الكامل في التاريخ، الجزء الرابع، ص ٢٥ و طبري ٢/٢٠)

ترجمہ: اور علی بن حسین کا خاص خیال رکھنا، ان کے ساتھ حسن سلوک کرنا اور انہیں کوئی تطبیف نہ پہنچنے دینا کیونکہ وہ اس معاملہ ( بغاوت) میں لوگوں کے ساتھ ضریک نہیں اور ان کا خط میر سے پاس آ چکا ہے۔ چنا بچہ سید نا علی زین العابدین نے یزید کے لئے امیر لشکر مسلم بن عقبہ کے ساسے

"سأل يحيى بن شبل ابا جعفر عن يوم الحرة، هل خرج فيها احد من أهل بيتك؟ فقال ما خرج فيها أحد من آل أبى طالب ولا خرج فيها احد من بنى عبدالمطلب، لزموا بيوتهم- فلما قدم مسرف (اعنى مسلم بن عقبة) و قتل الناس، و سارالى العقيق، سأل عن على بن الحسين أحاضر هو؟ فقيل له نعم- فقال مالى لا أراه؟ فبلغ أبى ذلك فجاءه و معه ابو هاشم عبدالله و الحسين ابنا محمد بن على (ابن الحنفية)- فلما رأى أبى رحب به و أوسع له على سريره- ثم قال كيف كنت بعدى- قال انى احمد الله اليك- فقال مسرف: ان امير المؤمنين أوصانى بك خيراً- فقال أبى: وصل الله امير المؤمنين-" منعا)

ترجمہ: "یحی بن شبل نے ابو جعفر (محمد الباقر) سے واقعہ حرہ کے متعلق دریافت کیا کہ کیا ان کے ظائد ان کا کوئی فرد (یزید کے خلاف) لڑنے کے لئے لکلا تعا تو انہوں نے فرمایا کہ نہ ظائد ان ابو طالب میں سے کوئی فرد ثلا تعا اور نہ عبد المطلب (یعنی بنو طاشم) کے گھرانے سے کوئی فرد لڑنے نگلہ سب اپنے اپنے گھروں میں بیٹے رہے۔ جب مسرف (مسلم بن عقبر) آیا اور قتال کر کے وادی عقیق میں شہر اتو اس نے میرے والد علی بن حسین کے بارے میں دریافت کیا کہ کیا وہ (مدینہ میں) موجود ہیں؟ تو اسے بتایا گیا کہ ہال موجود ہیں۔ پھر وہ کھے لگا بنہی تو وہ اس کے پاس آئے اور ان کے ساتھ محمد بن علی (ابن الحنفیہ) کے بیٹے ابو طاشم بنہی تو وہ اس کے پاس آئے اور ان کے ساتھ محمد بن علی (ابن الحنفیہ) کے بیٹے ابو طاشم برا بر چاریا ٹی پر جگہ دی۔ پھر میرے والد سے پوچا کہ میرے بعد آپ کیسے رہ؟؟ انہوں نے فرمایا:۔ میں اللہ کی حمد اور آپ کا شکریہ اوا کرتا ہوں۔ مسروف لگا کہ ہوں ہیں۔ پر والہ پن بندی بند زی دی بھی تھے۔ مسروف نے جب میرے والد کو دیکھا تو خوش آلہ ید کہا۔ اور اپن الم میں بن کی تھے۔ مسروف نے جب میرے والد کو دیکھا تو خوش آلہ ید کہا۔ اور اپن مر ابر چاریا ٹی پر جگہ دی۔ پھر میرے والد سے پوچا کہ میرے ہوا تو کی ہوں ن فرمایا:۔ میں اللہ کی حمد اور آپ کا شکریہ اوا کر تا ہوں۔ مسروف کھنے لگا کہ وامیر الموں نے فرمایا:۔ میں اللہ کی حمد اور آپ کا شکریہ اوا کر تا ہوں۔ مسروف کھنے لگا کہ وامیر المومنین مسلم بن غربی کا ہم بگار کر "مسروف" سے میری مراد وزیادتی کی فرائی توی۔ تو میرے والد (زین مسلم بن عقر کا نام بگار کر "مسروف" سے میری مراد وزیادتی کی فرائی بھی۔ اور پر ساتھ ہیں وہ حین ہو کہ باتھ ہو ہو ہا تھ مسلم بن عقر کا کا میں میں میں مسلم بن عقر کا کا میں گار کر "مسروف" سے میری مراد وزیادتی کی مسلم بن عقر کا کا میں ہوں۔ "سروف " مسلم بن عقر کا کا م مگار کر "سروف" سے میری مراد وزیاد کی ہو مسلم بن عقب کا کا میں ہوں۔ "سے میری مراد " مسلم بن عقب کا کا میں مسلم بن عقب میں ہوں کی مسلم بن عقب کا کا میں میں مسلم بن عقب کا کا میں ہوں۔ " سے میری مراد وی کی کے دی مسلم بن عقب ہوں ہیں میں مسلم بن عقب کا کا میں ہوں۔ " سے میری مراد ہے: سلم بن عقب ہوں کی مسلم بن

عقب)۔ ٹُر س کے باوجود روایت میں علی زین العابدینٰ کے یزید کے لئے بطور ''امیر المؤمنين " دعائبه كلمات موجود بين- و صل الله امين المؤمنين (الله امير المؤمنين پر رحمت فرمائے)۔

۲۱- سید نا سعید بن المسیب (م ۹۹هم) مشور تابعی و منتقی اور جلیل القدر عالم وصالح سید نا سعید بن مسیب (م ۹۹هم) یزید کو صدر اسلام کے عظیم مسلم خطیبوں میں سر فہر ست قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں:-"خطبا ، الناس فی الاسلام معاویۃ و ابند و سعید بن العاص و ابند و عبدالله بن الربیر-" (ابنی تشیر، البدایۃ والندایۃ، ج ۸، ص ۲۱۱، ۳۳۰) ترجمہ: (خلفا، اربعہ کے بعد) اسلامی دور میں لوگوں کے سب سے بڑے خطیب، حضرت معاویہ، ان کے فرزند (یزید) سعید بن العاص نیز ان کے فرزند اور عبداللہ بن زبیر

۱۳۰ - سیدنا ابو جعفر محمد الباق الهاشمی القرشی (م ۱۱۱هه، مدیسه) مشور تابعی د امام احل تشیع سیدنا محمد الباقر بن علی زین العابدین کا مندرجه ذیل قول سید ناعلی زین العابدین و محمد الباقر سمیت آل علی و بنو عبد المطلب و بنو حاشم کے بیعت پزید کو داقعہ حردہ کے موقع پر برقرار رکھنے کی دلیل ہے:-

"سال يحيى بن شبل ابا جعفر عن يوم الحرة هل خرج فيها أحد من أهل بيتك؟ فقال : ما خرج فيها أحد من آل أبي طالب و لا خرج فيّها أحد من بنى عبدالمطلب، لرموا بيوتهم-" (طبقات ابن حد و الامامة و السياسة، جلد اول، ص ٢٣٠)

ترجمہ: یمنی بن شبل نے ابو جعفر (امام مہم الباقر) سے یوم جرہ (یزید کے خلاف حامیان ابن زبیر کی قیادت میں مجل مدینہ کی کثیر تعداد کی بغاوت در اواخر ۲۳ ھ) کے بارے میں پوچھا کہ کیا اس میں آپ کے احل بیت میں سے بھی کوئی (لشکریزید سے لڑنے کے لئے) باہر آیا تو آپ نے فرمایا: نہ تو آل ابی طالب میں سے کوئی (لڑنے کے لئے) باہر بلکادادر نہ بنوعبد المطلب میں سے کوئی نکا۔ سب تھروں میں بیٹھے رہے۔

۴ ۱- محدث ابو عبد الرحمن عبد التدبن شوزب (م ۱۵۶ه) ا بو عبدالرحمن عبدالله بن شوزب الزاساني، متوفى ١٦٦هه جو عام طور ہے ابن شوزب کہلاتے تھے، بڑے یائے کے ثقہ راوی بیں- بخاری میں ان سے روایت لی گئی ہے- ابن معین د نسائی و ابن حبان سب ہی نے ان کو نقہ وصدوق بتایا ہے۔ یہ ابن شوزب، یزید کے بارے میں روایت کرتے ہیں :-"وقال ابن شورب سمعت ابراهیم بن ابی عبد یقول: سمعت عمر بن عبدالعزيز يترجم على يزيد بن معاوية.-" (ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، جلد ٦، ص ٢٦٢) اورا بن شوزب نے بیان کیا ہے کہ میں نے ابراہیم بن ابی عبد کوفرماتے سنا رجمه :-کہ:- میں نے عمر بن عبدالعزیز کو یزید بن معاویہ (کے نام) پر رحمتہ النٰہ علیہ کیتے سنا ہے۔ یہ بھی واضح رے کہ اموی خلیفہ راشد سید کا عمر بن عبدالعزیز کی والدہ سیدہ فاطمتہ کی سمشیرہ سیدہ ام مسلین بست عاصم بن عمر خاروتؓ، یزید بن معاویؓ کی زوجہ تعیں۔ اور اس طرٹ خلیفتہ المسلمین یزید، امیر المؤمنین عمر بن عبدالعزیز کے خالو تھے۔ "ام مسكين بنت عاصم بن عمر، خالة عمر بن عبدالعزيز، زوجة يزيد بن معاوية-" (ذهبي، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، ج ٣، ص ٢٠٠، بذيل الكني للنسوة)-محدث ابو زرعه دمشقي -- / Ø مشہور محدث، ابو زرعہ دمشقی کے حوالہ سے ابن کثیر یزید کو صحابه سے متصل اعلی طبقه تابعین و راویان حدیث میں شمار کرنے کے سلسلہ میں لکھتے ہیں:-وقد ذكره ابو زرعة الدمشقي في الطبقة التي تلي الصحابة و هي العليا و قال: له احاديث-" (ابي كثير، البداية و النهاية، ج ٨، ص ٢٢٢). ترجمہ: اور (محدث) ابو زرعہ دمشقی نے اس (یزید) کا ذکر صحابہ سے متصل اعلی طبقہ (تابعین) میں کہا ہے اور فومایا ہے کہ یزید سے احادیث مروی ہیں۔

ٔ **۱۱- محدث ز**راره بن اوقی

265

بی صلی اللہ علیہ و سلم کی مشہور حدیث ہے کہ:۔ "خیر الناس قرنی ثم الذین یلونھم ثم الذین یلونھم-" (بغاری کتاب الشهادة و مسلم، کتاب فصائل الصحابة) ترجمہ:۔ "سب سے بہتر میرے زمانے کے لوگ ہیں پھر جو ان سے متعمل ہیں، پھر جو ان کے بعد ہیں۔" اس حدیث کے لفظ "قرن" کی تشریح کرتے ہوئے مشہور محدث زرارہ بن اوٹی، یزید کو سوی قرن اول میں شمار کرتے ہیں:۔ "القرن عشرون و مائة سنة فبعث رسول الله فی قرن و کان آخرہ موت یزید بن معاویة-(طبقات ابی سعد، جلد اول، ص ۲۵، و البدایة و النہایة، ۸ / ۲۲۹) (طبقات ابی سعد، جلد اول، ص ۲۹، و البدایة و النہایة، ۸ / ۲۲۹)

ر جمہ: • • کرن ایک شو بیش بر ک تک ہوتا ہے۔ رسوں اللہ بن کرن میں جنوب ہوئے، وہ یزید بن معادیہ کی وفات پر ختم ہوتا ہے۔

۲۱- سیدنا با یزید بسطامی (م ۲۱ / ۲۶۴ه)

عالمی شہرت یافتہ جلیل القدر عالم و صوفی سیدنا با یزید بسطامی (طیفور بن عیسی بن سروشان) واقعہ کربلا (۲۱ ھ) کے بعد تیسری صدی ،جری سے تعلق رکھتے ، بیں - ان امام ابل تصوف، طیفور بن عیسی نے اپنی کنیت یزید کے نام پر ابو یزید (بایزید) رکھی - جو اس بات کی دلیل ہے کہ یزید بحیثیت خلیفتہ السلمین ان تمام منفی الزامات سے بری الذمہ ہے جو قتل حسین، واقعہ کربلا و حرہ اور فت و فبور کے حوالہ سے اس پر عائد کے جاتے ، بیں - ور نہ کی غلط اور برے شخص کے نام پر اپنی کنیت رکھنا کوئی عام شخص بھی پسند نہیں کرتا کوا کہ سید نا بایزید جیسا جلیل القدر عالم و باخبر صوفی ایسا کرے، جن کے بارے میں علامہ اقبال فرماتے ، ہیں:-

> شوکت سنجر وسلیم تیرے جلال کی نمود فتر جنید و مایزید تیرا مجال بے نقاب

اور بقول شاعر آخر:-ادب گاهیست زیر آسمال از عرش نازک تر نفس تحم کردہ می آید جنید و بایزید اینجا (ردصنه نبوی آسمان تلے عرش سے مجی زیادہ نزاکت و احتیاط کی حامل جائے ادب ید ہمی پیش نظر رہے کہ نام تو بالعموم والدین رکھتے ہیں۔ گر کنیت بدات خود اختیار کے جاتی ہے۔ چنانچہ سیدنا بایزید کا اپنے نام طیفور کے ساتھ کنیت "بایزید" (ابویزید) اختیار كرنا، جبكه ائمه اربع في في سي تين امام (امام ابو حنيفه م ١٥٠٥ مام مالك م ٢٥١٥ اور امام شافعی م ۲۰۴۳ هد) ان سے پہلے قریبی زمانہ میں گزرے تھے اور چوتھے امام احمد بن حنبل (م اسم الما المرابع المراجع الم مسلم (م ٢٦١هـ) الم مسلم (م ٢٦١هـ) الم م ابوداؤد (م ٢٥ ٢هه) المام محمد بن یزید، ابن ماج (م ۲۵ ۲۵) امام ترمذی (م ۲۵ ۲۹۵) اور امام نسائی (م ۲۰۳۰ه) ان کے جلیل القدر معاصرین تھے۔ یہ اس بات کی دلیل مزید ہے کہ یزید کے نام پر کنیت یا نام رکھنا ائمہ اربعہ و محدثین ستہ و بایزید بسطامی کے زمانہ (پہلی دوسری اور تیسری صدی ہجری) میں نہ تو معیوب تعااور نہ ہی کی لحاظ سے باعث ندامت- اور اسلاف کا یہ طرز عمل یزید کے بارے میں منفی پرویکندہ کی تردید اور غلط فہ پول کے ازالہ کا باعث ہے۔

معلومات کیلئے بیہ بھی داشتے رہے کہ حفرت بایزید سطائیؓد ترک سلطان بایزید ملدرم جیسے مشاہیر امت سے بہت پہلے متحدداکار قرایش و بندی ہاشم' محلبؓو اٹل ہیٹؓ

(عنبة عمدة الطالب فى أنساب آل أبى طالب طبع لكھنو ص ١٥)-ترجمہ :- اور عقيل ابن تھائى على كرنانہ خلافت ميں ان سے جدا ہو گئے اور بھاگ كر معاديہ كے پاس چلے گئے- جنگ صفين ميں ان (معاديہ) كے ہمراہ شريك متھ-

۲- یزید بن ابلی سفیان مجلیل القدر صحابی رسول و برادر سیده ام حبیبهٔ ام المؤمنین نیز یکے از فاتحین شام بیں-امام و خلیفه تانی عمر فاروق سے اخلیس امیر و مشق مقرر فرمایا- آپ یکے بعد مقرر شده امیر و مشق (و بعد ازال امیر شام ور خلافت سیدنا عثان ) معاومید بن ابلی سفیان نے اپنے انہی برادر بزرگ کے نام پر ایکے میٹ کانام بزیدر کھا-

(عباس فتى بعظمى الآمال دراحوالات فى والآل ، ج اع الا ٢ ، ذكر فرز ندان حسن بن حسن بن على بن الى طالب عليه السلام مازمان انتشارات جاويدان الران ٨ ٨ ٣ ١ ه)-ترجمه :- زينب (منت حسن متنى و فاطمه منت حسين ) سے (اموى خليفه) عبد الملك بن مروان في شادى كى-اور فاطمه (بنت حسن متنى) معاويه بن عبد الله بن جعفر كے حباله عقد ميں آسميں-اوران كے بطن سے چار مينے اوراكي بيدتى پيدا ، جو خ- جن كے نام اس طريقه پ درج شدہ جن :- بزيد- صالح - حماد- حسين- زين-

اور جمال تک حسن مثنی کے بیٹوں کا تعلق ہے توان میں سے محمد کے سواتمام کے مال اولا د ہوئی''۔

انی معادیہ کی ہمشیرہ سیدہ ام محمد ست عبداللدین جعفر طیار (سیدہ زینب، ست علی کی سو تیلی بیشی) کے بارے میں روایت ہے کہ وہ ازواج ہزیدین معادیت میں شامل تحصین :-

"وأم محمد بنت عبدالله بن جعفر تزوجها يزيد بن معاويه بن أبى سفيان"—

(ابن حزم جمهرة أنساب العرب ص ٦٩ ولد جعفر بن ابى طالب تحقيق
 و تعليق : عبدالسلام محمد هارون دارالمعارف مصر

بائ حبيب! باع مر دارالم ميت! باع فرزند محمدً!

حتی کہ سیدہ زینب بن علیؓ کا مزار مبارک د مشق میں ہونے کے بارے میں بھی ایک د لیل یہ دی جاتی ہے کہ قافلہؓ حسینی کے مدینہ واپس آنے کے بعد سیدہ زینبؓ اپنی انہی عزیزہ سیدہ ام محمدؓ کے پاس د مشق تشریف لے گئی تقییں -اورو ہیں آپ کا انتقال و تد فین ہو گی-

ان بطور امثال درج شدہ چند تاریخی اشارات سے "ریزید " و "بایزید " (نامو کنیت ) کے بارے میں مغرفت حقائق اور تاریخی غلط قنمیوں کے ازالہ میں بردی مدد کی جاسکتی ہے- واللہ الموفق- ۱۸ - امام ابوعبدالله محمد بن يزيد، ابن ماجه القرويسي (م ۵۵ - ۲۵)

"وتو في ابو ايوب الانصارى سنة اثنتين و خمسين هجرية، و كان في جيبش يريد بن معاوية بحصار القسطنطينية، فمرض ابوايوب فعاده يريد، فقال له: حاجتك؟ فقال أبو أيوب: حاجت اذا انامت فاركب، ثم سغ في ارض العدو ما وجدت مساغاً فلادفني. ثم ارجع. فتوفى، ففعل الجيش ذلك و دفنوه بالقرب من القسطنطين. فهذا قبره رضى الله عنه-(نقل من محتاب الله الغابة في معرفة الصحابة لا بن الاثير الجرين

( تصویر کتب و مذکورہ عربی عبارت کے لئے لاحظ ہو :- "اموی خلافت کے بارے میں غلط فسیوں کا ازالہ" باخوذ از اظہار حقیقت مؤلفہ مولانا محمد اسحاق صدیقی ندوی، ناشر مولانا عبدالرحمن، کرایمی، اسلامی کتب خانہ بنوری ملاؤن، اشاعت دوم رمصنان ۱۹۱۹، ) -

ترجمہ:- ابوا یوبؓ نے سن باؤل ہجری میں و فات پائی۔ آپ یزید بن معاویؓ کے اس لشکر میں شامل تھے، جس نے قسطنطینیہ کا محاصرہ کر رکھا تعا۔ پس آپ بیمار ہوئے تو یزید آپ کی عیادت کے لئے آیا۔ پس وہ کھنے لگا: آپ کی کوئی خوام ش ہو تو فرمائیے؟ ابوا یوب نے فرمایا: میری خوام ش یہ ہے کہ جب میں و فات پا جاؤں تو (میرے جسد کے ہراہ) سوار ہو جاؤ، اور پھر دشمن کی سرزمین میں جہاں تک راستہ پا سکو، آگ بڑھو، اور وہاں بھے دفن کر کے واپس ہوت آؤ۔ پھر آپ وفات پا گے تو کشکر نے ایسا بی کیا، اورانسیں قسطنطینیہ کے تو یب دفن کردیا۔ صاحب "مشکاة المصابيح" الم خطيب تمريزی (م ٢٣ ٢ ٥) نے متعدد اين صحلبة و تابعين راويان حديث كا تعارف كرايا ہے جن كے نام "يزيد" تھے-الا كمال فى اساء الرجال كے حوالہ ت واقعہ كربلات پہلے اور بعد كے ان قابل احرام "يزيدون" كا مختر تذكرہ درج ذيل ہے :-حرف الياء فصل صحابہ كےبارے ميں "ا ٩٩- يزيدين الاسود

یہ یزید' اسود کے بیٹے اور سوائی ہیں-ان سے ان کے بیٹے جائر نے روایت کی-ان کا شار اہل طا ئف میں ہو تاہے-ان کی حدیث اہل کوفہ کے یہاں پائی جاتی ہے-سوائی میں سین مسلہ معنموم ولو بلا تشدیداور الف میرودہ ہے-

## ۹۸۲- یزیدین عامر

یہ یزید ہیں عامر کے بیخ-اور سوائی اور تجازی ہیں- غزوہ حنین میں مشر کین کی جانب سے شریک تھے- اس کے بعد مسلمان ہوئے-ان سے سائب بن یزید وغیرہ نے روایت کی-

## ۹۸۳ - یزیدین شیبان

یہ بزید شیبان کے بیٹ ازدی اور صحافی ہیں-ان سے روایت بھی نقل کی تن ب-ان کاذ کروحدان میں کیا جاتا ہے-انہوں نے این مربع سے روایت کی-(مربع میں میم مکسور ہے)-اور ان سے عبداللہ این صفوان نے روایت کی-ان کی حدیث جج کے بارہ میں ہے-

۹۸۴ پزیدین نعامه

یہ یزید' نعامہ کے بیٹے اور طلبی میں۔ان سے سعیدین سلیمان نے روایت کی- تحالت شرک حنین میں شریک ہوئے-اور اس کے بعد مسلمان ہوئے-ترفدی کا ار شاد ب کہ ان کی آنخضرت صلی اللہ ملیہ وسلم ہے حدیث کی ساعت معروف شیں ہے-نعامہ میں نون اور عین مسلہ دونوں پر فتحہ ہے''۔ (خطیب تبریزی' الا کمال فی اساء الرجال 'اردوتر جمه' ص ۲۵۷– ۳۱۸ حرف الیاء 'فصل صحابہ کے بارے میں'مطبوعہ مع مشت کاۃ المصابیح' مکتبہ رحمانیہ 'لاہور)۔

فصل تابعی مر دول کےبارے میں

• ۹۹ - یزید من بارون یہ یزید 'بارون کے بیٹ اور سلمی ' یعنی ان کے آزاد کردہ ہیں 'واسط کے رہنے والے - ایک جماعت سے انہوں نے روایت کی - اور ان سے احمد من حنبل ' علی من المد بنی وغیرہ نے روایت کی - بغداد میں وارد ہوئے - اور وہاں حدیث میان کی - بھر واسط لوٹ آئے - اور وہیں وفات پائی - سن ^ ااھ میں پیدا ہوئے - این المد بنی کہتے ہیں کہ میں نے این ہارون سے زیادہ قوی الحظ نہیں دیکھا - حدیث کے زبر دست عالم اور حافظ و عابد ہے - سن کے اسم میں انتقال فرمایا -

۹۹۱ یزید تن زریع

یہ یزید ہیں' زریع کے بیٹے-ان کی کنیت اید معاویہ ہے- حافظ حدیث ہیں-ایوب ویونس سے انہوں نے' اور ان سے این المدینی اور مسدد نے روایت کی-ان کا ذکر باب الشفظہ والرحمہ میں آتاہے-امام احمہ حنبلؓ نے فرمایا کہ :- بصر ہ میں دینی و علمی پنیٹل ان پر ختم ہے- شوال سن ۸۲ اھ میں بھر ۸۱ سال وفات پائی-

۹۹۲ - یزیدین هر مز

یہ یزید بیں ' ہر مز کے بینے 'بعدانی 'مدینی – اور بعولیت کے آزاد کر دہ ہیں۔انہوں نے اید ہر یہ ' ہر مز کے بینے 'بعد اللہ اور عمروین دیتار اور زہری نے روایت کی۔ کی۔

۳۹۹- بزیدین ابی عبید یہ پزیر ہیں' ابد عبید کے بیٹے-سلمہ بن الاکوع کے آزاد کردہ ہیں-انہوں نے سلمة اوران سے بیصی بن سعید وغیرہ نے روایت کی-۹۹۴- يزيدين رومان ید بزید میں ' رومان کے بیٹ - ان کی کنیت ابوروج ب - اہل مدینہ میں شار ہوتے ہی۔ این الزیر اور صالح بن خوارت سے حدیث کی ساعت کی۔ اور ان سے امام زہری وغير ويني ردايت کي-۹۹۵- يزيد بن لأصم یہ بزید بنی ' اصم کے بیٹے۔ حضرت ام المومنین میوند کی ہمشیرہ زادہ ہیں۔ حضرت میمونی اورایو ہر رہ ہے روایت کرتے ہیں-۹۹۲- یزیدین نغیم یہ پزید ہیں' نعیم بن ہزال کے بیٹے'اور اسلمی ہیں۔انہوں نے اپنے والد اور جائڑ ے 'ادران سے ایک جماعت نے روایت کی۔ نعیم میں نون پر فتحہ ہے اور عین مہملہ ہے۔ اور ہزال میں "ہا" مفتوح اور"زاء" مشددہے-۷۹۹-يزيدين زياد یہ پزید ہن' زیاد کے بیٹے اور دمشق کے ماشندے ہیں-انہوں نے زہر می اور سلمان این حبیب سے 'اور ان سے وجمع اور ایو نعیم نے روایت کی "-

(خطیب تمریزی الا کمال أساء الرجال اردو ترجمه مطبوعه معه هشت المصابیح ' کمتبه رحمانیه ' الاجور 'حرف الیاء ' فصل تابعی مردول کے بارے میں ' ص ۱۸۹ - (۱۹۹)-

19- محمد بن مسلم ابن قتيبه الدينوري (م ٢ ٢ ٢ <del>ح</del>د) مشہور قاضی و محدث و ادیب و مؤرث ابو عبداللہ محمد بن مسلم، ابن قتیب سے منسوب "الإمامة و السیاسة" میں مروی ہے کہ جب یزید نے پس ماندگان قافلہ حسینی کودیکما اور اے شہادت حسین کی خبر ملی:۔ "فبکی یزید حتی کادت نفسه تفیض و بکی أهل الشام حتی علت **أصواتهم-"** (ابن قتيبه، الامامة و السياسة، جلد ثاني، ص ٨). تر جمہ: پس پزید اس قدر رویا کہ جان خطر ہے میں پڑ گئی۔ اور احل شام بھی اس قدر روئے کہ جیخیں نکل کئیں۔ ابن سعد کو تین حسینی شرطوں پر مبنی پیش کش کے حوالہ سے یزید کے پاس حانے کی پیش کش کے سلسلہ میں مذکور ہے:-"أو تسيرنى الى يزيد فأضع يدى في يده فيحكم بما يريد-" (الامامة و السياسة، ۲/۲). ترجمہ: یا مجھے یزید کے پاس بھیج دو تاکہ میں اس کے ہاتھ میں اپنا ہاتھ رکھ دوں پھر وہ جیساجامے فیصلہ کردے۔ ان مشهور عالم و ادیب و مؤلف قاصی دیسور ابن قتیب نے اپنی مستند تصنیف "عیون الاخبار" میں یزید کوانتہائی صابر شخص قرار دیا ہے:-"كان يزيد صبوراً-" (عيوم الأخبار لابن قتيبة). یزید بہت ی صابرانسان تعا-زجمہ ۔۔

۰,

275

.

`

\_`

17- امام شہاب الدین، ابن عبدر بر الاندلسی (م ۲۹۳۹ه) عظیم اندلسی عالم و ادیب اور کئی جلدول پر مشتمل عالمی شہرت یافتہ علمی و ادب تصنیف "العقد الفرید" کے مؤلف امام شہاب الدین، ابن عبدر بر نے اس کتاب میں عظیم خطبائے عرب کے خطبات بھی درن کئے ہیں- چنانچ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خط جمتہ الوداع کے بعد سیدنا ابوبکر وعمر وعلی و معاویہ رضی اللہ عنہم کے خطبات درن کئے ہیں او ان کے بعد یزید کی اعلی خطابت کا اعتراف کرتے ہوئے بحیثیت خلیفہ یزید کے بعض خطبات بھی درن ہیں- جو عربی فصاحت و بلاغت اور قرآن واخلاق پر مبنی کلام کا عمدہ نمو ہیں- اس سلسلہ میں ابن عبدر بہ کا پیش کردہ ایک خطبہ یزید ملاحظہ سو:-

"الحمدلله احمده و استعینه و أومن به و اتوکل علیه- و نعوذ بالذ من شرور أنفسنا و من سیئات أعمالنا من یهده الله فلا مضل له ومو یضلله فلا هادی له-

و أشهد أن لا اله الا الله وحده لا شريك له و أن محمداً عبده و رسوله، اصطفاه لوحيه و اختاره لرسالته و كتابه و فضله و اعره و اكرمه و نصره و حفظه، و صرب فيه الأمثال و حلل فيه الحلال و حرم فيه الحرام-و شرع فيه الدين اعذاراً و انذاراً لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ويكون بلاغاً لقوم عابدين-

أوصيكم عباد الله بتقوى الله العظيم الذى ابتدأ الامور بعلمه، و اليه يصير معارها و انقطاع مدتها و تصرم دارها - ثم انى احذركم الدنيا فانها حلوة خصرة، حفت بالشهوات و راقت بالقليل و اينعت بالفانى و تحببت بالعاجل، لايدوم نعيمها و لايؤمن فجيعها، أكالة غوالة غرارة لاتبقى على حال، ولا يبقى لها حال لن تعدوا الدنيا اذا تناهت الى امنية أهل الرغبة فيها و الرصابها أن تكون كما قال الله عز و جل: -

اضرب لهم مثل الحيوة الدنيا كماء انرلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض فأصبح هشيماً تذروه الرياح و كان الله على كل شنى مقتدراً-

ونسأل ربنا و الهنا و خالقنا و مولانا أن يجعلنا واياكم من فزع

بومئذ آمنس-ان أحسن الحديث و أبلغ الموعظة كتاب إلله يقول الله به:-وأذا قرى القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم ترحمون-أعوذ بالله من الشيطن الرجيم- بسم الله الرحمن الرحيم-لقد جاء كم رسول من أنفسكم عريز عليه ماعنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤف رحيم- فإن تولوا فقل حسبي الله لا آله الا هو عليه توكلت وهو رب العرش العطيم-" (ابن عبدريه، العقد الفريد، جلد ٢، ص ٣٤٨، طبع مصر، ١٣٥٣ه)-سب تعریف اللہ کے لئے ہے۔ میں اس کی حمد و ثناء کرتا ہوں اور اسی سے ترحمه :-مدد مانگتا ہوں۔ اس پر ایمان رکھتا ہوں اور اس پر بھروسہ کرتا ہوں۔ اور ہم اینے نفسوں کے شمر اور برے اعمال سے اللہ کی پناہ مائلتے ہیں۔ جسے اللہ حدایت دے، اسے کوئی تحمراہ کرنے والا نہیں اور جبے وہ گھراہ کر دے تو اس کے لئے کوئی حدایت دینے والا نہیں۔ نیز میں گوہی دیتا ہوں کہ الند کے سوا کوئی معبود نہیں۔ وہ یکتا و تنہا ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں۔ اور اس بات کی گواہی کہ محمد اللہ کے بندے اور رسول بیں۔ جنسیں اس نے اپنی وجی کے لئے منتخب کیا اور اپنی رسالت و کتاب و فضیلت کے لئے اختیار فرمایا۔ انہیں عزت واکرام اور نصرت و حفاظت سے نوازا۔ اور اس ( قر آن ) میں مثالیں بیان فرمائیں۔ اس میں طلال کو حلال اور حرام کو حرام شہر آیا۔ نیز اس میں دین کے شمرائع بیان کئے اور اعذار واندار کئے تا کہ لوگوں کو رسولوں کے آجانے کے بعد اللہ کے خلاف کوئی حجت نہ مل یائے۔ نیز یہ قوم عابدین تک پہنچ جائے۔ اے اللہ کے بندو! میں تہیں اس خداوند عظیم کا تقوی اختیار کرنے کی تلقین کرتا ہوں جس نے اپنے علم سے امور کی ابتداء فرمائی اور جس کی طرف تمام معاطات لو شتے ہیں اور اختتام زمانہ وانتہائے مدت امور اس کی طرف راحیج ہے۔ اس کے بعد میں تمہیں دنیا ہے ڈراتا ہوں کیونکہ یہ سرسبز و شیریں ہے، خوامشات سے دھکی ہوئی ہے، تھوڑے پر قناعت نہیں کرتی، فانی چیزوں سے انس رکھتی ہے اور عجلت والی چیز کو پسند کرتی ہے۔ جس کی نعمۃوں کو دوام نہیں، جس کے حوادث سے امان نہیں۔ یہ سرٹپ کر ﷺ جانے والی، مست و بلاک کر دینے والی اور دحوکہ باز ہے۔ نہ توا ہے کسی ایک حالت پر قرار ہے اور نہ اس کے لئے کوئی حالبت سمیشہ بر قرار رسمتی ہے۔ دنیا خواہ اپنی آنزی حد تک پینچ جائے، وہ دنیا کی رصا و رغبت

مؤرخ اسلام ابوالحسن بن حسین بن علی المسعودی الشافعی نے تسطیطینیہ کے تحل و توع کا ذکر کرتے ہوئے کہ ساحل سمندر سے بجانب الشاطی بیس میل کا چکر کاٹ کر یزید سب سے پہلے اس شہر کا محاصرہ کرنے والا مجاہد تھا، لکھا ہے:-

وقد حاصر القسطنطينية في الاسلام من هذه العدوة ثلاثة أمراء آباؤهم ملوك و خلفاء- أولهم يريد بن معاوية بن أبي سفيان، والثاني مسلمة بن عبدالملك و الثالث هارون الرشيد بن المهدى-" (السعودي، كتاب التنبية و الاشراف، مطبوعه لندي، ١٨٩٢ ، ص ١٢٠)

ترجمہ: اور زمانہ اسلام میں اسی ساحل سمندر سے جل کر تین ایے ام ائے لشکر نے

"عبدالمطلب بن ربيعة بن الحارث بن عبدالمطلب بن هايتم- صحابى انتقل الى دمشق وله بهادا. - فلما مات أوصى الى يريد بن مهاوية وهو امير المؤمنينى و قبل وصيته-" (ابن حزم، جمدة الانساب، من ١٢) -ترجر: عبدالمطلب بن ربيع بن الخارث بن عبدالمطلب بن باشم محابى يك - آپ

۲۲۰ حجمتہ الاسلام امام غزالی شافعی (م ۵ م ۵ طوس، ایران) آ سر اربع کے بعد عظیم و معروف ترین امام احل سنت و تصوف، امام ا بو حامد غزال جن کی دیگر تصانیف کے علادہ کئی جلدول پر مشتمل "احیا، علوم الدین" علوم قرآن و سنت و تصوف و معرفت کا خزینہ اور صدیوں سے لازوال و بے مثال ہے، آج سے نو سو سال پہلے شافعی فقیہ عماد الدین الکیا حراسی کے استفتاء کے جواب میں یزید کے بارے میں تفسیلی فتوئی دیتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں:-

"ویرید صح اسلامه و ما صح قتله الحسین ولا أمره به ولا رضی به-و مهما لایصح ذلک منه لایجور آن یظن ذلک به قان اساءة الظن بالمسلم ایضاً حرام-

و قد قال الله تعالى: اجتنبوا كثيراً من الطن، أن بعض الطن أثم-و قال النبى صلى الله عليه وسلم:-أن الله حرم من المسلم دمه و ماله و عرصه و أن يطن به طن

، ان الله حرم من العسلم دمة و مالة و . لسوء− و من زعم أن يزيد أمر بقتل الحسين أو رضي به فينبغي أن يعلم به غاية الحماقة- فان من قتل من الأكابر و الورراء و السلاطين في عصره لو اراد أن يعلم حقيقته، من الذي أمر بقتله و من الذي رضي به و من الذي كرهه لم يقدر على ذلك- و أن كان الذي قد قتل في جواره و زمانه وهو يشاهده، فكيف لوكان في بلد بعيد و زمن قديم قد انقصى عليه قريب من أربعمائة سنة في مكان بعيد وقد تطرق التعصب في الواقعة فكثرت فيها الأحاديث من الجوانب- فهذا الأمر لا يعلم حقيقته أصلاً- واذا لم يعرف وجب احسان الظن بكل مسلم يمكن الظن به-وأما الترحم عليه فجائر بل هو مستحب بل هو داخل في قولنا في كل صلاة: اللهم اغفر للمؤمنين و المؤمنات- فانه كان مؤمنا-والله اعلم: - كتبه: - الغرالي-" (ابن خلكان، وفيات الأعيان، طبع مصر، جلد اول، ص ٢٦٥) یزید صحیح الاسلام ہے اور یہ صحیح نہیں کہ اس نے حسین کو قتل کرایا یا اس کا زجمہ:۔ <sup>حک</sup>م دیا یا ا**س پر رصامندی ظاہر کی۔ پس جب یہ قتل اس تک پایہ شبوت کو نہیں پہنچتا تو پمر** یہ جائز نہیں کہ اس کے بارے میں ایسا تھمان رکھا جائے کیونکہ کی مسلمان کے بارے میں بد کمانی رکھنا بھی حرام ہے۔ اور الله تعالی في فرمايا ہے:- بهت زيادہ تحمان كرنے سے بچا كرو كيونكه بعض تحمان گناہ موتے بیں۔ ادر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ : - مسلمان کا خون، اس کامال، اس کی عزت و آ برواور اس کے بارے میں بدگمانی رکھنے کوالند نے حرام قرار دیا ہے۔ ادر جو شخص یہ خیال کرتا ہے کہ یزید نے قتل حسین کا حکم دیا یا اس پر راضی ہوا تو جان لینا جاہیے کہ وہ پر لے در جے کا احمق ہے۔ کیونکہ اکا برو ورزاء و سلاطین میں ہے جو لوگ ہمی اپنے اپنے زمانے میں قتل ہوئے، اگر ان کے بارے میں وہ یہ حقیقت جا ننا چاہے کہ کس نے ان کے قتل کا حکم دیا، کون اس پر رامنی موا، اور کس نے اسے ناپسند کیا، تو وہ شخص اس پر سر گز قادر یہ ہو گا۔ اگرچہ وہ قتل اس کے زمانے، اس کے پڑوس اور اس کی موجود کی میں ہوا تو پھر اس واقعہ کی حقیقت تک کیونکررسائی ہو سکتی ہے جوا یک دور کے شہر اور قدیم رنا یہ میں گزرا ہے۔ پس اس واقعہ کی حقیقت کا کیو کمریتہ جل سکتا ہے جس پر چار سو برس کی

٣٥٠- قاضى عياض مالكي (م ٥٣٣ه هـ)

قاصی عیاض مالکی جو کتاب "الشفا، " اور دیگر متعدد کتب کے مصنف، عظیم الشان فقید و مفتی وسیرت نگار بیں، اس حدیث نبوی کی تشریح فرماتے ہیں جس میں بارہ قریشی خلفا، کے رزآنہ تک اسلام کے بغیریت قائم و دائم و غالب رہنے اور امت کے خلفا، پر متفق رہنے کا ذکر ہے- ( بناری کتاب الاحکام، باب الاستخلاف، و <sup>صل</sup>ح کتاب اللارۃ باختلاف ابو داؤد و طبرانی و متدرک حاکم )-

"مشكاة المصابيح" ميں يہ حديث يوں مروى ہے:-"عن جابر بن سمرة قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: لا يزال الاسلام عزيزاً إلى اثني عشر خليفة كلهم من قريش-وفى رواية:– لا يزال امر الناس ماضياً ما وليهم اثنا عشر رجلا كلهم من قريش. وفي رواية: لا يزال الدين قائماً حتى تقوم الساعة اويكون عليهم اثنا عشر خليفة كلهم من قريش- (متفق عليه، مشكاة المصابيح، باب ماقب قريش) جابر بن سمرہ سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو رحمہ:-فر یاتے سنا ہے کہ: اسلام بارہ خلفاء تک قوی و غالب رہے گا جو سب قریش میں سے ہوں اور ایک دوسری روایت کے مطابق : لوگوں کامعاملہ (درست ) چیتارے گا جب تک ان پر بارہ آدمی حاکم ربیں کے۔ جو سب کے سب قریش میں سے مول کے۔ ایک اور روایت میں بے: دین قائم ودائم رے گاجب تک قیامت بریا نہ مویا جب تک بارہ خلفا، لو گوں پر حکمران رہیں گے جوسب کے سب قریش میں ہے موں گے۔ اس جدیت کے حوالہ سے محقق اسلام علامہ سبد سلیمان ندوی تحریر فرماتے ہیں:-علمائے احل سنت میں سے قاضی عیاض س حدیث کا یہ مطلب بتاتے ہیں کہ تمام خلفاء میں ہے بارہ وہ شخص مراد بیں جن سے اسلام کی خدمت بن آئی۔ اور وہ منتقی تھے۔ حافظ ا بن حجر، ابو داؤد کے الغاظ کی بناء پر خلفائے راشدین اور بنو امیہ میں سے ان بارہ خلفاء کو گنواتے بیں جن کی خلافت پر تمام امت کا اجماع رہا۔ یعنی حضرت ا بو بگر، حضرت عمرٌ، حضرت عثمانٌ، حضرت علَّی، حضرت امیر معادیٌہ، يزيد، عبدالملك، وليد، سليمان، عمر بن عبدالعزيز، يزيد ثاني، حشام - " (سيرة النبي، ٢٠٣/٣)

۲۶- قاضی ابوبکر ابن العربی (م ۲۳۶هه)

امام عزالی کے شاگرداور عظیم فقیہ ومسنف جن کی کتاب "العواصم من القواصم" عالمی شہرت یافتہ ہے، یزید کی عظمت و اعلی کردار کا دفاع کرتے ہوئے ذکر فرماتے ہیں کہ امام

احمد بن حنبل نے ان کا تذکرہ صحابَۃ کے بعد اور دیگر تا بعین سے پہلے اپنی کتاب ''الزعد '' میں کیا ہے۔ (واضح ر ہے کہ موجود کتاب الزھد میں یہ تد کرہ موجود نہیں گر قاصی ابو بکر کے بیان ے پتہ چلتا ہے کہ چھٹی صدی هجری تک اے کتاب سے حذف کرنے کی سازش کامیاب نہیں ہوئی تھی۔)

قاصی ابوبکر ابن العربی یزید کے سلسلہ میں امام احمد کی کتاب الزحد میں تذکرہ یزید کے حوالہ سے فرماتے ہیں :-

و هذا يدل على عظيم منزلته (اى يزيد) عنده حتى يدخله فى جملة الرهاد من الصحابة و التابعين الذين يقتدى بقولهم و يرعوى من وعظهم-و نعم و ما ادخله الا فى جملة الصحابة قبل ان يخرج الى ذكر التابعين-فأين هذا من ذكر المؤرخين له فى الخمر و انواع الفجور ألايستحيون؟" (قاص ابوبكر ابن العربي، العواصم من القواصم، ص ٢٣٣)-

ترجمہ:-اور یہ اس (یرید) کی ان (انام احمد) کے نزدیک عظیم قدر و منزلت کی دلیل ہے کہ اسے ان جملہ راحاد صحابہؓ و تابعین کے زمرہ میں داخل و شمار کیا ہے جن کے قول کی پیروی کی جاتی ہے اور جن کے وعظ سے نسیحت پکڑی جاتی ہے- اور ہال انہوں نے اس (یزید) کاذکر دیگر تابعین کاذکر شروع کرنے سے پہلے جملہ صحابہ کرامؓ کے زمرہ میں کیا ہے-پس کمال یہ مقام اور کمال مؤرخین کا اس کے بارے میں شراب نوش اور مختلف قسم کے فتق و فور کے الزامات کاذکر کرنا- کیا ان لوگوں کو شرم نہیں آتی ؟

۲۷- شيخ عبد المغيث بن زهير الحربي الحنسلي (م ۵۸۳ه)

بنداد کے عظیم صلبی محدث و عالم شیخ عبد المغیث بن زخیر حربی صلبی نے یزید کی حمایت و فسیلت میں ایک اہم کتاب تصنیف کر کے مخالفین یزید کے ولائل کارد فرمایا تما-ابن کشیر ان کے بارے میں لکھتے ہیں :-"کان من سنحاء الحنابلة و کان بزاراً. وله مصنف فی فصل یزید بع معاونیه اتبی فید بالغرانب و العجانب." (ابن کثیر، الدایا و النہایا، ج۲۰. ص ۳۳۸)-ترجمہ: و: (شیخ عبد المغیث) صلبی صالحین میں ہے م حج خلائق تھے- اور وہ کچڑوں کے

**۲۹- شیخ الاسلام امام ابن تیمید حنبلی حرا فی (م ۲۳۷ ه)** آئد اربعد (امام ابو حنیفه ومالک و شافعی واحمد) کے بعد امام غزابی (م ۲۰۵۵ ) کی طرح امام ابن تیمید بھی آئمہ احل سنت میں سرفہرست اور عالمی شہرت یافتہ ہیں۔ جشوں نے سقوط بغداد (۲۵۲ ه) کے بعد کے دور زوال اور یورش تا تار میں چراغ احل سنت کو روش و غالب رکھا، اور بحیثیت محدث و مفسر، مجتمد و مشطم اور مجابد و مولف ان کی علی و دینی خدمات کیفیت و کمیت مر دولخاظ سے منفر دولازوال نیز پورے عالم اسلام میں مقبول و مع وف بیں۔ ان کی ان خدمات کا ایک اہم اور عظیم الشان پہلو امت مسلمہ پر رفض و تشیع کے افکار و اثرات کا دلائل قاطعہ کے ساتد خاتمہ ہے۔ جس میں ان سے پسلے کی سات صد یوں اور ان کے بعد کی سات صد یوں میں ان کی حیثیت ایک اسے سفر د منارد نور کی ہے جو جو دو سو ساد تاریخ اسلام میں رفض و سبا بیت کی تاریکیوں کو سنت و حقیقت کی صنیا، پاشیوں سے ختم کرنے کا باعث

بی صلی اللہ علیہ وسلم کے خاندان قریش کی اموی شاخ جس سے ام المؤمنین سیدہ ام حبیبہ بنت ابی سفیان کا تعلق تھا، کے بارے میں لکھتے ہیں کہ نہ صرف نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی چار میں سے تین صاحبزادیوں (سیدہ زینب ٌ زوجہ ابو العاص امویؓ، وسیدہ رقیقٌ و ام کلثومؓ یکے بعد دیگرے زوجہ سید نا عثمان امویؓ) کی شادیاں بنی امیہ میں کیں بلکہ انہیں اعلیٰ مناصب پر بھی فائز کیا:-

وكان بنو امية اكثر القبائل عملاً للنبى صلى الله عليه وسلم فانه لما فتح مكة استعمل عليها عتاب بن اسيد بن ابى العاص بن امية و استعمل خالد بن سعيد بن ابى العاص بن امية و اخويه ابان و سعيد على اعمال اخر و استعمل ابا سفيان بن حرب و ابنه يزيد و مات عليها و صاهر النبى صلى الله تعالى عليه وسلم بناته الثلاث لبنى امية -"

ترجمہ:-ترجمہ:-زیادہ تعلی، پس جب مکہ فتح موا تو آپ نے عمال میں دیگر قبائل کی نسبت بنو امیہ کی تعداد (گور زر) مقرر فرمایا اور خالد بن صعید بن ابی العاص اور ان کے دو ہما سوں ابان اور سعید کو دیگر علاقوں کا والی مقرر کیا- نیز ابو سفیان اور ان کے بیٹے یزید کو بھی عامل مقرر فرمایا جو آپ کی وفات تک اس منصب پر فائز رہے- نیز نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے اپنی تمین بیٹیوں کی شادیاں بھی بنوامیہ میں کیں-

سیدنا ابو بکر و عمر و عثمان و علی و معاویہ رضی اللہ عنہم کی ضرعی امامت و خلافت کے ساتھ ساتھ یزید کی امامت و خلافت کی ضرعی و عملی حیثیت کے بارے میں ابن تیمیہ فرماتے ہیں:-

و كذلك الخلفاء الثلاثة و معاوية تولوا على جميع بلاد المسلمين-و على رضى الله عنه لم يتول على جميع بلاد المسلمين- فيكون الواحد من هؤلاء اماماً بمعنى انه كان سلطاناً و معه السيف يولى و يعرل و يعطى و يحرم و يحكم و ينفذ و يقيم الحدود و يجاهد الكفار ويقسم الأموال- و هذا امر مشهور و متواتر لا يمكن جحده-

و هذا معنى كونه أماماً و خليفة و سلطاناً كمال امام الصلاة هوالذى يصلى بالناس، فاذا رأينا رجلاً يصلى بالناس كان القول بأنه امام امراً مشهوداً محسوساً لا تمكن المكابرة فيه- وأما كونه براً أو فاجراً أو مطيعاً أو عاصياً فذلك أمر آخر- فأهل السنة اذا اعتقدوا امامة الواحد من هؤلاء، يزيد أو عبدالملك أو المنصور أو غيرهم كان بهذا الاعتبار-

و من نازع فی هذا فهوشبیه بمن نازع فی ولایتایی بکر و عمر و عثمان و ملک کسری و قیصر و النجاشی وغیرهم من الملوک-" (ابن نیمیه، منهاج السنه، ج ۲، ص ۲۲۰)-

ترجمہ:- اور اسی طرح خلفاء خلالتہ (ابوبکر وعمر وعثمان ) اور معادیة مسلما نوں کے تمام علاقوں پر حکر ان رہے جبکہ علی کی حکومت تمام مناطق مملکت پر نہیں رہی- پس ان میں سے علاقوں پر حکر ان رہے جبکہ علی کی حکومت تمام مناطق مملکت پر نہیں رہی- پس ان میں سے ہر ایک اس معنی میں امام تعا کہ اس کو اقتدار اور قوت شمشیر حاصل تھی۔ وہ دالی مقرر ومعزول کرتا تعا، عطا کرنے اور محروم کرنے کا اختیار رکھتا تعا- فیصلے کرتا اور انہیں نافذ کرتا تعا- خسرعی حدود قوت شمشیر حاصل تھی۔ وہ دالی مقرر ومعزول کرتا تعا، عطا کرنے اور محروم کرنے کا اختیار رکھتا تعا- فیصلے کرتا اور انہیں نافذ کرتا تعا- خسرعی حدود قائم کرتا اور کفار سے جباد کرتا تعا اور اموال تقسیم کرتا تعا- اور یہ سب باتیں مشاعدہ اور تواتر سے اس طرح معلوم ہیں کہ جن کا افکار نہیں کیا جاسکتا۔

اور یہی ان میں سے مر ایک کے امام و ظیفہ و سلطان ہونے کا مطلب ہے۔ بالکل اسی طرح جس طرح کہ امام نمازوہ ہوتا ہے جو لوگول کو نماز پڑھاتا ہے۔ پس جب ہم کمی شخص کو لوگوں کو نماز پڑھاتے دیکھیں تو یہ کہنا کہ وہ امام ہے ایسا امر مشہود و مسوس ہے جس میں بحث و تکرار کی گنجائش نہیں۔ اور جمال تک اس کے نیک یا بد، اطاعت گزاریا نافرمان و گنہ گار ہونے کا تعلق ہے تو یہ ایک علیحہ ہ معاملہ ہے۔ پس اصل سنت جب ان (حکمرانوں) میں سے کمی ایک مثلاً یزید، عبد السک یا منصوریا دیگر حضرات کی امامت پر اعتقاد رکھتے ہیں تو وہ اس اعتبار سے سے۔

اور جو کوئی اس معاط میں نزاع بیدا کرے تودہ اس بات سے مشابہ ہے کہ جس طرت کوئی ابو بکڑ وعشران کی حکمرانی کے بارے میں نزاع بیدا کرے۔ یا قیصر و کسری و نجاشی وغیرہ بادشاہوں کے حکمران ہونے کو تسلیم نہ کرے۔ اس بیان کی رو سے یزید کا بالفعل، امام و خلیفہ و سلطان مونا ناقابل تردید اور اظہر من

بهم الكفار و فتحت بهم الأمصار-و خلافة على لم يقاتل فيها كافر ولا فتح مصر و انما كان السيف

"

خود سير نامعاد يُّك حق مين دستبر دارم وكَن:-"وكذلك الحسن دائماً كان يشير على أبيه و أخيه بترك القتال و لما صار الأمر اليه ترك القتال و اصلح الله بين الطائفتين المقتتلتين- و على في آخر الأمر تبين له أن المصلحة في ترك القتال اعظم منها في فعله-" (ابن نبيه، منهاج السنة، ۲ / ٢٢٣)-

ترجمہ: اور اسی طرع حسن ہمیشہ اپنے والد اور بھائی کو جنگ وجدال کے ترک کر دینے کا مشورہ دیتے تھے۔ جب حکومت ان کے باتھ میں آئی تو انہوں نے جنگ ترک کر دی اور اللہ تعالیٰ نے دو نوں بر سر جنگ گروہوں کے در میان ان کے ذریعے صلح کرا دی۔ اور حضرت علی پر بھی بالاخریہ بات واضح ہو گئی تھی کہ لڑائی جاری رکھنے کی نسبت قتال ترک کر دینے میں مصلحت (مفاد امت کی خاطر) عظیم تر ہے۔

امام ابن تیمیہ کے ان تمام تر بیانات کا خلاصہ یہ ہے کہ خلفا، خلاتہ سیدنا ابوبکر و عمر و عثمان رضی اللہ عنهم کی امامت و خلافت اجماع امت کی رو سے ثابت شدہ اور عملاً بھی فتح وجاد کے تسلسل سمیت بطور مجموعی کامل و انحس ہے۔ جبکہ سیدنا علیٰ کی امامت و خلافت راشدہ، اجماع امت کے بجائے کشرت رائے سے منعقد شدہ اور فتح و جہاد کے انقطاع نیز باہم خانہ جنگیوں کے باوجود درست و تسلیم شدہ ہے۔ اسی طرح سیدنا حسن کی دستبرداری کے بعد سید نا معاویہ کی امامت و خلافت بھی فرق حفظ مرا تب کے ساتھ اجماع امت سے منعقد شدہ اور فتح و جہاد سمیت عملی لحاظ سے کامل غلبہ واقتدار کی حامل ہے۔ اور ان کے بعد یزید کی امامت و خلافت بھی نے صرف عملاً منعقد و ثابت ہے بلکہ شرعی لحاظ سے بھی بعض کے نا پسند کر نے کے باوجود کم و بیش بورے عالم اسلام کی تائید و بیعت سے منعقد شدہ اور درست ہے۔ اور ساری ہے اس میں روافض کے کدب و افتران کی حال ہے۔ ور ان کے جہ در اس و بارے میں علما مات کی درست کی دون ہے کہ حالہ ہے۔ میں اور کے تا پسند کر نے اور نے معلقہ حکم اور منعقد و ثابت ہے بلکہ شرعی لحاظ سے بھی بعض کے نا پسند کر نے ایری ہے اس میں روافض کے کدب و افتران کا واذ حصہ شامل ہے۔ جن کے اتو اور کہ دوال کے اور ان کے بعد باد مرو

"ان العلماء كلهم متفقون على أن الكذب في الرافضة اظهر منه في سائر طوائف أهل القبلة-" (ابن تيبيه، منهاج السنة، ص ١٥)-

ترجمہ: تمام علما، کا اس پر اتفاق ہے کہ روافض میں کذب بیانی اهل قبلہ کے تمام گروہوں سے زیادہ ظاہر و نمایاں ہے۔ چنانچہ یزید پر تشل حسینؓ کے الزام کے بارے میں فرماتے ہیں:۔ ولم يأمر هو بقتل الحسين ولا اظهر الفرح بقتله ولا نكت بالقضيب على ثناياه ولا حمل رأس الحسين الى الشام لكن أمر بمنع الحسين و بدفعه عن الأمر ولوكان بقتاله - " (ابن تبعه، الومية الكرى) -ترجم: - اس (يزيد) نے نہ توقتل حسين كا حكم ديا اور نه اس پر اظهار مسرت كيا - نه اس نے ان كے (كثے ہوئے سر كے) دانتوں پر چوشى لگا تى اور نه بى حسين كا سر شام لے بايا گيا - البتر اس نے حسين كو (كوفر ميں داخل ہونے سے) روكے اور اس معاملہ سے باز ركھے كا حكم ديا تما خواہ اس كے لئے لڑا تى كرنا پڑے -

لیکن امام ابن تیمیہ سمیت تمام اکابر امت کے نزدیک جونکہ آخر وقت میں سیدنا حسینؓ نے یزید کے باتھ میں باتھ دینے کی پیش کش فرما کر خروج عن الجماعت کے موقف سے رجوع فرما لیا تھا، اس لے لڑائی کی نوبت آنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا تما- اور یزید کو مطلع کے بغیر نیز امیر عسکر عمر بن سعد بن ابی وقاصؓ کے مشورے کے برخلاف ابن زیاد نے پہلے ابنی بیعت کی شرط رکھ کر جو اقدام کیا، اس سے یزید قطعاً بری الذمہ ہے۔ حتی کہ سیدنا ابن تیمیہ فرماتے ہیں:-

وقد روى باسناد مجهول انه كان هذا قدام يريد- و أن الراس حمل اليه- و انه هوالذى نكت على ثناياه- و هذا مع انه لم يثبت ففى الحديث ما يدل على أنه كذب- فان الذين حضروا نكته بالقصيب من الصحابة لم يكونوا بالشام و انما كانوا بالعراق-"

(راجع ابن تبدید، منهاج السنة، جلد ۲، ص ۳۲۱ و مابعد)-ترجمہ:- اور مجمول سندوں کے ساتھ روایت کیا گیا ہے کہ یہ سر کالانا یزید کے ساسنے ہوا۔ اور وہی ہے جس نے سر کے دانتوں پر چھڑمی لگا تی ۔ مگر یہ بات نہ صرف ثابت نہیں ہو پائی بلکہ اس روایت کے متن میں بھی وہ دلیل موجود ہے جو اسے جھوٹا ثابت کرتی ہے۔ کیونکہ صحابہ میں سے جن حضرات کی موجود گی میں دانتوں پر چھڑمی لگا نے کا ذکر ہے، وہ شام میں نہیں بلکہ عراق میں رہتے تھے۔

اس ملسلامین این رمالا "رأس الحسین" مین قربائے بین:-"فلمن نقل انله نبکت بالقصنیب ثنایاه ابتحضرة أنس و أبنی برزة قدام بزید فلهو كاذب كذباً معلوماً بالنقل المتواتر-" "الا تبنية، رأس الحسین، ص ١٨٠-

| ترجمہ:- سسمجس نے بیہ روایت نظل کی ہے کہ حسین کے دانتوں کو چھڑ پی کی نوک ہے                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| چھوا گیا۔ جبکہ حضرت انس ( بن مالک) اور آبی برزہ (اسلمی) بھی یزید کے سامنے موجود تھے تو     |
| وہ ایسا کذاب ہے جس کا جھوٹ نقل متوا تر سے معلوم ہے۔                                        |
| سید نا حسین کو ابتدائی مراحل میں اهل کوفہ کے بغروسے پر خروج سے باز رکھنے کے                |
| سلسله ميں سيدنا عبدالله بن عمرٍ وعبدالله بن عباس وابوبكر بن عبدالرحمن بن حادث بن مشام      |
| وغیرہ رضی اللہ عنہم کے اقوال کی جانب اشارہ فرمانے کے بعد ابن تیمیہ لکھتے ہیں :-            |
| "فتبين أن الأمر على ما قال له اولئك، اذ لم يكن في الخروج                                   |
| مصلحة في الدين ولا في الدنيا بل تمكن اولئك الظلمة الطغاة من سبطً                           |
| رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى قتلوه مظلوماً شهيداً- و كان خروجه                         |
| و قتله من الفساد مالم يكن يحصل لو قعد في بلده–"                                            |
| لا بن تيميه، منهاج السن <mark>ة، جلد ٢ ، ص ٢٢)-</mark>                                     |
| ترجمہ:- پس یہ بات واضح ہو کئی کہ معاملہ اسی طرح تعاجب طرح ان صحابہ نے (حسین                |
| کوروکتے ہوئے ارائے ظاہر فرمائی تھی۔ کیونکہ خرون میں نہ تو کوئی دینی فائدہ تعاادر نہ دنیادی |
| بعلاقی- بلکہ اطلاب کی وجہ سے ظالموں سر کشوں کو نواسہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر قابو  |
| پانے کا موقع مل گیا۔ یہاں تک کہ آپ کو اس حال میں قتل کر دیا کہ آپ شہید مظلوم قرار          |
| پائے۔ آپ کا خروج اور قتل ایے فساد کا باعث بنا جو (کوفہ آنے کے بجائے) آپ کے                 |
| اپنے شہر میں مقیم رہنے کی صورت میں رونما نہ ہوتا۔                                          |
| این ستیمیه مزید فرماتے ہیں :-                                                              |
| فان ما قصده من تحصيل الخير و دفع الشر لم يحصل منه شئى بل                                   |
| راد الشر بخروجه و قتله و نقص الخير بذلك- و صار سبباً لشر عظيم- و                           |
| كان قتل الحسين مما أوجب الفتن كما كان قتل عثمان مما أوجب                                   |
| الفتن-" (ابن تيميه، منهاج السنة، جلد ثاني، ص ٣١٣ الغ)-                                     |
| ترجیہ: پس انہوں نے اپنے خروج سے جس حصول خیر اور دفع شر کا ارادہ فرمایا تھا،                |
| اس میں سے کچھ بھی حاصل نہ ہوا۔ بلکہ ان کے خرون اور قتل سے شر میں اصافہ ہوا، اور خیر        |
| میں کمی واقع ہوئی۔ اوریہ قصہ ایک شر عظیم کا سبب بن گیا۔ چنانچ قتل حسین اسی طرن             |
| فتروں کاموجب بن کیا جس طرت قتل عثمان کے فتیے اسمی تھے۔                                     |
| بقول این تیمیہ پزید نہ صرف قتل حسین سے بری ہے بکیہ اس نے اس پراظہار غم                     |

۲۰۰۰ مفسر ومؤرخ اسلام علامه ابن كشير دمشقى (م ۲۷۷۷ ه.)

"تنسير القرآن العظيم" المعروف به تفسير ابن كثير جيمي عظيم الثان تفسير بالاقوال كم مؤلف، جليل القدر محدث وعالم ومؤرخ علامه ابن كثير دمشتم في يزيد كم بارے ميں اپنی مشهور تاريخ "البدا يہ والنعا يہ "ميں جو تفصيلات درج فرما تي بيں ان ميں يہ بھی فرماتے بيں :-"وقد كان يزيد فيه خصال محمودة من الكرم و الحلم و الفصاحة و الشعر و الشجاعة و حسن الرأى في الملك و كان ذا جمال حسن المعاشرة–" (البداية و النهاية، ۸ / ۲۳)-

ترجمہ: یزید پی قابل تعریف صفات مثلاً علم و کرم، فصاحت و شعر گوئی و شجاعت اور امور مملکت میں اصابت و عمد گی رائے پائی جاتی تعییں۔ نیبر وہ خوبصورت تعا اور عمدہ آ داب معاشرت کا حامل تھا۔ یزید کے خلیفہ بنے پر تمام بلاد وامصار کے اس کی امامت و خلافت کی بیعت کرنے کے

یرید سے صیفہ بنے پر نما ہوں دواسطار سے اس کی اما سے والو سے ک مالا حوالہ سے لکھتے ہیں :- .

"فاتسقت البيعة ليريد في سائر البلاد و وفدت الوفود من سائر الأقاليم الى يريد-" (البداية لابن كثير ج ٨، ص ٨٠)-ترجمہ:- پس يزيدكى (امامت وخلافت كى) بيعت تمام بلاد وامصار ميں منعقد موكم اور تمام علاقوں سے وفود (برائے بيعت) يزيد كے پاس يہنچ-

سیدنامعاوی کے زمانہ میں یزید کی ولی عمدی کی بیعت بھی کم و بیش تمام صحابہ وتا بعین وعامتر المسلمین نے کی تھی۔ اس حوالہ سے ابن کشیر ۵۹ ہو کے واقعات میں لکھتے ہیں :۔ و فیھا دعا معاویۃ الناس الی البیعۃ لیرید ولدہ ان یکون ولی عہدہ من بعدہ- فبایع لہ الناس فی سائر الأقالیم الاعبد الرحمن بن ابی بکر و عبداللہ بن عمر و الحسین بن علی و عبداللہ بن الزبیر و ابن عباس-" (ابن کثیر، البدایة والنہایة، ج۸، ص ۸۲)-

ترجمہ:- اس سال (۵۹ھ) میں حضرت معاویہ نے لوگوں کو اپنے بیٹے یزید کی ولی عہدی کی بیعت کی دعوت دی- پس تمام علاقوں کے لوگوں نے اس کی بیعت کرلی، سوائے عبدالرحمن بن ابی بکر، عبداللہ بن عمر، حسین بن علی، عبذاللہ بن زبیر اور ابن عباس کے-

ان پائی اکابر امت میں سے بھی ابن الاثیر وغیرہ کی روایت کے مطابق (الکامل فی التاریخ، ن ۳، ص ۲۹۳۶) سید نا عبد الرحمن بن ابی بگر کا انتقال مذکورہ ۵۹ھ سے پہلے ۵۳ ھ میں ہو چکا تعا- سید نا عبد اللہ بن عثر اور عبد اللہ بن عباس کی بیعت امامت و خلافت یزید (رجب ۲۰ ھ) ثابت شدہ تاریخی حقیقت ہے۔ سید نا حسین نے قتل مسلم بن عقیل اور اہل کوفہ کی غداری و بیعت یزید کی اطلاع کے بعد یزید کے ہاتھ میں ہاتھ دینے (دست در دست یزید) سمیت تین شرطوں پر مبنی پیش کش فرمائی جو تمام سی شیعہ معادر تاریخ میں درج ہے۔

قابل قبول نه تمی۔ البتہ سیدنا عبدالنَّہ بن زبیرٌ نے وفات پزید (ربیع اللول ۱۴ ھ) تک بیعت یزید نہیں کی اور وفات پزید کے بعد محاز وعراق میں اپنی خلافت قائم فرمانی-اس طرح ابن کشیر کے بیان کے مطابق یزید کی امات و خلافت کی بیعت تحم و بیش تمام صحابہ کرائم نیز بورے عالم اسلام نے کی ہے۔ حتی کہ واقعہ کربلا کے تقریباً تیں سال بعد اواخر ۲۲ جد میں جب واقعہ حرہ پیش آیا یعنی احل مدینہ کے ایک طبقہ نے سیعت یزید توردی توسيد ناعبدانند بن جعفر طبار، محمد بن على، ابن الحنفير، على زين العابدين، محمد الباقر اورعبدانند ین عمر سمیت کم و بیش تمام ایم اکا بر قریش و بنی باشم رضی امند عنهم نے بیعت یزید کو سختی ے برقرار رکھا اور باغیوں کا ساتھ دینے سے انکار کردیا:-"وقد كان عبدالله بن عمر بن الخطاب و جماعات اهل بيت النبوه، ممن لم ينقض العهد ولا بايع أحداً بعد بيعته ليزيد-" (ابي كثير، البداية و النهاية، ج ٨، ص ٢١٨)--ترجمه:- اور عبدالله بن عمر بن خطاب نيز جماعات ابل بيت نبوت ان لوكول مير شامل تھے جنہوں نے بیعت نہ توڑی اور پزید کی بیعت کر لینے کے بعد کسی اور کی بیعت نہیں اس سلسله میں ابن کشیر لکھتے ہیں :-"وكذلك لم يخلع يزيد احد من بني عبدالمطلب- وسئل محمد بن الحنفية في ذلك فامتنَّع من ذلك اشد الامتناع، وناظرهم وجادهم في يريد ورد عليهم ما اتهموه من شرب الخمرو تركم بعض الصلاة-" (ابن كثير، البداية و والنهاية، ج ٨، ص ٢١٨)-ترجمہ:- 👘 اور اسی طرح بنو عبد المطلب میں سے مبی کی نے یزید کی بیعت نہ تور می- اور محمد بن حنفیہ سے اس بیعت یزید تور نے کے معاطم میں درخواست کی گئی تو انہوں نے سنتی سے انکار کر دیا۔ اور ان (باغیوں) سے یزید کے حق میں بحث و مجادلہ کیا اور انہوں نے یزید پر قسراب نوشی نیز بعض نمازوں کے قصا کر دینے کے جو الزامات لگائے تھے ان کو مسترد کرتے ہوئے یزید کی صغائی میں دلائل دیئے۔ اگرچہ ابن کشیر نے طبری کی بہت سی منفی روایات ہمی یہ کمہ کر نقل کر دی بیں کہ اگر یہ سابقہ کتب میں نقل نہ ہوئی ہوتیں تووہ ہی انہیں نقل کرنے پر ممبور نہ ہوتے، گُراس کے باوجود یزید کی امامت و خلافت کے سلسلہ میں ان کی مذکورہ و غیر مذکورہ شبت روایات پزید

کے بارے میں بہت سی غلط فہمیوں کے ازالہ کا باعث بیں۔

۱۳۱- علامه ابن خلدون المالكي المغربي (م ۸ + ۸ حه)

عالمی شہرت یافتہ مؤرق و عالم و فقیہ علامہ ابن خلدون مالکی مغربی، مصنف "مقدمہ و تاریخ العبر فی دیوان المبتداً والخبر " نے یزید کی امامت و خلافت کو ضرعاً درست ثابت کرنے کے لئے تفصیلی دلائل دیئے ہیں۔ اس سلسلہ میں امام کے وفات سے پہلے کسی کو اپنا قائم مقام یعنی ولی عمد مقرر کرنے کے سلسلہ میں سیدنا ابوبکڑ کے سیدنا عمر کو امام و خلیفہ نامزد کرنے اور سیدنا عمر کم حجہ اصحاب عشرہ مبشرہ کی شوری نامزد کرنے کے درست ہونے پر اجماع صحابہ کا تفصیلاً ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں:۔ اصحاب عشرہ مبشرہ کی شوری نامزد کرنے کے درست ہوتے پر اجماع صحابہ کا تفصیلاً ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں:۔ پیٹے کے حق میں کیوں نہ کرے۔ اس لئے کہ جب اس کی خیر اندیشی پر اس کی زندگی میں اعتماد ہے تو موت کے بعد تو بدرجہ اولیٰ اس پر کوئی الزام نہیں آنا چاہیے۔ بیٹ پر سے ام کی زندگی میں

اختلاف ہے۔ ہور میں سرت سے سے ک یں یہ داعے ہوں کے برائے رہے ہیں۔ رب یں بن دو وں سے اختلاف ہے۔ ہماری رائے میں کسی صورت میں مبی امام سے بد گھانی کی کوئی وجہ نہیں۔ خاص کرایے مواقع پر کہ جمال ضرورت اس کی داعی ہو۔ مثلاً کسی مصلت کا تمفظ یا کسی مفسدہ کا ازالہ اس میں مصنر مود تب تو کسی طرت کے سوء ظن کی کوئی وجہ ہی نہیں۔ جیسے کہ حضرت معادید کا اپنے فرزند کو ولی عہد بنانے کا واقعہ ہے۔

اولاً تو حضرت معادیہ کا لوگوں کے عمومی اتفاق کے ساتھ ایسا کرنا اس باب میں بجائے خود ایک حجت ہے۔ اور پھر اسی مشتم یوں بھی سی کیا جا سکتا کہ ان کے پیش نظر یزید کو ترجیح دینے سے بجز اس کے اور تحجہ سی تما کہ امت میں اتحاد اور اتفاق قائم رہے۔ اور اس کے لیے ضروری تھا کہ اہل حل و عقد میں اتفاق ہواور اہل حل و عقد صرف یزید ہی کو ولی عمد

بنانے پر متفق ہو سکتے تھے۔ کیونکہ وہ عموماً 😴 امیہ میں سے تھے اور بھی امیہ اس وقت اپنے 🔹 میں سے باہر کسی اور کی خلافت پر راضی نہیں ہو کہتے تھے۔ اس وقت قریش کا سب سے بڑا اور طاقتور گروہ اسی کا تھا۔ اور تریش کی عصبیت سارے عرب میں سب سے زیادہ تھی۔ ان نزا کتوں کے پیش نظر حضرت معادیہؓ نے یزید کو دلی عصدی کے لیے ان لوگوں پر ترجیح دی جواں کے ریادہ مشحق شخصے جا سکتے تھے۔افصل کو چھوڑ کر مفصول کوافتسار کیا۔ تاکہ مسلما نوں میں جمعیت اور اتفاق رے جس کی شارع کے نزدیک بیحد اہمیت ہے۔ قطع نظر اس کے کہ حضرت معاویہ کی شان میں کوئی بد تحمانی نہیں کی جا سکتی کیونکہ آپ کی صحابیت اور صحابیت کالازمہ عدالت سر قسم کی بد کھمانی سے مانع ہے، آپ کے اس فعل کے وقت سینکڑوں صحابہ کا موجود ہونا اور اس پر ان کا سکوت کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ اس امریک حضرت معاویہ کی نیک نیتی مثلوک نہیں تھی۔ کیونکہ وہ صحابہ کرام حق کے معاملہ میں چشم پوشی اور نرمی کے کسی طرن مجلی روادار نہیں ہو سکتے تھے اور نہ معادیہ ہی ایسے تھے کہ قبول حق ملی حب جاہ ان کے آڑے آجاتی۔ یہ سب اس سے بست بلند بیں اور ان کی عدالت ایس کمزوری سے یقیناً مانع ہے۔ " (مقدمه ابن خلدون ، مطبوعه معسر ، ص ۱۷۵-۱۷۱)-ین خلدون خلفاء اربعہ کے بعد بد لے ہوئے حالات میں سید نا معادیہ کے اقدام نام د گی یزید کودرست قرار دیتے بیٹے ککھتے ہیں : -" پس اگر معاویہ کسی ایسے شخص کو پنا جانشین بنا جاتے جس کو بنوامیہ ک عصبیت نہ چاہتی ہوتی (خواہ دین اے کتنا ہی پسند کرتا ) تو ان کی یہ کارروا کی یقیناً الٹ دی جاتی۔ نظم خلافت در بم بر بم ہوجاتا ور مت کا شیرازہ بکھ جاتا۔ تم نہیں دیکھتے کہ مامون الرشید (عباسی خلیفہ) نے زمانے کی تبدیلی کا یہ حکم نظر انداز کرکے علی بن موضی بن جعفر الصادق كو اينا ولى عهد نامتر وكر ديا تها، تو كيا نتيجه سو - عباسي خائدان ف یورے معنی میں بغاوت کر دی۔ نظام خیافت درسم برسم ہونے لگا، اور مامون کو خراسان یے اخد دیکینج کرمعامیت کوقا ہو کرنا یڈ 💡 کنامہ پناخلہوں ، عن مصر بیل ۲۷۱۶۔

·

٠

•

•

لاسا- علامه ابن حجر یکی العیشی (م ۲۷۷۹ه، مکه)

علامہ <sup>ا</sup>بن حجر بکی اپنی مشہور تصنیف "الصواعق ال**مرقہ " میں امام غزالی کے خصوصی حوالہ** سے ککھتے ہیں :--

ولا يجوز الطعن في معاوية لأنه من كبار الصحابة ولا يجوز لعن يزيد ولا تكفيره فانه من جملة المؤمنين و أمره الى مشيئة الله ان شاء عذبه و ان شاء عفا عنه- قال الغزالى وغيره: و يحرم على الواعط و غيره رواية مقتل الحسن و الحسين و حكاياته وما جرى بين الصحابة من التشاجر و التخاصم فانه يهيج على بغض الصحابة و الطعن فيهم وهم اعلام الدين-" (ابن حبر مكن، الصواعن المعرنة، ص ١٣٢)

تر ہمہ: ۔۔۔۔ اور حضرت معاویہ پر طعن کرنا جائز نہیں کیونکہ وہ اکا بر صحابہ میں سے بیں۔ اور نہ ہی یزید پر لعن کرنا یا اسے کافر قرار دینا جائز ہے۔ کیونکہ وہ موسنین کے زمرہ میں شامل ہے اور اس کا معاہلہ مشیت الهیٰ کے سپرد ہے، چاہے تو اللہ اسے سرزا دے اور چاہے تو معاف فرما

امام غزالی نیز کئی دیگر حضرات کا یہی قول ہے کہ وعظ کرنے والے نیز دیگر افراد کے لئے بھی حرام ہے کہ وہ قتل حسن و حسین کی روایات و حکایات نیز صحابہ کے باہم اختلافات و مجادلات کا ذکر کریں۔ کیونکہ ایسی باتیں بغض صحابہ اور ان کے بارے میں طعن زنی پر بعد کا تی بیس، حالانکہ وہ (صحابہ کرام) دین کے ستون بیں۔

.

نسف سے زیادہ جلیل القدر صحابہ دائرہ اسلام سے باسر نظر آئیں گے۔ اگر اس نظریہ کو نقل اور عقل کے خلاف ہوتے ہوئے بھی تسلیم کر لیا جائے تو دین کا انجام بجز بربادی کے کیا ہو سکتا ہے ؟ حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے وصاحت فرما ٹی ہے کہ حضرت علی اور حضرت معادیہ کی جنگ خلافت کا مسئلہ نہیں تھی۔ یہ تو حضرت عثمان کے قصاص کا اجتماعی مسئلہ تھا۔ شیخ ابن حجر نے تواب اہل سنت کے عقائد کا ایک حصہ قرار دیا ہے۔ سمارے نزدیک اس سلسلہ میں سلامت رومی کی راہ یہی ہے کہ صحابہ کرامؓ کے باہمی اختلافات اور محاربات پر خاموشی اختیار کی جائے اور زبان پر ناگوار الفاظ نہ لائے جائیں- سید الىرسلىن مَتْنَيْتِهِمْ كَارْشَاد كُرامي ہے كہ:--"میرے صحابہ میں جواختلاف اور نزاعات موں ان سے الگ تعلّک رہو۔ " س نے فرمایا:۔ "میرے اصحاب کے بارہ میں خدا کا خوف کرو۔ اس کے مؤاخذہ سے ڈرواور ان کو اپنی درشت کلامی اورید گوئی کا نشانیر نیریناؤ- " (پیر زادہ اقبال احمد فاروقی، صحابہ کرام کمتوبات مجدد العت ٹانی کے آئینے میں، ص ۳۹-۳۰، لاہور ، کمتیہ نہویہ، چنانچه اس پس منظر میں صحابی رسول سید نامعاد پیرکا یزید کو دلی عہد خلافت مقرر فرمانا، صحابه کرامٌ کی غالب اکشریت کا بیعت پزید کرنا، این زبیرُ کا مکه میں خروج، سید نا حسینٌ کا خروج بسلسله خلافت اور اهل کوفہ کی غداری و بیعت یزید کے بعد یزید کے باتھ میں ماتھ دینے کی پیش کش نیز عمر بن سعد بن ابی وقاص کی بقول ابن حجر عصر نسوی میں ولادت اور مکہ میں خروج ابن زبیرٌ ایسے امور بیں حن کی موجود گی میں فکرمجدد کی روشنی میں انتہا ئی محتاط طرز کلام و طرز عمل اختیار کرنا لازم ہے۔ کیونکہ ان تمام امور کا براہ راست یا بالواسطہ تعلق صحابہ کرام ؓ ے ہے۔ رضی اللہ عنہم اجمعین-مجدد الف ثائی سے منسوب ایک کمتوب میں یزید کے بارے میں درج ذیل کلمات

"و یزید بے دولت از اصحاب نیست- در بدبختی او کرا سخن است- کارے که آن بدبخت کرد، مبیچ کافر فرنگ نکند- بعضے از علماء اهل سنت که درلعن او توقف کردہ اند، نه آنکه از وے راضی اند، بلکه رعایت احتمال رجوع و توبه کردہ اند-"

اس کے ساتھ ساتھ مجدد الف ٹائی (م ۱۰۳۴ ھ) سے صدیوں پہلے امام اہل سنت و تصوف، امام غزائی (م ۵۰۵ھ) جیسے اکا بر امت کے مذکورہ سابقہ تفسیلی فتوی کو پیش نظر رکھنا بھی نا گزیر ہے، جس کے ابتدائی کلمات درنِ ذیل ہیں :-

"ويزيد صع اسلامه و ما صع قتله العسين، ولا أمره به ولا رضى به- ومهما لا يصع دلک منه، لا يجوز أن يظن ذلک به، فإن اسائه الظن بالمسلم أيضاً حرام--- الغ"-(ابن خلکان، وفيت الأعبان، طبع مصر، جلد اول، ص ٢٦٥)-ترجمه:- يزيد صحيح الاسلام ب-اوريه درست نبين كه اس في حسينٌ كو قتل كرايا، يا برين ح

اس کا حکم دیا، یا اس پر رصامندی ظاہر کی- پس جب یہ قتل اس تک پایہ شبوت کو نہیں پہنچتا، تو پھر یہ جائز نہیں کہ اس کے بارے میں ایسا کم ن رکھا جائے، کیونکہ کسی مسلمان کے

بر صغیر کے کثیر التصانیف اور مشور و معروف محدث و مجدد امام الحدثین شیخ عبد الحق محدث دہلوی (۹۵۲-۵۲-۱۵ اه / ۱۵۵۱-۱۲۴۲۱،) جنہوں نے بالخصوص شمالی مبدوستان میں علوم حدیث کا احیا، فرمایا اور باون برس تک دبلی میں تدریش و اشاعت حدیث و علوم دینیہ کے علاقہ "مثلاقہ المصانیح" کی فارسی و عربی ضروح (لمعات التقیح و اشعتہ اللمعات) لکھ کر برصغیر کے کروروں عوام و خواص کو حدیث نہوی کی طرف متوجہ فرمایا، آپ نے بھی این تصنیف "ما شبت بالسنہ فی ایام السنہ" میں سید نا حسین کی یزید کے ہاتھ میں باتھ دینے کی بیش کش کا ذکر فرمایا ہے۔ جو دیگر کتب میں بھی بایں الفاظ وارد ہوئی ہے کہ یا مجمعہ دمشق جانے

"فأضع يدى في يده فيحكم في رأيه-"

عالمی شہرت یافتہ ترک محقق ودانش ور حاجی مصطفی بن عبداللہ، کا تب چلپی المعروف بہ حاجی خلیفہ (۱۰۱۷-۲۷ - ۱۵ / ۱۸۰۸ - ۱۹۵۷ ) جنہوں نے عربی زبان میں تر یر شدہ مؤلفات کے اسماء کی تحقیق اور کتب کے تعارف پر مشتمل عظیم کتاب "کشف انطنون عن آسامی الکتب والفنون " مرتب فرمائی ہے اور یہی ان کی لازوال شہرت کا باعث اساسی ہے، آپ نے یزید بن معاویہ کے اشعار کو قلیل التعداد مونے کے باوجود نهایت درجہ حس و خوبی کا مظہر قرار دیا ہے - اور مثبت و منفی حوالوں سے منقول جو اشعار تحقیق سے جعلی ثابت ہوئے بیں، ان کو بھی علیمدہ بیان فرمایا ہے - اس سلسلہ میں یزید کی بحیثیت شاعر تعریف کرتے موتے "دیوان یزید بن معاویہ" کے زیر عنوان فرماتے ہیں:-

اول من جمعه ابو عبدالله محمد بن عمران المرزبانی البغدادی– و هو صغیر الحجم فی ثلاث کراریس– وقد جمعه من بعده جماعة و زادوا فیه اشیاء لیست له–

و شعر يريد مع قلته في نهاية الحسن- و ميرت الأبيات التي له من الأبيات التي ليست له و ظفرت بكل صاحب البيت-" (حج خليفه، كنف الظنن عن أسام الكتب و الفنن، طبع تسطنطينيه، ١٣٦٠ه، ج ١، ص (٨٢٠

ترجمہ:- دیوان یزید کو سب سے پہلے ابو عبداللہ محمد بن عمران الرزبانی نے جمع کیا جو تین کراسوں (فل سکیپ اوراق) پر مشتمل چھوٹے مجم کا تما- ان کے بعد منتلف لوگوں کی ایک جماعت نے اسے جمع کیا- لور اس میں ایسے اشعار کا مبی اصافہ کر دیا جو یزید کے سیں ہیں-

اور پز پیسکی شاعری قلیل ہونے کے باد جود نہایت درجہ حسن و خوبی کی حال ہے۔ اور

بر صغیر کے ممتاز مفسر و مترجم، جلیل القدر فقیہ و محدث، عظیم المرتبت عالم و صوفی، سلسلہ ولی اللبی کے امام اول اور "حجة اللله البالغة" سمیت کثیر تعداد میں معروف و متنوع تصانیف کے مصنف شاہ ولی اللہ محدث دہلوی فاروقی (۲۰۰۷ - ۲۷۱۰) عالمی شہرت یافتہ شخصیت، ہیں- سید ناا ہو بکر و عمر و عثمان کی خلافت راشدہ منتظمہ اور سید ناعلیٰ کی خلافت راشدہ مفتونہ نیز خلافت سید نا معادیۃ و من بعدہ پر جامع و بلیغ انداز میں تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے بیں:-

"باید دانست که آنحضرت صلی الله علیه وسلم در احادیث متواتر بالمعنی افاده فرمودند که حضرت عثمان مقتول خوابد شد- و نزدیک بقتل او فتنهٔ عظیم خوابد برخاست که تغیر اوضاع و رسوم مردم کند و بلائے آن مستطیر باشد- زمانے که پیش ازان فتنه است آئرا باوصاف مدح ستودند و مابعد آنرا باضاف ذم نکومپیدند و استقصاء نمودند در بیان آن فتنه تا آنکه مطابقت موصوف بر آنچه واقع شد بر هیچ خردے مخفی نماند- و بأبلغ بیان واضح ساختند که انتظام خلافت خاصه بان فتنه منقطع خوابد شد- و برکات ایام نبوت روئے باختفاء خوابد آورد- و این معنی را تا بحدے ایضاح کردند که پرده از روئے کار برخاست و خجة الله ثبوت آن خبر در خارج متحقق اسلامیه در خور اوصاف خلافت خاصه و انعقاد بیعت برائے او وجوب انقیاد رعیت فی حکم الله بنسبت او متمکن نه شد در خلافت، و در اقطار ارض حکم او نافذ نه گشت و تمامه مسلمین تحت حکم او سرفرود نیاوراند- و جهاد در زمان وے رضی الله عنه بالکلیه منقطع شد- و افتراق کلمه مسلمین بظهور پیوست- و ائتلاف ایشان رخت بعدم کشید- و مردم بحروب عظیمه باو پیش آمدند و دست او را از تصرف ملک کوتاه ساختند- و بر روز دائره سلطنت لا سیما بعد تحکیم تنگ تر شدن گرفت تا آنکه در آخر بجز کوفه و ماحول آن برائے ایشان صافی نماند- و بر چند این خللها در صفات کامله نفسانیهٔ ایشان خللے نینداخت لیکن مقاصد خلافت علی وجهها متحقق نگشت-

و بعد حضرت مرتضی چوں معاوید بن ابی سفیان متمکن شد-و اتفاق ناس بروے بحصول پیوست و فرقت جماعت مسلمین از میان برخاست، وے سوابق اسلامیہ نداشتولوارم خلافت خاصہ در وے متحقق نبود-

بعد ازان بادشابان دیگر از مرکز حق دور تر افتادند کما لا یخفی– پس خبر آنحضرت صلی الله علیه وسلم بانقطاع خلافت خاصه منتظمه نافذه ازین جهت متحقق گشت–" (شاه ولی الله معدن دبلوی،

ازالة العنا ، عن خلافة العلقا ،- مطبع صديقی، دہلی ، جلد اول، فصل بنجم ، ص ١٢٢-١٢٣) -ترجمہ:- جاننا جامیے کہ آتحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کئی حدیثوں میں جو معنی کے لحاظ ے درجہ تواتر کی حامل ، میں ، ارثاد فرمایا تعا کہ حضرت عثمان شہید مبوں گے - اور ال کی ک شمادت کے ایام میں ایسا عظیم فتنہ برپا ہوگا کہ لوگوں کے احوال و عادات کو بدل ڈالے گا-اور اس کی مصیبت مہم گیر ہو گی - نیز آپ نے اس فتنہ سے پہلے کے زمانے کو تعریفی کلمات سے یاد فرمایا اور اس کے بعد کے زمانے کو مذموم ، تلایا - اور اس فتنہ کے بیان میں انتہائی وصاحت فرمائی کہ جو کچھ بیش آنے والا تعا اس کا معاملہ کسی عقل والے سے پوشیدہ نہ رہ پائے - اور نہایت بلیخ الفاظ میں واضح فرمایا کہ اس فتنہ کی معلوں کے اس فتنہ کے بوتر دار اللہ ہیں استان میں استقلام در ہم برم موجائے گااور زمانہ نہوت کی برکات غائب موجا میں گی۔ استظام در ہم برم موجائے گااور زمانہ نہوت کی برکات غائب موجا میں گی۔ اور اس پیش گوئی کے ام واقعہ کے طور پر ثابت مونے کے سلسلہ میں اللہ کی حجت قائم مو

الله، ولي الله، ازالة الخفاء عن خلافة الخلفاء، ج ٢، ص ٢٤٩)-

رجمہ 😣 👘 دو سرے یہ کہ قصاص لینا برحق ہے اور حضرت مرتضیٰ اس پر کادر تھے کہ

۳۱ - علامه عبدالعزيز فرهاروي رامپوري حنفي (م ۱۳۳۹هـ)

بر صغیر کے معروف عالم و مصنف علامہ عبدالعزیز فرهاروی رامپوری حنفی یزید پر لعنت کو غلط فعل قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ لعن یزید سے روکنے والے اہل سنت کو خارجی قرار دینا قواعد ضریعت کے منافی ہے:-

لا يجوز لعن كل شخص بفعله، فاحفط هذا ولا تكن من الذين لا يراعون قواعد الشرح ويحكمون بأن من نهى عن لعن يزيد فهو من الجوارج-" (البراس، شرح المغاند، من ١٣٣)-ترجه :-"م بات كوياد ركمو اور ان لوگوں ميں سے نہ وجو تو يد شريعت كالحاظ نہيں كرتے اور سر

علامہ نور الدین <sup>حنف</sup>ی رامپوری ایسی کتاب "البیعة بید خلیفة الرحمن علی مذهب النعمان" میں یزید کے تعارف میں فرماتے ہیں:۔

"ان يزيد كان شاعراً عالماً دبيراً حسن الوجه- و كانت عمته ام حبيبة زوجة رسول الله صلى الله عليه وسلم-

كان خلافته باختيار معاوية بن ابى سفيان و بايعه الصحابة كلهم أو بعضهم- و اتباع الصحابة واجب و كان اتباع خلافتهم و استخلافهم ايضاً واجباً-

و اذا عرفت هذا، نسبة الفسق و الكفر الى يزيد بن معاوية حرام و استحلاله كفر--- و شرب الخمر و ظلم الناس وغير ذلك، فهذا كله بهتان عظيم لا يجوز سمعه-

(بعواله عبدالعی لکھنوی، نزها الخواطر، جلد ۲، ص ۵۱۲، مطبوعه ۱۳۲۸ه، حید آباد دی) -ترجمہ:- یزید شاعر، عالم، کا تب اور خو بصورت تعا- اس کی بھو بھی ام حبیبه روجه رسول الند صلی الند علیہ وسلم تعیں- اس کی خلافت حضرت معاویہ بن ابی سفیان کے اختیار وا نتخاب کی بنا، پر تھی- اور اس کی بیعت تمام صحابہ یا ان کی ایک تعداد نے کی تھی- اور صحابہ کی پیروی واجب ہے- نیز ان کی خلافت اور ان کے بنائے ہوئے خلیفہ کی اتباع بھی واجب سے-

اور جب آپ کویہ معلوم ہو گیا ہے تو پھر یزید بن معادیہ کی طرف فسق اور کغر کی نسبت کرنا حرام اور اسے جا مُر سمجھنا کغر ہے۔ اور یزید پر شراب نوشی، لوگوں پر ظلم کرنے وغیرہ کے تمام الزامات بہتان عظیم بیں جن کا سننا بھی جائز نہیں۔

۳۳- نواب صديق حسن خان (م ٢ • ٣١ه / ١٨٨٩، بعويال)

شهره آفاق عربی تفسیر قرآن "فتح البیان فی مقاصد القرآن" سمیت متعدد مشهور و معروف عربی و فارسی کتب کے مؤلف، جلیل القدر عالم و محدث نواب صدیق حسن خان القنوحي خلافت یزید کے سلسلہ میں فرماتے ہیں:--

"بیعت برائیے یزید گرویدہ بود- یس حسین بروے باغی شد-زیرا که کسان بسیار اقوام بر بیعت ویے نمودند- و استخلاف پدر او برائے وے اختیار کردند- باوجود استخلاف ایں چنیں بغاوت کہ حسین کرد شرط نه باشد– و شک نیست که پدرش معاویه خلیفه برحق بود-" بدیق حسن حان، جمع الکرامة، و راجع ایضاً، نواب امداد امام، مصباح الطلم، مطبوعه محمد رامیور، ص ۱۳۴) ترجمہ:- 🔪 یزید کے لئے بیعت منقعد ہو گی تھی۔ پس حسین نے اس کے خلاف بغادت کی- جونکہ لوگوں کی کثیر تعداد نے پزید کی بیعت کرلی تھی اور اس کے والد (معادیہ) کی جانب ے اسے خلیفہ وجا نشین مقرر کرنے کے اقدام کو تسلیم کر ایا تھا، لہذا استخلاف (جانشینی یزید) کے باوجود ایسی بغاوت جو حسین نے کی اس کا موقع نہ تعا- اور اس میں شک نہیں کہ یزید کے والدمعاديه (جنهول في جانشين بنايا) خليفه برحق تم-

• •

۴٬۴۴ قطب العالم مولانا رشید احمد گنگوه<sup>ن!</sup> (م ١٣٢٣ه/٥٠٩١٠)

قطب العالم، فقتیہ الامہ مولانا رشید احمد گنگوی جو مفتی صدر الدین آرردہ، مولانا مملوک علی نا نو توی اور شاہ عبد الغنی دہلوی کے تلامذہ اور دار العلوم دیو بند کے با نیان و سمر پر ستان میں سے تھے، نیز اپنے عہد کے ایک عالم باعمل اور صوفی متشرع تھے، اور "براہین قاطعہ"، "بدایت المعتدی" اور "سبیل الرشاد" وغیرہ متعدد اہم کتب کے مصنف ہیں، آپ جواز وعدم جواز لعن یزید کے حوالہ سے ایک سوال کے جواب میں فرماتے ہیں:۔

حجواب تحدیث صحیح ہے کہ جب کوئی شخص کی پر لعنت کرتا ہے، اگروہ شخص قابل لعن کا ہے تو لعن اس پر پڑتی ہے۔ ور نہ لعنت کرنے والے پر رجوع کرتی ہے۔ پس جب تک کی کا کفر پر مر نامتحقق نہ ہوجائے، اس پر لعنت نہیں کرنا چاہیئے کہ اپنے او پر عود لعنت کا اندیشہ ہے۔ لہذا پزید کے وہ افعال ناشا تستہ ہر چند موجب لعن کے بیں، مگر جس کو محقق اخبار اور قرائن سے معلوم ہو گیا کہ وہ ان مغامد سے راضی و خوش تھا اور ان کو مستحس اور جا تر جا نتا تھا اور بدون تو ہے کے مر گیا تو وہ لعن کے جواز کے قائل ہیں اور مسئد یول ہی ہے۔

اور جو علما، اس میں تردد رکھتے ہیں کہ اول میں وہ موسن تعا-اس کے بعد ان افعال کا وہ مستحق تعایا نہ تعا اور ثابت ہوا یا نہ ہوا، تحقیق نہیں ہوا۔ پس بدون تحقیق اس امر کے لعن جا ئر نہیں۔ لہہ وہ فریق علما، کا بوجہ حدیث منٹے لعن مسلم کے لعن سے منبح کرتے ہیں اور یہ مسئہ بھی حق ہے۔

پس جواز لعن اور عدم جواز کا مدار تاریخ پر ہے۔ اور ہم مقلدین کو احتیاط سکوت میں ہے۔ کیونکہ اگر لعن جا کڑ ہے تو لعن نہ کرنے میں کوئی حرجتہیں۔ لعن نہ فرض ہے، نہ واجب، نہ سنت محض مباح ہے۔ اور جو وہ محل نہیں تو خود مبتلا ہونا معصیت کا اچھا نہیں۔ مقط واللہ تمالی اعلم۔ "(رشید احمد) اور نارشیہ سہ نگوی، خادی رشید یہ کتاب ایمان اور کونہ کے سامل. س ۳۵۰)

۵۳۹ - اعلی حضرت مولانا احمد رصا خان بریلوی (م • ٣٣ احد/ ١٩٢١ء)

بر صغیر کے کثیر التصانیف، معروف و منفر د عالم و فقیہ و منظم، اعلی حضرت مولانا احمد رصاحان بو یلومی ایک سوال کے جواب میں امام ابو بکر و عمر و عثمان و معاویہ رضی الله عنهم نیر دیگر صحابہ کرام کے سلسلہ میں فرماتے ہیں :-مسلہ:- امیر معاویہ کی نسبت مجلمی کہتا ہے کہ وہ لالی شخص تصے یعنی انہوں نے حضرت علی کرم اللہ تعالی وجہ الکریم اور آل رسول صلی اللہ علیہ و سلم یعنی امام حسن کے لڑکر ظلافت لے لی اور ہزار با صحابہ کو شہید کیا۔ تحفر ی کہتا ہے کہ:- میں ان کو خطا پر جانتا ہوں ان کو امیر نہ کہنا چاہیے عمر و کا یہ قول جعفر ی کہتا ہے کہ:- میں ان کو خطا پر جانتا ہوں ان کو امیر نہ کہنا چاہیے عمر و کا یہ قول میں المذہب کہتا ہے کہ:- میں ان کی توہین کم ایک اور شخص جو اپنے آپ کو میں المذہب کہتا ہے اور کچھ علم ہمی رکھتا ہے وہ کہتا ہے کہ سب صحابہ اور خصوصاً حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر قاروق اعظم اور حضرت عثمان ڈوالنورین (نعوذ باللہ منہ) لالی تھے- کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی نعش میارک رکھی تھی اور وہ اپن کو ایل میں کی قکر میں لگھ ہوئے تھے- ان چاروں شخصوں کی نسبت کیا حکم ہے ان کو ایل سنت

الجواب "اللہ عزوجل سے سورۃ الحدید میں صحابۃ سید البرسلین کی دو قسمیں قرمائیں۔ ایک دہ کیہ قبل فتح مکه مشرف بایمان موئے اور راہ خدامیں مال خرچ کیا، جماد کیا۔ دوسرے وہ کہ بعد (فتح مَد مشرف با يمان موتے)- بِمر فرما ديا وكلا وعد الله الحسنى-" اور دونوں فريق ے · الله تعالیٰ نے سلائی کاوعدہ فرمایا-توجو کی صحابی پر طعنہ کرے، اللہ واحد قدار کو جھٹلاتا ہے۔ اور ان کے بعض معاملات جن میں اکثر حکایات کاذبہ بیں، ارشاد الهیٰ کے مقابل پیش کرنا، اہل اسلام کا کام نہیں۔ رب عروجل فے اس آیت میں ان کا منہ میں بند فرما دیا کہ دونوں فریق صحابہ رضی اللہ تعالی عنهم ے بلائی کا دعدہ کر کے ساتم می ارشاد فرمایا:- "والله بما تعملون خبیر-" اور اللہ کو خوب خبر ہے جو کچھ تم کرو گے۔ بایں ہمہ میں تم سب سے بعلائی کاوعدہ فرما چکا۔ اس کے بعد جو کوئی بلے، اپنا سر کھائے، خود جسم میں جائے۔ علامہ شہاب الدین خفاجی "کسیم الریاض" شرح "شفاه" امام قاضی عیاض میں فرماتے ہیں :- -ومن يكون يطعن في معاوية فذاک من کلاب الهارية جو حضرت معادیڈ پر طعن کرے دہ جسمی کتوں میں سے ایک کتا ہے۔ ان چار سخصیتول میں عمرو کا قول سچا ہے یمبلی اور جعفری جموٹے بیں ایک اور جو شخص ے سب ہے بد ترخبیت رافعنی تبرائی ہے۔ امام کا سقرر کرنا ہر مہم سے زیادہ اہم ہے۔ تمام انتظام دین **د** دنیا **اس س**ستعلق ہے اور حصور اقدس صلى الندعليه وسلم كاجنازه انور اگر قبيامت تك ركحا رمتا تواصلاً كوئى خلل محتمل نہ تیا- ابدیا، علیم السلام کے اجسام طاہرہ بگڑتے نہیں۔ سید نا حضرت سلیما **میں تو تک تک**یوانتقال ایک سال کھڑے رہے دیں ال بعر بعد دفن موئے۔ ( سنور اکرم مسکا) جنازہ میاک حجرہ ام المومنین صدیقہ میں تعاجمان اب مزار انور ہے

·· کسی صحابی کے ساتھ سو، عقیدت (بد عقیدگ) بدیذہبی و گھراہی واستعقاق جسم ہے۔ کہ حضور اقدی کے ساتھ بغض ہے۔ ایسا شخص مثلاً حضرت امیر معاویہ اور ان کے والد ماجد حضرت ابو سفیان اور والده ماجده حضرت بند، اور اسی طرح حضرت سیدنا عمرو بن عاص و حضرت مغیرہ بن شعبہ وحضرت ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہم، حتی کہ حضرت وحشی رضی اللہ عر جنہوں نے قبل اسلام حضرت سیدنا سید الشداء حرف کو شہید کیا- اور بعد اسلام اخبت الناس مسلیمہ کذاب ملعون کو جہنم واصل کیا ----، ان میں سے کسی کی شان میں گستاخی تبرا ے اور اس کا قائل رافضی۔ " ( بمواند مغتی ابو سعید ، خلام میرور 🛛 قادری ، افضلیت سید ناصدین اکبر ، مکتبه فریدیه ، ساہیوال ، ص ۱۵۵ ) اعلى حضرت مولانا احمد رصا خان بريلوي وجانشين اعلى حضرت مفتى اعظم شاه محمد مصطفى رصا خان بریلوی کے ان ارشادات و فتادی کی رو سے تمام صحابہ کرامؓ از روئے قرآن وسنت اہل مغفرت و جست ادر انعام خداوندی کے مستحق نجوم ہدایت ہیں۔ ادر سید نا ابو سفیان و سیدہ بند نیز سید نامعادیه وعمرو بن عاص ومغیرہ بن شعبہ وقاتل مسیلمہ کذاب، وحثی رضی اللہ عنهم سمیت کسی بھی صحافی کے ساتھ سوء عقیدت رکھنا بدمذہبی و گمراہی واستحقاق جسم ہے۔اور ان کے بعض معاملات و مشاجرات کو جن میں اکثر حکایات کاذبہ بیں ، ارشاد الهیٰ (وکلاًوعد النٰد الحسی وغیرد) کے مقابل پیش کرنا اہل اسلام کا کام نہیں۔ ان واجب التعظیم و التکریم صحابہ کرامؓ میں درج ذیل صحالہ محتہدین بھی شامل ہیں :-سيد ناحس وحسين وديگر جمله صحابه كرام رضي الله عنهم اجمعين--1 (سید نامعادیڈ کی امامت وخلافت کی بیعت کرنے دالے)۔ سيد نامغيره بن شعبية--1 (یزید کی ولی عمدی کی تجویز نیک نیتی کے ساتھ پیش کرنے والے) سيد نامعاوية بن أبي سفيان - . -٣ ( یزید کی ولی عمدی کی تجویز بر استسواب کروا کر عالم اسلام سے اس کی بیعت لینے والے) د الماني سو ہے رائد باطل شکن صحابہ کرام ۔ - ~ (بیعت کنندگان ولایت پزید در خلافت سیر نامعاو تر)-ڈیڈھہ سو سے زائد باطل شکن صحابہ کرام 🗝 - ۵

( بیعت کنندگان خلافت پزید بعد وفات سید نامعاویڈ، نیز خلافت پزید میں موجود اور اس کے خلاف خردی نہ کرنے والے اور واقعہ کر بلاو حرہ کے بعد مبھی بیعت یزید کو برقر رکھنے والے جمله صحابه كرم بشمول سيدنا عبدالله بن جعفر طيار وعبدالله بن عمر وعبدالله بن عباس وغير هم، رضي التدعم اجمعين )-۲- سبرنا حسين بن على رضى التدعنهما-( یزید کے مقابلے میں اعلیٰ و برتر خلافت حسینی کے قیام کی خاطر خرون کرنے دالے اور پھر شیعان کوفہ و عراق کی غداری و بیعت ابن زیاد کے بعد یزید سے ملاقات و مد کرات کی پیشکش کرنے والے - جے ابن زیاد نے پہلے دست در دست ابن زیاد کی شمرط سے مشروط کر کے صورتجال کو نگاڑ دیا اور سانچہ کربلا پیش آیا )۔ >- سيد ناعبدالله بن زبير رضى الله عنهما-( یزید کے خلاف مذمین خروج کر کے وفات یزید تک بیعت یزید نہ کرنے والے-) ۸- سېرنامىلى بن عقبه الېرى - ٨ (واقعه حره يعنى اواخر ٢٢ حديين ابل مدينه ك ايك طبقه كي يزيد مخالف بغاوت فيجلنه وال امير لشكريزيد)-۹- سيدنا حصين بند نميز-(کمہ میں حصار نشکرا بن زبیرؓ (اوائل ۲۴ ھ) کے دوران میں امیر لشکر یزید)۔ ۱۰ سید ناعبدالله بن عمرٌ وعبدالله بن جعفر طیارٌ و دیگر صحابٌ واہل بیت در مدینه منورہ۔ (واقعہ کربلا کے بعد اداخر ۳۳ ہہ میں واقعہ حرہ کے دوران میں بھی بیعت یزید کو بر قرار رکھنے والے اور پزید مخالف حامیان این زبیرٌ کی بغادت کی مخالفت کرنے والے، بشمول تابعینٌ اہل بيت سيد نامحمد بن على، إبن المنفسَّ وعلى زين العايدينَّ ومحمد الباقرِّ)-بقول این کشیر :-"وكان عبدالله بن عمر بن الخطاب و جماعات ابل بيت النبوة ممن لم ينقض العهد ولا بايع أحداً بعد بيعته ليزيد-" (البداية و النهاية، ج ٨، ص ٢٣٢) ترجمه:- المستعميد للله بن عمر بن خطاب اور جماعات ابل بيت نبوت ان لو كون مين شامل تھے جنہوں نے عہد شکنی تہیں کی اور یزید کی بیعت کر کینے کے بعد پعر کسی اور کی بیعت

ابن کشیریه بھی روایت کرتے ہیں کہ:۔ "وكذلك لم يخلع يزيد أحد من بني عبدالمطلب- وسئل محمد بن الحنفيه في ذلك فامتنع من ذلك اشد الامتناع، و ناظرهم و جادلهم في يريد ورد عليهم ما اتهموه من شرب الخمر و تركه بعض الصلاة-(ابن كثير، البداية والنهاية، ج ٨، ص ٢١٨) اور اسی طرح بنو عبد المطلب میں ہے بھی کمی نے یزید کی بیعت نہ تور می ۔ اور رجمہ:۔ محمد بن حنفیہ سے اس ( بیعت یزید توڑنے کے ) معاجلے میں درخواست کی گئی توا نہوں نے سنتی کے ساتھ الکار کر دیا، اور ان ( پاغیوں ) سے یزید کے پارے میں مناظرہ و محادلہ کیا۔ اور انہوں نے یزید پر شراب نوشی نیز بعض نمازوں کے قصا کر دینے کے جوالزامات لگائے، ان کومسترد کرتے موٹے پزید کی صفاقی میں دلائل دیئے۔ عمراد نبق وعلي سيدنا عبدالله بن عباس العاشمي القرشي وديكر صحابة وابل بيت درمك و -11 طائف وغيره-(سیدنا حسینؓ کو شیعان کوفہ کے بھروے پر خرون سے منع کرنے والے اور کربلاو حرہ و حصار ا بن زبیرؓ کے بعد بھی وفات پزید تک مذکورہ بالا صحابۃ وابل بیتؓ کے ہمراہ بیعت پزید کو بر قرار رکھنے والے )۔ خلاصہ کلام یہ کہ مسلک اعلیٰ حضرت کی روشنی میں یزید پر تنقید کرنے والے کے لئے ہمی کوئی ایسی بات زبان وقلم ہے نکالنا جس ہے مالواسطہ یا بلاواسطہ طور پر بیعت کنندگان و عدم بیعت کنند گان یزید، صحابۃ واہل بیت ؓ میں سے کسی کی شان میں گستاخی لازم آتی ہو، بد مذہبی، گمراہی اور استحقاق جہنم ہے۔ و نعوذ بالله من شرور انفسنا و من سيئات اعمالنا-اعلی حضرت مولانا احمد رصا خان بریلوی کتب شہادت نیز سانچہ کربلا کے حوالہ سے رائج منتلف رسوم محم وغیرہ کے حوالہ سے فرماتے ہیں:-" کتب شهادت جو آج کل رائج ہیں، اکثر حکایات موضوعہ و روایات باطلہ پر مشتمل بیں۔ یونسی مرشے۔ایسی چیزوں کا پڑھنا سننا سے گناد درام ہے۔مدیث میں ہے:-نهى رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم عن المراثى-ر سول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے م شیوں سے منع فرمایا-رواه ابوداؤد و الحاكم عن عبدالله بن ابي اوفي رضي الله تعالى

ایسے بی ذکر شہادت کو امام حجتہ الاسلام وغیرہ علمانے کرام منع فرماتے ہیں۔ ک ذكر الامام ابن حجر المكي في الصوافق المحرقة-اں اگر صحیح روایات بیان کی جائیں اور کوئی کلمہ کسی نبی یا ملک یا اہل بیت یا صحابی کی توبین، شان کا سبالغہ، مدح وغیرہ میں مذکورہ نہ ہو، نہ وہاں بین یا نوحہ یا سینہ کو بی یا گریبان دری یا ماتم ، تصنع یا تجدید غم وغیرہ ممنوعات ضرعیہ ہوں، توذ کر ضریف فصائل و مناقب حضرت سيديا امام حسينٌ موجب ثواب ورحمت ہے۔ " (ایلی حضرت احمد رصاخان بریلوی، مجموعه رسائل ردروافض تقدیم و ترتبیب فاروق کلیمی ص ۲۲۳) اعلی حضر سیعم سی سلسلہ میں تفعسیل ووصاحت کے ساتھ مزید بیان فرما تے ہیں :-"شہادت نامے تشریا نظم جو آن کل عوام میں رائج ہیں اکثر روایات باطلہ و بے سرویا سے مملو اور اکاذیب موضوعہ پر مشتمل میں- ایسے بیان کا پڑھنا، سننا، وہ شہادت ہو، خواه محجد اور مجلس میلاد مبارک میں مو، خواه که یں اور، مطلقاً حرام و ناجا تر ہے۔ خصوصاً جبکہ وہ بیان الیق خرافات کو متضمن ہو، جن سے عوام کے عقائد میں تزلزل واقع ہو، کہ پھر تواور بھی زبادہ زسر قاتل ہے۔ ایسے بی وجوہ پر نظر فرما کر امام حجمتہ الاسلام محمد غزالی قدس سرہ العالی وغمیرہ آئمہ کرام نے حکم فرمایا کہ شہادت نامہ پڑھنا حرام ہے۔ علامہ ابن حجر بکی قدس سمرہ صواعق محرقہ میں فرماتے ہیں - امام غزائی کا فرمان ہے کہ واعظین پر قتل حسن و حسین کی روایات دہر انا حرام ے۔ جبکہ اس سے مقصود عم پروری و تصنع و حزن ہو تو یہ نیت بھی ضرعا ناممود ہے شرع مطہر نے غم میں صبر و تسلیم اور غم موجود کو حتی المقدور دل سے دور کرنے کا صحم دیا ہے نہ که غم معدوم بشکلف و زور لانا، نیک بتصنع و زور بنانا، نه که ایے باعث قربت و ثواب شهیرانا به سب بمعات شنیعہ روافض بیں جن سے سنی کو احتراز لازم بے ماشاء اللہ اس میں کو ٹی خوبی ہو تی تو حسور پر نور سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی و فات اقد س کی غم پروری سب سے زیادہ اہم و ضروری سوتی دیکھو ؛ حصور اقدس صلوات الله تعالی و سلامه علیه و علی آله کاماه ولادت وماه وفات دی مادمبارک رہیج الاول شمریعن ہے پھر علمائے امت وجامیان سنت نے اسے ماتم وفات نہ نههر ایا- عوام مجلس خوان اگرحیه بالفرض صرف روایات صحیح بروجه صحیح پر طعین تعمی متاسم جو ین کے جال سے ''گاہ ہے خوب جانتا ہے کہ ذکر شہادت شریف پڑ بینے سے بن کامطلب یہی

حدیث نبوی "من کثر سواد قوم فلاسو مندم رجس نے کی گرود کا مجمع برحایا تودہ اسی میں شرار ہوگا) کے حوالہ سے اعلی حضرت مجلن شیر میں شرکت سے منع

۲ ۳۹- میرزاخیرت دبلوی (م ۱۹۳۸ء، دهلی)

عربی، فارسی اور اردو زبان کے ماہر، عصر جدید کے ممتاز عالم و ادیب میرزا حیرت دہلوی جمال اردو زبان و ادب کے حوالہ سے مشہور و معروف بیں، وبیں واقعہ کربلا کے سل میں ان کی شہرہ آفاق تصنیف "کتاب شہادت" نے انہیں علمی و دینی لحاظ سے لازوال شہرت عظاء کی ہے۔ چھ صخیم جلدوں میں ایک ہزار سے زائد صفحات پر مشمل آپ کی یہ تصنیف اثبات امامت و خلافت سید نا معادید و یزید کے سلید میں بے مثال ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ سیدنا حسین کے مقام و عظمت کا اعتراف و تعظیم بھی اس کتاب کی نمایاں خصوصیات میں سے ہے۔ اپنے تفصیلی دلائل و شوابد کی رو سے میرزا حیرت دہلوی نے برمی شدومد سے یہ بات بھی ثابت کی ہے کہ سیدنا حسین بن علی نہ صرف سپ سالار امیر یزید کے ہمراہ لسان نہوی سے بشارت مغذرت کے حال اولین لشکر مجاہدین قسطنطینیہ میں شامل تھے بلکہ انہوں نے اسی معرکہ میں شہادت پائی۔

ان امور کے سلسلہ میں میرزا حیرت

دہلوی نے 1918ء میں "کرزن گزف" میں باقاعدہ اعلان شائع کروا کر تمام علمائے ابل تشیع کو جیلنج کیا کہ وہ ان کے اس نقطہ نظر کی تردید کر سکتے ہوں تو باقاعدہ علمی سباحثہ و مجادلہ کر کے تردید ذیائیں۔ مگر کھاجاتا ہے کہ ان کا چیلنے کسی نے قبول نہ کیا۔

میپرزا حبیرت دبلوی کوایسی منتلف و متسوع علمی و دیسی اور اد بی وصحافتی خدمات کی بنا، پر بیسویں صدی کے ربع اول میں بر صغیر میں منفرد و متاز مقام اور وسیع تر شہرت حاصل ہوئی۔ نیز منگرین ختم نبوت اور اہل رفض و تشیع کے عقائد وروا پات باطلہ کے ردوا بطال کے سلسلہ میں آپ نے بے مثال جرأت وعزیمت کے ساتھ علمی و تحقیقی و عملی لحاظ ہے شاندار خدمات سمر انجام دیں۔ اور بالاخر اسی جہاد مسلسل میں ہم، مارچ، ۱۹۲۸، کو وفات یا کر دبلی میں مد فون موسف - (تاريخ دفات بوالد مالك رام، ماه وسال، استدراك)-میرزآ خیرت کی "کتاب شہادت" مطبوعہ کرزن پریس، دہلی، ۱۹۱۳ء کی جلد اول دوبارہ ۲۷۱۹ میں "کمتبر جاء الحق" کراچی نے شائع کی۔ اس اشاعت ثانیہ (۵۳۸ صفحات) کی ابتدام میں "عرض ناشر" کے زیر عنوان ایک اقتساس سے اس کتاب کی نوعیت وانفرادیت کا بخو بی اندازہ کیا جا سکتا ہے:-" با بائے اردو مولوی عبدالحق آتے وقت "کتاب شہادت" کی حیر جلدیں، جو ہندوستان کے کونے کونے سے خرید کر تلف کی جا دہی تعین، ساتھ لائے اور اپنے دوست محمود احمد عباسی کودیں کہ ان کاخلاصہ تیار کرویا ان کو دوبارہ چیپواؤ۔ عباسی صاحب نے اس کے چیدہ چیدہ مصامین اپنی زبان میں لکھ کر ایک مقامی رسا الے میں قسط وار شائع کئے۔ جس کا نام تھا ماہنامہ "تذکرہ"۔ یہ رسالہ مذہبی تھا، ملاؤں نے توجہ نہ کی۔ وہ ایسے رسالے نہیں پڑھتے جوان کے مسلک کے مطابق نہ ہوں۔ لیکن جب وہ معنامین یکجا ہو کے کتاب کی شکل میں پیش ہونے اور اس کا نام "خلافت معادیہ ویزید" رکھا گیا، تو کوما مولوی کے بیروں تبل سے زمین ثل کی - تبذیب کھنؤ کے تعبر میں زارتہ آگیا اور د يواري شق جو كنير - مجدول ، امام بارول اور خانغا جول مين صعب ماتم بچر كمي - " (حرص ناهر يكتاب شهادت ، جلد اول، ص ٢١- ٢٢، ناهر كمتسبط، المق، كراي، ٢١٩٢١) حیرت دہلوی کی چھ جلدوں میں ایک ہزار سے زائد صغات پر مشتمل "کتاب شہادت "عمومی بردیدیگندہ کی فصا سے متاثر ہوئے بغیر سید ناعلیٰ وحسنؓ وحسینؓ ومعادیؓ ویزیڈ و جمل وصغين وكربلاسميت اتمم تاريخي حقائق ونقد تاريخي برمشتمل لاجواب ونادر المثال كتاب جلد اول کے اختتام پر میرزا حیرت دبلوی لکھتے ہیں :۔

آب نے جنگ جمل کی کہانیاں پڑھیں اور امیر معاویہ، حضرت علی اور دیگر صحابہ کی سر گوشیوں اور خط و کتابت کو بھی ملاحظہ کیا۔ دنیا کی کوئی تاریخ بھی ایسی سہی ملنے کی، جس میں سر گوشیوں کی لفظ لفظ نقل اور باہمی نج کی گفتگو طاحظہ فرمائیں گے- خیال کیمے اس ہولناک اور مہیب دروغ کو کہ معادیہ اپنے محل میں بند عمرو بن العاص سے باتیں کرر ہے ہیں اور اس کے چار صدی کے بعد ایک شیعہ مؤرث یہ سر گوشی نقل کر دبا ہے۔ جتنی با تیں نقل موئی بیں، وہ اول سے آخر تک غلط ہیں۔ کیونکہ کسی خط یا گفتگو کی صعیف سے صعیف سند موجود نہیں یہ شیعی داستان نویسوں کی عنایت ہے کہ کہا نیوں کا اتنا انبار ہو گیا۔ حضرت علی کے واقعات زندگی کے بیان میں پہلی جلد ختم ہوئی ہے۔ دوسری جلد اس کے بعد سب دیکھیں گے۔ اس جلد میں جنگ صفین کا پورا قصہ وصاحت سے بیان موگا۔ آپ کے سیاسی، اخلاقی اور انتظامی معاطات پر پوری روشنی ڈالی جائے گی- "نیج البلاغہ" اور ایک دیوان جس کی نسبت آپ سے دی جاتی ہے، پوری بحث ہو گی۔ آپ کی شہادت کی من وحن ساری کیفیت بیان کی جائے گی۔ آپ کی نصائح اور ضرب الامثال کی پوری حقیقت کھولی جائے گی۔ غرض یہ دوسری جلد اور زیادہ دلکش ہو گی۔ انشاء التٰہ۔ اس کے بعد اصلی حالات سارے بیان کر دیئے جائیں گے۔ جن پر اب تک پرد د پڑا موا ہے۔ یہ بھی اس صدی کا ایک معجزہ ہے کہ وہ حالات جن سے علماء بھی ناوا قف تھے، عامہ خلایت کے سامنے آگئے۔ دودھ کا دودھ اور یانی کا پانی علیحدہ ہو گیا۔" (حیرت دبلوی، کتاب شهادت، جلد اول، مطبوعه کرزن پریس، دبلی، ۱۹۱۳، و طبع تانی کمتبه جا، المق، کرایی، ۲ ۱۹۷۲، س ۲۵-۵۲۸)-

٢٢- سلطان المشائخ بير سيد مهر على شأه

(م ۲۵۳۱ه/۲۳۹۲ء)

سلطان المشائخ پیر طریقت سید مهر علی شاه گیلانی، چشتی (م مئی ۲۹۳۱ء / ۱۹۳۷ه، گولڑہ ضریف، راولپند می) ایک سائل کے جواب میں (مؤرخہ ۷ رجب ۱۳۳۴ھ) امامت و خلافت کے حوالہ سے سید ناا ہو بکر وعمر وعثمان رضی اللہ عنہم کی خلافت کوخلافت خاصہ کاملہ مع ریاست عامه، سید نا علیؓ کی خلافت کو خلافت خاصه مع نقص ریاست عامه، سید نا معاویٌ کی خلافت کو خلافت صحیحہ مع نقص قرب بنفوس انبیاء اور بعد ازاں تدریجاً خلافت کے جبری خلافت میں تبدیل ہوجانے کا نقطہ نظر پیش فرماتے ہوئے لکھتے ہیں :-"بودن ائمه اثنا عشر بعد أنحضرت صلى الله عليه وسلم باخبار صحاح سته ثابت- چنانچه در بخاری بروایت جابر بن سمره آمده- قال سمعتَّ النبي صلى لله عليه وسلم يقول: (يكون اثنا عشر أميراً) فقال كلمة لم اسمعها ، فقال أبي إنه قال: (كلهم من قريش)-

· .

و در روایت سفیان بن عینیه:-(لا یزال امر الناس ما صیاً ما ولیهم اثنا عشر رجلاً)-و در روایت ابو داؤد: (ولا یزال هذا الدین قائماً حتی یکون علیکم

و در روایت ابو داود: (ولا یران هذا الدین قائماً حتی یحون علیه اثنا عشر خلیفة کلهم تجتمع علیه الأمة)–

و طبراني بلفط: (لا يضرهم عدواة من عاداهم)-

و حاکم از ابی جحیفه بلفط: (لا یزال امر أمتی صالحاً حتی یمضی اثنا عشر خلیف<del>ة</del> کلهم من قریش)-

۲- و مراد خلفاء اربعه و من بعدهم هستند لكن لا مطلقاً بلكه كسانيكه اسلام در عهد اوشان صورت اعزاز و قيام پذيرفته- چه خلافت عبارت است از رياست عامه برائي اقامت دين از احيا، علوم دينيه و قيام بالجهاد و قضا و رفع مظالم بطريق نيابت از نبى صلى الله عليه وسلم- و مستحق اين نيابت از امت مرحومه كساني هستند كه جوبر نفس اوشان قريب به جوبر نفس انبيا، مخلوق شده- پس جامع باشند صورت خلافت يعنى رياست عامه و معنى او را يعنى قرب بنفوس انبيا، مثل خلفائي اربعه عليهم الرضوان-

فرق این قدر هست که در عهد خلفائے ثلاثة نفاذ تصرف و اجتماع مسلمین علی سبیل الکمال صورت پذیرفته- و در عهد مرتضوی معنی کامل یعنی قرب بنفوس انبیاء بود، و صورت ناقص یعنی ریاست عامه و اجتماع مسلمین مثل زمانه خلفائے ثلاثه نبود- باز صورت باقی و معنی بُروجة أتم مفقود- چنانچه در زمانه امیر معاویة و در حدیث (هدنة علی دخن) همیں معنی دارد-

باز تدریجاً تدریجاً خلافت جابره یا دعوت بر ابواب جهنم کما جا م فی الحدیث پیدا گشت– باز انقلاب زمانه حسب مشیت ایزدی رنگ تشبیه بخلافت راشده بظهور آمد چنانچه خلافت عمر بن عبدالعریز–

الحاصل خلافت مجموع امرین را می گویند– ریاست عامه و تشبه بالأنبياء عليهم السلام- و كَابَب مجازاً بر يكے از دو امر نيز اطلاق كردہ شود- و مراد أز حديث مذكور يعنى اثنا عشر اميراً أو خليفة مطلق خلافت است، در صورت مجموع امرین باشد یا در رنگ یکے ازاں ہر دو-جنانچه در حديث "الخلافة من بعدي ثلثون سنة-" خلافت خاصه كامله مراد است نه مطلقه–" (فيض احمد، مقالات مرضيه المعروف به "ملفوظات مهريه، ص ١١٣، بار دوم، مطبوعه ياكستان پريس انثرنيشنل لامبور، جولائي ۱۹۲۴ م)-ترجمہ: ١- استحضرت صلى الله عليه وسلم كے بعد بارہ امامول كا مونا احاديث صحيح سے ثابت ہے۔ بخاری میں جابر بن سمرہ کی ہوایت سے آیا ہے کہ میں نے نبی صلی التٰدعلیہ وسلم کو فرماتے سنا کہ: - (یارہ امیر ہوں گے)- پھر آپ نے جو کلمہ ارشاد فرمایا وہ میں نہ س سکا تو میرے والد نے بیان کیا کہ آپ نے فرمایا: - (وہ سب قریش میں سے ہوں گے)-اور سفیان بن عینیہ کی روایت میں ہے کہ:-(لوگوں کامعاملہ چلتار ہے گاجب تک ان پر بارہ آدمی حاکم رہیں گے)۔ اور ابو داؤد کی روایت کے مطابق:- (یہ دین قائم رہے گا جب تک تم پر وہ بارہ (قریش) خلفاء رہیں گے جن سب پر امت متفق رہے گی)۔ اور طبرانی کے الفاظ میں : (انہیں دشمنوں کی عدادت نقصان نہ دے یائے گی )۔ اور حاکم فے إلى جيفہ سے ان الفاظ ميں روايت كيا ہے كر: -(میری امت کامعاملہ درست رہے گا جب تک بارہ خلفاء رہیں گے جوسب کے سب قریش میں سے ہوں گے)۔ ان (بارہ خلفاء) سے مراد خلفاء اربعؓ اور ان کے بعد آنے والے وہ خلفاء بیں حجن کے زمانہ میں اسلام کو اعزاز و قیام حاصل ہوا۔ کیونکہ خلافت کا معنی وہ ریاست عامہ ہے جو حضور ملائظ سے بطور نیابت حاصل ہو۔ اور جس کا مقصد اقامت دین بشمول احیا، علوم دینیہ و تحیام بالجہاد و عدل و ا نصاف و رفع مظالم، نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی نیا بت کے طور پر ہو۔ اور امت مر حومہ میں سے اس نیابت کے مشتق وہ حضرات ہیں کہ جن کا جوہر نفس انبیا، کے جوہر نفس سے قریب تخلیق شدہ ہے۔ پس انہیں صورت خلافت یعنی ریاست عامہ اور معنی حلافت يعنى قرب بنفوس انبياء كاجامع مونا جامي، جيسا كه خلفاء اربعه عليهم رصوان تقے-البتہ اتنا فرق ضرور ہے کہ خلفائے ٹلائڈ کے عہد میں نفاذ تصرف واجتماع مسلمین کامل

۳۸- حکیم الأمت مولانا محمد اشرف علی تھا نوی (-19mm/ =1m1r) ا صلیم الاست مولانا محمد اشرف علی تعانوی یزید کے حوالہ سے مختلف احادیث و روایات کا جا مزہ لیتے ہوئے ایک سوال کے جواب میں بڑمی متوازن اور قیمتی تفصیلات درن فرماتے ہیں :-" سوال: - یزید کو لعنت بھیجنا چاہیے یا نہیں، اگر بھیجنا چاہیے تو کس وجہ ہے، اور اگر نه بھیجنا جاہیے تو کس وجہ ہے؟ بینوا توجروا۔ جواب:- یزید کے بارے میں علماء قدیماً وحدیثاً مختلف رہے ہیں- بعض نے تو اس كو مغفور كها من بدليل حديث صحيح بخارى :-ثم قال النبي صلى الله عليه وسلم اول جيش من امتى يغرون مدينة قيصر مغفور لهم- (مختصراً من حديث طويل برواية ام حرام)-پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میر می امت میں پہلاوہ لشکر جو مدینہ قیصر (روم) پر لشکر کشی کرے گا، بخشاہوا ہو گا۔ ( یہ حضرت ام حرامؓ کی روایت کردہ طویل حدیث کا اختصار ہے۔ قال القسطلاني: . كان اول من غزا مدينة قيصر يزيد بن معاوية و معه جماعة من سادات الصحابة كابن عمر و ابن عباس و ابن الزبير و ابی ايوب الانصارى، و توفى بها أبو ايوب سنة اثنتين و خمسين من الهجرة-كذا. تحالنه نمي خير الجاري-چنائچ قسطلانی (شاربٌ بخاری) فرماتے ہیں کہ مدینہ قیصر پر پہلالشکر کشی کرنے والا پزید بن معاویہ ہے اور اس کے ساتھ کبار صحابہ کی جماعت تھی، جیسے ابن عمر، ابن عباس، ابن ز بیر اور حضرت ابو ایوب انصاری رضی اللہ عنہم ۔ اور حضرت ابوا یوب انصاری کا تواسی مقام پر ۵۴ حدمیں وصال موا۔ اسی طرت "خبیر جارمی" میں ہے۔ وفي الفتح قال المهلب:- في هذا الحديث منقبة لمعاوية لانه اول من غزا البحر و منقبة لولده لانه اول من غزا مدينة قيصر-اور شی الباری بنی ب : - مهدب کہتے میں کہ اس جدیث میں حضرت معاویر کی منقبت

الا لعنة الله على الطالمين- (مود، ب ١٢)- س لو يدكار ب الله كى نا نصاف الوجو رو الله على الطالمين - الوجو رو ال

ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجزائه جهنم خالداً فيها و غضب الله عليه ولعنه وأعد له عذاباً عظيماً- (النساء، ب ٥)-(اور فرمایا) جو کوئی قتل کرے کی مسلمان کو جان کر اس کی سمزا دوزخ ہے، پڑا رہے گااسی میں اور التٰہ کا اس پر غضب موا اور اس کو لعنت کی اور اس کے واسطے تیار کیا بڑا عذاب-پس اس کی تو سم کو بھی اجازت ہے، اور یہ علم اللہ تعالیٰ کو ہے کہ کون نوع میں داخل ب اور کون خارج ؟ اور خاص یزید کے باب میں کوئی اجازت منصوصه می نہیں، پس بلادلیل اگردعویٰ کریں کہ وہ خدا کی رحمت سے دور ہے، اس میں خطر عظیم ہے۔ البتہ اگر نص ہوتی تومثل فرعون، بامان وقارون وغیر سم کے لعنت جا مُزہوتی، واذلیس فلیس (جب نص نہیں تو لعنت نہیں)۔ اگر کوئی کھے کہ جیسے کسی شخص معین کا ملعون ہونا معلوم نہیں تو کسی خاص شخص کا مرحوم ہونا بھی تومعلوم نہیں، پس صلحاء مظلومین کے داسطے رحمتہ الندعلیہ کہنا کیسے جا ئز مو گا کہ یہ بھی اخبار عن الغیب بلادلیل ہے۔ جواب یہ ہے کہ رحمتہ اللہ علیہ سے اخبار مقصود نہیں بلکہ دعا مقصود ہے اور دعا کا مسلما نوں کے لیے صلم ہے۔ اور لعن النَّد میں یہ نہیں کہ سکتے، اس واسطے کہ وہ بدعا ہے اور اس کی اجاز بیشہیں - فاقہم -اور آیت مذکورہ میں نوع منفسدین و قاطعین پر لعنت آئی ہے، اس سے لعن یزید پر کیسے استدلال ہو سکتا ہے؟ اور امام احمد بن حنبل نے جو استدلال فرمایا ہے، اسمیں تاویل کی جائے گی، یعنی ان کان مسم (اگریزید ان میں سے ہو) یا مثل اس کے لحسن الظن بالمجتعد-البته يول كه يحقه بي كه قاتل و آمروراصي بقتل حسينٌ پر، وه لعنت مبي مطلق تهي بلكه ايك قید کے ساتھ یعنی اگر بلا توبہ مراہو۔ اس لیے کہ ممکن ہے ان سب لوگوں کا قصور قیامت میں معاف موجائے، کیونکہ ان لوگوں نے تحجمہ حقوق اللہ تعالیٰ کے صائع کئے اور تحجہ ان بندگان مقبول کے۔ الند تعالیٰ تو تواب اور رحیم ہے ہی، یہ لوگ بھی بڑے اہل ہمت اور اولوالعزم تھے، کیا عجب کہ بالکل معاف کر دیں۔ بقول مشہور:-ع "صد شکر کہ مہتم میان دو کریم"-پس جب یہ احتمال قائم ہے تو ایک خطر عظیم میں پڑنا کیا ضرور ؟ اھ-اسی طرح اس کو مغفور کہنا بھی سخت نادانی سے ، کیوں که اس میں بھی کوئی نص صریح نہیں. رہا استدلال حدیث مذکور ہے تو وہ بالکل صعیف ہے، کیونکہ وہ مشروط ہے بشرط وفات علی الایمان کے سائقہ، اور وہ ام مجھول ہے۔ چنا نچہ قسطلانی میں بعد نقل قول مہلب کے

## لکھا ہے:-وتعقبه ابن التين و ابن المنير بما حاصله انه لا يلزم من دخوله في ذلك العموم أن لا يخرج بدليل خاص اذلا يختلف أهل العلَّم أن قوله عليه السلام مغفورلهم مشروط بان يكونوا من اهل المغفرة، حتى لو ارتد واحد ممن غرَّاها بعد ذلك لم يدخل في ذلك العموم أتفاقاً، فدل على أن المراد مغفور لهم لمن وجد شرط المغفرة فيه منهم-(حاشید بخاری، ج ۱، ص ۲۱۰، مطبوعه احمدی)-اور ابن التین اور ابن المنیر نے مهلب کے بیان پر اعتراض کیا ہے، جس کا آحمہ:۔ حاصل یہ ہے کہ اس حدیث کے عموم میں داخل مونے سے یہ لازم نہیں آتا کہ کبی خاص دلیل کی بنا، بروہ اس عموم سے خارج نہ ہو۔ اب اہل علم کا اس امریس کوئی اختلاف نہیں کہ حدیث یاک میں جو مغفرت کا ذعدہ ہے وہ اس شمرط کے ساتھ مشروط ہے کہ یہ لوگ مغفرت کے اہل بھی ہوں۔ چنانچہ ظاہر ہے کہ اس غزوہ میں ضریک ہونے دالاا گر کوئی شخص اس کے بعد مر تد ہو گیا تو وہ بالاتفاق اس مغفرت کے عموم میں داخل نہ ہو گا، جس سے معلوم ہوا کہ مغفرت کی شمرط موجود ہو (اور حب میں شمرط مفقود ہو وہ اس مغفرت میں داخل نہ ہو گا )۔ یس توسط اس میں بیر ہے کہ اس کے حال کو مفوض بعلم الہٰی کرے اور خود اپنی زبان ے کچھ نہ کھی، لاّن فیہ خطراً- (کیونکہ اس میں خطرہ ہے)- اور کوئی اس کی نسبت کچھ کھے تو اس سے محجد تعرض نہ کرے، لاُن فیہ نصراً- (کیونکہ اس میں یزید کی ممایت ہے)-اس واسط خلاصه میں لکھا ہے:-

انه لا ينبغى اللعن عليه ولا على الحجاج لأن النبى عليه السلام نهى عن لعن المصلين ومن كان من اهل القبلة- و مانقل من النبى عليه السلام من اللعن لبعض من اهل القبلة فلما انه يعلم من احوال الناس مالا يعلمه غيره- اه-

ترجمہ:- یزید اور حجاج پر لعنت مناسب نہیں کیونکہ حضور علیہ الصلوۃ و السلام نے نمازیوں اور اہل قبلہ پر لعن کرنے سے روکا ہے، اور جو نبی طلیع سے بعض اہل قبلہ پر لعن منقول ہے، وہ تو معض اس وجہ سے ہے کہ آپ لوگوں کے حالات کے ایسے جانے والے تھے جو دوسرے نہیں جانتے-اھے-

اور احیا، العلوم، نْ ثالث، باب آفته اللسان، ثامنه میں لعنت کی خوب تحقیق لکھی

مفکر و مجاہد اسلام مولانا عبید اللہ سندھی (۱۸۷۲ - ۱۹۴۴ء) جیسے عالمی شہرت یا فتہ انقلابی مجاہد اور جلیل القدر عالم کا درج ذیل بیان، خلافت یزید سمت بنو امیہ کے دور حکومت کے سلسلہ میں بڑمی اہمیت کا حامل ہے:-''اموی دور کا تاریخی تجزبہ

حضرت علیؓ کی شہادت کے ساتھ "السابقون الاولون کا دور اقتدار ختم ہوتا ہے اور اب عربوں کی قومی حکومت شروع ہوتی ہے۔ جب اسلام کی تحریک کی حفاظت عربوں نے اپنا قومی مسئد بنا لیا تو ظاہر ہے کہ اسلام سے پہلے قریش کے جس خاندان کے باتھ میں اقتدار تھا، وہ بر ممر عروج ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ عربوں کی قومی حکومت کی قیادت بنوامیہ کو ہلی۔

حضرت امير معادية مسلمان عربوں كى قومى حكومت كا بهترين نمونہ تھے اور اس ميں شك نهيں كہ وہ مسلمان عربوں كے بهت بڑے آدمى تھے۔ عام عربوں كار تحان بنوباشم كے مقابلہ ميں امويوں كى طرف زيادہ تعا- اور اس كے اپنے اسباب ہيں۔ خلافت راشدہ كے بعد امويوں كا اقتدار ميں آنا، اموى دور اسلام كى بين الاقوامى تحريك كے ارتقاء كى ايك لازمى كرمى كا حكم ركھتا ہے۔ ہمارے تاريخ نگاروں نے بنواميہ كے ساتد ا نصاف نهيں كيا۔ اور بنوامي كا حكم ركھتا ہے۔ ہمارے تاريخ نگاروں نے بنواميہ كے ساتد ا نصاف نهيں كيا۔ اور بنوامي ميں كوئى دقيقہ نهيں اشمار كوا۔ پہلے ہم بنى اميہ كے خلاف اپنے مؤرخوں كى باتيں پڑھ كر متاثر موجاتے تھے۔ ليكن اب جو ہم نے دنيا كى انقلابى تحريكوں كا بغور مطالعہ كيا اور ايك انقلابى تحريك كو جن جن مراحل سے گرزنا پڑتا ہے، ان كوجانا تو ہم بر اموى دور كى اصل حقيقت واضح سو كى۔

ہم نے بنواسیہ کی غلطیوں کو توخوب اچھالالیکن ان کی حکومت کی جو اچھا ئیاں تعمیں ان کا اعتراف کرنے میں بحل سے کام لیا۔ بے شک امویوں نے اسلامی حکومت کو قومی اور

"حاضر العالم الاسلامی" جیسی شہرہ آفاق تصنیف نیز دیگر عظیم الثان تصانیف کے مسنف اور عصر جدید کے عظیم مفکر اسلام لبنانی الموطن اسیر شکیب ارسلان (۱۸۲۹، تا ۹، دسمبر ۱۹۴۲ء) حدیث نبوی میں مذکور اول جماد قسطنطینیہ میں یزید کے شامل ہونے کی تصدیق کرتے ہوئے فرماتے ہیں:-

ان السنة التى حاصر فيها يزيد بن معاوية القسطنطينية سنة ٥١ للهجرة- و وفق سنة ٢٢٢ مسيخية- وقد جاء ها يزيد براً- وكان بسر بن ارطاة ماسكا البحر- وقد انتشرت السفن الحربية العربية على طول ساحل بحر مرمرة- وهاجم العرب القسطنطينية بين شهرى ابريل و سيبتمبر-" (امير شكب اردلان، حاضر العالم الاسلام، ص ٢١٢)

ترجمہ:- جس سن میں یزید بن معاویہ نے قسطنطینیہ کا محاصرہ کیا، وہ سن اکادن (۵۱) بسطابق سن ۱۷۲۴ متما- یزید بری راستے سے اور بسر بن ارطاۃ سمندری راستہ طے کر کے سینچ۔ اور عربوں کے جنگی بحری سفینے بحر مرمہ کے ساحل کے ساتھ ماتھ دور تک پھیل گئے۔ عربوں نے قسطنطینیہ پر حملہ انبریل اور ستمبر کے مہینوں کے درمیان کیا تعا-امیر شکیب ارسلان نے کتاب "حاضر العالم الاسلام" کے تعلیقات کے زیر عنوان

"محاصرات العرب التسطنطينية" ميں طبقات ابن سعد کے حوالے سے لکھا ہے:-"ولما مرض (ابو ابوٹ) اتاہ برید ہی معاویۃ بعودہ فقال: حاجتک؟

ولك مرتض (بو بيوب) الما يريد بن مصور بيون عام عام عابير قال نعم حاجتى اذا انامت فاركب بى ثم سغ بى فى ارض عدو ما وجدت مساغاً فادفنى ثم ارجع- فلما مات ركب به ثم سار به فى أرض العدو ما وجد مساغاً ثم دفنه ثم رجع-

ان ابا ايوب قال ليزيد بن معاوية حين دخل عليه:- اقرئ الناس منى السلام- وساحد ثكم بحديث سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم

میری خواہش ہے کہ جب میں مر جاوُل تو میرے (جسد کے) ہمراہ سوار ہو جانا پھر دشمن کی سر زمین میں جمال تک تمہیں راستہ سلے چلتے جانا، پھر جب راہ نہ پادُ تووہاں مجھے دفن کردینا اور واپس چلے آنا-

بس جب ان کا انتقال ہوا تو یزید ان کا جد لے کر (گھور مے پر) سوار ہوا ہم جماں تک اے راستہ ملا، دشمن کی سر زمین میں آگ بڑھتارہا، ہم انہیں دفن کیا اور واپس چلا آیا۔ حضرت ابوایوب نے یزید بن معاویہ سے اس وقت فرمایا جب وہ ان کے پاس آیا تھا کہ:- "لوگوں کو میرا سلام دینا- اور میں تہیں ایک حدیث بھی سناؤں گا جو میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوارشاد فرماتے سی ہے کہ:-"جو اس حالت میں وفات پائے کہ اللہ کے ساتھ کی کو شریک نہ شمہراتا ہو تو وہ

جنت میں داخل **ہو گا۔** "

جنانچہ جو ابو ایوب نے بیان فرمایا، یزید لوگوں سے بیان کرتا تما- اور ابو ایوب کی وفات اس سال موئی جب یزید بن معاویہ نے قسطنطینی پر اپنے والد کی خلافت کے زمانہ میں س باون (۵۳ ھ) میں جماد کیا- یزید بن معاویہ ہی نے آپ کی نماز جنازہ پڑھائی اور آپ کی قبر قسطنطینیہ کے قلعہ کی فسیل کے پاس ارض روم میں ہے- رومی ان کی قبر پر باہم معاہدے کرتے ہیں ان کی زیادت کرتے ہیں، اور قط کے زمانہ میں ان کے وسید سے بارش کی دعا مائلے ہیں-

341

۵۲ - شیخ الاسلام مولانا سید حسین احمد مدنی (م ۲۷ساحد/۱۹۵۸، بند) امام الرشدين شيخ الاسلام مولانا سيد حسين احمد مدفى يزيد كح بارت مي فرمات " یزید کومتعدد معارک حہاد میں ہمینے اور جزا کر بحر ابیض اور بللد بائے ایشیائے کوچک کے فتح کرنے حتی کہ خود استنبول (قسطنطینیہ) پر بری افواج سے حملہ کرنے وغیرہ میں آزمایا جا حیکا تعا- تاریخ شاہد ہے کہ معارک عظیمہ میں یزید نے کارہائے نمایاں انجام دیئے تھے- خود یزید کے متعلق بھی تاریخی روایات مبالغہ اور آپس کے تخالف سے خالی نہیں-( كمتويات شيخ الاسلام حسين احمد مدني، جلد اول، ص ٢٣٢-٢٥٢ ببعد )

۳۵- مولانا مطلوب الرحمن ندوي نگرامي

جلیل القدر عالم و مصنف مولانا مطلوب الرحمن ندوی نگرای نصف صدی سے زائد عرصہ پہلے اپنے ایک مدلل و مفصل مقالہ بعنوان " تصویر کا دوسر ارخ " میں بنوامیہ کے محاس و خدمات بیان کی ہیں اور واقعہ حرہ میں یزید کو بری الذمہ ثابت کرتے ہوئے یزید کے بارے میں مزید فرماتے ہیں:-"اس میں شک نہیں کہ یزید سے زندگی میں اہم خلطیاں ہوئیں- لیکن ساتھ اس کی مغفرت کی بشارت بھی زبان نہوی سے ایک طرح مل خلی ہے۔ شیخ الاسلام علامہ ابن تیمیہ رسالہ "حسین و یزید" میں لکھتے ہیں کہ بخاری میں عبد اللہ بن عرب مروی ہے کہ نہی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:- " سب سے پہلے قسطنطینی پر جو فوج لائے گی اس کی بخش ہو گی۔" اور معلوم ہے کہ اسلام میں سب سے پہلے جس فوج نے قسطنطینیہ پر لاما ڈی کی اس کا سپ سالار یزید ہی تعار کہا جا سکتا ہے کہ یزید نے یہ حدیث س کہ فوج کش کو گی۔" ان طالار یزید ہی تعار کہا جا سکتا ہے کہ یزید نے یہ حدیث س کہ فوج کش کی ہو گی۔ بنا مکن سے الار یزید ہی تعار کہا جا سکتا ہے کہ یزید نے یہ حدیث س کہ فوج کر معلوم ہو گی۔" ان طالات میں یزید کے معاطر میں میں کہ یزبان و قلم پر پورا قا ہور کھنا ہمارے لیے ضروری

۵۴- عبقري الاسلام، مولانا ابوالكلام آزاد (م ۱۹۵۸ء، دبلي)

عبتری اسلام، لسان الصند، صاحب "ترجمان القرآن"، لا ثنانی و نادر المثال مولانا ممی الدین احمد ابو الکلام آزاد (۱۸۸۹ - ۱۹۵۸) جو بر صغیر کے کروڑوں مسلما نوں اور لاکھوں علماء و خواص پر گھرے علمی و دینی اثرات کے حال ہیں، یزید کی امامت و خلافت کے حوالہ سے ذیاتے ہیں:-

"یہ بالکل غلط ہے کہ حضرت امام حسین اس حالت میں لڑے کہ وہ خود مدعی امامت اور طالب خلافت تھے۔ جو لوگ ایسا سمجھتے ہیں انہوں نے واقعہ کر بلا کا دقت نظر کے ساتھ مطالعہ نہیں کیا۔ حالات میں اچانک ایسی تبدیلیال ہوتی ہیں کہ اس غلط فہمی کا پیدا ہو جانا عجیب نہیں۔ حضرت امام جب مدینہ سے چلے تو ان کی حیثیت دوسری تھی۔ جب کر بلا میں حق پر ستا نہ لا کر شہید ہوئے تو ان کی حیثیت دوسری تھی۔ دونوں حالتیں مختلف ہیں اس لئے دونوں کا حکم ہمی ضرعاً مختلف۔

جب وہ مدینہ سے چلے ہیں تو حالت یہ تمی کہ نہ توا ہمی یزید کی حکومت قائم ہوئی تھی نہ اہم مقامات و مراکز نے اس کو خلیفہ تسلیم کیا تھا۔ نہ اہل حل و عقد کا اس پر اجماع ہوا تھا۔ ابتدا، سے معاملہ خلافت میں سب سے پہلی آواز اہل مدینہ کی رہی ہے۔ پھر حضرت علیؓ کے زمانہ میں مدینہ کی جگہ کوفہ دارالخلافہ بنا۔ اعل مدینہ اس وقت تک متفق نہیں ہوئے تھے۔ کوفہ کا یہ حال تعاکہ تمام آبادی یک قلم مخالف تھی اور حضرت امام حسینؓ سے بیعت کرنے کے لیے بیہم اصرار والحات کر ہی تھی۔ انہوں نے خود خلافت کی حرص نہ کی بلکہ ایک ایسے زمانے میں جب تخت حکومت سابق حکر ان سے خالی ہو چکا تھا اور نے حکر ان کی حکومت قائم نہیں ہوئی تھی ایک بہت رہمی مرکزی و مؤثر آبادی (کوفہ و عراق) کے طلب و سوال کو منظور کر ایا۔

(ا بواللام آزاد، مسئد طلافت، ص ۱۳۹۸-۱۳۹۹، داتا ببشر زلامور، ۱۹۷۸)-بعد از ان فرما تے بیس که کوفیول کی غداری و بیعت یزید کے بعد طلب امامت و خلافت ہے دستبر دار ہو کریزید ہے براہ راست ایپ معاملہ کا طبیصلہ کرنے پر تیار ہو گئے تھے۔

344

"لیکن جب وہ کوفد يہنچ تو يکايک نظر آيا کہ حالت بالکل بدل چک ب تمام ابل کوفد این زیاد کے باتھ پر یزید کے لئے سیعت کر چکے ہیں اور سر زمین عراق کی وہ بے دفائی غداری <sup>جو حضر</sup>ت امیر کے عہد میں بارہا ظاہر ہو چکی تھی، بدستور کام کررہی ہے۔ یہ حال دیکھ کروہ معاملہ خلافت سے دستبر دار ہو کئے اور فیصلہ کیا کہ مدینہ واپس بیلے جائیں۔ لیکن ابن سعد کی فوج نے ظالما نہ محاصرہ کرلیا اور مع احل و عیال کے قید کرنا چاہا۔ وہ اس پر بھی آمادہ ہو گئے تھے کہ مدینہ کی جگہ دمشق چلے جائیں اور براہ راست یزید سے اپنے معاملہ کا فیصلہ کرلیں گر ظالموں نے به بھی منظور نہ کیا۔ اب امام کے سامنے دوراہیں تھیں یہ اپنے تئیں مع احل وعیال قید کرادیں یا مردانہ دار لر ک شہید ہوں۔ شریعت نے کسی مسلمان کو معبور نہیں کیا ہے کہ ناحق ظالموں کے باتدا پے تئیں قید کرا دے۔ پس انہوں نے دوسری راہ کمال عزیمت دعوت کی اختیار کی اور خود فروشا نه لا کر حالت مظلومی و محبوری میں شہید ہوئے۔ پس جب وقت کر بلامیں میدان کارزار گرم ہوا ہے اس وقت حضرت امام حسین مدعی خلافت وامامت نہ تھے۔ نہ اس حیثیت سے لڑر ہے تھے ان کی حیثیت محض ایک مقدس اور پاک مظلوم کی تمی جس کو ظالموں کی فوج ناحق گرفتار کرنا جاہتی تھی۔ وہ اپنے آپ کو زندہ گرفتار کرا دینا پسند نہیں کرتا اور چاہتا ہے کہ طاقتور ظلم کے مقابط میں بے سروسامان حق کی استقامت کا ایک یادگار منظر دنیا کود کھلادے۔ تعجب ب کد یہ علط فہمی صدیوں سے بعلی ہوئی ہے۔ جس کو مفصل اور معتقانہ بحث ديكمني موده شيخ الاسلام ابن تيميه كي منهاج السنه جلد دوم كامطالعه كرب-" (ا بوالکلام آزاد، مسئله خلافت، ص ۱۳۹۹ - ۱۴۰۰) اسی سلسلہ کلام میں یہ رائے بھی ظاہر کرتے ہیں کہ ابتداء میں خردج حسین اس بناء پر تها كه امبى خلافت يزيد عملاً منعقد نهي جوئى تمى جبكه ولى عهدى كى صابقه بيعت بالغل خلافت منعقد ہونے سے پہلے حجت نہ تھی۔ "اگر کہا جائے کہ امیر معادیہ نے اپنی زندگی میں یزید کو دلی حمد مقرر کر دیا تو اس کا جواب یہ ب کہ شرعاً اولاد کی دلی عمدی کودی شے نہیں ہے۔ اصل شرط خلافت کی انعقاد حکومت ہے۔ یزید کو گو ولی عمد مقرر کر دیا ہو لیکن جب تک اس کی خلافت بالفعل کا تم نہ ہو جاتی مرف یہ بات کوئی جمت نہ تھی۔ یہی وج سے کہ جب یزید کی ولی عمدی کے لئے حضرت

عبداللہ بن عمر سے بیعت طب کی گئی توانہوں نے صاف انکار کر دیا ادر کہا: "لا أبايع لأميرين-ميں دواميروں سے بيك وقت بيعت نہ كروں كا۔ " یعنی خلیفہ کا اپنی زندگی میں ولی عہدی کے لئے بیعت لینا ایک وقت میں دو امیروں ملى جنيعت ب جس كى شرعاً كوئي أصل تهيم- "رداه ابن حيان و نقله في الفتح" (مسلد خلافت، ص ١٣٩) چنانچه مولانا ابوالکلام آزاد بھی امام ابن تیمیہ اور دیگر متعدد اکابر امت کی طرح یزید کی امامت و خلافت کو شمر عاً درست قرار دیتے ہوئے اس کو عملاً منعقد ہوجانے کے بعد واجب الاطاعت قرار دیتے ہیں۔ اور سیدنا حسین کی احل کوفہ کی بیعت یزید کی اطلاع پر یزید کے مقابلے میں طلب امامت و خلافت ہے دستبر داری اور پزید سے براہ راست معاملہ طے کرنے کی پیش کش نے انہیں خروج عن الجماعت کے اقدام ہے بچا لیا۔ مگر یزید کو مطلع کئے بغیر امیر کوفہ (۱ بن ریاد) کی پہلے اپنی بیعت کی خرط نے معاملہ بگاڑ دیا۔ البتہ ابتداء میں سید نا حسین کا اقدام خردج مولانا ابواللام آزاد کے نزدیک حجاز و کوفہ میں بیعت یزید تکمل ہونے اور یزید کی خلافت عملاً منعقد ہونے سے پہلے کا اقدام ہونے کی بناء پر قابل قبول ہے۔ اور ولی عہدی کی بیعت سے جونکہ بقول ابوالکلام بیعت عملاً منعقد نہیں ہوجاتی لہذا یزید کی خلافت کے عملاً منعقد مونے سے پہلے اس کو خروج کے خلاف دلیل مہیں بنایا جا سکتا۔ احل کوفہ کے حوالہ سے مولانا ابوالکلام آزاد کا یہ ارشاد بھی قابل توجہ ہے جس ہے ابن زیاد کے سخت مؤقف کو سمجھے میں بھی مدد مل سکتی ہے۔ "عراق شروع ہی سے شورش بسند قبائل کا مرکز تھا۔ یہال کی بے چینی کی طرح ختم نہ ہوتی تھی۔ والیوں پر والی آتے تھے اور بے بس ہو کر لوٹ جاتے تھے۔ لیکن حجاج بن یوسف کی تلوار نے اپنی ایک ہی ضرب میں عراق کی ساری شورہ چشی ختم کر ڈالی۔ خود اس عہد کے بڑے بڑے لوگوں کو اس پر تعجب تھا۔ قاسم بن سلام کہا کرتے تھے: کوند کی خودداری و نخوت اب کیا ہو گئی۔انہوں نے امیر المؤمنین علی کو قتل کیا۔ حسینٌ ابن رسول م کا سمر کاٹا- مختار جیسا صاحب جسروت ہلاک کر دیا- گر حجاج کے سامنے بالکل ذلیل ہو کر رہ گزین (تمرير مولانا 10 كلام آزاد، مطبوعه "العلل" كليتر، ٢٠ 10 سفر ٢٠ ١٩٢٠)-مطلط ا بوالکوم سرزاد مسرک طلاحت یر تحتلفت پهلووک سے طویل و متنوع، عالما نہ و محققا نہ سباحث ودلائل کے بعد بطور خلاصہ کلام تکھتے ہیں :۔

•

امام بخاری فے جابر بن سمرہ سے بطریق ایک اور حدیث روایت کی ہے:-"سمعت النبي صلَّى الله عليه وسلم يقول أن يكون أثنا عشر أميراً، فقال کلمۃ لم اسمعها فقال أبي انہ قال: کلهم من قریش–(میں نے کی صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سنا کہ بارہ امیر ہوں کے ۔ ہمر آپ نے ایک جملہ فرمایا جو میں نہ سن یا یا تومیرے والد فے بتایا کہ آپ نے فرمایا: وہ سب قریش میں سے موں گے۔) یہ حدیث مختلف طریقوں اور لفظوں سے تمام اصحاب سنن و مسانید نے روایت کی ہے۔ صحیح مسلم میں سفیان بن عیسہ کے طریق ہے:۔ "لا يزالُ امر الناس ماضياً ما وليهم اثنا عشر رجلاً– ثم تكلم النبي بكلمة خفيفة على فسألت أبي ماذا قال؟ فقال: كلهم من قريش-" (لوكون كا معاملہ چلتا رہے گا جب تک ان پر بارہ شخص حکران رہیں گے۔ پھر سی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک جملہ فرمایا جومیں نہ سن پایا تومیں نے اپنے والد سے پوچیا کہ آپ نے کیا فرمایا تو انہوں نے بیان کیا: وہ سب قریش میں سے ہوں گے )۔ اور حصین بن عمران کے طریق سے:۔ "ان هذا الأمر لا ينقضي حتى يمضي فيهم إثنا عشر خليفة-" ( يه معامد ختم نهين مويات كاجب تك ان مين باره خلفا، رمين كے-) اور سماك بن حرب ہے:۔ "لا يزال الاسلام عزيزاً منيعاً إلى اثنى عشر خليفة- "مروى ہے۔ (اسلام غالب باعزت ومحفوظ رہے گا بارہ خلفاء تک)۔ شعبی کے طریق عند ابی داؤد میں ہے:۔ "فكبر الناس و صحوا-" ( پس لوكول ف الله اكبر كها اور كحل المص-) اور اسماعیل بن ابی خلد عن ابیہ ہے اسی میں ہے:-"لا يزال هذا الدين قائماً حتى يكون عليكم اثنا عشر خليفة كلهم تجتمع الأمة عليه-" (يہ دين قائم رہے گا جب تک تم لو گول پر بارہ طفا، ربيں گے۔ جن میں سے ہر ایک پر امت کا اجماع ہوگا۔) طبرانی نے اسود بن سعید کے طریق ہے اس پر زیادت کی: ر"لا تصنو بھم عداوة من عاداهم-" (انہیں ان کے دشمنوں کی دشمنی کوئی نقصان نہ دے یائے گی-) بعض طریق میں ہے:-"لا بزال هذا الأمر صالحاً" أو "ماضاً-" (رواهما أحمد)-

348

۵۵- امير شريعت مولاناسيد عطاء التد شاه بخاري (م ۱۹۶۱ء ملتان)

نقیب ختم سبوت، پیکر جلال و جمال، درویش خداست، رئیس الاحرار اور بر صغیر کے منفر دو بیمثال شہباز خطابت امیر شریعت مولانا سید عطا داملند شاہ بخاری (۱۸۹۱ - ۱۸۹۱، م۲۱، اگست ۱۲۹۱، ملتان) اور ان کا عظیم الشان علی خا نوادہ ختم نبوت کے ساتھ ساتھ دفاع محا بیڈ کے سکسد میں نہی بیمثال جدوجہ اور عظیم قربانیوں کی علامت ہے۔

یزید بن معاویہ سلام النّد علیہ کے متعلق تا ثر "بزید کے متعنن میرا تو کوئی تاثر نہیں، بہ قول محقق دوراں، برکت العصر جانشین امیر شریعت سیدی دم شدی، حضرۃ اقدی سیدا بو معاویہ ابوزر بخاری مدخلہ، البتہ سیدنا حسینً

۵۲ - یا پائے اردوڈا کٹر مولوی عبدالحقّ (م ۱۹۶۲ء، کراچی) علامه محمود احمد عباس کی معر کته الارا، تصنیف "خلافت معاویه و یزید" جو تقریباً یا بج سو صفحات پر مشتمل ہے اور سید نامعادیڈ ویزید کی سیرت و **ضرعی امامت و خلافت کو اصو<b>ل** تحقیق و تنقید کے تمام تر تقاضے پورے کرتے ہوئے عظیم الثان ثابت کرنے کے سلسلہ میں منفرد ولانانی ہے۔ جس پر تقریباً پارچ سو صفحات پر مشتمل "تحقیق مزید" مستراد ہے، وہ دراصل یا پائے اردو ڈاکٹر مولوی عبدالحق جیسی عظیم ایشان علمی و ادبی شخصیت کی فرمائش کی مرہون مت ہے۔علامہ عباسی اس سلسلہ میں لکھتے ہیں :-۔ "محتربی ڈاکٹر مولوی عبدالحق مدخلہ بابائے اردو کی فرمائش سے کتاب "الحسین" پر مختصر بیا تبصرہ کیا تھا۔ جو سہ ماہی رسانیہ ''اردو'' جسوری ۱۹۵۲، ملیں شائع ہوا۔ پھر اس تبصرے ير تبصره رساله "تذكره" كراچى مين دوسال تك بوتاربا- اس سلسله مين باره قسطين راقم الحروف کے مصامین کی شائع ہوئیں۔ چند ہی قسطوں کے شائع ہونے پر یا کستان اور بعارت کے ابل علم حضرات کے ہمت افرا اور ستائش خطوط بکشرت آنے ضمروع ہوئے جن میں سے اکثر میں ثقاصا تھا کہ ان مصامین کو کتابی صورت میں شائع کیاجائے- " ا محمود عباسی، خلافت معاویه ویزید، ص ۵۰، عرض مؤلف، مطبوعه کراچی، جون ۱۹۷۲،)-میر را حیرت دبلوی "کتاب شہادت" (طبع ثانی) کے ناشر رقمطراز بیں :-" بابائے اردو مولوی عبدالحق سجرت کرکے یا کستان آتے وقت "کتاب شہادت" کی چیر جلدیں، جو ہندوستان کے کونے کونے سے خرید کر تلف کی جارہی تعییں، ساتھ لائے اور ابینے دوست محمود احمد عباسی کودیں کہ ان کا خلاصہ تیار کرویا ان کو دوبارہ چھپواؤ۔ عباسی صاحب نے اس کے چیدہ جیدہ مصامین اپنی زبان میں لکھ کر ایک مقامی ر سالے میں قسط دار شائع کئے۔ جس کا نام تھا ماہنامہ "تذکرہ"۔ یہ رسالہ مذہبی تعمی، ملاؤل نے توجہ نہ کی۔ وہ ایسے رسا کے نہیں پڑ متے جو ان کے مسلک کے مطابق نہ موں۔ لیکن جب وہ مصابین یکج مو کے کتاب کی شکل میں پیش موئے اور اس کا نام "خلافت معادیہ ویزید" رکھا گیا، تو گویا مولوی کے بیروں تلے سے زمین نگل کئی۔ تہذیب لکھنؤ کے قصر میں زلزلہ آگیا اور د يوارين شق مو كئين - مسجدون ، امام بارون اور خانقامون ملي صعت ماتم بحيد كئى- " اء من ناشر کتاب شهادت "، جلد اول . عن ۲۱ - ۲۲ . ناشر کمت جا، المق، کراچی، ۲۷ ۱۹۷ ، طبق ثانی ا

۳۵- مؤرخ اسلام شاد معین الدین احمد ندوی

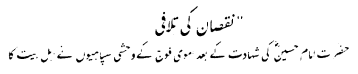
جلیل القدر عالم و مؤلف شاہ معین اندین احمد ندوی جن کی دو جلدوں (چار حصوں ) ادر تفریباً ڈیڑھ ہزار صفحات پر مشتمل "تاریخ اسلام" بر صغیر میں مستند و مقبول خواص و عوام کتب میں شمار ہوتی ہے، اس میں یزید وواقعہ کربلا کے حوالہ سے درج شدہ تفسیلات میں سے بعض اقتباسات درج ذیل ہیں:-

ابل بیت کا سفر شام اور یزید کا تا تر حضرت امام حسین کی شمادت کے بعد ابل بیت کا قافلہ ابن زیاد کے پاس کوفہ بھیجا سیا۔ اس نے معائنہ کے بعد شام بھجوا دیا۔ یہ حاد ش<sup>عظ</sup>می یزید کی لاعلی میں اور بغیر اس کے حکم کے بیش آیا تعا- کیونکہ اس نے صرف بیعت لینے کا حکم دیا تعا، لڑنے کی اجازت نہ دی تھی۔ اس لئے جب اس کو اس حاد شد کی اطلاع دی گئی تو اس کے آنو نگل آئے اور اس نے کہا: "اگر تم حسین کو قتل نہ کرتے تو میں تم سے زیادہ خوش ہوتا۔ ابن سمیہ (ابن زیاد) پر خدا کی لعنت ہو۔ اگر میں موجود ہوتا تو خدا کی قسم حسین کو معاف کر دیتا۔ خدا ان پر اپنی رحمت نازل فرمائے۔ "

( طبري، بن ٢. ص ٢٥ ٢٣، والاخبار الطوال ص ٣٧٢)

اس کے بعد جب اہل بیت کا قافلہ شام پہنچا تو یزیدان کی حالت دیکھہ کر بہت متا ٹر موا اور ان سے کہا ''خدا ابن مرجانہ کا برا کرے۔ اگر اس کے اور تمہارے درمیان قرابت ہوتی تو وہ تسارے ساتھ یہ سلوک نہ کرتا اور اس طرق تم کو نہ ہیجتا۔ فاتمہ بنت علیٰ کا بیان ہے کہ جب ہم لوگ یزید کے سامنے پیش کیے گئے تو مماری

حالت دیکھ کر اس پر رقت طارمی ہو گئی۔ ہمارے ساتھ بڑھی نرمی اور ملاطفت سے پیش آیا۔ اور سمارے متعلق احکام دینے۔(طبری، نے یہ س ۲۷۷)۔ این معین اندین احمد نہوی، تاریخ اسلام، جلد اول، حصہ دوم، ص ۳۶۸، سطبوعہ ناشران قرآن کمینڈ، اردو بازار



محقق اسلام علامه سيد محمود احمد عباسى حاشني <u>۵۸</u> (م ۱۹۷۱ء کراچی)

علامہ سید محمود احمد عباسی هاشمی کا مولد و مذشا و موطن اصلی امروہہ ( یویی ) ہے۔ تقسیم ہند کے بعد ہجرت کرکے کراچی میں مقیم ہوئے۔ عربی، فارسی، اردواور یا نگریزی زبا نوں کے عالم، دینی و دنیاوی تعلیم سے آراستہ اور کشرت مطالعہ کے ساتھ ساتھ تحقیقی و تنقیدی نقطہ نظر 'کے حامل تھے۔ تقسیم ہند سے پہلے عرصہ تک کانگرس سے فعال و مترک دا بستگی رہی ادر آپ امروم کا نگرس تحمیقی کے صدر تھے۔ بعدازاں عملی سیاست سے علیحدہ مو کر آ زیری مجسٹریٹ بھی رہے۔ مگر تقسیم مند سے تحجہ عرصہ پہلے یوپی کے مغربی اصلاع میں مسلما نوں پر جو مظالم ڈھانے گئے حتی کہ گڑھ مکتیشر کے ریںندار اور وہاں کی کا نگر یس تحمیش کے صدر علامہ عباسی کے بعانی کو بقول علامہ عباسی بعض کا نگریسیوں نے ہی وخشیا نہ بربریت سے قتل کرا دیا۔ اس کانگریسی طرز عمل کو دیکھتے ہوئے نہ صرف آ زیری میجسٹریٹی کے منصب سے مستعفی ہو گئے بلکہ کانگریس کی چار آنے کی بنیادی رکنیت سے ہیں استعفیٰ دیدیا۔ تا ہم کئی اکا بر "جمعیت علماء حند" ہے دیسی و ذاقی تعلقات قائم رہے جن میں جلیل القدر عالم و قائد مولانا حفظ الرحمن سیوهاروی سابق ناظم جمعیت سر فہرست بیں۔ ان کے ساتھ طویل ذاتی و سیاسی رفاقت رہی اور تادم آخر تعلقات محبت قائم رہے۔ (راجع خلافت معاديد ويزيد حاشيه ص ١٦-١٢، كرابج، جون ١٩٦٢، عرض مؤلب طبع سوم) علامہ سید محمود احمد عباسی حاشمی کو برصغیر کے طول و عرض میں حمایت و مخالفت ہر دو حوالوں سے عظیم الشان شہرت اس وقت حاصل ہو تی جب ان کا سلسلہ مقالات می ۱۹۵۹ء میں "خلافت معادیہ و یزید " کے نام سے تقریباً پانچ سو صفحات پر مشتمل کتابی شکل میں کراجی ے شائع ہوا اور بعد ازال جون ١٩٦١، میں تم و بیش پانچ سوصفحات ہی پر مشتمل اس کتاب کی دوسری کرمی "تحقیق مزید بسلسله خلافت معادیه و یزید" منظر عام پر آئی- آپ کی دیگر کتب و مقالات سے قطع نظر ان دو کتا ہوں کے مصنف نے بر صغیر کی تاریخ میں غالباً پہلی بار موضوع زیر بحث میں اولین مؤرخ ناقد علامہ ابن خِلدون (م ۸ ۰ ۸ هه) کا طرز تحقیق و تنقید تاریخ اختیار کیا اور مستند کتب کے سینکٹروں تاریخی و تحقیقی حوالہ جات کے ذریعے امام و خلیفہ ثالث سیدنا

اسوہ عثمانی طلفات راشدین میں پہلی شہاوت حضرت عز کی تھی جو عجمی سازش سے موتی - قاتل اور سازش کے ضرکا، کو قصاص میں قتل کر دیا گیا۔ حضرت علیٰ کو ابن طبم نے دیگر خارجی مقتولین کے انتقام میں یہ کمہ کر شہید کیا "کہ:- اند قتل اخواننا الصالحین- (تاریخ الحسب ص ۱۳۱۳، ج ۲۲- ان کے قاتل کو بھی حضرت حسین نے ایک ایک عضو کا م کر آگ میں جدو دیا- (س ۱۳۵، ایسنا)- حضرت عثمان ذی النورین کی خلافت کے خلاف پروییگندہ برسوں سے جاری تعاصی کہ اس عظیم کارنا مے پر کہ اختلاف قرآت کو مثا کر مسلما نوں کو ایک مصحف پر متحد کر دیا، اعتراصات کیے گئے۔ حالات مخدوش ہوتے گئے۔ حضرت معاویۃ نے امیر المؤمنیں کی حفاظت کے لئے تعویزیں پیش کمیں جو یہ کہہ کر مسترد کر دیں کہ جوار رسول اللہ میں نہ کمی <sup>\*</sup> کلمہ گو کا خون بہانے کا روادار ہوں، نہ تحفظ جان کے لئے کمی فوجی دستہ کا باربیت المال پر ڈالنے کا۔

بلوائی قاتلین نے گھر کا محاصرہ کر رکھا تھا۔ معجد نہوی میں خطبہ دیتے ہوئے عصائے ۔ نبوی دست مبارک سے جیمین کر توڑ ڈالا۔ بتھر مار کر زخمی کیا۔ بیہوشی کی حالت میں گھر پہنچائے گئے۔ پھر مبجد میں نماز بھی نہ پڑھنے دی۔ یا نی مبھی اس دریا دل داماد رسول پر بند کر دیا جس نے میٹھے یا نی کے کنویں بصرف کثیر خرید کر مسلمانوں پر وقف کر دیئے تھے۔ اسی مخیر صحابی جلیل کے گھر غلہ بھی نہ پہنچنے دیا جس نے سینکڑوں من غلہ ایام قحط سالی میں مسلما نوں میں مفت تقسیم کردیا تھا۔ جومال سے جہاد کرنے میں سب سے آگے رہا۔ غزوہ تیوک میں نو سو او سف مع ساز و سامان کے مجاہدین کو عطا کئے۔ ایک سزار دینار رسول اللہ کی خدمت میں پیش کئے، آپ نے دعائیں دیں۔ جنت کی بشارتیں دیں۔ جس نے دو ہجرتیں کہیں۔ دوم تیہ رسول ایند کی دامادی کا شرف حاصل کیا۔ جو آب کے بڑے چیتے، سلمانوں کے نہایت ہمدرد، حلیم الطبع اور اس درجہ سنجیدہ و شرمیلے تھے کہ استصرت فرمایا کرتے کہ:- عثمان سے تو لاکھ بھی شرم کرتے ہیں-ایک اشارے میں ان کے چاروں طرف سے فوجی دستے پہنچ جاتے۔ بلوا سول کا قلع قمع کر دیہے۔ مگر ارشادات سوی اور احکام شمریعت کی متابعت میں عدم تشدد و صبر واستفامت کی ایسی عدیم النظیر مثال پیش کی جو تاریخ عالم میں دمھوند نے سے بھی نہیں مل سکتی۔ رسول اللہ کا یہ فرمان سر وقت یاد رکھتے:- "خبر دار میرے بعد کافروں کی طرح نہ ہوجانا کہ ایک دوسرے کی گردنیں کا شنے لگو۔ " (بخاری )۔ آپ کے دوسرے فرمان کی تعمیل میں کہ:۔ "دیکھنا کہی اینے مسلمان بعائی کی طرف ۔ تلوار سے اشارہ مبی نہ کرنا، شاید ستھیارلگ کر خون موجائے اور تم جسم کے گڑھے میں پڑ جاؤ- " (بخاری )، وہ سب تیر جوان پر بعینے جار ہے تھے اٹھا اٹھا کر بعینے والوں کو ہی واپس کر

دیے۔ ذیاتے جاتے تھے:۔ "دیکھو مجھے مت قتل کرد، مجھے قتل کردیا تو پھر کسی اکٹھے ہو کر

نماز نہ پڑھ سکو گے، نہ ساتھ مل کردشمن سے جاد کر سکو گے۔ " جولوگ مسلح ہو کر مدافعت کے لئے آتے، لڑنے سے منع کرتے اور واپس چلے جانے پر مجبور کرتے۔ حاجیوں کے موسومہ خط میں یہ لکھہ کر کہ: - "جو لوگ بجبر وبلاحق سنسب خلافت حاصل کرنا چاہتے ہیں، میری عمر کے ساتھ اقتدار کے لئے ان کی امیدیں بھی طویل ہو چکی بیں، وہ عجبت سے کام لے رہے بیں۔ "رسول اللہ" سے ملنے کی تیاری کرنے لگے اور تلاوت قر آن میں مصروف ہو گئے اور اسی حالت میں ذبح کر دیئے گئے۔ خون کی چھینٹیں اس مصحف پر پڑیں جو آج تاشقند میں موجود ہے۔ قاتلین اور بلوا سیوں کی حمایت اور اثر سے نئی خلافت قائم ہوئی۔ یہی لوگ جب سیاست وقت میں دخیل رہے، ان سے قصاص کون لیتا کیے لیتا ؟ بقوليكه:-وبي قاتل وي حاكم وي منصف شهر ے اقربامیرے کریں خون کا دعوی کس پر قصاص بعد میں کس کس طرت لیا گیا، اس کا ذکر آجکا- بہر حال یہ ہے صبر واستقامت کی بے متال مثال، شفقت و اخوت اسلامی کی بے نظیر نظیر، باوجود قدرت کے، باوجود معادنین و مدافعین کی موجودگی کے، عدم تشدد پر عمل پیرا ہونے کا شاندار نمونہ کہ جان دیدی اور نہ اٹھے کلمہ گو قاتل پہ ہاتھ- یہ ہے تابناک وروش ترین اسود عثمانی جورسول اللہ کے اس فرمان کی پوری پوری تعمیل ہے کہ:-من حمل السلاح فليس منا- (بغاري و مسلم)-یعنی جس سلمان نے مسلما نوں کے مقابلہ میں ہتھیار اٹھائے وہ ہم سے نہیں-مار نامنظور نهی مر نا قبول :-ئس نے پائی ہے شہادت ایس پامردی کے ساتھ جان دیدی اور نه اشم کلمه گو قاتل به با تم دست بستدحا ننر خدمت مول كوصد باغلام یروہ رحم مجسم نہ دے اذن استغام – کیوں نہ خون اس غم میں ٹیکیں دیدہ نمناک سے صفحہ قر آن بہ گل کاری موخون پاک سے خون عثماني سوهلامي سياست كازوال

مضمون خطرسيده نائله بيوه حضرت عثمان

وانی قد أقص علیکم خبرہ لائی کنت مشاہدۃ امرہ کلہ حتی قضی اللہ علیہ:–

ان أهل المدينة حصروه فى داره يحرسونه ليلهم و نهارهم، قياماً على ابوابه بسلاحهم، يمنعونه كل شى قدروا عليه، حتى منعوه الماء، يحصرونه الاذى و يقولون له الأفك–

و اهل مصر امتدوا امرهم الى محمد بن ابى بكر و عمار بن ياسر-وكان على مع الحضبين من اهل المدينة ولم يقاتل مع اميرالمومنين، ولم ينصره و لم يامر بالعدل الذى امر الله تبارك و تعالى به-

فظلت تقاتل خراعة و سعد بن بكر و هذيل و طوائف من مرينة و جهينة- ولا أرى سائرهم ولكنى سميت لكم الذين كانوا اشد الناس اليه فى اول امره و آخره-

ثم انه رمی بالنبل والحجارة، فقتل ممن کان فی داره، ثلاثة نفر، فأتوه يصرخون اليه ليأذن لهم فی القتال فنـها هم عنه، وامرهم ان يردوا

الى عثمان ان عليكم عهد الله و ميثاقه الا تغروه بشئ فكلموه فخرجوا ، فوضع السلاح-

فلم یکن الا وضعه حتی دخل علیه القوم، یقدمهم ابن ابی بکر حتی اخذوا بلحیته و دعوا باللقب فقال: انا عبدالله و خلیفته فضربوه علی راسه ثلاث ضربات، و طعنوه فی صدره ثلاث طعنات، و ضربوه علی مقدم الجبین فوق الانف ضربة اسرعت فی العظم فسقت علیه و قد اثخنوه و به حیاة وهم یریدون قطع راسه لیذهبوا به فاتتنی بنت شیبة بن ربیعة، فألقت نفسها معی علیه، فتوطؤنا و طأً شدیداً و عرینا من ثیابنا، و حرمة امیرالمؤمنین اعظم، فقتلوه، رحمة الله علیه، فی بیته، وعلی فراشه، وقد ارسلت الیکم بثوبه، و علیه دمه –

و انه لني كان اثم من قتله، لما سلم من خذله- فانظروا اين انتم من الله عر وجل؟ فانا نشتكي مامنا اليه، و نستنصر وليه و صالح عباده-

میں ان کا پورا واقعہ تم سے بیان کرتی ہوں، جو میرا اپنا چشم دید ہے۔ اہل مدینہ ان کے گھر کا چاروں طرف سے پورا سخت مسلح محاصرہ کر دکھا تھا۔ دن رات دروازوں پر پہر اتھا۔ ہر گز کوئی چیزیہاں تک کہ پانی سے بھی منع کر دیا تھا۔ ان پر الزامات لگاتے، بہت گالیاں دیتے رہے۔

مصری جماعت کے سرخنہ محمد بن ابن بکراور عمار بن یاسر تھے۔ اور علی بسی مدسنہ میں او گول کے ساتھ تھے۔ انہوں نے نہ امیر المؤمنین کی کوئی مدد کی، نہ ان کی جانب سے لڑے اور نہ انہوں نے اس عدل سے کام لیا، جس کا حکم اللہ تبارک و تعالی سے ہے۔ خزاعہ، سعد بن بکر، بذیل، مزینہ و جدیز کے قبائل لڑائی کرتے رہے۔ سب نہ سسی اکشر غرور تھے۔ میں نے ان میں سے جو شدید تھے، ان کے نام الحددیتے ہیں۔

ان **لڑون کم میں** تیر اور پتھروں کی بھرمار کر دی۔ تین <sup>س</sup>ردی کھر میں قتل مو گئے۔ مجبور مو کرکھر کے اور آدمیوں نے عثمانؓ سے لڑائی کی اجازت مائٹی، انہوں نے اجازت نہیں دی، بلکہ حکم دیا کہ تیر دشمنوں کوواپس کردو۔ مگراس ہے وہ کچھ نرم نہ پڑے بلکہ اور دلیر ہو گئے۔ پھر انہوں نے دروازہ میں آگ لگا دی۔ آخر تین آدمیوں کی کوشش سے معجد میں ان لوگوں کے سامنے مصالحت کے لئے رو در رو بات کرنے کے لئے بلوایا۔ وہ اسلحہ کے سایہ میں تھوٹی دیر بیٹھےرے۔ نتیجہ کچھر نہ لکلا۔ اور پھر وہ گھر واپس آ گئے۔ اس وقت سب قریش مسلح تھے۔ عثمانؓ نے بھی زرہ پھن لی تھی، یہ کھہ کرکمیں تمہاری وجہ سے پہنتا ہوں ورنہ مجھے اس کی ضرورت نہ تھی۔ اتنے میں ان پر حملہ کیا گیا۔ ابن زبیڑ نے ان لوگوں کو سمحعایا اور ان ہے تحریری معاہدہ کیا، جس میں پختہ عہد کیا گیا تھا کہ اب کوئی حملہ نہ ہو گا۔ وہ باز آ گئے۔ ابن زبیرً نے بھی متصار اتار دیئے۔ ِ گَر فوراً موقع یا کران لوگوں کی ایک جماعت نے <sup>ج</sup>س کے آگے آگے ممد بن ابوبکر تھے، اندر آ کر حملہ کر دیا۔ اور آتے ہی داراحی پکڑلی اور گالی دی (حضرت) عثمان نے کھاچمیں تو النٰد کا بندہ اور اس کا خلیفہ ہوں۔ اسی اثناء میں ان لوگوں نے تین وار نیزے کے آپ کے سینے پر کئے اور تین وار سر پر کئے۔ اور ایک تلوار سر کے اگھ جسے پر ایسی ماری کہ مدھی تک بیٹھ گئی۔ میں عثمان پر چھا گئی تا کہ ان کو بچا سکوں۔ کیونکہ انہوں نے آپ کو لہو دمان کر دیا تھا اور ابھی آپ زندہ تھے اور وہ سر کاٹ کر لے جانا چاہتے تھے۔ اتنے میں شیبہ بن ربیعہ کی بیٹی بھی عثمان پر چیا گئی۔ ان **لوگو**ں نے ہم دونوں کو محمینچ کر زمین پر برشخ دیا اور سمارے کپڑے بماڑدیئے۔ گرعثمان کی حرمت کے آگے ہمیں اپنی عزت کی پرواہ نہ تھی- اس طرح ان کے بستر پر، ان کے گھر میں ان کومار ڈالا۔ میں ان کا خون لگا کر لہ تم کو بھیجتی ہوں۔ اگر قاتل مجرم بیں **تو دوب**ھی مجرم بیں، جنہوں نے انہیں رسوا ہوتے دیکھا اور مددیہ کی۔ اب سوی لواخدا کو منه دکھا نا ہے۔ فریاد ہے۔ میں میں کا یہاد ہم پر ٹوٹ پر ا ہے۔ عثمان کے ولی اور اللہ کے نیک بندول سے مدد کے طالب میں - - - ( الله بیوه عثمان ) -

منہمون خط کے بیان کرنے میں راویوں سے سہواً یا عمداً کوئی غلطی بھی ہوئی ہو تو خلیفہ وقت کو اس سفاکا نہ بے رحمی کے ساتھ ان کے تحمہ میں تحمس کر قتل کرنا، اوجاس دقت قتل نظا جب کہ وہ تلادت قر آن میں مصروف ہوں، ایسا حادثہ تھا کہ اگر بیود عثمان فریادی نہ بھی

باب دامون ود آن تک بند نه موسکا-

کمبنی لوٹ کر نہ آؤ گے اور نہ مسلما نول کی تکومت (خلافت) ادخر کمبنی چکٹے گی۔ یعنی مدینہ مستقر خلافت نہ رہے گا۔ (ان صحابی کی گفتگو پر سبائیوں نے) ان کو سب و شتم کیا۔ اس پر ( حضرت على ف ) كما ان كو چھوڑو الك ربو، يه اصحاب محمد صلى الله عليه وسلم ميں اچھے شخص بیں - یہ کہر کروہ روا نہ ہو گئے یہاں تک کہ مقام ربذہ میں پہنچ گئے۔ ( عراق، خلافت معاویہ ویزید، س

اقدام سيد ، ما نَشَر ك حوال مص مزيد فرمات بين :-بادر الت کا مرتب اور ان کی پوزیشن بر فرد اس سے خواہ وہ زمام حکمرانی اپنے باتھ میں

یسی اور (1 يل.

ندر

ها

ص ۱۹۴، ج ۵، طبری). یہ سن کران سبائیوں نے جن میں ابن سبا اور اس کا خاص ایجنٹ الاشتر نیز دوسر ے باغی اور قاتل شامل تھے، خفیہ میٹنگ کرکے طے کیا کہ اس صلح و مفاہمت کو ناکام بنا دیا جائے۔ کیونکہ صلح کی صورت میں ہماری خیر نہیں۔ مؤرخین کا متفقہ بیان ہے کہ عبداللہ بن سبا کی تجویز کے مطابق ان لو گوں نے اپنے ساتھیوں اور متبعین کے ذریعے جن کی تعداد ڈھائی ہزار بیان کی گئی ہے، رات کو شب خون مار کر آتش جنگ مشتعل کرادی۔ حضہرت علیؓ نے اس خانہ جنگی اور برادر کشی کو روکنے کیلئے قرآن شریف دکھا دکھا کر کہا کہ یہ کلام اللہ سمارے تمہارے درمیان ہے، اس کے مطابق فیصلہ مو- (طبری، ج ۵، ص ۲۰۴۷)۔ لیکن سبائیوں کا تیر نشانہ پر بیٹھ چکا تھا۔ ہر فریق نے اسی علط فہمی میں قتال کیا کہ دوسرے نے شمرائط صلح سے غداری کی۔ اس سائمہ کے بعد بھی سبائیوں کی ریشہ دوانیوں کا خاتمہ نہ موا۔ اہل شام سے لڑائی کی تیاریاں ہونے لگیں- سبائیوں کی من مانی کارردا ئیاں دیکھ کر کہ وہ جو چاہتے ہیں کسی نہ کسی حیلے بہانے سے حضرت علیؓ سے کرالیتے ہیں، ان کے بعض عزیز واقارب بھی بیرزار ہو گئے۔ حضرت علی کے برادر بزرگ حضرت عقیل کی دوربین نگاہوں نے اس صورت حال کا جائزہ الے ایا تھا اور سمجھ گئے تھے کہ ان کے بعائی کے گردوپیش جو لوگ سبائی پارٹی کے بیں، وہ ملت کا بیڑہ غرق کے بغیر نہ رہیں گے۔ اس صمن میں وصاعین نے کتنے ہی لطیفے اور کتنی پھبتیاں کی ہیں لیکن اس حقیقت سے انکار کا امکان نہیں کہ حضرت علی کے سگھے بڑے بھائی حضرت عقیل جو بزرگ خاندان تھے، وہ اپنے بیائی سے علیحدہ ہو کران کے مدمقابل حضرت معاویہ کے یاس چلے گئے جو حضرت عثمان کے ولی الدم اور طالب قصاص تھے۔ صفین کے میدان میں وہ ان کے کیمپ میں موجود رہے۔ انہوں نے اپنے بعائی کے ساتھ وفاداری اسی میں سمجھی تھی کہ ان کی سیاست پر جولوگ مستولی ہیں، وہ ایسے کیفر کردار کو پہنچیں۔ " (محمود عن تی غذفت معادیه و یزید، نس ۵۸-۵۹)-قصاص عثمان می کے حوالہ سے عباسی مزید بیان فرماتے میں کہ :-" اکثر محابٌّ، امهات المؤمنينٌ، حرمين شريفين کے اکثر باشندے، کل ابل شام اور امت کا سواد سطحتم قصاص عثمان کے مسلمہ پر متحد و متفق تھا اور اس ام کا شدت سے احساس

"ام المؤمنين عائشه صديقة <sup>ن</sup>بی کریم صلی التٰہ علیہ وسلم کی یہ محبوب ترین زوجہ امیر یزید کے زمانہ ولی عہدی میں کئی سال حیات رہیں۔ ممبوبیت کا یہ درجہ حسن و جمال کی بدولت نہیں بلکہ فطری ذکاوت و ذبانت، غییر معمولی فراست و فرزانتکی نیز دیگر اوصا**ف و**صفات حسنه، روشن تکهی و بلند خیابی و . اصابت رائے اور معاملات کی سوجھ بوجھ کے سبب حاصل تھا۔ سترہ اٹھارہ برس کی عمر میں س تحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زوجیت میں آئیں۔ اور تھوڑے ہی عرصہ میں اپنی اعلیٰ صلاحیتوں سے محترم شوہر کی نگاہوں میں وہ بلند مقام حاصل کیا جواور کمی کو حاصل نہ ہوا۔ وہ ایسی زوج تعین جوابیے شومر کی عظیم شخصیت سے تبادلہ احساس و شعور کر تیں اور ایسی ذبین و فظین شاگرد تعیین جو معلم اغتم والحمل ہے "کتاب و حکمت "کا درس لیتنیں اور اس میں ایسی پختگی پیدا کر لیتیں کہ آنحسور '' کی وفات کے بعد فقہ و سنت کے مسائل میں مرجع خلائق بن کئیں۔ اسی کے ساتھ وہ ایسی فرمانبر دار رفیقہ حیات تھیں کہ کاشانہ نہوت کی روز افزول و گونا گول ذمہ داریوں کی انجام دہی میں اپنے عالی مرتبت شوہر کی نہ صرف شریک وسهيم تعيي بلكه مجند سال بعد خائكى معاملات كى ذمه داريوں كو اكثر وبيشتر خود ہي انجام دينتيں۔ کیونکہ استحضرت صلی اللہ چلیہ وسلم کی ببلک مصروفیات اس زمانہ سے اسخر وقت تک اتنی کثیر ومتوافر و متنوع ہوتی کئیں کہ پرائیویٹ معاملات کی جانب متوجہ ہونے کا نہ وقت تھا نہ فرصت- "(عماس، تحقيق مزيد، ص ١٣)-اسی سلسلہ کلام میں مزید فرماتے ہیں :-"علوم دینیہ میں ایسا تبحر تھا کہ اکا بر صحابۃً علی مسائل اور مشکلات میں ان سی کی جانب ر جوع کرتے۔ ترمذی میں حضرت ابو موسی الاشعر ٹی جیسے فاصل صحابہ کی روایت ہے کہ : -ما اشكل علينا اصحاب محمد صلى الله عليه وسلم حديث قط فسألنا عائشة الا وحدنا عندها منه علما-سم اصحاب محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ایسی کوئی مشکل بات پیش نہیں آتی جس کو ہم نے عالشہ سے پوچھا ہواور ان کے پاس ہے اس کے متعلق معلومات نہ ملی ہوں۔ ایں طرت امام زسری فرماتے ہیں کہ :-حضرت عائشہ تمام لوگوں میں سب سے زیادہ عالم شیس۔ اکا بر صحابہ ان سے میا کل يوجا / لت تحمد (يسألها الأكابر من اصحاب رسول الله) -

رفیقہ حیات کے باری کے دن انہی کے جرے میں انہی کے آغوش میں اور انہی کے سینے سے لگ کر روت پاک عالم قدس کو صعود کر گئی۔ اور بعد وفات انہی کے حجرے میں مد فون مونے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد حضرت عائشہ ارمنالیس (۲۸۸) برس حیات رہیں۔ بیوگی کی یہ طویل مدت علم دین کی خدمت میں بسر کی۔ دو ہزار سے زیادہ حدیثیں ان سے مروی ہیں۔ خلفائے ٹلائٹہ کے زمانوں میں فتوے دیتیں۔ بعض معر کتہ الارا، مسائل یعنی مران، علم غیب، رویت باری تعالیٰ، عصمت انہیا، کے بارے میں جو تشریحات کی ہیں، دو ان کے تسر علمی، ذکاوت و ذیا ت و الغ نظری کا شوت ہیں۔ معتمدین صحابہ میں ان کی علمی حیثیت سب سے بلند و بالا تھی۔ علم الفرائض میں یکتا حیثیت رکھتی تصیں۔ وصنی روا یتوں میں "باب العلم" کی کمیں کچھ شہرت ہے مگر حضرت عائشہ تو باطور سے "شہر علم" کی ملد تعمیں۔ سینگروں تا بعین کرام ان کے دامن تربیت سے بروان چڑھے جن میں ان کے ہمیں قاسم بن محمد بن ابی بگر اور بعالے عروہ بن زبیر ممتاز ہیے۔

نہایت فضیح البیان، شیرین زبان، بلند آواز تنہیں۔ مسائل دینیہ کے علاوہ اکا بر صحابۂ امت محمد یہ کے سیاس معاطات میں بھی مشورہ لیتے۔ حضر ت عثمان ذی النورین کو جب سبائی انظلابی اور ان کے حامی طرن طرن ستا رہے تھے، انہوں نے اپنی مشکلات ام المؤمنین کئے

سلامر سوطنوف کی کی سندر خبابال سریجات سے طیر ۲۰۲ مصاف کی است ۴ الرجان و "تجرید بخاری "وغیرہ کی تشریحات سے جب یہ ثابت ہے کہ حضرت عائشہ رخصتی کے وقت آتھ نو برس کی نہیں بلکہ سترہ اٹھارہ برس کی تعییں تو کیا یہ روایت پر ستانہ تقلید جامد کا نتیجہ نہیں کہ حقائق سے چشم پوشی کرکے چیداور آتھ نو برس کی وضعی روایتوں کو بھی درخ کر دیا ؟ (عباق، تقیق موجعہ ص ۲۹)۔

اس سلسلہ میں بعض جدید محققین کا کھنا ہے کہ ممکن ہے جناب مشام بن عروہ وغیرہ کی روایات میں شادی کے وقت سیدہ عائشہ کی عمر کے بارے میں سیدہ عائشہ سے نقل کردہ اصل بیان میں موجود "تسع عشرة" میں سے "عشرة" کا لفظ سواً ساقط التحریر والروایہ موتا چلا گیا یہ جس سے تقریباً شمارہ اندیس برس کی عمر میں شادی کے بائے آثد نو برس کا مغالط موت انتشیں نے یہ دعد ہو، کشت الغمة من عمرا **کالاُعة، مؤلد علیم میلزان** مدمشور اندیں، کراہی۔ تیزان موقف ،

حدثنى اسماعيل (١) بن موسى الفرارى قال اخبرنا على بن عابس الأرزق، قال حدثنا ابو الخطاب (٣) الهجرى عن صفوان (٢) بن قبيصه الاخمسى قال حدثنى العرنى (٥) صاحب الجمل- (طبى، ص ١٤٠، ج ٥٠-اب اس سلسله اسناد اور ان روايان برنج تن كى كيفيت وعالت للاخلر مو:-

(۱) پہلارادی جس سے علامہ ابن جریر طبری یہ جعوفی روایت کرتے بیں، اسماعیل بن موسی الفراری ہے۔ اس کے بادے میں امام ذہبی نے "میزان الاعتدال" میں محدث ابن عدی کا یہ قول نقل کیا ہے کہ:۔ وہ غالی شیعہ تعا اور ایسا فاس تعا کہ سلف پر سب و شتم کرتا تعا- وہ کوفی تعا، ۱۳۵۵ھ میں فوت ہو گیا تعا- (میزان الاعتدال، ص ۱۱۵، ن1)۔ اور ابن جریر طبر ستان کے مقام آمل میں ۲۲۴۳ھ میں پیدا ہوئے تھے یعنی اس غالی راوی کے مرفے سے کوئی بیس برس پہلے تو کیا یہ روایت اس نوعمری میں انہوں نے طبر ستان سے کوفہ آکر اس

(۲) ام المؤمنين كى سوارى كے لئے كوئى اونٹ نہ صراميں خريدا گيا تعا اور نہ كم ميں۔ ان كى سوارى كے لئے حضرت يعلى بن امير نے ابنا اونٹ پيش كيا تعاجو يمن سے ساتولائے تھے۔ وہ اس علاقہ كا بهترين اونٹ تعاجس كا نام عسكر تعا- اسى پر سوار ہو كردہ بعر ہ تشريف لئے يعال جب يمن سے كمہ كو چطہ ہيں ابنا تمام مال ومتاع ساتھ لے گئے تھے۔ ان كے ساتھ او شوں كى بعى كثير تعداد تمى- انہوں نے مجامدين كے لئے سامان و اسلھ كا مبى ابنے پاس سے

•

ا ہے گالم " نور بصیرت " میں رقمطر از بیں :۔ نور بصيرت میاں عبدالرشید

سیدہ عاکشہ صدیقت تاریخ آیات اللی میں سے ایک آیت ہے۔ اس کا تقدی ملحوظ رکھنا چاہیے۔ ور نہ اس سے عبرت و نصیحت حاصل کرنے کا مقصد فوت ہوجاتا ہے۔ مسلانوں نے تاریخ کا تقدی بر قرار رکھنے کے لئے پوری کوشش کی۔ اس کا اصل ماخذ قرآن پاک قرار دیا، جس کا قابل اعتماد ہونا ہر قسم کے شک و شبہ سے بالاتر ہے۔ پھر اسماء الرجال کا فن مرتبہ کیا۔ روایت کرنے والے ہر شخص کی فہمیدگی، سچائی کو جانچا اور پر کھا۔ یہ بھی دیکھا کہ اس کی پیدائش کس دور کی ہے اور جوواقعہ وہ بیان کر دہا ہے، وہ کب پیش آیا۔ لیکن اس کے باوجود شیطان پارٹی نے بعض واقعات کو اس طرح منے کیا کہ عوام تو عوام پڑھے لکھے لوگ بھی قریب میں آ گے اور صحیح واقعات کو باک طرح منے شدہ قصے کھانیوں کو واقعات بھا کر آگہ بیان کرنے لگے۔ اس کی بین مثال حوّب کا ایک واقعہ ہے، جے ہم ذیل

جناب رسالت ماب " ف ٢ سن بجری میں حضرت زیر بن حارثہ کو ایک سرید کا سالار مقرر فرما کر بنو فزارہ کی طرف بھیجا۔ اس سرید کے دوران ام قرفہ نامی ایک عورت مع اپنی بیٹی ام زل سلن گرفتار ہوئی اور مدینہ منورہ لائی گئی۔ ام قرفہ واجب القتل تمی۔ وہ اپ انجام کو بہتی۔ اس کی بیٹی ام زل سلنی بطور لوندھی سیدہ عاتشہ صدیقہ کو بلی۔ آپ نے اے آزاد کر کے اپنے پاس رکھ لیا۔ ایک روزید ام زمل سلنی مدینہ منورہ کی چند اور خواتین کے ہمراہ سیدہ عائشہ نے پاس رکھ لیا۔ ایک روزید ام زمل سلنی مدینہ منورہ کی چند اور خواتین کے ہمراہ سیدہ عائشہ نے پاس بلنی تعلیم میں حدود کون ہو گی جس پر حوّب کے لئے بعو نگیں گر ؟ " تحقید عرصہ بعد ام زمل سلنی اپنے قبیلے بنوفزارہ میں واپس جلی گئی اور مرتد ہو گئی ۔ ( معم) بعد ام زمل سلنی اپ قبیلے منوفزارہ میں واپس جلی گئی اور مرتد ہو گئی۔ ( معم) سیدنا صدیق اکبر نے عنان خلافت سنسالا، تو کی جعوثے میں جاپ انہ وات اللہ تحقیقہ کے ہیں ہے ؟ " کچھ عرصہ

مامور موتے۔ طلبحہ کے لشکر میں ام زمل سلمی ہی تھی۔ اسے اپنی مال کے قتل کا دکھ تما۔ حضرت خالدؓ سے شکست کھانے کے بعد طلیحہ یمن کی طرف بعاگ گیا۔ گُراس کے حلیف قبائل غطفان، موازن وغیرہ کے بچے تحج لوگ حوّب کے مقام پر جمع ہو گئے۔ انہوں نے اس ام زمل سلیٰ کی قیادت میں دوبارہ مقابلہ کی ثمانی - حضرت خالد کو خبر ملی تو انہوں نے حملہ کر کے اس نشکر کو شکت فاش دی۔ لڑا ٹی کے دوران ام رمل سلمٰ کی اونٹنی کی کو نجیں کاٹ ڈامیں۔ سلی گری اور مقتول ہوئی۔(تاریخ اسلام، اکبر نبیب آبادی) جناب رسالت ماب من حوّب کے کتے ہمونکنے کی جو بات فرمائی تھی، وہ اس ام سلیٰ کے بارہ میں تمی، جو بعد میں مرتد ہو کر اسلامی نشکر کے مقابلہ پر اشکر لے کر آئی اور مقتول سو یی. ایں بات کو سیدہ عاکشہ پر منطبق کر کے ان کی شخصیت عظیمہ پر کیچڑا چیا لیے کی مذموم کوشش کی کمی اور اے اس جابک دستی ہے اچھالا گیا کہ آن صحیح واقعہ تو کتب تاریخ سے مو ے اور من تحکر شت داستان ربان زد عوام (بلکہ خواص) ہے۔ (سیاں عبدالرشید، نور بصیرت، مطبوعہ روزنامہ نوائے وقت، لاہور، وراجع حکیم نیلزاحمد، تحقیق عر عائشہ الصديقةً. کراچی، مشکور اکیڈیمی، ص ۲۴) نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے نہ صرف یزید کی بھو ہمی سیدہ ام حبیبہؓ (رمد) بنت ابی سفیان مشیرہ سید نامعادید سے نکاح فرما کر قریش بنوامیہ سے اپنارشتہ مصبوط فرمایا بلکہ آپ کی تِين صاحبزادياں سيدہ زينتِ (ردوبه ابوالعاص امونٌ) اور سيدہ رقيَّة و ام كِلتُومٌ (سِيله بعد دیگرے زوجہ سید ناعثمانؓ بن عفان اموی ) مبی اموی قریشی خاندا نوں میں بیاہی کئی تعیں۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے بڑے داماد اور سیدہ خدیجہ کے بعامیم سید نا ابوالعاص اموی کمہ میں شعب ابی طالب میں بنوباشم کی محصوری کے تین سالوں میں اپنے اموی النب ہونے کا فائدہ اٹھاتے موتے اپنے غلے اور تھمجوروں سے لدے موتے او نٹ شعب ابی طالب میں بانک بانک کرخاندان نبوت اور جملہ بنوباشم کے خورد و نوش کا انتظام فرماتے رہے۔ جس پر خوش ہو کر شیعہ کتب کے مطابق مجمی سی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:-"ا بوالعاص نے سماری دامادی کاحق ادا کردیا۔ " (ناسخ التواريخ مؤلفه مير دا محمد تتى سيمر كاشانى، جلد دوم، ص ١٨٥) ابوالعاص کے بارے میں یہ جس روایت ہے کہ آپ نے جنگ یمامہ میں کشکر مبلم كذاب ب لات موت شادت يائى اور اس طرع، شيد ختم سوت واريات- بنائ

الترش، دوہر ب داماد رسول سید ناعتمان بن عفان الاموی الترش، نواسہ رسول سید ناعلی بن ابی العاص الاموی الترشی و سید ناعتمان بن عثمان الاموی الترشی اور نواسی رسول سیده امامہ بنت ابی العاص الاموی الترشی رصنوان اللہ علیمیم اجمعین سب کے سب اموی قریش خاندان کے چشم و جراغ تھے۔ اور نبی سے براہ راست رشتہ قرابت رکھتے تھے۔ جبکہ دو سری جانب داماد رسول "سید ناعلی الماشی الترشی، اور نواسہ و نواسی بائے رسول "سید ناحس و حسین و ام کمتوم و زیب و رقبہ رضی اللہ علیمی بھی باشی قریش خاندان کے جشم و جراغ تھے اور نبی صلی

وام ككثوم وفاطمه نيز سيدنا قاسم وعبدالندوا براميم رصوان النه تعيمم اجمعين براه راست آل سی <sup>۳</sup> اور قریشی و باشمی النسب اولاد رسول <sup>۳</sup> بیں - اور ان سات دختر ان و فرزندان سے پہلے بارہ اروان رسول صلی النّہ علیہ وسلم جن کی کشیر تعداد مختلف قسائل قریش ہے اور بقیہ دیگر معزز غیر قریش خاندا نوں سے تعلق رکھتی تھی ازروئے نص قرآ فی امعات المؤمنین اور اہل بیت رسول ۴ بیں - ( یعنی سدد خدیجہ و سودہ و عائشہ و حفصہ وزینب بن خزیمہ زینب 🛛 بنت جحش و جو پر بہ و صفيه وميمونه وام سلمه وام حبيبه وماريه قبطيه، رضى الله عنهن )-ارواج رسول مطور ابل بیت کی نس قر آنی کے حوالہ سے عباسی لکھتے بیں :-"سورة الأحزاب كا جوتها ركوع، رسول النه صلى النه عليه وسلم كى ازوانْ مطهرات كے بارے میں ہے۔ یہ رکوع اس جملہ سے شروع ہوتا ہے:-اے بی! اپنی بیویوں ہے کہ دیمنے۔اور اخرر کوع تک یانسا ، النب کہ کر براہ راست ان سی سے خطاب ہے۔ اور ان سی کے فرائنس اور ذمہ داریوں پر وعظ و تذکیر اور وعد و وعید ہے، اور ان سی سے فرما یا گیا ہے کہ: اسے نبی کی اہل خانہ اللہ چاہتا ہے تم سے نایا کی کو دور میٹا دے اور اچھی طِرت سہیں یا*ک کر*دے:-(انما يريد الله ليذهب عنكم الرجس اهل البيت و يطهّر كم تطهيرا)-اور رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم كے ان مى ابل خانہ (ابلبيت) يعنى آپ كى ازوان مطہرات ہے رکوع کی آخری آیت میں پھریہ خطاب ہے کہ:-(و اذ كرن ما يتلى في بيوتكن من آيات الله و الحكمة – ان الله كان لطيفاً خيراً-)-اور (اے نبی کی ابل خانہ) تم اللہ تعالیٰ کی آیتوں اور حکمت کی ہاتوں کو جو تسارے سی <sup>ک</sup>ھروں میں ( نزول وحی کے بعد ) پڑھی جاتی ہیں یاد کرتی رہو۔ اور املنہ بھیدوں کو جاننے والاخسیر اس آیت میں ازوان نبی کے جن " بیوت " یعنی گھروں کا ذکر ہے، وہ بی تو نبی کریم صلی اللہ علہ وسلم کے مسکونہ تھر تھے۔ وہ سی تو مصبط وحی تھے۔ وہیں تو آیات قرآنی کا نزول ہوتا تھا۔ وی تو ذشتوں کے اتر نے کی جگہ تھے۔ ان ہی بیوت میں آپ کے ساتھ سکونت ر کھنے والی تہپ کی ازوان مطہر ات ہی تو تعییں جن کو "ابل الہیت" بحد کر "یت تطہیر میں

صدی کے اندر اندر تین جو تعانی متمدن دنیا حلقہ بگوش اسلام ہو گئی۔ بنی امیہ سے بڑھ کر کوئی خاندان مسلما نوں میں فاتح ومد بر نہیں گزرا۔ ظاہری و باطنی کوئی نعمت نہ تعی جوامت مسلمہ کو اس دور میں میسر نہ آئی ہو۔ اور جسے اموی حکمت عملی کا شرد نہ کہا جا سکے۔ ہر طرف مادی ترقیاں، روحانی بر کتیں اور علوم دینیہ کی روز افزوں اشاعت تعمی۔

مسلمانوں کی تاریخ میں اموی دور اپنی در خشانی و تابانی میں سمیشہ مایہ ً ناز اور موجب صد افتخار رے گا۔ خیر القرون کا یہ دور ابتداً صحابہ کرام کا اور بعد ازاں تابعین عظام کا دور تما۔ خلفا، سے لیکر ادنی امرا، تک کو جن میں متعدد صحابہ و تابعین شامل تھے جو کاروبار خلافت چلا ر بے تھے، فیض یافتگان نبوی سے اکتساب فیض کا شرف حاصل رہا۔ جگہ جگہ اصحاب رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم موجود تھے۔ جن سے استنارت پر یہ امت حریص تھی۔ اور کتاب اللہ د ایک رسول اللہ جنہ ہو کہ موجود تھے۔ جن سے استنارت پر یہ امت حریص تھی۔ اور کتاب اللہ و مناقشات کے باوجود کوئی مذہبی فرقہ مسلما نول میں پیدا نہ ہو کا۔

اموی دور کے تقریباً ایک صدی بعد ہے جو منصوص کتب حروب داخلیہ کے بارے میں تالیف موئیں، ان کے مؤرخین نے جو کلیتہ ً خاص ذبنیت کے حامل تھے میر مؤرخین سابقین نے اس عہد کے حالات قلم بند کرنے میں نہ صرف بخل و ناا نصافی سے کام لیا بلکہ خاص خاص واقعات کو وضعی روایات کی بناء پر اس درجہ منح کر کے بیش کیا کہ دے خوتے، ( Dekhuie) جیسے آزاد و بےلاگ معقق کو بھی یہ کہنا پڑا:۔

" تہمت تراشی و افترا، بردازی کا جو منظم برو پیگندا ہی امیہ کی خلافت کی جڑیں تھو تھلی کرنے کی غرض سے مسلسل موتار با اور جس پیمانہ پر جاری ربا، اس کی مثال شاید ہی تھیں اور سطے ہر قسم کی برائی اور معسیت کو جو تصور کی جا سکتی ہے، بنوامیہ سے منہوب کیا گیا۔ ان بریہ اتهام لگایا گیا کہ مذہب اسلام ان کے با تھوں میں محفوظ سیں۔ اس لئے یہ مقد س فر یصنہ ہو گا کہ دنیا سے انہیں نیپت و نا بود کر دیا جائے۔ اس عمد کی جو مستند تاریخ ہمارے با تھوں تک بہتی ہے اس میں ان ہی خیالات اور برو بیگنڈ ہے کی اس حد تک رنگ آس میزی موجود ہے کہ بڑی کو جھوٹ سے بہت کی بین کیا جا سکتا ہے۔

تاریخی واقعات شاہد ہیں کہ مہم ہد میں ایک خارجی کے ہاتھ سے حضرت علیؓ کے مقتول ہو جانے کے بعد سے بنی ہاشم نے اپنے بنوا اعم (بنی امیہ) کی خلافت کی بالفاظ دیگر ان کی سیاسی قیادت کی، خوش دلی کے ساتھ پوری پوری حمایت اور تائید کی۔ کسی قسم کی کوئی سیاسی یا نسلی دخاندانی مخالفت و مغایرت ان دونوں خاندا نوں میں جوایک ہی دادا کی اولاد تھے ہر گز نہ تھی۔ جمل اور صفین کی خانہ جنگیاں تو سب جانتے ہیں کہ سبائی گروہ کی ریشہ دوانیوں کا فتیجہ تعین۔ سبائی لیڈر الاشتر نخعی اور اس کے ساتھی استی سی جنگ مشتعل کرنے والوں میں

ی کی

حضرت حسينٌ کے اقدام خرون کے وقت ہیسا کہ پہلے ضمناً ذکر ہوچکا ہے۔ حجاز وعراق و دیگر ممالک اسلامیہ میں رسول النَّه صلی اللَّه علیہ وسلم کے صحابہ کرام کی ود بزرگ و مقد س ہتاں موجود و عنوفشاں تعییں جنہوں نے سالہا سال شمع نہوت سے براہ راست اخذ نور کیا تھا۔ ان میں سے متعدد وہ حضرات تھے جنہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی معیت میں غزوات اور آپ کے بعد جہادوں میں شہر یک ہو کر باطل قو توں کا کامیا پی کے ساتھ مقابلہ کرنے کی سعادت جامیل کی تھی۔ وہ کسی جالت میں بھی نہ پاطل ہے دینے والے تھے اور نہ کسی حابر کی جسروت کو خاطر میں لا سکتے تھے۔ مگر ان میں سے کسی صحابی نے بھی متفق علیہ خلیفہ کے طلف خرورًا مين حضرت حسينًا كاساته كبي طرن نهين ديا- مؤلف 👘 "اتلهام الوفاء في سدة الخلفا،" لكيّ بين:-

"وقدكان في ذلك العصر كثير من الصحابة بالحجار و الشام و البصرة و الكوفة و مصر و كلهم لم يخرج على يزيد، ولا وحده ولا مع الحسين" (ص ١٢)-

(اس زمانه میں صحابہ (رسول اللہ منٹنیتین) کی کشیر تعداد حجاز و شام و بصرہ و کوفہ و مصر میں موجود تھی۔ ان میں سے کوئی ایک بھی نہ ازخود پزید کے خلاف کھڑا ہوا اور نہ (حضرت) حسینًا کے ساتھ ہو کرا۔

''صحابہ کرامؓ کے اس موقف سے ٹابت ہے کہ نظام خلافت یا کردار خلیفہ میں کوئی ایسی خرا بی اور خامی نہ تمبی حبو خلیفہ کے خلاف خروۃ کو جائز کر دے۔ " (ممود عماس، خلافت معادیه ویزید، ص ۱۲۹-۱۳۰، اور مذکوره "اتمام "بوفا، "علامه خضری کی تصنیعت ہے)-الظام خافت ' کے زیر عنوان عباسی فرماتے ہیں :-نظام خلافت

کی طرح بیعت پزید کو برقرار دکھا۔ اس حوالے سے عماسی فرماتے ہیں : -"حضرت محمد بن على (إين الحنفيه) نے بلاتامل اور بطیب خاطر ابتداءً امیر پزید کی ولیعہدی کی اور پھر خلافت کی بیعت کی تھی اور اس بیعت پر اس درجہ مستقیم رہے تھے کہ یدینہ منورہ میں جب امیر المؤمنین کے خلافت بغاوت کی آگ بھڑکا ٹی گئی۔ تو انہوں نے سغتی ے اس کی محالفت کی۔ بلاذری نے اپنی مشہور تالیف "انساب الاشراف" (ج نمبر ۳) میں یاغیوں کے ایک دفد کے مکالے کو جو حضرت ابن الحنفیہ ہے ان کا ہوا تھا، ان الفاظ میں بیان کیا ہے:-"عبداللہ ابن مطیع وغیرہ ایک وفد لیکر ابن النفیہ کے پاس آئے اور کہا کہ یزید کی بیعت توڑ کرسمارے پیا تھای ہے لڑنے لکلو۔ ابن الحنفيد فحما: يزيد سے كيول لاول أور بيعت كس ف تور دول ؟ ارکان دفیر: اس لیے کہ وہ کافروں کے ہے کام کرتا ہے، فاجر ہے شہراب پیتا ہے اور دین ہے خارج ہو گیا ہے۔ ابن الحنفية: خدا سے نہيں ڈرتے ہو۔ کيا تم ميں ہے کسى نے اس کويہ کام کرتے دیکھا ہے؟ میں اس کے ساتھ تم سے زیادہ رہا ہوں، میں نے تو اس کویہ کام کرتے نہیں ديكها-ارکان دفد: توکیادہ تمہارے سامنے کرے کام کرتا؟ ابن الحنفيه: تو كما تم كواس فے اپنے كرتوتوں سے باخبر كر ديا تعا؟ اگراس نے يہ برائیاں تہارے سامنے کی تھیں تواس کے معنی یہ ہوئے کہ تم ہی اس میں شریک تھے۔ ادرا گر تہارے سامنے نہیں کی تصیں تو تم ایسی باتیں کہہ رہے ہوجن کا تہبیں علم نہیں۔ یہ سنگر ارکان وفد ڈرے کہ کہیں ابن الحنفیہ کے عدم تعاون سے لوگ یزید کے خلاف شربک جنگ ہونے سے انکار نہ کر دیں۔ اس لیے انہوں نے کہا کہ اچیا ہم تساری بیعت کرتے ہیں اور تمہیں خلیفہ بناتے ہیں، اگر تم ابن الزبیر کی بیعت کے لئے تیار نہیں ہو۔ این الحنفیہ: میں تو لڑوں گا نہیں۔ نہ اپنی خلافت کے لیے اور نہ کسی اور کی۔ (لست اقاتل تابعاً أو متبوعاً) - (بدس، ازب الأمراف، بلادى)-اس مکالمہ کو دیگر مؤرخین نے بعنی تقریباً ان سی الفاظ میں بیان کیا ہے۔ خاص کر علامہ این کشیر نے۔ (مسخہ ۲۳۳۳، جلد ۸، البدایہ والنعایہ )-

"اجماع امت کی اہمیت اور کوفیوں کے غدر کا احساس مؤرخین کے بیان سے واضح ہے کہ کوفہ کے قریب پہنچ کر جب حضرت حسین کو مد عیان وفاداری کے دعاوی کی حقیقت اچمی طرخ واضح ہو کئی اور ان سینکروں خطوط بعینے والوں اور خرون پر آمادہ کرنے والوں کا بتہ بھی نہ چلا کہ کہاں ہیں اور کیا ہوئے تو آپ نے جان لیا کہ امیر المؤمنین کی بیعت پر تمام امت متفق ہو چکی ہے اور جماعت کے فیصلے یا عمل کا استخفاف اب ممکن نہیں ہے، آپ نے دمشق جانے کے لیے باگ موڑ دی- جیسا ابھی تفسيلاً بيان موا-اس کے ساتھ مؤرخین نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ آپ نے تین شرطیں گور نر عراق کے افسروں کے سامنے پیش کی تعییں۔ پہلی یہ کہ مدینہ طیبہ واپس جانے دیا جائے۔ یہ منظور نه مو تو ممالک اسلامیه کی سرحد پر مصروف جهاد ہوں۔ یہ بھی منظور نہ ہو تو آپ کو شام (دمشق) بعیج دیاجائے تاکہ اپنے ابن عم (یزید) کے باتھ میں باتھ دیدیں :-(حتى أضع يدى في يد يزيد بن معاوية)-طبر ی اور دو سری کتب تاریخ سے لے کر سیوطی کی ادنی "تاریخ الخلفاً" اور امام ابن حجر عسقلاني کې "الاصابه في تمييز الصحابه" تک ميں يہي شرطيں موجود بيں۔ شيعہ مؤرخين و مؤلفين خصوصاً ناسخ التواريخ (س ۲۳۰۷، ن۲) وغیرہ نے بھی یہی ضرطیں لکھی ہیں-ادر امیر عسکر عمر بن سعد بن ابی وقاصٌ کا وہ مکتوب بھی درت کیا ہے حوکہا جاتا ہے کہ ابن زیاد کو ان شمرا لُط کے متعین تحریر کیا تھا۔ جس میں آخری شرط کے یہ الفاظ لکھے تھے:۔ "اویاتی امیرالمومنیں یرید فیضع یدہ فی یدہ فیری رأیہ فیما بینہ و بینہ و فی ہذالک رضی و لنأمة صلاح"-(ص ۲۳۷ ، ناسخ التواريخ، جلد ٦ ، از كتاب دوم، مطبوعه ايران) ہمر حال حضرت حسینؓ کی یہ طہارت طینت کی برکت تھی کہ آپ نے بالاخراپنے موقعت سے رجوع کر لیا۔ " (ممود عباس، خلافت سعادیہ ویزید، مں ۲۰۱ - ۲۰۲) بقول عباسی اگر حسینؓ اینے موقف ہے رجوع نہ کرتے تو ان کے خلاف کارروا تی شر ماً غلط قوار نهی**ں دی جا**سکتی تھی :-"امیر المؤمنین پزید جومتفق علیہ خلیفہ تھے جن کا پرچم تمام عالم اسلام 'پر لہراتا تعاجن کی بیعت میں سینکڑوں صحابہ کرامؓ خصوصاً حضرت عبداللہ بن عباتٌ، نیز حضرت حسینٌ کے

ہے، نہ تعامل خلفا ہے۔ شہرین اور عزائم آل البیت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ امت اس نظریہ پر مجتمع نہیں موٹی بلکہ کسی درجہ میں بھی اے قابل اعتناء نہیں سمجیا۔" (ممود عباس، خلافت معادیہ و یزید. ش ۳۰۳۱-

ہمر حال علامہ محمود عباسی نے کم و بیش جار سو اسی صفحات پر مشتمل اپنی تصنیف "خلافت معاویه و یزید " نیبر تقریباً یایج سوصفحات پر مشتمل دوسری تصنیف " تحقیق مزید بسلسله خلافت معاویه و یزید" یعنی بطور مجموعی کم و بیش ایک سرار صفحات پر مشتمل اینی مذکوره دو تصانبیت میں عصر خلفائے اربعٌ، خلافت معادیٌہ ویزید اور واقعہ کربلا و حرہ و حصار این زبیرٌ سمیت جوعلمی و تحقیقی تفصیلات پیش کی ہیں، ان کا سرسری اجاطہ بھی بہاں نام کن ہے۔ اور تمام علماء و محققین کے لیے معلومات اور تنقیدی جائزہ سر دو حوالوں سے ان کی تصانیف کا مطالعہ نا گزیر ہے۔ دیگر تفسیلات کے علادہ یہ بھی بتہ چیتا ہے کہ سیدہ آمنہ بنت میمونہ بنت ا بی سفهانٌ والد د علی اکبر (عمر ) بن حسین، یزید کی بعو پھی زاد بہن تعیں اور یزید کی ایک زوجہ سیدہ ام محمد بنت عبداللہ بن جعفر طبار تعیی۔ نیز شہر یا نو دختر پڑد گرد زوجہ حسین نہ تعیں بلکه سید ناعلی زین العابدین کی والدہ سلاقیہ سندھیہ خاتون تقییں۔ (بولد ملبری والمعارف لایں قتیبہ و تمقيق مزيد - خلافت معاديه ويزيد، ص ۱۳۱۴) -

اور حیرت کی بات بہ ہے کہ مفکر ایران ڈاکٹر علی شریعتی شیعی اثنا عشر ی نے بھی اینی مشهور تصینیف " تشیع علوی و تشیع صفوی (ص ۹۱–۱۰۲ مذیل ۶ وس مد<sup>ا</sup>ئن درمدینه) میں میمی شهر پانوں سینٹ یزد گرد کے زوجہ حسین سونے کی شیعی رو بات کا تنقیدی جائزہ لیے کر نہیں

£

U

حضرت على بن الحسين (ابن العابدين) ابن جذبات و خيالات اور فرانض مليه كى ادا يكى مين اب عم بزر گوار حضرت حسن سے مشابهت رکھتے ہيں۔ سياسی امور ميں ليمی مداهنت سے كام نہيں ليا۔ سبائيوں كى برمى كوشش ربى كه آپ كو اب جال ميں بعان سيں ليكن آپ ان كے دھو كہ ميں نہيں آئے۔ يہى وجہ ب كه ان لو گول ميں آپ كا نام عزت ے نہيں ليا جاتا۔ ان كے نزديك آپ نے اموى خلفا، سے جو بيعت كى وہ محض اب كو مفوظ ركھنے كے الى تىمى - ور نہ حقيقى جذبات باغيانہ ركھتے تھے۔ آپ كى مظلوميت اور طبيعت كى كرزورى كى داستانيں مشہور كى كئيں اور ايمى روايتيں وضع ہوئيں كه ناواقف يہ سمجھنے پر مجبور ہوجائيں كه عندين سے آپ كو كچھ بھى حصر نہيں ط تعا۔ ليكن جب و قعات كا تجزيہ كيا جائے تو ہو يدا ہو

تک نہیں پہنچ سکتے تھے۔ ان سی بزرگوں کی گودوں میں، ان سی کے آغوش محبت و شفقت میں اور ایے پاک ماحول میں عمر بن سعد نے شعور کی استحمیں کھولی تھیں۔ خود بھی صغار صحابہ کے رم ہ میں شامل تھے اور قرابت کے کتنے ہی قومی سلسلے خاندان نبوت سے انکو پیوستہ کیے موئے تھے۔ " (محمود عباسی، خلافت معاویه ویزید، عن ۲۳۳)-" کردار عمر بن سعد عمر بن سعد بن ابی وقاصٌ کو "قاتل حسین" کہا جاتا ہے، راویوں کے بیانات کا آزادانه و مورخانه طرز پر تجزبه کبا جائے تو به قول بھی کذب و افترا ہی ثابت ہو گا۔ خود ا بومخنف ہی کی روایت ہے کہ حضرت حسینؓ اور ابن سعدؓ کے مابین تبین چار ملاقاتیں ہوئی : -انهما كانا التقيا مرارا ثلاثا او اربعا حسين و عمر بن سعد-(ص ۲۳۵ ، ج ۲ ، طبری) -ان ملاقا توں کے نتیجہ میں اس خط کا ابن زیاد کے پاس بھیجا جانا بتایا گیا ہے۔ جس کے ابتدا في الفاظ به تصح:-فان الله قد أطفأ النائرة و وحد الكلمة واصلح امر الامة-(ص ٢٣٥، الصَّاً)-خدا نے آتش (اختلاف) کو بچھا دیا اتحاد وا تفاق پیدا کر دیا اور امت کی اس سے بہتر ی اس کے بعد وہ تین شرطیں بھی لکھیں جومؤرخین نے نقل کی ہیں۔ گذشتہ اوراق میں جن کاذ کر آیکا ہے۔ راویوں نے تو یہاں تک بیان کیا ہے کہ خط پڑھ کر ابن زیاد کے منہ ے یہ الفاظ نکلے تھے:-"هذا كتاب رجل ناصح لأميره و مشفق على قومه نعم قد قبلت"-اص ۲۳۱، ج ۱، طبریا- یہ خط ایک ایے شخص نے لکھا ہے جوانے امیر کاصحیح مشیر ہے اور اپنی قوم کامشفق ہے۔ ماں تومیں نے قبول کیا۔ راویوں کے اس بیان سے کیا یہ واضح نہیں ہوتا کہ حکومت کے یہ دونوں ذمہ دار افسر معاملہ کو بغیر خو زیزی کے صلح و استی ہے نمٹانا جاہتے تھے۔ دو قو تیں ایبتہ ان کے مساعی میں حائل اور مزاحم تهين- ايك تو برادران مسلم بن عقيل شما تهيه كه وداب مقتول بعائى كاانتقام

لے کر رہیں گے جا ہے اس میں انہیں اپنی ہی جانیں دیدینی پڑیں۔ دوسرے ان کو فی سبا ئیوں کارویہ تماجو کوفہ سے مکہ گئے تھے اور حسینی قاطع کے ساتمہ آ رہے تھے۔ اپنے مشن کی ناکامی سے ان کی پوزیشن حد درجہ خراب ہو چکی تھی۔ وہ اپنی خیر اسی میں سمجھتے تھے کہ صلح و مصالحت نہ ہونے پائے کیونکہ ان کے لئے اب کو تی اور حبورت مفر کی نہ تھی۔ کوفہ جاتے بیں تو کیفر کردار کو پہنچتے ہیں، دمشن کا رُخ کرتے ہیں تو مستوجب تو یر۔ انہوں نے اپنے ان پیش روسبا ئیول کی تقلید کرنی جاہی جنہوں نے حضرت علیؓ اور حضرت طلحہ و زبیرؓ میں مصالحت ہوتے دیکھ کر آتش جنگ مشتعل کرا دی تھی۔

جنگ جمل توان ہی سبائیوں کی ریشہ دوانیوں کا نتیجہ تھی۔ چنانچہ ان کوفیوں کی ساری کوشش اب اسی بات پر تھی کہ حضرت حسینؓ اپنے سابقہ موقف پر قائم رہیں۔ ابومنے خب کی ک روایت یہ بھی ہے کہ کوفیول نے جن میں چار نودارد کوفی بھی شامل تھے، حضرت موصوف کو یہ ترغیب دینی شروع کی کہ کوہستان آچا، وسلمیٰ پر جل کر ڈیرے ڈالیں۔ بنی طے کے بیس مزار سوار اور پیادے بہت جلد مدد اور نصرت کو آموجود ہو گئے۔ ان کوفیوں نے اینے اسلاف کے قصبے بیان کرنے شروع کئے کہ ہم لوگ شاہان عسان و حمیر اور نعمان بن مندر ہے جن کی حکومت حسرہ اور اس کے نواح میں تھی، ان ہی پہاڑوں کی پناہ میں محفوظ رہے تھے۔ حکومت وقت کے نمائندوں کو حضرت حسینؓ کے ساتھیوں کے ان عزائم کا حال معلوم ہو کر کہ کوفیوں کا یہ سبائی گروہ اس حالت میں بھی کہ انقلاب حکومت کے بارے میں ان کا سارا پلان اور منصوب بی خاک میں مل حیکا تھا مگر تر غیب کی حرکتوں سے باز نہیں آتے، ضروری سمجا گیا کہ این لوگوں کی ریشہ دوانیوں کا قطعی طور پر خاتمہ کر دیا جائے۔ چنا بچہ مسئلہ کو آئیسی نوعیت دی کئی یعنی عمر بن سعد کی ملاقا توں کے نتیج میں حضرت حسینٌ جب آمادہ ہو گئے کہ امیر المؤمنین سے بیعت کرلیں، ان سے مطالبہ ہوا کہ دمشق تشیر یف لے جانے سے پہلے ہی ان کے نمائندے کے باتھ پریہیں بیعت کریں۔ تمام اقطاع مملکت اسلامی میں عام وخاص حتی کہ صحابہ کرائمؓ جیسی بلند و بالاہت یوں نے اسی طرِن عاملان حکومت کے ہاتھ پر امیر المؤمنین کی بیعت کی ہے۔کہا جاتا ہے کہ حضرت حسینؓ نے اس طرح بیعت کرنے اور ابن زیاد حاکم کوفہ کاحکم ماننے سے یہ کہہ کرانکار کردیا کہ:-"تجدیسے شخص کے ہاتھ پر بیعت کر بینے سے بستر توموت ہے۔" آب کا یہ قول اگر صحیح نقل ہوا ہے تو باعث استعجاب ہے کیونکہ آئینی حیثیت ۔

من کی لیا بھالی من کے ریہ جدیک رہاں تا ہے کہ پائی مالی ہو جاتے ہوئی۔ حضرت حسین منظر کیا ہی درد ناک تعا کہ گفتگو کے مصالحت یکا یک جدال وقتال میں بدل گئی۔ حضرت حسین اور ان کے عزیزوں کی قیمتی جانوں کے یوں صائع ہوجانے کا تصور تو آج بھی سمارے دلوں میں حزن و ملال کے تا ثرات ہیدا کر دیتا ہے جہ جائیکہ جس کسی کی آنکھوں دیکھا یہ حادثہ ہو۔ عمر

⊋

~ ·

دوسرى طرف يى راوى وه بعيانك تصويران ك وحشيانه مظالم كى تحسيح بيس جن ك تصور ب بعى دل لرزجاتا ب- مگران حقائق كوجب پيش نظر ركعا جائے جو بعد مسافت (مد و كربلا،) تعداد منازل و مراحل، روانكى كى صحيح تاريخ، كربلا كے محل وقوع وغيره كے بارے ميں متند كتب جغرافيه و بلدان وغيره كے حوالہ جات سے بيش ك كئے بيں تو يہ سہ وضعى روايات، اختراعى داستانيں اور مبالغات مها، منشوراً ہوجاتے بيں اور عمر بن سعد كا كردار ويسا بى ب داغ ثابت موتا ہے جيسا كہ ان جيسے نقد و بند پايہ تابعى كے طالت سے توقع كى جا سكتى سے طبقات ابن سعد ميں بديل الطبقة الاولى من اهل العدينة من التابعين، تابعين كے زمرہ ميں ان كا ذكر ہے - اور شيخ الاسلام ابن جزئ عقلانى نے "تهذيب التهذيب"

عمر بن سعد بن ابی وقاص الزهری ابوحفص المدنی سکن الکوفة-روی عن ابیه وابی سعید الخدری وعنه ابنه ابراهیم و ابن ابنه ابوبکر بن حفص و ابو اسحاق السبیعی و العیرار بن حریث و یرید بن ابی مریم وقتادة والزهری و یرید بن ابی حبیب وغیرهم- وقال العجلی کان یروی عن ابیه احادیث وهو تابعی ثقة- (ص ۲۰۰ ج ۲، تهنیب الهنیب)-

عمر بن سعد بن ابی وقاص الزحری ابو حفص المدنی ساکن کوف - انہوں نے اپنے والد ماجد اور ابو سعید الحدری سے حدیث کی روایت کی ہے۔ اور ان سے ان کے فرزند ابرا بیم اور ان کے پوتے ابوبکر بن حفص نے نیز ابوا سمق السبیعی اور العیزار بن حریث و یزید بن ابی مریم و قتادہ والزہری ویزید بن ابی حبیب وغیرہ نے۔ اور محدث العجلی فرماتے ہیں کہ (عمر بن سعد ی نے اپنے والد سے احادیث کی روایت کی ہے اور ان سے بہت سے لو گوں نے۔ اور وہ خود نقد تابعی تھے۔

عمر بن سعد کو "قتل حسین" سے جب متہم کیا جانے لگا، متاخرین میں سے بعض کو ان کی مروی احادیث لینے میں تامل ہوا۔ ذہبی فرماتے ہیں کہ فی نفسہ تو غیر متہم تھے، لیکن قتال الحسین میں علمایں حصہ لیا تعا اس لئے وہ کیسے نقد سمجھے جائیں (میران الاعتدال، من ۲، ص۲۵)۔ علامہ ذہبی کا زمانہ ان کے زمانہ سے تقریباً سات سو برس بعد کا زمانہ ہے جب ابو مخنف نشین موجی تیں اور کسی مورث کوان وضعی روایات کی تنقیہ کرنے کی توفیق نہیں ہوئی تھی جو

صحیح حالات کا انکشاف ہو جاتا۔ ابن خلدون کی کتاب کے دو تین ورق جو حادثہ کر بلا، کے بارے میں تھے، ایسے غائب ہوئے کہ تقریباً پانچو برس کی مدت گذر جانے پر بھی آن تک کسی کو دستیاب نہ ہو سکے۔ بایں ہمہ عمر بن سعد سے حدیث روایت کرنے والوں میں ان کے بیٹے پوتے کے علاوہ زمر ہ تا بعین نے جن راویان حدیث نے نام شیخ الاسلام ابن حجر نے مندرج بالاعبارت میں درج کے بیں، ان میں مشہور تا بعی محد ثین شامل بیں جو عریماً اس بات کی دلیل ہے کہ ان کے معاصرین ان کو متہم نہیں سمجھتے تھے۔ مثلاً ابو اسحق عمرو بن عبداللہ السبیعی متوفی کا اصری جاری میں ان کو متہم نہیں سمجھتے تھے۔ مثلاً ابو اسحق عمرو بن عبداللہ مار دوایوں کے پر دیپیگنڈے کے تا ترات بی کی شاید وجہ تھی کہ بعض لوگوں نے ان کے مواد عہد اللبی صلی اللہ علیہ وسلم ہونے کے بارے میں بھی شبہات کا اظہار کیا تھا۔ محدث ا ہو بکر بن فتھون مالکی کی روایت سے اس شبہ کا ازالہ ہو جاتا ہے۔ یہ بزرگوار محدث ان بر مان کی معتبر کہ بن سال محمد ہو ہو ہو تھی کہ معض لوگوں نے ان کے

"الاستیعاب "کاذیل لکھا تھا۔ جنائجہ ود ابن اسحاق کی سند سے یہ روایت لکھتے ہیں کہ عمر بن سعدؓ عہد فاروقی کے مجاہدین میں کب اور کیونکر شامل ہوئے تھے۔ تاہد سبیہ

قال كتب عمر بن الخطاب الى سعد بن ابى وقاص: - ان الله فتح الشام و العراق فابعث من قبلك جنداً الى الجريرة، فبعث جيشاً مع عياض بن غنم و بعث معه عمر بن سعد و هو غلام حديث السن - هكذا رواه يعقوب بن سفيان والطبرى من طريق سلمة بن الفصل عن اسحق-وكان ذلك تسع عشرة - قال ابن فتحون - من كان فى هذه السنة يبعث فى الجيوش فقد كان لا محالة مولوداً فى عهد النبى صلى الله عليه وسلم. قال ابن عساكر: - هذا يدل على أنه ولد فى عهد النبى صلى الله عليه راوى في بيان كياكر (حفرت) عمر بن النطاب فى (حضرت) سعر بن ابى وقاص ك برلشرك كنى كو- چنانج (ابن سعد في اي مراب انول كوفتح ياب كيا تواب تم الجزيره برلشرك كنى كرو- چنانج (ابن سعد في عيام وراق بر مسلما نول كوفتح ياب كيا تواب تم الجزيره ماي ماتر (ابن فرزند) عمر بن سعد كو بني بعجا وران معيان اور طبرى في عمر بن سعد كوبي بيجا وران رادي ماتر (ابن فرزند) عمر بن معن من عنه كي مركرد كي مي لشرغازيان بيجا اوران معيان اور طبرى الم بي عسلم الم الله لي المول كوفتح ياب كيا تواب تم الجزيره وتعوب بن

بهبجا گیا مو، وہ لامحالہ عہد نبی صلی النّہ علیہ وسلم کامولود ہو گا۔ ابن عسا کر بھی یہی تھتے ہیں :-یہ اس بات کی دلیل ہے کہ وہ (عمر بن سعدؓ) عہد نہوی میں پیدا ہوئے تھے--- " (ممود عباس، ملافت، معادیه ویزید، مطبوعه کرایتی، جون ۱۹۶۳، ص ۲۳۲-۳۴۴)-ان چند اقتباسات سے امامت و خلافت یزید، کربلا و حرہ اور دیگر متعلقہ انہم تاریخی موضوعات کے حوالہ سے علامہ محمود عباس کے علمی و تحقیقی نقطہ نظر کا بخوبی اندازہ کیا جا سکتا ہے۔ تاہم تفصیلی معلومات کے لئے ان کی تصانیف بالخصوص "خلافت معاویہ و یزید" اور "تحقيق مزيد" كالمكمل مطالعه نا كزير ب-وبالله التوفيق-

•

•

•

،۵۹ - "ترجمان الاسلام مولانا عامر عثما بي (مديرما ہنامہ "تجلی" ديوبند، م-۵۵/۱۹ء، ہند)

بر صغیر کے نامور عالم وادیب و مصنف مولانا عام عثمانی، فاصل دیو بند کار سالد ما بنامہ "تجلی" دیو بند بر صغیر کے صف اول کے علمی و دینی مجلات میں مشہور و معروف نیز و سیع تر مقبولیت و اثرات کا حامل ہے۔ آپ کے نہ صرف افکار و تصانیف مقبول عام ہیں، بلکہ مولانا سید ا بوالاعلی مودودی اور جماعت اسلامی کی علمی و دینی خدمات کے اعتراف و تائید نیز بطور مجموعی دفاع و تکریم اکا بر جماعت کے ساتھ ساتھ دیگر علمی و دینی شخصیات و تاریک پر بھی غیر منصفا نہ و غیر علمی تنقید و الزام تراش کا مدلل و مسکت جواب دینے میں بھی آپ کا موقف میر منصفا نہ و غیر علمی تنقید و الزام تراش کا مدلل و مسکت جواب دینے میں بھی آپ کا موقف میں منصفا نہ و میں زبان ہوتی ہوتی کا دو تا میں میں ہوا۔ دینے میں میں شر کت کے دوران ۱۲ اور ۱۰۰، اپریل ۱۹۵۵ء کی درمیانی شب میں ہوا۔ (بوالہ ابنامہ "داران" کراہی، جون

جناب محمود احمد عباسی کی تصنیف "خلافت و معاویہ ویزید" کی تائید و حمایت بھی آپ نے پوری شد ومد سے فرمائی اور اکشر ناقدین کومدلل و مسکت جواب دیکر لاجواب کر دیا۔ اس سلنلہ کلام میں ماہنامہ "تجلی دیوبند" کے شمارہ جون، جولائی ۲۱ ۱۹، میں فرماتے ہیں:۔ "خلافت معاویہ ویزید" جناب محمود احمد عباسی کی تصنیف ہے۔ ذمہ توانہی کا ہے کہ اپنے ناقدین سے پنجہ کشی کریں یا نہ کریں۔ لیکن تبصرے میں ہم نے بھی اس کتاب کو سرابا تما اور پھر مہینوں اس موضوع کی بحثوں میں سر مارتے رہے ہیں۔ اس لے کوئی مصنائقہ نہیں

قصہ معمولی نہیں ہے۔ رفض و تشیع نے عقائد کی جڑوں سے لیکر شینوں اور برگ و بار تک جو زمبر پھیلایا ہے اس پر بڑے بڑے اساطین مطمئن ہو بیٹھے ہیں۔ اچھے اچھے بالغ نظر علما، کا یہ حال ہے اور پہلے بھی رہا ہے کہ بعض ایسی روایات و اخبار کو انہوں نے مسلمہ حقائق کی حیثیت سے تسلیم کر لیا ہے جنہیں بعض لوگوں نے خاص مقصد کے تحت سوفی صد گھڑا تما یا مشکل ہے دس فیصدی ان میں حقیقت تھی۔ اور نوے فیصدی افسا نہ طرازی۔ اس دا ٹرو سائر ذیب خوردگی کا دبیز پردہ جاک کرنے کے ارادہ سے اگر کوئی شخص جراًت رندانہ کا مناہر ہ کرتا ہے تو ضروری نہیں کہ یہ جراَت رندانہ ہر پہلو ہے بے عیب ہی ہو- نقص و عیب بشریت کا جزو لاینفک ے- محمود احمد عباس بشر ہیں فرشتے نہیں- ہو سکتا ہے حضرت علی اور حضرت حسین رضی اللہ عنہما کے بارے میں ان کے خیالات کمی پہلو سے قابل اصلان ہوں۔ ہو سکتا ہے رفض و شیعیت کی لامتناہی فساد انگیزیوں کے ردعمل میں وہ ذہبی تشدد، فکری بے اعتدالی اور جذبا تی تعصب سے بعنی ملوث مو گئے ہوں۔ ہو سکتا ہے کہ ان کا تحقیقی زاویہ نظر تھوڑا بہت کچ ہو۔ لیکن جو معاندانہ سلوک بعض حلقوں میں ان کی حرائت رندانہ ہے کیا گیا ہے، وہ منصفانہ نہیں ظالمانہ ہے۔اس میں اعتدال نہیں اشتعال ہے۔" (مولانا عام عثمانی، تبصره از قلم مدیر بر تبصره عبدالممید صدیقی در ماہنامہ "تجل" دیوبند شمارہ جون، جولائی ١٩٦١، نير لاحظه سو- تحقيق مزيد بسلسله "خلافت معاويه ويزيد "مطبوعه كرايمي، جون ١٩٦١، ، ص ٥٨١- ٣٥٢)-مولانا عامر عثما فی صحیح بخاری، کتاب الجهاد، کی اس حدیث کے حوالہ سے، جس میں قیسر کے شہر (قسطنطینیہ) پرجماد کرنے والے پہلے لشکر کے مغفرت یافتہ ہونے کا ذکر ہے، امیر لشکریزید کے مغفرت بافتہ ہونے کی تائید کرتے ہوئے فرماتے ہیں :-"لعنت بھیجو، گالیاں دوجوچا ہے کرو، اللہ کارسول توکہہ چکا کہ:-(اول جيش من امتي يغزون مدينة قيضر مغفور لهم)-اور ایند کارسول افکل چو نہیں کہتا، امند کی طرف سے کہتا ہے۔ سارا عالم مل کر زور لگا لو اللہ کی مثبت اٹل ہے۔ وان یردک بخیر فلا راد لفضلہ- اور اگر اللہ ارادہ کرے تیرے لیے خبر کا نو کوئی اس کے فصل کولوٹا نہیں سکتا۔ نصیبہ در تھے وہ لوگ جنہیں قسطنطینیہ کے غزوہ ادلی کی شرکت نصیب ہوئی اور اللہ نے انہیں بخش دیا۔ کمال ہے، بدعتی حضرات جورسول اللہ کا درجہ دینے کے لئے انہیں عالم الغیب اور حاضر و ناظر اور نہ جانے کیا کیاکھا کرتے ہیں، وہ مبمی یزید دشمنی میں اتنے دمیث ہو کے بیں کہ رسول اللہ کا فرمودہ تاویل کی خراد پر چڑھ جائے تو چڑھ جائے گریزید جنت میں نہ

جانے یائے مبارک ہو شیعوں کو کہ انہوں نے خود حضرت حسین کو کو فے بلایا اور بد ترین بزدلی اور عہد شکنی کے مرتکب ہو کر ان کی مظلوما نہ موت کو دعوت دی لیکن الزام سارا ڈال دیا یزید کے سر۔ اور حب حسین کا ڈھونگ رچا کر بغض پزید کی وہ دخلی بجانی کہ اہل سنت سمی رقص کر گئے۔ کتنا کامیاب فریب ہے کہ اصلی قاتل تو سرخرو ہوئے اور سیامی کمی اس یزید کے منہ پر جواپنی حکومت کی حفاظت کرنے میں اسی طرح حق بجا نب تھا جس طرح د نیا کا کوئی بھی حکمر ان ہوتا ہے۔ ہم انسانی تاریخ میں کسی ایسے حکمران کو نہیں جانتے جس نے بوقت خرورت ایسے تحفظ کے لئے ممکنہ تدابیر سے کام نہ لیا ہو۔ یزید ہی نے حضرت حسین کو باز رکھنے کیلئے افسروں کواقدام وانصرام کاحکم دیا تویہ کوئی انوکھافعل نہ تھا۔ ہاں اس نے یہ سر گزنہیں کہا تها که اسمین مار ڈالنا۔ جو کچھ پیش آیا ہت بُراسہی مگر یزید قاتل نہ تعا، نہ قتل کا آرڈر دینے والا۔ پھر بھی قتل کی ذمہ داری اس پر ڈالتے ہو تو اس میں ہے کچھ حصہ بہت بڑا حصہ ان بد نہاد کوفیوں کو بھی تو دوجہنوں نے خطوں کے پلندے بھیج بھیج کر حضرت حسین کو بلایا اور وقت آیا تورسول اللہ کے نوا سے کو بجوم آفات میں چھوڑ کر نو دو گیارہ ہو گئے۔ یہ سب شیعہ تھے پر لے سرے کے بوالفضول اور عہد شکن- انہوں نے حضرت علیٰ ۔ کو بھی ناکوں چنے چہوائے۔ میدان وفا میں میچ بن گئے۔ اسد الٹہ کی خیبر شکن تلوار کو کند کر کے رکھ دیا۔ اور پھر انہی کے عالی مقام بیٹے حسین کو سبز باغ دکھا کر مردا دیا۔ آج یہ ناکمک تھیلتے ہیں کہ ہم حسین کے فدائی ہیں۔اور اسی ناکک میں کتنے ہی سبی حضرات بطور آر کسٹرا شامل ہو گئے ہیں۔ واہ رے محمال فن ! ہو سکے تو یزید دشمن میں حد سے آگے جانے والے اہل سنت غور کریں کہ وہ کس معصومیت ہے دھوکا کھا گئے ہیں۔ کیسا جادو کا ڈنڈا ان کے سر پر پھیرا گیا ہے اور صحابۃ کے دشمنوں نے کس طرح پزید کی آڑمیں نہ صرف حضرت معاویۃً بلکہ یزید کی بیعت کرنے والے متعدد جلیل القدر صحابتہ کو سب وشتم کرنے کاراستہ نکالا ہے۔" (مولانا عام عثمانی، یزید! جے خدانے بنشا کم بندوں نے نہیں بنشا، مطبوعہ ماہنامہ تجلی دیوبند، جولائی • ١٩٦٧، نیز ملاحظہ ہو، تحقیق مزید بسلسلہ خلافت معادیہ ویزید، مطبوعہ کراچی جون، ١٩٢١، ص ٣٦٩)-

بطس تاری سیسوں کا امکناف ہے۔ جو سلمات عام اور قدیم سے محالف ہونے سے باعث تلخ اور نا گوار جلتے بھی معلوم ہوں بھر حال خلاف قانون بلکہ خلاف تہدیب بھی نہیں کیے جا سکتے۔ اور نہ ان کا مقصود بعض محترم شخصیتوں پر کوئی حملہ ہے۔ تاریخی مسلمات پر جرح و نقد کی حیثیت سے کتاب کی زد جیسی شیعہ تاریخوں پر پرطتی ہے ویسی ہی سنی عالموں کے لکھے ہوئے شہادت ناموں پر۔ "(صدق جدید لکھنو، جلدہ میں)۔ (دراجع طانت سادیہ و رزید، عرض مؤلف طبع سوم، ص(۱، مطبوعہ کراجی جون ۱۹۲۴،)۔

اسی سلسله کلام میں مزید فرماتے ہیں :-"کمر عرض ہے کہ کتاب عقائد و مناظرہ کی مبر گز نہیں۔ اس کو کتاب الحرب سمجھنا یا اس کو حرب عقائد کا اکھاڑہ بنالینا نہ صرف کتاب کی روح بلکہ خود اپنی قوت نقد و نظر پر بھی ظلم کرنا ہے۔ اس کا دائرہ بحث و نظر تمام ترتاریخی ہے اور مؤرخین ہی کو اس پر رائے زنی کا

حق حاصل ہے۔ " ( تبصرہ مولانا دریا بادی، در "صدق جدید)۔ (راجع خلافت معاد به دیزید، ص ۲۰، عرض مؤلف طبع سوئم، کراچی، جون ۱۹۶۲، )

عباس صاحب کی مذکورہ کتاب کی ابتدا، "الحسین نامی کتاب پر مختصر تبصرہ مطبوعہ س ماہی مجلد "اردو" کراچی" جنوری 1987ء سے ہوئی تھی۔ پیر اسی تبصرہ پر تبصرہ رسالہ "تذکرہ" کراچی میں دوسال تک ہوتا رہا جو بارہ مصابین عباسی پر مشتمل تعا-جے کتابی شکل میں لانے کا تقاصا دیگر ارباب علم و فضیلت کے ساتھ ساتید مولانا عبدالماجد دریا بادی جیسی عظیم ہتی نے معی فرمایا تعا بقول عیاسی:-

مکتوب مر قومه ۱۰، جنوری ۱۹۵۸ ، موسومه مدیر د ساله "تد کره" فرما یا تعا که :-

سیاسی مناقشات و مصالح کے پیش نظر امیر معاویہ و امیر یزید کے مخالف کیمپ سے جو مذموم

کی تو بعض اقتباسات کی قطع و برید سے ہمی باز نہیں آئے ہیں۔ ہماری رائے یہ ہے کہ فاصل مصنف نے یہ کتاب ایک غیر جانبدار محقق کی حیثیت سے تحریر کی ہے۔ انہوں نے ہر واقعہ کی عرف وہی توجیہ قبول کی ہے جو ان کی تحقیق کے کڑے معیار پر پوری اتر سکی

عباسی صاحب نے نہایت محنت کرکے ان لوگوں کا مراغ لگالیا ہے جنگے ذریعہ 🛥

ے - سمارے نزدیک اس کتاب کی خوبی اس کا اونجامعیار تحقیق ہے -

سماری تاریخ میں بہت سی بے سرویا باتیں داخل سوئی بنی اور فتنوں کا موجب بنی ہیں- ان کی تحقیق کے مطابق حادثہ کربلا سے متعلق جو روایات زبان زد عوام ہیں، وہ بیشتر محمد بن السائب کلبی، ابو مخنف لوط بن یحیی ازدی اور عشام بن محمد کلبی کی چھیلائی ہوئی ہیں۔ ائمہ حدیث و رجال نے ان تیبنوں راویوں کو کشر رافضی، کداب اور غیر معتبر قرار دیا ہے۔ فاصل مسنف جب واقعات کربلا کی اس معروف بذیاد ہی کو تسلیم نہیں کرتے تو جب ِتک کوئی دوسرا محقق ان راویوں کی ثقابت و اما ت پہلے ثابت نہ کر دے، عباسی صاحب کی کسی دلیل كو تور ممكن نهي - " (تبصره "ميثاق" لامور من ١٩٦٢ ،)-(دراح محمود احمد عباسی، خلافت معاویه ویزید، عرض موّلف طبع چیارم، عں ۹، مطبوعہ جون ۱۹۲۲، کراچ)۔ فاصل تبصره نكار "تحقيق مزيد" پر تبصره مين رقمطراز بين :-"زیر نظر کتاب "تحقیق مزید" خلافت معاویہ ویزید ہی کے سلسلہ کی دوسری کرمنی ہے۔ فاصل مؤلف نے اس کتاب میں بھی بڑی اہم بحثیں اٹھائی ہیں۔ انہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی پانچ ازواج مطہرات کے علاوہ پونے تین سو صحابً جن میں اصحاب عشرہ مبشرہ، بدری صحابہ اور اصحاب بیعت الرصنوان کی بھی اچھی خاصی تعداد شامل ہے، کے مختصر احوال لکھے بیں جو یزید کی ولی عہدی اور خلافت کے زمانہ تک بقید حیات تھے، مگر ان میں سے کسی نے بھی حضرت حسینؓ کے موقف کی تائید نہیں گی۔ یہاں فاصل مؤلف ایک قاری کے لیے دو راہیں متعین کر دیتے ہیں۔ یا تودہ حضرت حسین کے موقف کو صحیح سمجھ اور ان تمام صحابہ و صحابیات کو معاذ اللہ عزیمت سے عاری یا مداهنت کے مرتکب قرار دے۔ یا اس کے برعکس یہ رائے قائم کرے کہ حضرت حسین کو صحیح موقف متعین کرنے میں اصطراب پیش آیا۔ عباسی صاحب یہی دوسرا نقطہ بدلائل پیش کرتے ہیں۔ کتاب کے ایک باب میں یہ ثابت کیا گیا ہے کہ شروع سے اہل بیت میں مورو ٹی خلافت کا تصور پیدا ہو گیا تھا۔ اور انہوں نے برا براس بات کی کوشش کی کہ وہ خلافت حاصل کرنے میں کامیاب ہوجائیں۔ چنانچہ فاصل مصنف نے چو تھی صدی ہجری کے وسط تک قائم خلافتول کے خلاف علویوں کے چھیا سٹھ خروج بیان کئے بیں- مسنف نے بتایا بے کہ علویوں کی اس سلسلہ کی کوششوں کا اتنا جرجاً تعا کہ بعض تحریکیں اگر بغاوت کی خاطر بھی اشمیں تو ان کے بائیوں نے ہمی اینا حسب و نسب علوی سی بتایا حالانکہ علومی نہ ان کے حق میں تھے

اور نیر سیاسی طور پر ان سے متفق تھے۔۔۔ اس کتاب میں بے شمار ایسے انکثافات ہیں جو تاریخ کے طالبعلموں کے لیے یقیناً تعجب خیز ہوں گے۔ مثلاً نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی پرورش ملیں نمایاں حصہ زبیر بن عبدالمطلب کا تھا نہ کہ ابوطالب کا- زبیر بن عبد کمطلب کی وفات کے وقت نبی صلی النٰہ علیہ وسلم نوجوان تھے۔ ابوطالب کا حضور میسے تعلق قبیلہ کی سمر براہی کا تھا۔ حضور میکی بعثت کے وقت حضرت علیٰ کی عمر صرف پانچ برس تھی۔ حضرت حسین کی ازواج میں شہر با نو نام کی کوئی ایرانی شهرادی نه تھی۔ علی زین العابدینؓ کی والدہ سندھی خاتون تھیں، وغیرہ وغسر د " ( تبصره بر يحتمق مريد بسلسله خلافت معاديد ويزيد "مطبوعه ماسامه ميثاق لاسور، متى ١٩٦٢، ) ( نیز الاحظه موخلافت سعادید و یزید مطبوعه کراچی، حون ۱۹۶۲، ع عن موّلف (طبع صارم) ص ۱۰)

۲۳۰ - مولانا ا بوصهیب رومی مجیلی شهری یزید کی امات و خلافت کو شرعاً بالکل در ست ثابت کرنے والی علامہ محمود احمد عباسی کی تصنیف "خلافت معاویہ ویزید" پر بعض معتر صنین کے اعتر اصات کے جواب میں برصغیر کے معروف عالم مولانا ا بوصهیب روی مجعلی شہری (بند) نے جو مبسوط و مدلل مقالہ تحریر قرمایا تعا، اس میں سے درج ذیل اقتباس بطور اشارہ نقل کیا جارہا ہے:-" یہ حقیقت تو ناقابل انکار ہے کہ زمانہ حال کی "بدنام" گر قابل غور اور "رسوائے زمانہ" لیکن معرکتہ اللرا، کتاب "خلافت معاویہ و یزید" نے ہند و پاک کی خاموش فصا میں ایک تلاطم برپا کر دیا- جس کی وجہ یہ ہوئی کہ مصف کتاب عباسی صاحب نے واقعہ کر بلا اور کردار

یزید کو ایسے انداز سے پیش کیا جس کے لئے عام مسلما نوں کے حاشیہ خیال میں گنجا کش نہ تھی۔ پھر غضب یہ کیا کہ اپنی کتاب کو اس قدر تاریخی اور عقلی دلائل و قرائن سے مدلل و مکل کرکے پیش کیا کہ "ناواقف'' اور " بے بصیرت'' لوگوں نے تو حیرت و تعجب سے دیکھا لیکن مجھ جیسے بہت سے لوگوں کے لئے اس کو تسلیم کرنے کے سوا کوئی دوسرا چارد کار ہی نہ رہ گیا۔ اس طرن لوگوں کی خاصی تعداد اس 'رسوائے زمانہ کتاب'' سے متاثر ہونے لگی۔ '' اسٹیہ ی مظانہ 'بوصیب روی مجلی شہری بر کتاب شیر کربادوریزیہ ، مطبوصا ہنا سر تجلی، دیورند، اگست ماہ 10،

35 - جناب اقبال احمد العرى، ايم ال ايل ايل بي

آپ نہ صرف شرعی امات و خلافت یزید نیز سیرت یزید کے سلسلہ میں علامہ محمود احمد عباس جیسے اکا برامت کے سم خیال ہیں بلکہ ان کی مشہور تصنیف ''خلافت معاویہ ویزید'' کے حوالہ سے ان کی تائید و تحسین میں درج ذیل عربی اشعار بھی ارشاد فرمائے ہیں:-التھنٹات للحصرة العلامة محمود احمد العباسی بالفتح العظیم فی القصیة العظمی ہینہ و ہیں اللاعنین

> جرُّى الله محموداً عن الحق مابداً له في الأغاوي ماتذر المشارق

بحق مبين ماكسبت على الجنى تباركت ماترجو، يشاء، يصادق حميت الحمى الحامى الحرحمية من اللوم ليس المجد ابدأ يصادق يهنئك قلبى التهنيات الأطابيا كماذرت الافاق ماذر شارق رعى من رعى الأتصار لله حسبة له كالغراة الغر، والبرق صاعق (راج مموداجمد عباى، تعيّن مزيد بسلما ظافت معاويون يد مطبوم كرابي، جون ١٩٦١، م ٣٨٩)-

٢٢- علامه تمناعمادي (مقيم دهاكه)

متاز عالم دین و شاعر علامہ تمنا عمادی مقیم ڈھا کہ نہ صرف یزید کی شرعی امامت و خلافت وسیرت طیبہ کے پر جوش حامی ہیں بلکہ انہوں نے اس سلسلہ میں علامہ محمود احمد عباسی کی تصنیف "خلافت معاویہ ویزید" نیر "تحقیق مزید" کی تعریف و توصیف میں عربی ، فارس اور اردو میں کئی قصیدے اور نظمیں ارشاد فرمائیں- ان کے طویل عربی قطعہ "قطعہ تاریخیہ عربیة" کے علاوہ فارس و اردو میں موجود قطعات میں سے چند ایک نقل کئے جا رے ہیں-تا کہ حمایت یزید ومدافعین یزید کے سلسلہ میں ان کے جزبات کی شدت کا اندازہ کیا جا سے بنا ا- قطعہ تاریخ فارسی

> چه کتابے نوشت محمودم نیک تریاق زبر تاریخ است هست جامے جہاں نما که درو حال سروجہر تاریخ است تشنهٔ حق ازیں شود سیراب شاخ شیریں زنہر تاریخ است طیع چوں گشت معدن تاریخ

ران یک کر کن جانتے ہیں کہ ہے کتمان حقیقت کیا چیز جو سمجہ کر کبھی قر آن پڑھا کرتے ہیں

ان کے مذہب میں تقبیہ نہ تعصب نہ غلو حق کے جو بندے ہیں وہ حق ہی کہا کرتے ہیں ،

حق کوحق اورجو ماطل کو بتائے باطل ای ہے جولوگ خفامیں وہ حفا کرتے ہیں ایل باطل کی حمایت کوجواٹھ منتھے ہیں ان سے یوچھے تو کوئی آپ یہ کیا کرتے ہیں د حمکیاں دے کہ کوئی سکھیں دکھانے ان کو کھر کیوں سے کبھی حق گو بھی ڈرا کرتے ہیں ان کو پرواه نه کسمی "لومتدلائم" کی رہی دین کا کام جواز بهر خدا کرتے ہیں کو ٹی مومن نہیں رمتا ہے مداحن مو کر صاف سی بات صدایل صفا کرتے ہیں بارک النّد لک اے حضرت محمود احمد آپ کے حق بہت لوگ دعا کرتے ہیں لاتخف إرمك يحزمك جزاءً حسناً جو براکہتے ہیں تم کودہ برا کرتے ہیں " سخریں باد بریں ہمت مردانہ تو" آ دمی کیا، بیں، ملک تک بخدا کہتے ہیں آپ کی داد تمنای نسیں دیتا صرف اہل انصاف سبحی مدن و ثنا کرتے ہیں (راجع محمود عباس. تحقيق مريد بسلسله خلافت معاويه ويزيد. مطبوحه كرايم، جون ١٩٦١، ص ٢٨٨-٣٨٨) ٢٢ - مولانامفتي سيد حفيظ الدين احمد ( دهلي، مند )

د حلی کے ممتاز عالم و مفتی سید حفیظ الدین احمد نے سید نامعاویڈ کے ساتھ ساتھ یزید کی سیرت طیبہ نیز امامت و خلافت کو شرعاً بالکل درست ثابت کرنے کے سلسلہ میں علامہ محمود احمد عباسی جیسے اہل سنت کے نقطہ نظر کی نہ عرف مکمل تائید و حمایت فرمائی بلکہ "الحسین" پر تبصر ہ کے عنوان سے رسالہ "تذکرہ" کراجی میں حواقساط مقالہ، علامہ عباسی کے قلم سے شائع ہوتی رہیں، انہیں کتابی شکل میں شائع کرنے پر اعراد کے لئے انہوں نے پیرا نہ سالی میں

•

(راحی محمود احمد عباسی، خلافت معاویہ ویزید، کراچی، حون ۱۹۹۲، ، ص ۲۹–۲۰۷۰) (شعر میں "حبر" سے مراد حبر الاُسته (عالم است) ترجمان القرآن سید نا عبد اللّه بن عباس حدّ شیّ بیں )-(جو علامہ محمود احمد عباسی باشمی کے جد امجد اور جلیل القدر صحابی و مفسر و محدث وعالم، بیں )-

۲۸ - سید خور شید علی مہر تقوی، ج پوری آپ نہ صرف یزید کی سیرت طیبہ و شرعی امامت و خلافت کے سلسلہ میں علامہ ممود احمد عباسی چیسے اکا بر امت کے حامی و مؤید بیں بلکہ علامہ عباسی کی کتاب "خلافت معاویہ و یزید" کی تحسین و تبریک میں فرماتے ہیں :-

از بلندی فکر دلپسند سید خور شید علی صاحب ۵۹ محس، حقیقی مہر تقوی جے پوری -19 2٨ 211 تاليف كرد حضرت محمود نسخه كر حكمتش علاج دل نكته چين كنند روشن شوند قلب و دماغ از جمال آن نظاره اش چواز نگه دور بین کنند در جزو دان دل نهند آن را باشتیاق از حرف حرف زينت لوح جبيں کنند بر ناو بير ملت اسلام! لازم است بالاشتراك برابرش أفريس كنند کاریست باصواب و ثواب است ہے حساب کارم که عالمان پنے تعلیم دیں کنند تاريخ "باصواب" بگفتم به لعميه

حضرت محمود عباس نے لکھی وہ کتاب عالم تمثیل میں جس کی نہیں دیدو شنید مہر کو تعااس کی تاریخ طباعت کا خیال بولابا تف جامع ویسٹ "تحقیق مزید"

(راحع محمود عباسی، تعقیق مزید، بسلسله خلافت معادیه ویزید، مطبوعه کراچی، جون ۱۹۶۱م، ص ۳۹۶)

عربی واسلامی علوم کے عارف، متاز عالم دین وشاعر مولانا سہیل عباسی بنوامیہ ویزید کی سیرت طیبہ و شرعی امامت و خلافت سمیت جملہ امور کے حوالہ سے اپنے افکار نظم کرتے ہوئے ذیاتے ہیں :-

..

هل نسیتم ما أمرتم لاتسبوامیتاً ایها العلما ، کفوا عن سباب فی یرید ثم عن الزام قتل افترا ، باطل لاتحیدوا عن صراط الحق من امر سدید ای و ربی حجتی قول النبی مصطفی هل لکم برهان ربی من قدیم اوجدید حجتی سند البخاری راویاً ابن عمر

> ايها الجراح كفوا عن معانيد العنيد. هل لكم أفواه صدق أولكم آذان حق

هل لکم ذوق سلیم بینکم رجل رشید؟ (ممود عبای، خلافت ساویہ ویزید، کرایی، جون ۱۹۶۲، ص ۲۵۵ - ۲۷۶، قسید مولانا سیل عبای) ان اشعار میں جس حدیث بخاری کا ذکر ہے اس کے الفاظ میں:۔ اول جیش من امتی یغرون مدینة قیصر معفود لهم- ( کتاب الجهاد) ترجمہ:- سبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میری امت کا پہلا لشکر جو قیصر کے شہر (قطنطینیہ) پر حملہ کرے گاوہ مغرت یافتہ ہے۔ اس لنگز میں امیر یزید بحیثیت امیر لشکر سیدنا ابوا یوب ا نصاری وابن عمر وابن ز بیر

جناب شبنم میمن صاحب نے بزید کی سیرت طیبہ اور شرعی امات و خلافت کے سلسلہ میں علامہ عباسی کے افکار و تصانیف کی تائید اور اس پر منصوصی توجہ فرمائی جس پر ان کا شکریہ ادا کرتے ہوئے علامہ عباسی فرماتے ہیں :-"محذوم منظور احمد شاہ (قادر پور رال، صلح ملتان) کی امداد کا جو دوسری جلد کی طباعت کے بڑے خواہشمند ہیں، شکریہ واجب ہے- اور اسی طرح کمری شبسم صاحب سیمن کی اعا نت و توجهات کا-"

ا- حکیم محمد ظهیر الدین عباسی جو نیوری (کراچی) ممتاز عالم و شاعر حکیم محمد ظهیر الدین عباسی جونبوری نے نہ صرف سیرت و شرعی امامت و خلافت یزید کے سلسلہ میں علامہ عباسی کی مکمل تائید و حمائیت فرمائی ہے بلکہ علامہ عباسی کی تصنیف "خلافت معادیہ و یزید" و "تحقیق مزید" کی تعریف میں قطعات نظم فرمائے۔ ان کے فارسی قطعہ سے چند اشعار درج ذیل ہیں۔ قطعه تاربخ فارسي چوں علیٰ جام شہادت نوش کرد متحد شد کل گروه مؤمنین يس معاويه بغير اختلاف شد امير اجتماع المسلمين کاتب سر نبوت بود او ہم صحابی ہم امیرالمؤمنین بعد ازاں ابن معاویہ یزید برضحابه شد اميرالمؤمنين بود او ابن صحابئ رسول خود امير ابن اميرالمؤمنين کرد امامت بر صحابائے رسول يوم حج او بود امام المسلمين بود داماد بنی هاشم یزید از بني اعمام خير المرسلين آن یزید نامور مغفور شد از حديث رحمة ألعالمين نهر او شد باقيات الصالحات کرد جاری او برائے مؤمنیں عالم و شیریں بیان بود است او گفت ابن عم خير المرسلين

(راجع ممود عباس - تعقیق مزید بسلسله خلافت معادید ویزید، الجمن پریس، کرایم، جون ۱۹۹۱، ص ۱۹۹۲)

۲۲- جناب محمد عبدالله فائق کر تبوری (مقیم کراچی)

آپ نے یزید کی سیرت طیبہ و شرعی امات و خلافت کے اثبات میں علامہ عباسی جیسے اکا برامت کی تائید و حمایت کے علادہ کتب عباسی کی تحسین میں اشعار مبھی نظم فرمائے :۔ تما سرا پائے حقیقت در حجاب ناردا ہمت محمود احمد بردہ باطل درید

(25 - سُم)- وكلائے كراجي ۵۷-- جناب اسحاق احمد، ايدود كيث ۲۷- جناب تہور علی ا نصاری، بی اے ایل ایل بی (علبگ) ۲۷- جناب سید محمود رصا ای**ڈود** کیٹ

یزید کی سیرت طیبہ و شمرعی امامت و خلافت کے سلسلہ میں علمی دلائل پر مبنی علامہ محمود عباسی کی تصنیف "خلافت معاویہ و یزید" پر پابندی (۱۲ اگست ۱۹۵۹، بحکم اید منسٹریٹر کراچی) کے خلاف اپیل وقانونی چارہ جوئی کے سلسلہ میں ان و کلا، حضرات نے دینی جذبہ سے پوری سعی وجد فرمائی - علامہ عباسی اظہار تشکر کے طور پر کیمتے ہیں:-"عدالتی کارروائی کے سلسلہ میں جن مخلصین نے طرح طرح سے امداد کی، الند پاک اجر جزیل عنایت فرمائیں- محترمی تہور علی صاحب انصاری بی اے ایل ایل بی (علیگ) تو اس عاجز کے شکریہ سے مستغنی ہیں- ان ہی کی نیک دلی اور حساس طبیعت نے عدالتی کارروائی کی داغ بیل دلوائی۔ سید محمود رصاصاحب ایڈود کیٹ و مسٹر اسحق احمد ایڈود کیٹ کی، نیز بعض جے پوری وہدایونی احباب کی توصہ فرمائی ہیں لائق شکر ہے۔ "

(ممود عباسی، خلافت سادیہ دیزید، سطبوعہ کراہتی، جون ١٩٦٢، من ١٣٣، حَرض موّلف طبع سوم) چنائچہ عدالت عالیہ نے صنبطی کے حکم کو منسوخ کرتے ہوئے جو فیصلہ دیا، اسکے حوالہ سے عباسی لکھتے ہیں :-"انتظامیہ کے غلط حکم کا تدارک توعدلیہ ہی کی معدلت گستری سے ہو سکتا ہے۔ چنانچہ

ہوا۔ ہائی کورٹ کی سپیشل رکیج نے جو تین فاصل جوں پر مشتمل تھی، حکم صبطی کو اپنے فیصلے مصدرہ 19، دسمبر سن ۲۰۰ کی رو سے منسوخ کرتے ہوئے اس درجہ نامناسب قرار دیا کہ سمارے مقدمہ کا خرچ بھی ان سے دلوایا گیا۔" (طافت سادیہ دیزیہ، ملبور کراہی، جون ۱۹۲۲، ص ۱۳، حرض مؤلف، ملیح سوئم)

•

مصالح وقت کی بناء پر ابن زیاد کو سمزا نہ دے پائی کیونکہ اس صورت میں ابن زیاد کی جانب سے بغاوت کا خطرہ تھا اور اگر شیعان کوفہ کو بھی سید نا حسین کو دعوت بیعت دے کر غداری کرنے کی سمزا دی جاتی تو انتقام حسین کی آڑمیں شیعان کوفہ کے قتل عام کا الزام مزید بھی

یزید و بنوامیہ پر تنقید کرنے والے بنو عباس نے جو شیعان عراق و کوفہ اور اپنے م

" بنی امیہ کے دارالسلطنت دمشق کو فتح کرکے عباسی فوجوں نے وہاں قتل عام کیا

بنواميه كابح بج قتل كيا كيا اور ان كي ترميتي موئي لاشول پر فرش بچها كر كھانا كھايا گيا-

بصرے میں بنی امیہ کو قتل کرکے ان کی لاشیں ٹائگوں سے پکر کر تحقیق گئیں اور انہیں سر کول پر ڈال دیا گیا جمال کتے آنہیں سنبھوڑتے رہے۔ یہی کچھ کے اور مدینہ میں بھی ان

(ا بوالاعلى مودودي، خلافت و ملوكيت، ص ١٩٢-١٩٣، بمواله إين الاثير، ج مبي ص ٣٣٣٣-٣٣٣٣ والبدامة. ن

والی تواریخ میں (تاریخ طبری، م ۱۰۳۰ه، وما بعدہ) میں یزید و بنوامیہ کے بارے بیں کیا کیا حسن سلوک روا نہ رکھا گیا ہوگا، بالنصوص واقعہ کر بلاو کردار یزید کے حوالہ سے کیا کیا کر مفرما ئیاں نہ کی گئی ہوں گی، وہ متاج بیان نہیں۔ یعر بھی بنی امیہ اتنے سخت جان شلطے کہ اس تمام کچھ کے

باوجود ان کے حق میں مروی مثبت روایات کو یوری طرح محو کرنا ممکن نہ ہوا۔

اس پس منظر میں بنی امیر کے خلاف عصر عباسی (۱۳۳۲-۱۵۲ ھ) میں مرتب ہونے

ادر اسی عصر پزیدی میں عباسی تواریخ کی روایات کے مطابق بس ماند گان قافلہ حسینی

مبنی صحیح سلامت مدیسہ بہنچ کیے۔ اور دست در دست یزید کی حسینی بیشکش بعنی باوجود کوشش

جس میں پچاس ہزار آدمی مارے گئے۔ ستر دن تک جامع بنی امیہ تھوڑوں کا اصطبل بنی رہی۔ حضرت معاویڈ سمیت تمام بنی امیہ کی قسریں تھود ڈالی گئیں۔ حشام بن عبدالملک کی لاش قسر میں صحیح سلامت مل گئی تو اس کو کوڑوں سے پیٹا گیا۔ چند روز تک اے منظر عام پر ایٹائے

نسب علوی و عباسی بنو حاشم کی تا مید و اعانت سے ١٣٣٢ ہ میں اسلام کے نام پر بنوامیہ کا تختہ الشے میں کامیاب ہوئے، بنوامیہ کے ساتھ جو ظلم و بربریت کا سلوک روا رکھا حتی کہ سید نا معاویہؓ سمیت صحابؓ و تابعین بنی امیہ کی قسریں تک اکھاڑ کر جس ظلم و بے حرمتی کے مرتکب

ہوئے، اس کی جانب اشارہ کرتے ہوئے علامہ مودودی فرماتے ہیں:-

•رکھا گیا اور پھر جلا کراس کی را کھے اڑا دی گئی۔

۱۰، ص ۲۳ وابن خلدون، ج ۳۰، ص ۲۳۶۱-۳۲۳)-

کے ساتھ کیا گیا۔"

یزید پرعائد سوحاتا-

کے معونہ کی جاسکی-والفصل ماشعدت یہ الأعداء-مولانا مودودی کی عظیم الثان علمی و دینی خدمات کے اعتراف کے باوجود ان کی تصنيف "خلافت ومكوكيت "كاردو تنقيد كرف والول كاكمنا م كدمولانا ف اين موقف ك تا ً ید میں طبری و ابن الاثیر و ابن کشیر کے تین بنیادی مصادر تاریخ پر انحصار فرمایا ہے جو دراصل ایک می مصدر یعنی تاریخ الطبری (م ۳۱۰ ه) کا تسلسل ، بی، کیونکه ابن اثیر (م • ٦٢ هه) كي "الكامل في التاريخ" اور ابن كشير (م ٣٧ ٢ ٢ هه) كي "البدايه و النعايه" كالنسج و مأخذ طبرى (م ١٠٣ه) ب- جس في شيعي المذهب ابو مخنف لوط بن يحيى ازدى (م ١٨ه/١٥٠ ھ) کی اکثر روایات "مقتل الحسین" وغیرہ ہے لی ہیں۔ اور طبر ی کاخود اپنی تاریخ کے بارے میں کہتا ہے کہ روایات کی صحت وعدم صحت کی ذمہ داری محمد پر نہیں:- "روینا کہا روی الینا-"جس طرح (صحیح یا غلط) روایت ہم تک پہنچی ہم نے آگے بیان کردی-ادرا بن کشیر ایسی تمام تر نقد و جرم کے باوجود فرماتے ہیں کہ بست سی روایات ناقابل اعتبار ہیں گمر چونکہ طبر ی وغیرہ نے بیان کر دی ہیں لہذا مجبوراً ان کو بیان کیا جارہا ہے۔ اس یس منظر میں مدافعین امامت و خلافت پڑید کا کہنا ہے کہ مولانا مودودیؓ نے اس لٹریجر کو قطعاً نظر انداز فرما دیا ہے جو مشاهیر امت اور اکا براہل سنت کا تصنیف شدہ ہے اور جس سے اہل ر فض و تشیع اور ان سے متاثر حضرات کی مشکوک روایات کے مقابلے میں نسبتاً بهتر تحقیقی مواد جن و نقد کی کسوفی پر برکھنے کے بعد سامنے آتا ہے۔ اس صمن میں بالخصوص امام ابن تیمیہ (م ۲۸ ۲۷ ۵۰) کی "منعاج السنر" اور قاضی ابو بکر ابن العربی (م ۴۳۶ ۵۰) نیز ان کے استاد امام ابل سنت و تصوف جمته الاسلام غزالی (م ۵۰۵هه) کے فتوی بحق یزید کو نظر انداز فرمانا قابل غور ہے۔ بہر حال اس سلسلہ میں خود مولانامودودی وصاحت فرماتے ہیں :-"و کالت کی بنیادی محزوری ماخذ کی اس بحث کو ختم کرکے آگے بڑھنے سے پہلے میں یہ بات بھی داضح کر دینا چاہتا ہوں کہ میں نے قاضی ابو بکرابن العزلی کی "العواصم من القواصم" امام ابن تیمیہ کی "منهاج السنة" اور حضرت ثاه عبدالعزيز کی "تحفه اثناعشريه" پرانحصار کنوں نه کیا-میں ان بزرگوں کا نہایت عقیدت مند ہوں اوریہ بات میرے حاشیہ خیال میں بھی کبھی نہیں

س ٹی کہ یہ لوگ اپنی دیا نت واما نت اور صحت تحقیق کے لحاظ سے قابل اعتماد نہیں۔ لیکن جس وجہ سے ہس مسلّے میں میں نے ان پر انحصار کرنے کے بجائے براہ راست اصل ماخذ سے خود

ممان من مسائل الفقة أن البعاء أذا تحصبوا بالكعبة لايمنع هذا عن قتالهم- ولذلك أمر النبى في وقعة الفتح بقتل أحدهم وهو متعلق باستار الكعبة- وابن الربير كان ــ أهل الشام من البغاة." (شبلي النعباني، رسالة الانتقاد)-

ترجمہ:- پر مسائل فقہ سے یہ مبی ہے کہ اگر باغی کعبہ میں قلعہ بند ہوجائیں، تو ان کی یہ پناہ گزینی، ان سے جنگ و قتال میں رکاوٹ نہیں بن سکتی۔ اور اس لئے نبی 19 سانے فتح کمہ کے موقع پر ایک کافر کے قتل کرنے کا حکم دے دیا تھا جو غلاف کعبہ کے پردے پکڑے ہوئے تھا۔ اور ابن زبیر مبی اہل شاہر کے نزدیک باغیوں میں سے تھے۔ مولانامودودی جواز وعدم جواز لعن یزید کے سلسلہ میں ارشاد فرماتے ہیں:-"عدم جواز کے قائلین میں نمایال ترین بزرگ امام غزالی اور امام بن تیمیہ ہیں-" (ابوالاعلی موددی، خافت دہو کہت، من سر ۱۸۳، ماشیہ سلسل، اس اور امام ابن تیمیہ یں جاتا ہیں: میں بھیجنے

"ولم بامر بقتل الحسين ولا اظهر الفرح به ولا نكت بالقضيب على ثناياه، ولا حمل رأس الحسين الى الشام-" (آبن تيبه، الرمية الكبرى)-نہ تو یزید نے قتل حسین کا حکم دیا اور نہ اس پر خوشی **ٹا**ہر کی- نہ ہی اس نے ترحمه:-ان کے (کٹے ہوئے سر کے) دانتوں پر چھڑی لگائی اور نہ ہی جسین کا سر شام لے جایا گیا۔ یس یہ بیں دواکا بروائمہ اہل سنت جن کا یزید کے بارے میں مثبت ومفصل نقطہَ نظر صرف "عدم جواز کے قائلین میں نمایاں ترین بزرگ امام غزالی اور امام ابن تیمیہ بیں " کے نا کافی جملہ پر ختم فرما دیا گیا ہے۔ جبکہ حقیقت یہ ہے کہ دنیا ہم میں صدیوں سے بھیلی ہوئی امت مسلمہ کے نوب فیصد سے زائد حصہ پر مشمل "احل ست والجماعت" میں شاید ہی کوئی ایسا پیکر جرأت وجسارت ثکل پائے گا جوامام احل سنت واحل تصوف جمتہ الاسلام ابو حامد غزالی (م ۵۰۵هه) اور امام احل سنت امام ابن تیمیہ (۲۲۸هه) کے تبعر علمی کو جیلنج کمر سکے- اور یزید کے قتل حسینؓ سے بری الدمہ اور رحمتہ اللہ علیہ ہونے نیز همر علی امامت و خلافت یزید کے سلسلہ میں ان کے بیان کردہ دلائل کورد کر سکے۔ اور خود جماعت اسلامی کے لاکھوں وابستگان ومتاثرین میں ہی اکثریت یا کثرت تعداد کے حامل وہ سلنی و حنفی حضرات ہیں جو امام غزالی وابن تیمیہ کی عظمت و تبر علمی د دینی کے آگے شعوری و غیر شعوری طور پر سر تسلیم خم کے ہوئے ہیں- اور جماعت سے وابستہ عوام و خواص میں تو شاید ہی کوئی ایسا فرد ہو جو بلغائمی ہوش و حواس ان حضرات کی عظمت و حیثیت کو چیلیج کر سکے۔ یا یزید کی شرعی امات و خلافت اور اے رحمتہ اللہ علیہ نیز قتل حسین سے بری الدمہ قرار دینے میں غزالی وابن تیمیہ کے موقف کی تائید کرنے والے پر جماعت کے دروازے بند کر سکے۔ اس کے ساتھ ساتھ ان حضرات محتربین کا نقطہ نظر ہمی راہ اعتدال سے متجاوز ہے جو مولانا مودود می کی "خلافت و ملو کیت " نیر ان کی بعض دیگر شدید آرا، کو جزوی یا کلی طور پر مستر د کرنے کے جوش میں اس کتاب کے اقتباسات و بعض دیگر آراء کی بناء پر ان کی سنت نبوی و جماعت صحابةً يا بالغاظ ديكر عقائد "اعل سنت والجماعت" ، الاستنجى كو مشكوك قرار ديت بين- اور تغسیر و حدیث وسیرت سمیت ان کی تمام عظیم الثان و عالمگیر اثرات کی حال علی و دینی ضدات س مرف نظر كرتے بين - حالانك، نه مولانا مودودى "مغوط عن الخطام" موقع ك دعویدار بیں، اور نہ "خلافت و ملو کیت" کے میدرجات واجب الاتباع اور حرف آخر، میں - اور نه بی مولانا مودودی سے ان لاکھوں حنفی و سلفی و دیگر مبالک احل سنت کے حال وابستگان

جماعت علماء وخواص وعامته الناس كوكبعي اشارتاً مبمي قابل مذمت يا جماعت كي ركنيت و مناصب کے نااحل قرار دیا ہے جوامات و خلافت و ملو کیت نیز یزید و بنوامیہ کے بارے میں "خلافت و ملو کیت " کے مندرجات اور مولانا مودودی کی بعض آراء سے اختلاف کر یہ ہوئے · اس سلسلہ میں امام غزالی وابن تیمیہ حتی کہ علامہ محمود عباسی کے متاثرین ومعتقدین ہیں اور ان بزرگوں کی تائید و تقلید میں یزید کی امامت و خلافت کو شمر عاً درست، اس کے لئے دعائے ر ممت (رحمتہ اللہ علیہ) کو جائز ومستحب اور اسے قتل حسین وغیرہ سے بری الدمہ قرار دیتے ہیں- (اس حوالہ سے ایک اہم مثال قامنل دیو بند مولانا عام عثما فی مرحوم مدیر ماہنامہ " تعلی " دیوبند کی ہے جو مولانا مودودی و جماعت اسلامی کے منصفانہ دفاع و حمایت کے ساتھ ساتھ ، علامہ محمود احمد عباسی کی "ظافت معاویہ و یزید" کے عمیر مصنف مزاج ناقدین سے مجمی پوری ا شدومد اور کامیابی کے ساتھ برہوں بنجہ آزمار ہے، بیں۔ وعلی عذا القیاس)۔ خود مولانا مودودی اپنی تمام تر تحقیقات خلافت و لو کیت کے بادجود معتاط تر رویہ اختیار کرتے ہوئے جواز وعدم جواز لعن کے قائلین اکا براہل سنت کے بعض اسماء نقل کرنے کے بعداب بارے میں فرماتے ہیں :-"میرا اپنامیلان اس طرف ب که صغات ملحوز کے حاملین پر جامع طریقہ سے تولعت کی جاسکتی ہے۔ (منڈ یہ کہا جا سکتا ہے کہ ظالموں پر خدا کی لعنت) گمر کسی شخص خاص پر متعین طریقہ سے لعنت کرنا مناسب نہیں۔ کیونکہ اگروہ زندہ ہو تو ہو سکتا ہے کہ اخد تعالیٰ اسے بعد میں توبہ کی توفیق عطافرما دے۔ اور اگرم چکا ہو توہم نہیں جانتے کہ اس کا خاتمہ کس چیز پر موا ہے۔ اس لیے سمیں ایسے لوگوں کے غلط کانوں کو خلط کھنے پر اکتغا کرنا چاہیتے اور لعنت سے یر بیزسی کرنا اولیٰ ہے۔ (خلافت و لمو کیت، ص ۱۸۳، ماشیہ ۳۷)۔ اس سلسلہ کلام میں یہ بھی پیش نظر ر بے کہ مولانا مودودی فے یزید کی جا مب سے بن ماندگان حسین کے سامنے قتل حسین سے اعلان برأت اور اظہار مدیج و محم نیز بر مسر در بار ابن زیاد کی مذمت کی روایات نقل فرمانی بیں اور اس کے بعد یہ سوال اشمایا ہے کہ اگر ان روایات کو تسلیم کرایا جائے تو پھر بھی سوال یہ اٹھتا ہے کہ اس فے ابن زیاد کو سرا کیول نہیں دی-گر اس حوالہ سے یزید کو قتل حسین وواقعہ کر بلا کا جزوی یا بالواسطہ طور پر بھی ذمہ دار قرار وینا متعدد آگا بر امت کے بردیک اس لئے ممکن نہیں کہ اس دلیل کی بنا، پر سید ناعلیٰ کو معاذ اللہ قتل عثمان کا بالواسطہ طور پر ذمہ دار قرار دینے والوں کے غلط موقف کی تائید کی تخبائش ٹکلتی ہے۔

خلافت علیؓ (د<del>والمو</del>جری ۳ ر مضان ۴ ۳ ھ) میں پیش آمدہ مسائل داختلا فات میں موقف علوی کے حوالہ سے مولانا مودودی ر قمطراز ہیں :-

" حضرت علی نے اس پورے فتنے کے ذمانے میں جس طرح کام کیا' وہ تھیک تھیک ایک ظیفہ راشد کے شایان شان تھا۔ البتہ صرف ایک چز ایس ہے' جس ک مدا فعت میں مشکل ہی ہے کو نی بات کی جا سمتی ہے۔ وہ بیر کہ جنگ جمل کے بعد انہوں نے قاتلین عثمان کے بلرے میں اپنا روبیہ بدل دیا۔ جنگ جمل تک وہ ان لو کوں سے ہز ار تھے' بادل نا خواستہ ان کو بر داشت کرر ہے تھے 'اور ان پر گر فت کرنے کے لئے موقع کے منتظر بادل نا خواستہ ان کو بر داشت کرر ہے تھے 'اور ان پر گر فت کرنے کے لئے موقع کے منتظر تھے۔ حضرت علی نے قاتلین عثمان پر ہا تھ ڈالنے کو اس وقت تک مؤ خرن عثمان کے لیے ایک کہ :- " حضرت علی نے قاتلین عثمان پر ہا تھ ڈالنے کو اس وقت تک مؤ خرن عثمان کے بد لیا تک وہ انہیں پکڑنے پر قادر نہ ہو جا کیں۔ آپ لوگ بعت کر ایس تو پھر خون عثمان کابد لہ لینا آسان ہو جائیکا''۔ (۲۲)

بجر جنگ سے عین پہلے جو کفتگوان کے اور حضرت طلحہ وزیر سے در میان ہوئی، اس میں حضرت طلحہ نے ان پر الزام لگایا کہ آپ خون عثان کے ذمہ دار ہیں - اور انہوں نے چواب میں فرمایا: لعن الله قتلة عثمان (عثان کے قاتلوں پر خداکی لعن ) - (۲۰ ) پر الیکن اس کے بعد ہتد رتج وہ لوگ ان کے مال تقرب حاصل کرتے چلے گئے جو حضرت عثان کے خلاف شورش بر پاکر نے اور بالآخر انہیں شہید کرنے کے ذمہ دار تھے -حضرت عثان کے خلاف شورش بر پاکر نے اور بالآخر انہیں شہید کرنے کے ذمہ دار تھے -حتی کہ انہوں نے مالک بن حارث الاشتر اور محمد بن الی بحر کو گور نرکی کے عمد اس کر دے دیے در آں حالیہ قتل عثان میں ان دونوں صاحبوں کا جو حصہ تھا، وہ سب کو معلوم مجہ - حضرت علیٰ کے پورے زمانہ خلافت میں ہم کو صرف یکی ایک کام ایسا نظر آتا ہے ، جس کوغلط کینے کے سوا کوئی چارہ نہیں "۔

(ابدالاعلی مودودی' خلافت و ملوکیت' اداره ترجمان القر آن لاہور' اپریل ۱۹۸۰ء' ص ۲ ۱۳۰ - حاشیہ ۲۲ - حوالہ این کثیر 'البدایہ والنھایہ 'ج ۲ مص ۲ ۲۳ - وحاشیہ ۲۳ - حوالہ البدایہ' ج ۲ من ۲۴۰ )-

قتل عثمانٌ کے براہ راست ذمہ دار قاتلین یعنی مالک الاشتر اور سید ناعلیؓ کے گھر میں پرورش یانے والے ان کے سوتیلے بیٹے محمد ابن ابی بکر کو نہ صرف خلافت علویہ میں قصاص عثمانٌ میں قتل نہ کیا جا کا بلکہ قتل عثمانٌ سے اپنے اعلان برأت کے باوجود سید ناعلیؓ نے ان قاتلین عثمان کو بتقاصات احوال یا بامر میبوری، مصر وغیرہ کی گور ری کے عظیم الشان منصب پر فائر کیا۔ جبکہ بعد ازاں سید نا معاویّہ نے ان قاتلین عثمانٌ کو قصاص عثمانٌ میں قتل کروایا۔ چنانچہ یزید کے ابن زیاد کو گور ری سے معزول نہ کرنے یا سمزا نہ دینے کا سوال امیانے والے جلیل القدر عالم و محقق مولانا مودودی ہمی سید نا علیؓ کے قتل عثمانؓ سے بری الذمہ ہونے پر شدت سے ایمان رکھنے کے باوجود رقسطر از بیں :-"مالک الاشتر اور محمد بن آبی بکر کو گور نری کا عہدہ دینے کا فعل ایسا تھا، جس کو کسی تادیل سے بھی حق بجانب قرار دینے کی گنجائش مجھے نہ مل سکی۔ اسی بناء پر میں نے اس کی مدافعت سے اپنی معدوری ظاہر کر دی ہے۔ " (ا بوالاعلى مودودي، خلافت و ملوكيت، اداره ترجمان القرآن، لامور، ا پريل ۱۹۸۰، ص ۳۳۸ وصميمه سوالات واعتراصات بسيله بحث خلافت)-خلاصہ کلام یہ کہ یزید کا ابن زیاد کو اس کی جانب سے عراق میں بغادت کے اسکان یا واقعہ کربلا کے بعد استقام حسین کی آرمیں مسلم بن عقیل کی بیعت کرنے اور توڑنے کے مرم شیعان کوف کے قتل عام کے الزام سے بچے یا دیگروجوہ ومصالح کی بنا، پر سرا نہ دے پانا، اسے بالواسطہ طور پر بھی شہادت حسینؓ وواقعہ کربلا کا ذمہ دار ثابت نہیں کریاتا، جس طرح کہ جو تھے خلیفہ راشد سید ناعلیؓ کے قاتلین عثمانؓ سے قصاص لینے کے بجائے انہیں بتقامتا کے احوال یا بامر مجبوری یا دیگر وجوہ ومصالح کی بناء پر اعلی مناصب پر فائر کرنے سے سید ناعلیٰ کو بالواسطه طور پر مبمی قتل عثمان کا ذمه دار قرار نهیں دیاجا سکتا-وقال تعالى: . وأقيموا الوزن بالقسط ولاتخسروا الميزان-خاتمتہ الکلام کے طور پریزید و کربلاسمیت جملہ غیر منصوص تاریخی و تحقیقی امور میں سید مودودی کی رائے اور نتائج تعقیق سے جماعتی سطح پر اختلاف رائے کی فراخدلانہ اجازت کے حوالہ سے مفکر جماعت اسلامی جناب خرم مراد کا درج ذیل بیان بر می اہمیت کا حال ہے:-" ترجمان " کے لئے رہنما اصول سید مودودی کی یہ فکر ہے کہ معیار حق صرف الشداد؛ س کے رسول بیں۔ اور کسی مبھی انسان کی رائے سے اختلاف کیا جا سکتا ہے۔ تشکیل جماعت

کے دقت ان کی بیریدایت بھی سمارے لئے رسما ہے کہ نہ جماعت ان کی تحقیق ورائے پر یا بندی عائد کرے اور نہ جماعت میں کوئی ان کی تحقیق ورائے ماننے کا یا بند ہو۔ " (خرم مراد، دسائل دمسائل، سلبعہ " ترجیان التر آن "، الیوں اگست ۱۹۹۳ء) جناب خرم مراد جملہ تاریخی و اجتہادی امور میں مردر زمانہ کے ساتھ ساتھ نسی معلومات و حتائق منکثعت ہونے پر از ممر نو تفکیر و احتہاد کی اہمیت بیان کرتے ہوئے فکر مودودی کے حوالہ سے یہ ہمی بیان فرماتے ہیں :-\* سید مودودی نے اپنی فکری ضرمات پر فکر مودودی کی جاب لگنے کی شدت سے روک تمام کی، اور ان لومعیار حق مانے کا کسی کو پابند نہیں کیا، توصرف اس لیے کہ راہ خدا میں ابن کے ہم سفر آتھیں بند کر کے نہ جلیں۔ آج ان کی ککر کے صحیح دارت دہی ہو سکتے ہیں جوان کی فکری خدمات کی روشی میں، اجتماد و فکر سے کام لیں۔ مامی کے اسیر نہ ہوں، حال کے مناسب طریقے اعتیار کریں اور مستقبل کے نقیب بنیں، تعکیک جس طرح انہوں نے اپنے زمانے میں کیا۔ " (خرم مربی اشارات، مطبوم " ترجمان احر آن "، لاہور، ستمبر ۱۹۹۵ء) 🕞

24+ شيخ الاسلام علامه محمد قمرالدين سيالوي چشي

(باني صدر جمعيت العلماء، يا كستان،

م ١٩٨١ - )

شیخ الاسلام علامہ محمد قمر الدین سیالوی چشتی (۲۳، جمادی اللولی ۱۳۳۲ھ-۸۱ رمعنان ۱۰،۱۹ میں اگست ۲۰۹۱،-۲۰ جولائی ۱۹۹۱،) بر صغیر کے ممتاز و معروف علما، و مشائع میں سے ہیں۔ آپ عربی، فارسی، اردو اور بنجابی زبانوں کے عالم و عارف نیز علوم نقلیہ و عقلیہ وروحانیہ سے محماحقہ آرستہ و پیر استہ تھے۔ آپ ۱۹۳۹، میں منعقدہ "آل انڈیا سی کا نفر نس" بنارس میں ممتاز و نمایال ر ہے۔ قائد اعظمٰ کے شانہ بشانہ تر یک پا گستان نیز تر کم یک آزادی کشیر، تر یک ختم بنوت، تر یک نظام مصطفیٰ اور دیگر قومی و ملی تر یکات میں بھی بڑھ چڑھ کر مر گرم عمل ر ہے۔ سی حضی علما، و مشائع کی اہم تنظیم "جمعیت العلماء پا کستان " کی تامیں و تنظیم و تشکیل کے مختلف مراحل آپ ہی کی خصوصی قوم اور و سیچ الا تر قیادت میں با یہ تعمیل و تنظیم و تشکیل کے مختلف مراحل آپ ہی کی خصوصی قوم اور و سیچ الا تر قیادت میں پا یہ تعمیل و تنظیم و تشکیل کے مختلف مراحل آپ ہی کی خصوصی قوم اور و سیچ الا تر قیادت میں پا یہ تعمیل و تنظیم و تشکیل کے مختلف مراحل آپ ہی کی خصوصی قوم اور و سیچ الا تر قیادت میں با یہ تعمیل و تنظیم و تعادل کی منامہ سیاست سے کنارہ کش مو گئے گر محمد بعد آپ بعض تنظیمی و عمومی و خوات کی بنا، پر عملی سیاست سے کنارہ کش مو گئے گر بیشوا کی حیث میں آسانہ عالیہ علیہ و عمومی چشتیہ سیال شریف نیز ایک قومی سطح کے قائد و عالم وروحانی پیشوا کی حیثیت سے ایس

فیص عام کا سلسلہ تادم آخرجاری وساری رہا۔ جس سے آج تک لاکھوں معتقدین اور دیگر اہل اسلام برا بر مستفید ہور ہے بیں۔ آپ "تحمیثی درگاہ معلی اجمیر ضریف" کے ممتاز کار کن کی حیثیت سے عرصہ دراز تک نہایت اعلی خدمات انجام دیتے رہے ہیں۔ اور + ۱۹۷ء کے لگ بعك علما، واعيان "جمعيت علمائ ياكتان" كى جانب سے اتفاق رائے سے اجلاس عام منعقدہ کراچی میں مشرقی ومغربی پاکستان کے علماء ومشائخ نیبز عرب و مسلم ممالک کے سفراء و وفود کی موجود کی میں آپ کو "شیخ الاسلام" کے منصب جلیلہ پر فائر کیا گیا- بعد ازاں ١٢ ا گست ۱۹۸۱، کو یا کستان گزٹ کے مطابق آپ کی علمی و دینی خدمات کے اعتراف کے طور پر حکومت یا کستان کی جانب سے "ستارہ امتیاز" کا اعزاز حاصل ہوا۔ جو ۲۳ مارچ ۱۹۸۲ کو یوم یا کتان کے موقع پر صدر محمد صنیا، الحق سے آپ کے جانشین محترم علامہ محمد حمید الدین سپالوی سجادہ نشین آستا نہ عالیہ سپال قسریف (سر گودھا) نے وصول فرمایا-شیخ الاسلام محمد قرالدین سیالوی کی متعدد تصامیف میں انکی سو سے زائد صفحات پر مشمل، ٢٢ ٢٢ هابي تاليف شده "مختصر ادر جامع تصنيف "مذبب شيعه" خصوصي ابميت اورلازوال و بیمثال شہرت کی حامل ہے۔ جس میں شیعہ اثنا عشریہ جعفریہ کے عقیدہ تحریف <sup>3</sup> آن، صحابہ کرام<sup>ٹ</sup> سے مروی ذخیرہ حدیث و سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے انکار نیز انکار امامت وخلافت سيدنا ابوبكر وعمر وعثمان وتوبين وتكفير صحابه كرام اور تتقيه ومتعه سميت مختلف امور پر کتب شبعہ کے حوالہ سے مذلل و مسکت مباحث یکجا کر دیئیے گئے ہیں۔ اور حقیقت یہ ہے کہ اگر پاکستان کے تمام سی حنفی علماء و مشائخ و ائمہ و مدرسین نیز عامتہ المسلمين صرف اسى ايك منتصر وجامع كتاب كالبغور مطالعه فرماليس تواهل تشيع كي قطعي وجوه تکفیر کی معرفت کے لیے کافی ویثافی ہے۔ اس منفرد و بیمثال تصنیف کے ساتھ اگر اس کے تقریباً رہج صدی بعد تصنیف شدہ مولانا محمد منظور نعمانی کی عظیم الثان تصنیف "ایرانی انقلاب، امام خمینی اور شیعیت" نیز " حميني اور شيعه كے بارے ميں علماء كرام كا متفقه فيصله "كا مجم مطالعه فرما ليا جائے تو نقش

اول و ثانی و ثالث کی ترتیب رنانی کے ساتھ رفض و تشیع کے بارے میں متذبذب و ساکت علما، و مثائن انشا، اللہ سکوت و تذبذب کے چنگل سے یکسر نجات پالیں گے اور سنت رسول صلی اللہ علیہ وسم و جماعت صحابۃ سے منحرف احل رفض و تشیع کے بارے میں مداھنت و مصالحت کی روش ترک کر دینے پر ممبور و عنداللہ ماجور موں گے۔ چنانچہ اس عظیم کتاب کے

-

الله تعالى عنه، و أن سيدنا على بن ابى طالب كرم الله تعالى وجهه الكريم، خلفاء رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله و صحبه و سلم بالترّتيب العلوم المتوارث بالأخبار المتواترة، وكل من انكر خلافة أحد منهم فهو كافر–

و أصحاب النبى صلى الله تعالى عليه و آله و صحبه وسلم كلهم عدول صدوق نجوم الاهتداء، رصوان الله تعالى علهيم اجمعين- و اياك ثم اياك عن قول سوء فى حق أحد منهم- واعلم أن المناقشة بين سيدنا على رضى الله تعالى عنه و يين سيدنا معاوية رضى الله تعالى عنه نصعها بمبرلة المتشابهات- مالنا أن نريب فى منزلتهم و مرتبتهم و عظمتهم؟ كيف و هم اصحاب رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله و صحبه وسلم- و قد قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله و وسلم:- "الله الله فى اصحابى"-

"و أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم-"

نعم فصل على رضى الله عنه على معاوية رضى الله عنه امر معتقد منتقد لاشك فيه- لكن لا ننكر فصل المفصول عليه-"

(ا نوار قریه، موکنه قاری غلام احمد، مغنی دارالافتاه آستا نه عالیه سیال جسریف، و صیت نامه) (ص ۴۳۳۴-۱۳۳۳، مطبوعه لا بور طبع اول، ابریل ۱۹۹۱ه)

ترجمہ:- میں گواہی دیتا ہوں کہ یقیناً اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی معبود نہیں- اس کا کوئی ضریک نہیں- اور میں گواہی دیتا ہوں کہ یقیناً ہمارے آگا اور ہر دو جہاں میں ہمارے شفیع حضرت محمد ملاقی اللہ کے عبد اور اس کے رسول ہیں-

اور میں یہ بھی گواہی دیتا ہوں کہ سید ناا ہو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنه، اور سید ناعمر بن النطاب رضی اللہ تعالیٰ عنه، اور سید ناعثمان بن عفان رضی اللہ تعالیٰ عنه، اور سید ناعلی بن ابی طالب کرم اللہ تعالیٰ وجمہ الکریم، اخبار متواترہ سے ثابت شدہ مشہور و معلوم ترتیب کے مطابق رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ و آلہ و صحبہ وسلم کے خلفا، ہیں۔ اور جو کوئی ان میں سے کی ایک کی خلافت کا الکار کرے تودہ کافر ہے۔

اور نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ و آلہ وصحبہ وسلم کے تمام صحابہ انتہا کی عادل، بیج اور بدایت کے ستارے ہیں- رصوان اللہ تعالیٰ علیمم اجمعین- اور خبر دار ان میں سے کسی ایک کے بارے میں بھی کوئی نازیبا کلمہ استعمال کرنے سے سنتی سے اجتناب کرنا- اور یہ بات سمجھ لے کہ سیدنا علی و معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنما کے بابمی زاع کو ہم منشا بہ امور کے درج میں رکھیں گے۔ ہمارے لیے مناسب نہیں کہ ہم ان کے مقام و مرتبہ میں کمی قسم کا شک کریں۔ جبکہ وہ سب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ و آلہ وصحبہ وسلم کے صحابہ کرام ہیں۔ اور رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ و آلہ وصحبہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:۔ میرے صحابہ کے بارے میں اللہ سے ڈرو، اللہ ہے ڈرو۔ نیز فرمایا کہ:-البتہ علی رصی اللہ عنہ کی معادیہ رضی اللہ عنہ پر وی کرو گے، ہدایت پاؤ گے۔ البتہ علی رضی اللہ عنہ کی معادیہ رضی اللہ عنہ پر فسیلت ایک مسلم و محکم امر ہے جس میں کوئی شک نہیں لیکن جن پر انہیں فسیلت دی گئی ہے، ان (سید نامعادیہ) کی فسیلت کا ہیں ہوئی شک نہیں کرتے۔

اسی سلسلہ کلام میں سید نا معاویؓ اور ان کا ساتھ دینے والے صحابہ کرامؓ کی توہین و تنقیص پر مبنی تاریخی روایات پر تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے ہی:-

"واعلم أن الروايات التى تدل على تفصيل تلك المناقشة فاما منقول الطبرى المؤرخ، فهو مردود الرواية بحسب تصريع كتب أسماء الرجال-وهذا ابن جرير الطبرى شيعى بلا ريب- و اما ابن جرير الطبرى المفسر فهو من الثقات- و اما المنقول عن ابن قتيبه صاحب "الامامة والسياسة" فهو كذاب وصاع- واما المنقول عن الواقدى المؤرخ، أفهو كذلك لم يروعنه، ولم يعتمد على روايته-

وأمر متيقن بأن فى روايات تلك المناقشة دخل دخيل من قبل الوصا عين الكذابين فكيف نقتضى اثرهم و نخالف الأمر المتيقن بأن سيدنا معاوية رضى الله تعالى عنه صاحب رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وصحبه بلا ريب و بلاشك، و أنه كاتب الوحى وأنه أخ لأم المؤمنين رضى الله تعالى عنها، وأنه قامع فتن اليهود بالشام والعراق، وأن حكمته أخمدت نار العجم كمالا يخفى-"

(فاری غلا، احد، انوار قسریه، وصبت نامه قعر الدین سبالوی، ص ۲۳۲ - ۲۳۵)-ترجمہ:- اور یادر کعیں کہ وہ تمام روایات جوان ( سیدنا علیٰ ومعاویّہ ) کے باہم اختلافات کی تفصیل میں وارد ہیں، وہ یا تو مؤرخ طبری سے مروی ہیں جو اسماء الرجال کی کتا ہوں کی صراحت کے مطابق مردود الروایت ہے- اور یہ ابن جریر طبری بلاشک و شبه شیعہ ہے- البتہ

دوسرے ابن جریر طبر ی جوصاحب تفسیر بیں، وہ معتبر حضرات میں سے بیں۔ اوریا پھریہ روایات ''الامامہ والسیاسہ'' والے ابن قتیب سے منقول ہیں جو سراسر جھوٹا اور افترا، پرداز ہے۔ اور یا پھریہ روایات مؤرخ واقدی ہے روایت شدہ ہیں۔ تودہ بھی ایساسی ے نہ تو اس سے کوئی روایت (حدیث) لی کئی ہے اور نہ ہی اس کی روایت کو قابل اعتماد <sup>ت</sup>رار دیا گیا ہے۔ اور یہ بات یقینی ہے کہ (سید ناعلیٰ و معاویہ کے درمیان) اس باہمی نزاع و اختلاف میں جعلی روایات گھڑنے والے کدا ہوں نے بہت سی جعلی روایات گھڑ کر داخل کر دى بىر-یس ہم ان کے نقش قدم پر جل کر ان (مشکوک) روایات کی بناء پر کیسے فیصلہ کر سکتے ہیں۔ اور اس یقینی امر کے خلاف کس طرح جا سکتے ہیں کہ سید نا معادیثہ بلاشک و شبہ رسول النَّد مُتَوَنِّيَتِهِمْ کے صحابی، کا تب وحی اور ام المؤمنین ( سیدہ ام حبیب ) رضی اللہ تعالٰی عنعا کے بعا تی ہیں۔ نیز شام و عراق سے یہود کے فتسوں کا قلع قمع کرنے والے ہیں اور ان کی حکمت نے التشکده عجم کومبرد کردیاجیسا که مخفی نهیں۔ شیعہ مذہب کے مارے میں فرماتے ہیں :-"اس مذہب سے زیادہ گندہ غلیظ پلید مذہب میں نے نہیں دیکھا- تمام فرقول کی کتابوں کا مطالعہ کیا۔ یعنی یہود و نصاری، زرتشت، ہندو، مرزائی وغیرہ، تمامیوں سے زیادہ عليظ مذبب يه ب- اس كاباني عبدالله بن سبا ب جس ف بظام راسلام قبول كرك اينا نام عبدالتٰد رکھوا یا۔ اس کو حضرت علَّی نے فی النار کیا۔ الخ-اس عبداللہ بن سبا نے شیعہ فرقہ کی بنیاد ڈالی-ان کی کتا ہوں میں بہت گندے مسائل یلتے ہیں، ان کے محتصد مولوی لوگ عوام کو بتاتے نہیں ہیں۔ لخ۔ ان کی کتابوں میں متعہ کا بیان ایسا گندہ اور غلیظ نفسا فی خوامشات کے ماتحت ہے جو ابل اسلام تو در کنار غیرت مند کفار بھی پسند نہیں کرتے۔ دیکھیں ان کی کتاب "الاستبصار"، ص ۲۷ تا ۸۳-ج ۳، ابواب-----الخ- " (انوار قمريه مؤلفه قاري عُلام احمد، لا بور، ۱۹۹۱، ص ۱۷–۲)-"علادہ ازیں ان کی کتاب صافی ضمرح کافی میں ہے کہ جو موجودہ قرآن مجید ہے اس کا ایک حرف بھی صحیح نہیں، اصل قر آن کوامام مہدی لے کرغار میں چلے گئے۔ اور پھر انسوس ے کہ یہ مکدنوبات حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ تعالٰی عنہ کی ذات مقدس پر تھویتے ہیں

450

"فدک والی روایت میں ایک شخص محمد بن مسلم ہے، جس کو ابن شہاب زہری بھی

•

۸۰- مجابد اسلام ا بویزید محمد دین بط (م ۱۹۸۱ء، لامور)

"جمعیت محبین صحابة" لاہور کے رورج رواں اور لندا بازار، لاہور کے درویش صنت تاجر جناب ابو یزید محمد دین بٹ (م ۱۷، اگت ۱۹۸۱) امیر یزید کے بارے میں اپنی تصنیف "رشید ابن رشید" کے حوالہ سے پاکستان و برصغیر میں مشہور ومعروف بیں۔ آپ نہ صرف علامہ سید محمود احمد حباسی کی تصانیف "خلافت معاویّہ و یزید" و "تحقیق مرید" وغیرہ کے ًا نتها تی قدر دان تھے، بلکہ آپ نے اپنی معرکتہ الاراء تصنیف "حلاف رشید ابن رشید، سید نا یزید" کے ذریعہ بھی امیر پزیڈ کی سیرت طیبہ وشریحی امامت وخلافت کا محکم دلائل سے اثبات فرمایا ہے۔ نیز حوادت کر بلاو حرہ و حصار کعبہ کے حوالہ سے یزید کومورد الزام شمہرانے والوں کو بھی د ندان شکن جواب دیا ہے۔ جناب ا بُویزید محمد دین بٹ کی دیگر تصانیف میں "سیرت علیّ" "اصحابؓ رسول کا ادر کربلا" اور "مودودی کا نسلی تعصب" نمایاں ہیں-آبَ نے اپنے ایک فرزند ارجمند کا نام "محمد یزید" رکھتے ہوئے "ابویزید" کنیت اختیار فرمائی۔ اور جانی ومالی نقصان کے خوف سے بے نیاز رہتے ہوئے عام خریداروں کے سامنے بھی اپنے افکار کی ترویج و اشاعت کا سلسلہ جاری رکھا۔ اور اپنے مشن پر صبر و استقامت کے ساتھ قائم رہتے ہوئے محالفین ومعاندین کی جانب سے ایذا، واستہزا، کا تادم آخرانتہا ٹی یامردی واستقامت سے مقابلہ فرمایا-خدارحمت کندایں عاشقان پاک طینت را

۸۱ - علامه احسان الهي ظهير (م ۱۹۸۷، رياض)

پاکستان کے نامور خطیب، عالم، محقق اور مستف، علامہ احسان انہی ظہیر شہید نہ صرف پاکستان کے سلفی مدارس اور "جامعہ اسلامیہ، مدینہ منورہ" سے اعلی تعلیمی اسناد کے حال تھے، بلکہ آپ جامعہ بنجاب سے بھی کئی مصامین میں ایم کے پرائیویٹ امتحانات دیکر نمایاں کامیابی حاصل کی- علامہ موسوف نے تقریر و تحریر اور تصینف و تحقیق کے ساتھ ساتھ پاکستان کی دینی و سیاسی تحریکات (تحریک ختم نبوت، تحریک نظام مصطفی و غیرہ) میں مبنی عظیم الشان کردار ادا کیا۔ اور اسی سلسلہ دین و سیاست میں یوم پاکستان (۲۳ مارچ ۱۹۸۷ ) کے حوالہ سے لاہور میں ایک جلسہ عام سے خطاب کرتے ہوئے فصن شب کے قریب بم دھما کہ میں شدید رخمی ہو کر بعد ازاں ریاض (سعودی عرب) میں چند روز زیر علاج رہنے کے بعد 🕶 ماریچ ۲۹۸۷، کوشہادت پائی اور سرزمین حجاز ہی میں مدفون موئے۔ جبکہ آپ کے ساتھی کئی نامور سلفی علماء اسی بم دهما که میں شہید ہوئے جن میں مولانا حبیب الرحمن یزدانی، مولانا عبدالخانق قدوسى اور نجيب التدخان سرفهرست تم -علامه احسان الهی ظهیر کو عالم عرب و اسلام و معرب میں وسیع تر شهر**ام ب**وقت حاصل ہوتی جب آپ کی دو تشیع میں معرکتہ الارا، عربی تصانبیت اور ان کے اردو، فارسی، انگریزی نیز دیگر زبانوں میں تراجم کی دسیع پیمانے پر اشاعت ہوئی۔ ان کمتب کے نام ہیں: - (۱) الشیعۃ و القرآن - (۲) الشيعة والسنة- (۳) الشيعة وابل البيت- (۳) الشيعة والتشيح- (۵) الشيعة و ان ادر علمی و محقیقی تصانیف کے علادہ امات و خلافت پزید کی مترمی حیثیت نیز واقعہ الفرق-کربلا وحرد میں سؤلیت یزید کے سلسلہ میں آپ شیخ الاسلام ابن تیمیہ (م ۲۲۸ھ) کی تحقیات اور مثبت ومتوازان موقف کے عارف ویدائ تھے جنہوں نے اپنی لاجواب تصانیف

تحقیات اور مثبت و متوازان موقف کے عارف ومدان کے سبول سے بسہول سے بی کا عبوب سام یہ س بالحصوص "منعاج السنر" میں یزید محکا لف شیعی پروپیکیندڈ کا مؤثر رد و ابطال کرتے ہوئے اصل حقائق کو عقلی و نقلی ولائل سے واضح فرما کر تاقیامت انتہا پسند مخالفین یزید و یہ سوامیہ کے خلاف حجت قائم کر دی۔ و متد در حما-

۸٫۲ - شنخ المحدثين مولانا عطاء التد حنيف (م ۱۹۸۷ء، لاہور) بر صغیر کے ممتاز ابل حدیث عالم و مؤلف شیخ المحد نثین مولانا عطا، الله حنیف (م ۳، اکتو بر ۱۹۸۷، لاہور ) عربی، فارسی اور اردو ریان میں اعلی مہارت رکھتے تھے۔ اور ان کی علمی و دینی خدمات عظیم الشان بیں - ان کی تصانیف ومقالات بالحصوص عربی زبان میں حواشی سنن السلفية على سنن النسائي" علمائے امت کے النبائي "التعليقات زدیک بڑی علی و تحقیقی قدر و قیمت کے حامل ہیں۔ آپ کا ذاتی ذخیر و کتب ایک عظیم الشان لائسر یری کی شکل میں آن بھی لاہور میں علوم دینے بالحصوص علوم قرآن وحدیث کے محققین کے لیے فیض عام کا باعث ہے۔ المامت وخلافت یزید کی شرعی حیثیت، سیرت یزید، واقعہ کر بلاوحرہ وغیرہ کے سلسلہ میں آپ امام ابن تیمیہ کے مثبت و تحقیقی نقطہ نظر کے مؤیدین میں سے قبصے۔ آپ نے حافظ ا بن حجر عسقلاتي کی " تهذيب التهذيب" ميں منقول سيدنا ابو جعفر محمد الباقر کې راويت کرده " كربلاكى كحها في "كاار دو ترجمه تقريباً " ثمة صفحات ميں فرمايا تھا- جو ہفت رورہ "الاسلام" لاہور ميں شائع ہوا۔ اس روایت میں جو مبالغہ آرائی ہے پاک ہے، سید نا حسینؓ کی خلافت یزید کی ابتداء میں مدینہ سے مکہ روائٹی و ورود مکہ، منگم، بن عقیلؓ کی کوفہ روائٹی و شہادت، سفر **کافلہ حسینؓ وَ** ورود كربلا وغيره كى مختلف تفسيلات بيان كى كمى بين- بعد ازال مذكور ب كه بالاخر سيدنا حسینؓ نے پزید کے پاس جانے کی پیشکش کی۔جے ابن سعد نے منظور کیا گرا بن زیاد نے پہلے اینی بیعت کی شیرط لگا کرصورتحال نگار دی:-"عمر وبن سعد حضرت حسین کی خدمت میں حاضر ہوا۔ حضرت نے اس کے سامنے یہ تبویزر محمی که دیکھوتین باتوں میں ہے ایک بات منظور کرلو- (۱) مجمعے کسی اسلامی سرحد پر پیلے جانے دو۔ (۳) یا مجھے موقعہ دو کہ میں براہ راست یزید کے پاس پہنچ جاؤں۔ (۳)اور یا پھر یہ کہ جاں ہے آیا موں وہیں واپس چلاجاؤں۔ ابن سعد نے یہ تجویز خود منظور کر کے ابن زیاد کو ہمیج دی۔ اس نے لکھا کہ ہمیں یہ منظور نہیں ہے۔ (بس ایک ہی بات ہے کہ) حسینؓ ( یزید کے لئے) میری بیعت کریں۔ ا بن سعد نے یہی بات حضرت حسینٌ تک پہنچا دی۔ انہوں نے فرمایا: ایسا نہیں ہو سکتا۔ اس

۸۳- مفکر اسلام مولانا محمد اسحاق صدیقی ندوی (م ۱۹۹۵ء) (سابق شيخ الحديث، جامعه علوم اسلاميه، بنوری ماوّن، کراچی)

مفکر اسلام، مولانا محمد اسحاق سندیلوی ندوی صدیقی (م ۲۳، اکتوبر ۱۹۹۵، کراچی) ما بن شیخ الحدیث "جامع علوم اسلامی" کراچی و صدر مفتی "جامع مدینته العلوم" کراچی، بر صغیر کے جلیل القدر عالم و محقق ہیں - تدریس و افتا، اور تصنیف و تعقیق کے سلسلہ میں آپ کی عظیم الثان علی و دینی خدمات کے سلسلہ کی ایک اہم کرسی کئی صنیم معلدوں پر مشسل آپ کی معرکتہ اللوا، تصنیف "اظہار حقیقت" ہے جس میں دفاع معابر و تابعین پالحصوص سیدنا عثمان و معاویت کی تعلیم کے علاوہ پزید و بنوامیہ کے خلاف بے بنیاد پر پیگندہ کے دو عثمان و معاویت کی تعلیل و تعظیم کے علاوہ پزید و بنوامیہ کے خلاف بے بنیاد پر پیگندہ کے دو ابطال میں ناقابل تردید حقائق و مسکت ولائل قلمبند فرمات تاریخ کو دلائل و براہیں کی دو مؤرخین کے عقائد و احوال کا تحقیق جائزہ لیکر متعلقہ منفی روایات تاریخ کو دلائل و براہیں کی دو کے بلطل شہر ایا اور معاندین کو لاجواب فرمایا ہے - اس سلسلہ میں باقصوص "اظہار حقیقت" مؤرخین کے عقائد و احوال کا تحقیق جائزہ لیکر متعلقہ منفی روایات تاریخ کو دلائل و براہیں کی دو ابطال میں ناقابل تردید حقائق و مسکت ولائل قلمبند فرمائے ہیں الوں و براہیں کی دو مؤرخین کے عقائد و احوال کا تحقیق جائزہ لیکر متعلقہ منفی روایات تاریخ کو دلائل و براہیں کی دو مؤرخین کے مقائد و احوال کا تحقیق جائزہ لیکر متعلقہ منفی روایات تاریخ کو دلائل و براہیں کی دو مؤرخین کے عقائد و احوال کا تحقیق جائزہ لیکر متعلقہ منفی روایات تاریخ کو دلائل و براہیں کی دو مؤرخین کے معائد و احوال کا تحقیق جائزہ لیکر متعلقہ منفی روایات تاریخ کو دلائل و براہیں کی دو مؤرضین کے معائد و معانہ میں دوالیا ہو معان میں الحموص "اظہار حقیقت" مؤر الذہ میں القار ہو معان کی معال ہو معدی کو در معلی ہوں میں دولیت عامل ہو ہو ہو کہ ہو محمدی کو در معدی کو حضی و سلفی علمائے بر صنین درمان درمان کر میں مقطر از میں ، حمدی کو در معدی کو در میں میں میں معدی کو درمان معنی میں دو کہ ہو محلی ہو معدی کو در میں در معال ہوں ۔ درمان میں میں معدی کو در میں در معر از ہیں :-موالہ سے مدلل و مسکس تفسیلی برت فرمائے موئے آخر میں رقطر از میں :-

" نتائج بحث سماری اس تفصیلی بحث ہے مندرجہ ذیل نتائج نکلتے ہیں :-(۱) سے حضرت معادیتر نے امیر یزیڈ کو خود اپنی رائے سے دلی عہد نہیں بنایا تھا، بلکہ اس کی تجویز مغیرہ بن شعبہؓ نے خالصتاً لوجہ اللہ محض امت مسلمہ کی مصلحت کے لئے پیش کی تھی۔ نیز یہ تجویز ان کے علادہ جمہور اہل کوفہ کے نمائندوں اور قائدین نے سب اہل کوفہ کی طرف ہے پیش کی تھی۔ حضرت معادیؓ نے نفس ولی عہدی کے مسلّے پر بھی استصواب رائے عامر کیا، اور (٣) ولی عہدی پزید کے مسلے پر بھی استصواب رائے عامہ کیا۔' (۳) جمہور اہل مکہ وجمہور اہل مدینہ نے، ان کے علاوہ اس وقت کی یوری دنیا نے اسلام اور زیر نگیں خلافت اسلامیہ، بلادو امصار کے جمہور اہل اسلام نے حضرت معادید کی دونوں تجویزوں سے پورا پورا اتفاق کیا۔ (۳) کمه معظمه و مدینه منوره جو عالم اسلام کے اہم دینی مرکز تھے، نیز ان کے علادہ دمشق، کوفہ، بصرہ اور دومبرے دینی مراکز کے جمہور اہل ایمان اور مرکزی شغصیتوں نے حضرت معادی پٹر کی تجویز یعنی استخلاف یزیڈ سے یورا یورا اتفاق کیا۔ صرف پانچ حضرات کے متعلق کہا جاتا ہے کہ انہوں نے اختلاف کیا۔ از روئے اصول دستور اسلامی اور از روئے شریعت مقدسہ اسلامیہ، جمہور اہل اسلام کے اتفاق کے بعد خصوصاً جبکہ ان جمہور میں کشیر

(۱) حضرت سعد بن ابی وقاص (۲) حضرت ارقم بن ابی ارقم (۳) حضرت اس بن مالک (۳) حضرت ابو حریره (۵) حضرت کعب بن عمر و الانصاری (۲) حضرت ربیعه بن عبادالالمی (۷) حضرت عبدالله بن بسر المازنی (۸) حضرت اسامه بن زید (۹) حضرت جابر بن عبدالله الانصاری (۱۰) حضرت جابر بن عتیک (۱۱) حضرت مالک بن ربیعه (۱۲) حضرت ثابت بن صحاک بن خلیفه (۱۳) حضرت نعمان بن عمر و انصاری (۱۳) حضرت ابو واقد اللیتی (۱۹) حضرت عبدالله بن صعد بن خیشه انصاری (۱۱) حضرت فعاله بن عبد انصاری (۱۲) (۱۵) حضرت ابو تاده انصاری (۱۰) حضرت نعمان بن عمر و انصاری (۱۳) حضرت ابو واقد اللیتی حضرت ابو تاده انصاری (۱۲) حضرت نعمان بن عمر و انصاری (۱۳) حضرت ابو واقد اللیتی حضرت ابو تاده انصاری (۱۸) حضرت نعمان بن عمر و انصاری (۱۳) حضرت ابو معداری (۱۲) حضرت ابو تاده انصاری (۱۲) حضرت نعمان بن عمر و انصاری (۱۳) حضرت اند من عبد انصاری (۱۷) حضرت رابعه بن کعب الاسلمی (۲۱) حضرت قلیس بن سعد بن عباده (۲۲) حضرت عثمان بن حضرت ربید بن از قم (۲۲) حضرت براء بن عازب (۲۳) حضرت ابو سعید خدری (۲۵) حضرت حضرت ربید بن از قم (۲۲) حضرت براء بن عازب (۲۳) حضرت ابو سعید خدری (۲۸) حضرت حضرت بند بن از قم (۲۳) حضرت معان بن معطل (۲۲) حضرت ابو سعید خدری (۲۳) حضرت عثمان بن مدید (۱۳) حضرت ناجیه الاعم (۲۳) حضرت معال (۷۲) حضرت ابو سعید خدری (۲۳) حضرت عثمان بن مدید (۲۳) حضرت بند الامی (۲۳) حضرت عبدالله بن یبار مزنی (۲۰۰) حضرت بریده الحضیب الا مدید (۲۳) حضرت ناجیه الاعم (۲۳) حضرت عبدالله بن یزید الوی (۳۳) حضرت بریده الحضیب الا بن ابی حدرد الاسلی (۲۳) حضرت عبدالله بن ابی اونی الاسلمی (۳۵) حضرت نوفل بن معاد بن الو بلی (۲۳) حضرت صعد بن خالد (۲۰۰) حضرت حوف بن مالک (۲۳) حضرت نوفل بن معاد بن عبید (۲۳) حضرت حمد بن خالد (۲۰۰) حضرت حویطب بن عبدالعزی (۱۳) حضرت عدی عبید (۲۳) حضرت حمد بن خالد (۲۰۰) حضرت حمد الملی بن معاد بن بن حاتم (۳۲) حضرت ابوالطفیل عام بن وانله الکنانی (۳۲۳) حضرت معبد بن یریوع (۳۲۳) حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص (۳۵) حضرت سمره بن جندب (۳۷) حضرت شداد بن اوس (۲۲) حضرت نعمان بن بشیر (۳۸) حضرت صحاک بن قیس (۳۹) حضرت عبدالله بن یزید الاوس (۱۵۰ حضرت جریر بن خویلد المدنی-رصی الله عنهم ورصواعنه-

ان حضرات صحابتہ کا تذکرہ "استیعاب"، "اصابہ"، "تمذیب التمذیب" وغیرہ کتب رجال و تذکرہ اصحاب میں دیکھا جا سکتا ہے۔ ہر ایک کے لئے الگ الگ حوالہ دینے کی ضرورت سمیں معلوم ہوئی۔ یہ اسماء گرامی بطور نمونہ اور مثال لکھے گئے ہیں۔ ورنہ جیسا کہ ہم نے لکھا ہے کہ ان پانچ حضرات صحابۃ کے علادہ جن کے متعلق یہ غلط خبر مشہور کی گئی ہے کہ انہوں نے زیر بحث مسلح میں حضرت معاویۃ ہے اختلاف کیا تھا، تقریباً تین سو صحابہ و صحابیات رضی اللہ عسم اس وقت کہ، مدینہ، دمشق، کوفہ، بصر ہ وغیرہ اسلامی مر کزوں میں موجود تھے۔ صحابہ کرام کی اس کثیر تعداد نے اسمیر یزید کی ولی عمدی سے اتفاق کیا تعا۔ صحابہ کرام کی اس کثیر تعداد کے اتفاق کے مقابلے میں پانچ حضرات کے اختلاف کا کیا وزن باقی رہ جاتا ہے؟ اس لئے یہ کہنا بالکل صحیح اور بجا ہے کہ امیر رزید معفور کو جمہور صحابۃ و جمہور اجلہ تا بعین اور جمہور امت مسلمہ نے بالااتفاق حضرت معادیۃ کا ولی عمد تسلیم کیا اور ان کے بعد خلیفتہ المسلمیں منتخب کیا۔

اس سے یہ حقیقت بھی روش ہو گئی کہ امیر یزید مرحوم ایک صلح اور متقی مسلمان تھے۔ جو شخص انہیں فاسق و فاجر کھتا ہے، وہ ان سینکڑوں صحابہ کرام ؓ، ہزاروں اجلہ تابعینؓ، اور لاکھوں عام صلح سلما نوں کو خطاکار و گناہ گار کھتا ہے۔ وہ یزید پر نہیں بلکہ جمہور صحابؓ، جمور تابعین صالحیں، اور اس وقت کی پوری امت مسلمہ صالحہ پر اعتراض وطعن کرتا ہے۔ اور انہیں فاسق نوازی کا مرتکب فاسق کھتا ہے۔ اسی طرق امیر یزید کو منصب خلافت کے لئے نااہل قرار دینا، ان سب حضرات صحابؓ و تابعین اور اس وقت کے جمہور مسلمیں کو نااہل اور ندیمہ قرار دینا، ان سب حضرات صحابؓ و تابعین اور اس وقت کے جمہور مسلمیں کو نااہل اور شید اور شیعیت کے ریکھ ہو ہے سی نما شیمہ ہی اپنے ذہن و دہن کو ایسے افتران سے میں اور اور گندہ کر کہتے ہیں۔ لیکن انہیں یاد رکھنا چاہتے کہ قیامت آنا یقینی ہے۔ اور الحترا، و ہتان اور تو ہین محابؓ و تذکیل ایل ایران کی سرا آخرت میں ہیں ہوں، وہ ازہ و ہتان سے ہتان اور تو ہیں محابؓ و تذکیل ایل ایران کی سرا آخرت میں ہو۔ مسلم اور الحران و تو ت ہتان اور تو ہیں محابؓ و تدلیل ایل ایمان کی سرا آخرت میں ہو۔ دیں، وہ ازہ و ہتان سے ہتان اور تو ہیں محابؓ و تدلیل ایل ایمان کی سرا آخرت میں ہو۔ ہیں، وہ ایں واسی خاب ہوں ہے ہی تھرا ہو۔ اس ہتان اور تو ہیں محابؓ و تدلیل ایل ایمان کی سرا آخرت میں ہیں، وہ ازرو تے حدیث شریفترا، و ہتان

آیہ کریمہ "کنتم خیر امة اخرجت للناس - الایة" - کے اولین مخاطب و معدان حضرات محابہ کرائم بیں - اگر بقول معترض یزیڈ کے فت و فور اور ظلم و جور کاعلم ہونے کے باوجود ان حضرات محابہ نے ان پر کوئی نگیر کی اور انہیں معزول نہیں کیا تو نہی عن المنگر کا فریعہ ادا کہ کہنے میں کوتابی کی - اس سے ایک طرف توان سب کا مدا بن اور تارک فرض، عاصی اور گنا بگار ہونالازم آتا ہے - (معاذا تلہ) - اور دوسری طرف اس آیت مقد کی تکدیب لازم آتی ہے - (العیاذ باتلہ) - کیونکہ آیت تو انہیں "الا مو بالمعروف والنا ھی عی المنکر" - بتار ہی جب اور ان کے اس وصف کی ستائش کر ہی ہے جب بلکہ ان کے اس وصف کی بنا، پر انہیں خیر الامم کا لقب دے رہی ہے - گر بقول معترض ان میں اس وصف کا وجود ہی نہ تعا - کیونکہ انہوں نے امیر یزیڈ پر نگیر نہیں کی اور انہیں معروف کا حکم نہیں والین کی بنا، پر انہیں خیر الامم کا لقب دے رہی ہے - گر بقول معترض ان میں اس وصف دیا ۔ نہ انہیں تو بہ پر معبور کیا لور نہ معزول کیا۔ یہ آیت کی کھلی ہوئی تکہ یہ میں معروف کا حکم نہیں دیا۔ نہ انہیں تو بہ پر معبور کیا لور نہ معزول کیا۔ یہ آیت کی کھلی ہوئی تکہ دیں ہے یا نہیں ؟ العیاذ بالنہ - اسی طرح یہ حدیث "خیر القرون" کی تکہ یہ ہوئی تکہ ہم ہیں بی ان والا ہیں معروف کا حکم نہیں دیا۔ نہ انہیں تو بہ پر معبور کیا لور نہ معزول کیا۔ یہ آیت کی کھلی ہوئی تکہ یہ میں معروف کا حکم نہیں دیا۔ نہ انہیں تو بہ پر معبور کیا لور نہ معزول کیا۔ یہ آیت کی کھلی ہوئی تکہ یہ ہو تی تکہ یہ میں ان میں اس وصف العیاذ بالنہ - اسی طرح یہ حدیث "خیر القرون" کی تکد یہ ہے والا معنی یزیڈ اس میں خبر کا علیہ بتا کر تو اس دور کو "خیر القرون" بتانے کی کوش کر رہ بیں۔

امیر یزید مغفور کی خلافت (۲۰ تا ۱۳۳۵ھ) کے زمانہ میں دوسو سے زائد صحابہ کرائم موجود تھے۔ جن میں بعض کا شمار اکا بر صحابہؓ میں ہے۔ ان میں بدری صحابۃؓ بھی ہیں اور اصحاب بیعت رصوان ہمی۔ بطور مثال ان میں سے چند حضرات صحابۃؓ کے اسماء گرامی مع سنین وفات درج ذیل ہیں:-

(۱) حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما-مهاجراز اصحاب بیعت رصوان، وفات ۱۷۷۵-(۲) حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما- مفسر قر آن وفات ۲۴ هه-(۳) حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص رمنی الله عنهما- وفات ۲۷۵ه-(۳) حضرت عبدالله بن کعب الانصاری رضی الله عنه- وفات ۲۷ هه-(۵) حضرت یزید بن الاسود البحرشی رضی الله عنه- شام میں سکونت احتسار کرلی تھی- مستجاب

> الدعوات مصے۔ (۲) حضرت عبداللہ بن حازم السلمی رضی اللہ عنہ - ساکن بصرہ وفات اے ھے-

یہاں صحابہ لرام میں امتیازی شان رضنے والے صحابہ لرام میں سے چند حضرات کے نام صرف بطور نمونہ اور مثال ذکر کر دیئے گئے۔ ور نہ اس وقت اگر استقصاء کیا جائے تو ان صحابۃ کی تعداد سینکڑوں سے متجادز نظلے گی جو امیر یزید معفور کے خلافت کے زمانہ میں موجود تصح بلکہ اس کے بعد کے زمانہ تک موجود رہے۔ ان سب کے اسماء لکھنے میں بہت طوالت ہے۔ ان چند اسماء گرامی کے تذکرے کا مقصد یہ دکھانا ہے کہ اس وقت دور صحابۃ یعنی خیر الفرون (ثانی) تما۔ اگر سر براہ مملکت اور حکر ان پارٹی کو فاس کھا جائے تو کس عاقل کے زوئیک اے خیر الفرون نہیں کہا جا سکتا۔ نیز سب صحابہ کرام مجروح ہوتے ہیں۔ اور آیات ذریک اے خیر الفرون نہیں کہا جا سکتا۔ نیز سب صحابہ کرام محروح ہوتے ہیں۔ اور آیات نوٹ: "اصابہ، استہ صاب، اسد الغابہ وغیرہ سے ان سحابہ کرام محکوم اس مبارک معلوم ہو سکتے

م وان نے مکان میں چرچ کے، وہاں باغیوں نے ان کا محاصرہ کر لیا۔ (مسری، نے 8 خوادت ۲۳ھ) ان کی تعداد نوسو( ۹۰۰) فرض کر لیجئیے۔ یہ سب باغیوں کے مخالف اور اسیر یزید کے جامی تھے۔ اس کے بعد بخاری شریف کی مندرجہ ذیل روایت دیکھتے:-

عن نافع قال لما خلع ابل المدينة يريد بن معاويّةً جمع ابن عمرً حشمه و ولده فقال: انى سمعت النبى صلى الله عليه وسلم يقول:- ينصب لكل غادر لواء يوم القيامة، وانا قد بايعنا هذا الرجل على بيع الله و رسوله، و انى لا اعلم غدرا اعظم من ان يبابع رجل على بيع الله و رسوله ثم ينصب له القتال، وانى لا اعلم احداً منكم خلعه ولا تابع فى هذا الامر الا كانت الفيصل بينى وبينه-

(صحیح بخاری، ج ۲، کتاب الفتن، باب اذا قال عند قوہ شینا نم خرج فقال بخلافہ (۱۰۰۳) "حضرت نافع سے مروی ہے کہ جب اہل مدینہ نے یزید بن معاویہ سیعت توڑ دی تو حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ علمی وسلم سے بنا ہے کہ قیامت کے دن ہر عادر ( بد عمدی فرایا کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا ہے کہ قیامت کے دن ہر عادر ( بد عمدی کرنے والے) کے لئے ایک جھنڈا کھڑا کیا جائے گا۔ اور بیشک ہم نے اس شخص ( یعنی یزید) سے اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے واسط بیعت کی ہے اور میں اس سے بڑھ کر کوئی غذر ( بد عمدی) نہیں سمجتا کہ کوئی شخص اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے لئے ( کسی سے ) بیعت کر میں اللہ علیہ وسلم کے واسط بیعت کی ہے اور میں اس سے بڑھ کر کوئی غذر ( بد عمدی) نہیں سمجتا کہ کوئی شخص اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہے وہ کر کہ کی غذا ر ( بدعمدی ) نہیں سمجتا کہ کوئی شخص اللہ اور اس کے دسول صلی اللہ علیہ وسلم اس سے زیر ہے ) بیعت کر مے، پھر اس سے جنگ کر ہے۔ اور تم میں سے جو شخص بھی ان سے ( یزید سے ) بیعت توڑ کا یا ( بیعت توڑ نے میں ) کی دوسر کی ( باغیوں کی) اس روایت سے ظاہر سے کہ حضرت عبداللہ بن عرض اللہ علیہ وی اللہ علیہ ولی کی اس سے ان میں الہ میں کی ہوں کی اس

.

یلاد پر س ا نصار کی ایک معتد به تعداد بغادت کی سخت مخالف شمی - ان کا ایک خاندان بینو جار ثہ جس کے افراد کی تعداد خاصی برمی تھی، خلافت وقت کا مؤید وحامی تھا، اور اس نے عملاً بھی انوان سلطانی کی نصرت و امداد کی، جیسا کہ چند سطروں کے بعد معلوم ہو گا۔ بغادت سے بے تعلق رمنے دالوں اور اس سے نفرت و کراہت کرنے والوں کا ذرا شمار کیجئیے۔ ان سب کی مجموعی تعداد اندازاً کتنی ہو گی؟ اور اس کے بعد دیکھنے کہ باغیوں اور ان کے حامیوں کی تعداد کتنی رہ جاتی ہے؟ یہ بھی سوچ لیجئے کہ اس وقت شہر مدینہ سنورہ کی پوری آبادی کتنی ہو گی؟ اس کی کل آبادی چند ہزار ہے زیادہ نہ ہو گی۔ ہر منصف مزاج حساب اور اندازہ لگانے کے بعد اس نتیجہ پر تینچے گا کہ بغادت اہل مدینہ کے ایک چھوٹے گردہ نے کی تھی۔ اہل مدینہ سب تو کیا ان کی اکثریت بھی باغیوں کی حامی نہ تھی۔ ان کی بڑمی تعداد بلکہ اکثریت باغیوں کے خلاف تعمی- دراے غدر ومعصیت کسیرہ سمجھتی تھی-یں واقعی صورت حال کے پیش نظر امام زمبری کی روایت جو مودودی صاحب نے نقل کی ہے، مبالغہ آرائی کی افسوسناک مثال ہے۔ مدینہ سورد کی آبادی اگر پچاس ہزار بھی ذ ض کر بین تواس میں ہے ساڑھے دس ہزار آدمیوں کا قتل ہوجانا کوئی معمولی بات پنہیں ے۔ پھر جب کہ ان میں سات سو معززین بھی ہوں۔ خصوصاً مدینہ منورہ میں جو سر مسلمان کے نزدیک مقدس و محترم شہر ہے۔ اگریہ سچ ہوتا تو پورے عالم اسلامی میں کہرام کچ جاتا۔ لیکن تاریخ س کے تذکرے سے خالی ہے۔ اس کے بجائے سر طرف اطمینان و سکون نظر آتا ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ زہری صاحب کی روایت کس سائی کی تھرمنی ہوئی جھوٹی کھانی ہے۔ رہری خود بھی بنوامیہ کے سخت مخالف تھے۔ ان کی نگاہ میں رتبہ صحابیت کی بھی کوئی اہمیت نہ تھی۔ ان کے اس تشیع خفی نے انہیں اس زمر چکانی پر آمادہ کر دیا۔ ورنہ اس روایت کی تکذیب کے لئے زیادہ جیان بین کی ضرورت نہ تھی۔ فہم عمومی (کامن سینس) ہی اے رد کر دیتا ہے۔ نہایت بے حیائی و بے غیرتی کے ساتھ اشاعت فاحشہ کی نایاک اور تحساونی مثال خواتین کی عصمت دری اور ایک سزار حمل قراریا نے کی وہ سرایا کذب و دروغ گندی کہانی ہے جو مودودی صاحب نے نہایت طمط اق کے ساتھ ابن کشیر سے نقل کی

جھوٹ اور بہتان کا تعفن دومبروں تک منتقل کرنے کا محفوظ طریقہ یہ ہے کہ "قبل" بہہ اور جھوٹ کی گندگی کا 'نبار لٹا دیا۔ دوسر ے لیے کند ہے پر کہ کر بندون داغ دی۔ جھوٹ

تیسری جیز جواس شیعی ارجاف اور سبا سیول کی من گھرمت سرا پا کذب و دروع تحمانی کا سرا پا کذب و دردغ سونا واضح کر دیتی ہے، ان اثرات کا فقدان ہے، جنہیں لازماً اور یقیناً وجود میں آنا چاہتے تما- اگر یہ واقعہ صحیح ہوتا توان اثرات کا ظہور یقیناً ہوتا- عصمت دری اور ب آ برونی کوئی معمولی بات نہیں- معمولی غیرت دکھنے والا مرد بھی اپنی کسی قرابت دار عورت کی آ بروریزی کو بھی برداشت نہیں کرتا- ج جایکہ اپنی بیوی، ماں، بین، بیٹی وغیرہ قرب ترین رشتہ رکھنے والی عور تول کی بے آ بروئی کو- کوئی غیرت دار انسان جان کی قیمت بر بھی اسے برداشت نہیں کر سکتا- پھر کیا مدینہ منورہ کے رہنے والے باشی، علوی، صد یقی، فاروقی، قریش، انصادی وغیرہ سب کے سب انتہائی بے غیرت بردل، اور ونی الطبع تھے کہ

مۇرخوں نے بیان کی ہے، لکھتے ہیں :-"قال شيخنا عبدالله الذهبي هذا سخف و مجازفة-" " سمارے شیخ عبداللہ الذہبی نے کہا ہے کہ یہ (بیان و حکایت) احمقانہ، اور (بیان کرنے دائے کی) بے بصیر تی (کی علامت ہے)۔ " ( سكام الرجال في غرابً الاخبار واحكام الجان، الباب الثامن والسبعون، ص ١٣٨، اصح السطائع)-علامہ ذہبی تو حرہ کے مبینہ واقعات کو غلط اور اس کے بیان کرنے والوں کو احمق اور ب بصیرت کہ رہے ہیں۔ علامہ بدرالدین بھی ان کے ہم خیال تھے۔ اور اپنے استاد کی رائے کو صحیح سمجھتے ہیں۔ گر نسلی تعصب اور تشیع کی بیماری میں مبتلا تاریخ نگار اس سرایا کدب و دروغ اور جھوٹ کی پوٹ کو صحیح کہتے ہیں اور حیا، وشرم کو بالائے طاق رکھہ کر اسے بیان کرتے رہتے ہیں۔ " (اموی خلافت کے بارے میں غلط فہمیوں کا ازالہ، ص ۵۲-۵۳، بہوالہ "اظہار حقیقت"، جلد ۳)-"حدیث خلافت و بادشامت پر ایک اجمالی نظر و تبصره سمارے ہاں یہ حدیث بہت مشہور ہے کہ :-"میری امت میں خلافت تیں برس رہے گی۔ اس کے بعد بادشامت ہو گی" (ترمدی) اس روایت میں کئی رادی ایے ہیں جن کا ثقہ اور معتبر ہونا محدثین کرام ؓ کے نزدیک منتلف فیہ اور معرض بحث ہے۔ اس سقم اور فنی کمروری کی وجہ سے تکلماء کو اس کے صحیح تسلیم کرنے میں تامل رہا ہے۔ لہذا یہ تھنا درست نہیں کہ نہی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلافت مرف تیس سال قائم رہی۔ شیخ الحدیث مولانا محمد اسمق صدیقی نے اس مسلہ پریوں اظہار خیال کیا ہے:-"خلافت عرف تیس سال باقی رہنے والی روایت ثابت ہی نہیں اور اگر بالفرض ثابت ہو تو علماء معققین کے نزدیک ظاہر پر محمول نہیں بلکہ مؤول ہے۔ بعض علماء نے اس کی تاویل یہ کی بے کہ تیس سال جو خلافت ر بے گی، وہ بت اہم اور متاز درجہ کی ہو گی- یوں خلافت اس کے بعد ہمی ر ہے گی۔ مقصد کلام دلوں مں اس زمانہ کی خلافت کی عظمت زیادہ کرنا بے نہ کہ تیس سالی کے بعد نفس خلافت کی نفی کرنا۔ لیکن راقم کے نزدیک یہ حدیث ثابت سی نہیں۔ اس لئے کسی تاویل سی کی ضرورت نہیں۔ "

بالثد-

۸۴- مولانا صبيب الرحمن صديقي كاند هلوي (م ۱۹۹۶ء، كراجي)

بر صغیر کے جلیل القدر حنفی عالم و مصنف و معلم استاذ العلما، مولانا حبیب الرحمن صدیقی کا مدحلوی نے نہ صرف سید نا معاویہ کے خلیفہ راشد ہونے کے حق میں قیمتی شرعی دلائل فراہم کے بیں بلکہ یزید کی ولیعندی و خلافت کو ضرعاً درست قرار دینے اور واقعہ کر بلاو حرہ وغیرہ کی ذمہ داری سے یزید کے بری الزمہ ہونے کے سلسلہ میں بھی ان کا نقطہ نظر بڑا مثبت، واضح اور دو ٹوک ہے۔ اس سلسلہ میں ان کی عظیم الثان تصنیف "مذہبی داستا نیں اور ان کی حقیقت "مقبول خواص وعوام ہے۔ آپ سید نامعاویہ کو خلیفہ راشد اور ان کی خلافت کو خلافت راشدہ ثابت، کرتے ہوئے رقمط از بیں:۔

" مند تعالیٰ نے قرآن مجید میں تمام حعابہ کرامؓ کو "الراشدون" کے خطاب سے نوازا ہے۔ سید نامعاویؓ جی جماعت صحابؓ بی کے ایک ممتاز فرد بیں۔ اس لے لامحالہ ارشاد ربانی کے مطابق وہ رشد میں۔ تو پھر کوئی وجہ نہیں کہ آپ کے ذریعے قائم شدہ نظام حکومت کو خلافت راشدہ کے عدوہ کسی اور نام ہے موسوم کیا جائے۔۔۔۔

لاریب قرآن مجید کی مقدس ہدایات پر ایمان رکھنے والا کوئی شخص بھی کسی ایسی حکومت کو برے معنی میں بادشامت یا لمو کیت کھنے کی جرأت و جسارت نہیں کر مکتا جس کے قیام و سر براہی کے فرائض اللہ کے ارشاد فر مودہ اوصاف کے مطابق صحابی رسول " انجام دے رہے مہوں - یا جس میں انتظامی د اصلاحی معاملات اصحاب رسول " کی نگرانی میں سطے پاتے موں - اس میں کسی شک و شبہ کی گنجائش نہیں کہ سید نا معاولیہ مبھی خلیفہ راشد ہیں - اور آپ نے ایسی خلافت راشدہ کے زمانے میں اسلام اور انسانست کی بیش از بیش خدمات انجام دیں۔"

(مولانا صبيب الرحمن كاند حلوى، مذبى داستانيں اور ان كى حقيقت، ن دوئم، ص ٢٠٩-٣٠٩)-مولانا صبيب الرحمن كاند حلوى، حديث "الخلافة حن بعدى ثلاثون سنة-" بے دائماً و مطلقاً اختتام خلافت مراد لينے والوں كے موقف كو مسكت دلائل سے رد فرماتے ہيں- اور يزيد كى وليعيدى كى بيعت لينے والے صحابى راشد سيد نامعاويّا كى خلافت كوراشدہ نہ مانے والوں

كولاجواب كرتے ہوئے فرماتے ہيں :-· سید نامعاد یک کاصحابی اور مجتهد مونا مسلم ہے۔ اب بڑی دلچسپ بات مبو گی کہ آپ جو کچھ علیابی اور معتقد ہونے کی حیثیت سے حکم دیں، وہ قابل یذیرائی ہو۔ لیکن امت کے حاکم اعلیٰ ہونے کی حیثیت سے جو فرمائیں اور حکم نافذ کریں، اس کی تعمیل واجب نہ رہے۔ اور موجب رصابے اللیٰ نہ ہو۔ کیونکہ وہ حکم ہو گا ایک غیر راشد کا، بلکہ کنکصے بادشاہ کا۔ ایسا حکم ست ہمی نہیں کھلانے گا۔ کیونکہ یہ اس ھ کے بعد کا ہو گا۔ اور اس وقت خلافت راشدہ کا دور حتم بوجا بوگا-مؤځا شریف، بخاری شریف، اور صحاح کی دو سری کتابوں میں امیرالمؤمنین معادیۃ کی خلافت کے زمانہ کے جو فتاوی مذکور بیں، اور آپ کے فقن اجتمادات بیان موتے ہیں، وہ اب نقہا، کے لیے نظیر نہیں رہیں گے۔ اور کی آس**ادی حکومت کی دفعات می**ں انہیں بار نہیں یلے گا۔ کیا کہمی تیرہ سو برس کی اس مدت میں کسی صاحب ایماں نے ایسی بات کھی ہے یا کہ سکتا ہے ؟"

(مولانا حبیب الرحمن کاند حلوث، مذس داستانیں اور ان کی حقیقت، ص ۸۰۸-۰۳۹۹)-

• • •

یشخ الحدیث والتفسیر ، پیر طریقت ، علامه سید عبد الستار شاه " " اہل سنت والجماعت " کے حنفی بر یلوئی کمتب فکر کے جلیل القدر علماء و مشائخ میں شار ہوتے ہیں۔ آپ کانی عرصه تک علامه سید اتمد سعید کا ظلیؓ کی معروف دینی در سگاه "جامعه انوار العلوم " ملتان کے صدر مدر ساور استاذ تفسیر و حدیث کی حیثیت سے عظیم الشان خدمات انجام دیت رہے۔ آپ کامز ار پر انوار مدینة الاولیاء ملتان میں مرجع خواص وعوام ہے۔ آپ کی دیگر عظیم الشان علمی و دینی و روحانی خدمات کے ساتھ ساتھ بزید من معاویت ؓ کے بارے میں ایک استفتاء کے جواب میں آپ کا تفصیلی و جامع فتوی آپ کی جرات و بعض علماء و مشائح کی جانب سے اہتلاء و آذمائش کا شکلہ بھی ہو تا پڑا۔ گر آپ نے بلاخوف لومہ لائم ' اظہار حق اور دفاع صحابہ گافر یفہ اواکر تے ہو کے حق کو علماء و صوفیا کے ساتھ کی سنت و لائم ' اظہار حق اور دفاع صحابہ گافر یفہ اواکر تے ہو کے حق کو علماء و صوفیا کے ساتھ کی سنت و سیرت پر عمل پیرا رہے۔ و ذلک فضال اللہ یو تیلہ من یشاء و اللہ ذو الفضل العظدہ۔

اب بزیدین معادیدؓ کے حوالہ سے پاک بتن کے محترم جناب غلام رسول شاہ صاحب کی باب سے آپ کی خدمت میں پیش کر دہ استفتاء اور اس کے جواب بی علمی و فقتی و تاریخی حوالوں پر مشتمل آپ کا جامع د مفصل فتوی ملاحظہ ہو:۔

•

477 کمافرماتے ہیں علائے دین ومفت**ان شرع متین مسلہ ذیل میں کہ** :-

''بہاری متجد کے خطیب صاحب' یزید بن معاویہ کوبرا سمجھنا تودر کنار' کہتے ہیں کہ یزید نے حضرت حسینؓ کو قتل ہی نہیں کیا' نہ ان کے قتل میں اس کی رضامند ی شامل تھی' نہ وہ ہرا آدمی تھا' جیسا کہ کہا جاتا ہے ' بلحہ جو یزید کو برا کہتے ہیں وہ دشمنان صحلبہؓ کے ہاتھوں میں کھیلتے اور ان کی تقویت کا باعث بنے ہیں ''۔

سوال بہ ہے کہ کیا بہ باتیں درست میں ؟اور کیا ایسے آدمی کی تقریر سنااور اس کے پیچھے نماز پڑھناجائز ہے ؟ راقم :۔ غلام رسول شاہ پاک پتن شریف الجواب

مندرجه بالا خیالات رکھنے والے عالم و خطیب عقیداً صحیح الم ملک ہیں۔ اور یمی محققین اہل سنت کا تعلظ نظر ہے۔ جو لوگ یزید کے بارے میں ایتھے خیالات نہیں رکھتے ' وہ یاتو تاریخ کے ماہر نہیں اور مخالف پرو پیکنڈے سے متاثر ہیں۔ اور اتن بھیر ت نہیں رکھتے ' کہ دشمنان صحابہ کی چالوں کو سمجھ سکیں۔ کیو نکہ دشمن کو معلوم ہے کہ صحابہ کر ام پر تعلم کھلا طعن و تشنیع اہل سنت ہر داشت نہیں کریں گے۔ اس لئے وہ یزید کو بسلا ہدف بتاتے ہیں۔ وہ جانتے ہیں کہ اگریزید کی ہر ائی مسلم ہو گئی تو اس کو خلیفہ مقرر کر نے والے حضر ت امیر معاویہ اس کی سفارش کرنے والے حضر ت مغیر ڈین شعبہ اور یزید کی خلافت پر بیعت کر نے والے تمام صحابہ کر ام کی ہر ائی خود خود دلوں میں بیٹھ جائے گی۔ پھر جس نے حضر ت امیر معاومیہ کو تور زبیایا (نین حضر ت عمر فاروق اعظم میں) اور جس نے انہیں کو رز کی پر بر قرارر کھا (لیتی حضر ت عثالیؓ) ان کے خلاف دلوں میں میں آئے گا۔اور یوں رفتہ رفتہ تمام صحابہ ٌرسولؓ سے بغض پیدا ہو جائے گا۔ یا کم از کم ان سے وہ محبت نہیں رہے گی جیسی ہوتی

چاہے اور سی دشمنان صحابہ کا مقصد ہے۔

دراصل یزید کی برائی ان کا مقصد ہے ہی نہیں ' بعد یزید کے ذریع اور حوالے سے اس کو خلیفہ مقرر کر نے والے اس کی خلافت کا مشورہ دینوالے ' اس کی معت کر نے والے صحابہ کرام پر طعن کرنا مقصود ہے۔ وہ یزید کو قتل حسین میں ملوث کر کے اور اس کی بے انتتا برائیاں کر کے بید د کھانا چاہتے ہیں کہ د کی موات حابہ میں کوئی بھی جرائیند اور نیرت مند نہیں تھا جو حسین کی مدد کر تا اور یزید جیسے آدمی کو خلافت سے اتار دیتا ' یا م از کم اس کے خلاف لڑتے ہوئے حسین ٹی طرح اپنی جان ہی قربان کر دیتا۔ اس کے بر خلاف اس وقت موجود تمام بر بر بر محابہ مثلاً : عبد اللہ بن عرش ' عبد اللہ بن عبان ' انس بن مالک ' ' عبد اللہ ' غرض وہ تمام صحابہ جو اس وقت موجود سے ' بی ساری خلاف شر عبار تمن کو ار اکر تے رہے۔

غرض وہ یہ ہتانا چاہتے ہیں کہ صحابہ کرام آج کل کے حریت پسندوں اور آمریت کے دشمنوں سے بھی گے گزرے تھے' کیو نکہ آج بھی آمروں کو ہٹانے کے لئے بہت سے لوگ اپنی جانیں قربان کردیتے ہیں' مکران صحابہ کرام سے پچھ بھی نہ ہو سکا۔ یی وجہ ہے کہ جو محتقین اہل سنت دشمن کی اس چال کو سیجھتے ہیں' وہ ان کے پرو پیگنڈے سے متاثر نہیں ہوتے۔ لیکن جو اس کمر ان میں جاتے اور سی سانی باتوں پر عمل کرتے ہیں' ان سے کمزوری ہو جاتی ہے جو اہل سنت کے لئے بہت نقصان دہ ہے۔ اللہ تعالی ہم سب کو صحلبہ کرام کی تجی محبت عنایت فرمائے کہ ان کی محبت جزوا یمان ہے اور دشمن کی چالوں کو سیجھنے اور اس کے غلط پرو پیگنڈے سے بچنے کی تو فیق عطا فرمائے۔

اب میں آپ کے سوالات کا جواب خود دینے کے جائے ہیر پیر ان سید السادات حضرت یضخ عبد القادر جیلانی '' کے شاگر د امیر المکو منین فی الحدیث ' حافظ الوقت ' الامام عبد المعنبی مقد سیؒ (جواحکام حدیث کی سب سے مشہور و متند کتاب '' عمد ۃ الاحکام '' کے متولف ہیں، جس کی شرح علامہ این دقیق العید شافعیؓ نے لکھی ہے) کا فتوی اور آئمہ اربعہ (امام اعظم ابد حذیفہؓ ، امام مالکؓ ، امام شافعیؓ امام احمد من حنبلؓ) کے بعد سب سے بوے عالم وبزرگ حضرت امام غزالؓ کافتوی مع ترجمہ نعل کر دیتا ہوں جس میں آپ کے سوالات کا مفصل ومد لل جواب آجا تا ہے۔

پہلے حضرت میٹنخ عبدالقادر جیلانی ؓ کے شاگرد حافظ عبدالغنی مقد ک ؓ کا فتوی ملاحظہ ہو :۔

سئل عن يزيد بن معاوية فاجاب :- خلافته صحيحة بايعه ستون من اصحاب رسول الله شَرَّكُ منهم ابن عمر ً -

و امّا محبته : فمن احبه فلا ينكر عليه `ومن لم يحبه فلا يلزمه ـ ذلك لأنّه ليس من الصحابة الذين صحبوا رسول الله صلى الله عليه وسلم فيلتزم محبتهم إكراماً لصحبتهم .

( الذيل على طبقات الحنابلة 'لابن رجب (٢٩٥ه) مطبوعه
 مطبعة السنة المحمدية 'القاهرة (١٩٥٣ - 'جلد دوم' ص ٣٤).

ان سے بزید بن معاویہ "کی خلافت اور ان سے محبت کے بارے میں سوال کیا گیا توانہول نے جواب دیا کہ :۔

یزیدین معاویتہ کی خلافت صحیح ہے۔ سائھ محابۂ کرامؓ نے ان کی بیعت کی تھی۔ جن صحابۂ کرامؓ نے اس کی بیعت کی ہے' ان میں عمر فاروق اعظمؓ کے صاحبزادے اور شیخ الصحابہ یعنی اس دقت کے صحابۂ کرامؓ میں سب سے بزرگ حضرت عبدالللہ بن عمرؓ بھی ہیں۔

رہایزیدین معادیہ سے محبت کرما' توید بھی کوئی ری بات سیں۔ اس سے محبت کرنےوالے پر اعتراض سیں کیا جا سکہ۔ اور اگر کسی کو اس سے محبت سیں تو بھی کوئی حرج سیں کیو نکہ وہ صحابی رسول سیں کہ محابیت کی وجہ سے محبت لازی اور خروری ہے۔ اور اب طاخطہ فرمائے انمئہ اربعہ (یعنی اہل سنت کے چار اماموں) کے بعد سب سے بڑے اور سب سے مشہور عالم وہزرگ حضر ت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ '

 ١ – لا يجوز لعن المسلم اصلاً . ومن لعن مسلماً فهو الملعون و قد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : – " المسلم ليس بلعان ' وكيف يجوز لعن المسلم ولا يجوز لعن البهائم؟ وقد ورد النهى عن ذلك. و لحرمة المسلم أعظم من حرمة الكعبة بنص النبى صلى الله عليه وسلم و يزيد صحّ ٢- وما صح قتله الحسين رضى الله عنه ولا أمربه ولا رضيه
 ومهما لا يصح ذلك منه لا يجوز أن يظن ذلك به فإن اسائة الظن بالمسلم
 أيضاً حرام.

وقد قال الله تعالى:

اسلامه .

اجتنبوا كثيراً من الظن إن بعص الظن إثم. (الحجرات : ١٢)

وقال النبي صلى الله عليه وسلم:. ان الله حرم من المسلم دمه و ماله و غرضه و أن يظن به ظن السوء

ومن زعم أن يزيد أمر بقتل الحسين رضى الله عنه أو رضى به فينبغى أن يعلم به غاية الحماقة . فان من قتل من الاكابر والوزراء والسلاطين فى عصره لو أراد أن يعلم حقيقة من الذى أمر بقتله و من الذى رضى به ومن الذى كرهه لم يقدر على ذلك وان كان الذى قد قتل فى جواره و زمانه وهو يشاهد فكيف يعلم ذلك فيما انقضى عليه قريب من أربعمأة سنة فى مكان بعيد ؟ وقد تطرق التعصب فى الواقعة فكثرت فيها الأحاديث من الجوانب – فهذا الامر لا يعلم حقيقته أصلاً واذا لم يعرف وجب إحسان الظن بكل مسلم يمكن إحسان الظن به.

ومع هذا فلوثبت على مسلم انه قتل مسلماً فمذاهب اهل الحق أنه ليس بكافر .

والقتل ليس بكفر وهو معصية. واذا مات القاتل فربما مات بعد التوبة. والكافر لوتاب من كفره لم تجزلعنته فكيف من تاب عن قتل ؟ ولم يعرف أن قاتل الحسين رضى الله عنه مات قبل التوبة . وهو الذى يقبل التوبة من عباده . فاذن لا يجوز لعن أحد ممن مات من المسلمين. ومن لعنه كان فاسقاً عاصيا لله تعالى.

ولو جاز لعنه فسكت لم يكن عاصياً بالإاجماع. بل لو لم يلعن

إبليس طول عمره لا يقال له يوم القيمة : لم تلعن إبليس؟ ويقال للاعن:. لم لعنت ؟ ومن اين عرفت أنه مطرود و ملعون ؟ والملعون هو البعيد من الله عزو جل وذلك غيب لا يعرف إلا فيمن مات كافراً فان ذلك علم بالشرع .

٣- و أما لترحم عليه فجائز بل هو مستحب بل هو داخل فى قولنا فى كل صلوة :- " اللهم اغفر للمؤمنين و المؤمنات " فانه كان مؤمناً. والله اعلم.
كتم : محمد الغزالي (ريتهي وفيات الاعن غلكان مطبوع معتبة النهفة ' قام ه. ج٢ مص ٣٩ ).

ا- کسی بھی مسلمان پر لعنت کرنا ہر گز جائز نہیں۔ اور جس نے کسی مسلمان پر لعنت کی' وہ خود ملعون ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد بھی ہے کہ :-مسلمان لعنت نہیں کیا کرتا-

خود سوچناچا بیئے کہ کی مسلمان پر لعنت کرنے کی اجازت کیے ہو تکتی ہے جبکہ جانوروں پر لعنت کی بھی اجازت نہیں اور اس کی مما نعت آئی ہے۔اور مسلمان کی عزت و حر مت کا توبیہ عالم ہے کہ ارشاد نبوئ کے مطابق مسلمان کی حر مت ' کعبہ شریف کی حرمت سے بھی بردھ کر ہے۔ (این ماجہ وغیرہ)۔ اور یزید صحیح الاسلام متو من تھا' (لہذا اس کی حرمت بھی اس حدیث شریف کے مطابق اتن ہی اہم ہے).

۲-(دوسرے سوال کاجواب) یہ ہے کہ یہ صحیح نہیں کہ یزید نے حضرت حسین کو قُل کرایی ' یااس کا حکم دیا ' یااس پر راضی ہوا۔ پس جبکہ اس قُل کا الزام اس پر ثلت نہیں ہوتا ' پھر اس کے ساتھ الی بد گھانی جائز نہیں اس لئے کہ مسلمان سے بد گھانی رکھنا حرام ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی کاار شاد ہے : بد گھانیاں کرنے سے پچو کہ بھض بد گھانیاں کناہ ہوتے ہیں۔(القرآن)

تو پر اس واقعہ کی حقیقت تک ر سائی کیو نکر ہو تکتی ہے جو دور در از کے شہر اور قد یم زمانہ میں گزرا ہو لیذا حضرت حسین کے قتل کی صحیح حقیقت کا کیے پتہ چل سکتا ہے جب کہ اس پر چار سوہر س کی ( اور اب تو اس واقعہ کو چو دہ سوہر س ہو گئے۔ متر جم) طویل مدت گزر چکی ہے۔ اور واقعہ بھی اس احمق ہے بہت دور کی سر زمین میں ;وا ہے۔ خصوصاً جب کہ اس واقعہ کے بارے میں متعصبانہ روش تھی اختیار کی گئی اور نمایت جا نبدار انہ انداز اختیار کیا اور بے انتما حاضے چڑھائے گئے۔ پس یہ ایک ایسا واقعہ ہے جس کی صحیح حقیقت کا ہر گز پتہ نہیں چل سکتا۔ اور جب حقیقت تعصب کے پر دول میں رو پوش ہو تو چر اپ ہمائی مسلمان کے ساتھ جمال تک بھی ہو سکے حسن ظن ر کھناوا جب ہے۔

اور اگر بالفرض ثامت بھی ہو جائے کہ ایک مسلمان نے کی دوسر ے مسلمان کو قس کیا ہے تو قس کرنے والا مسلمان ' کافر شیں ہو جاتا۔ یہ اہل حق کا متفقہ فیصلہ ہے کیونکہ قس کرنا گناہ ہے کفر شیں۔ اور اگر قاتل نے مرنے سے پہلے توبہ کر لی تو یہ گناہ معاف ہو سکتا ہے۔ پس جب ایک کافر بھی اگر توبہ کرے (اور مسلمان ہو جائے) تو اس پر الزام شیں رہتالور اس پر لعنت کرنا جائز شیں ہوتی تو قاتل پر توبہ کے بعد کیے لعنت ک جاسمتی ہے ؟اور کی کے پاس کیا ہوت ہے کہ حضر ت حسین کا قاتل بغیر توبہ کے مرار جب کہ اللہ ابنے ہر بند ہے کی توبہ قبول فرما تا ہے۔ لہذا کی بھی متوفی مسلمان پر لعنت کرنا جائز نہیں اور جو محف بھی کسی متوفی مسلمان پر لعنت کر تاہے ' وہ فاسن ہے اور کنگار ہے۔ بغر ض محال اگر کسی پر لعنت کرنا جائز بھی ہوتا اور کوئی شخص اس پر لعنت نہ کرتا تواس لعنت نہ کر نے والے پر کوئی گناہ نہیں تھا۔ یہ تمام امت کا متفقہ فیصلہ ہے کیو نکہ البیس پراگر کوئی شخص پوری زندگی میں ایک مرتبہ بھی لعنت نہ کرے تواس سے قیامت کے دن یہ باز پر سنمیں ہوگی کہ تونے البیس پر لعنت کیوں نہیں کی ؟ ہاں ایک متوفی مسلمان کو لعنت مرنے والے سے ضرور پوچھا جائے گا کہ تونے کیوں لعنت کی ؟ لور تحفی کیے پنہ چلا کہ یہ مرنے والے سے ضرور پوچھا جائے گا کہ تونے کیوں لعنت کی ؟ اور تحفی کیے پنہ چلا کہ یہ محف مطرودو طعون ؟ ہے جب کہ طعون وہ ہوتا ہے جو اللہ سے دور ہوتا ہے۔ اور بیات غیب کی ہے جس کاعلم سوائے اس صورت کے نہیں ہو سکتا کہ وہ شخص کفر کی حالت میں مرے۔ اور یہ بھی ہمیں شریعت نے ہتایا ہے کہ جو حالت کفر مرے ' وہ اللہ سے دور ہوجاتا ہے

۳- (تیر ب سوال کاجواب سے ) یزید کے لئے رحمت کی دعا'نہ صرف جائز ب بلعد مستحب ب 'بلعد یزید من معاویل تو ہمار کی نماذوں کی اس دعا میں کہ :۔ (اے اللہ تمام مومن مر داور تمام مومن عور توں کی مغفرت فرما)وا خل ہے کیونکہ یزید من معاویل بھیا مومن تھا۔

ایپناس فتوی کا جامع خلاصه خود حضرت امام غزانی نے اپنی مشهور کتاب "احیاء العلوم" کتاب آفات اللسان 'باب لاآ فتہ الثامنه' "اللعن" میں بھی دیا ہے۔ (دیکھئے 'ج۳'ص ۸ ۱۰ مطبوعہ مصر 'مطبوعہ عثمانیہ مصریہ '۳۳۹۹ء) ( نیز دیکھئے" البدایہ والتھاہہ" امن کثیر 'مطبوعہ ہیر وت 'ج۲امص ۲۷۱)۔

ک تماہ النظر الا کر خفی عالم اور مجد دوقت حضرت ملاعلی قاری نے بھی امام الحظم الد حذیفة 🛪 کر کر ہے اس کی تائید میں کی ترجہ میں امام غزائی کے اس فتوی کا ذکر کر کے اس کی تائید میں

مغصل حث کی ہے۔ (دیکھتے "شرح فقہ اکبر " مطبوعہ مطبع محمدی 'لاہور' ۱۸۸۳ء ' -(NL 0

وما علينا الا البلاغ. فقير سيد عبدالستارشاه " انوار العلوم " لمكان .. ( فتوى مولانا سيد عبدالستار شاة مطبوعه مجلس تحقيق و نشريات اسلام ، بإكستان ہووان " صحلبہ کرام پر عقبی دردان سے حملہ - بزید کی آڑ میں محلبہ کی کردار کشی۔ ایک استغسار کاجواب " ص ۲-۱۳)-

اقوال اکا برامت بسکسله (بعد • • ۱۹۹۰)

۵-اقوال اکا برامت بسلسله یزید

( بعد + + ۱۹ احد / + ۱۹۸ء )

گزشتر جودہ صدیوں کے مثبت افکار و قوال اکا برامت بسلسلہ پزیدگی معرفت نیز ین خلدون جیسے مؤرخین کے اسلوب نقد تاریخی کے اتباع نے پندرھویں صدی بجری میں "تحریک دفاع یزید" کو مضبوط ووسیع تر علمی و دینی بنیادوں پر ستوار کرنے میں بڑا اہم کردار ادا کیا ہے۔ اس فکری و تاریخی تناظر میں چود حویں صدی سجری کے اختتام پر امام خمینی ( ۱۹۰۲ء - ۱۹۸۹ء ) کے زیر قیادت "شیعی انقلاب ایران " نیبز بعب راز ں "ایران عراق جنَّك" نے مجمی "سنی عالم عرب واسی م" میں "تحریک دفاع پزید " کو "تحریک رد تشیع " ہے مربوط و منسلک کرنے میں اہم کردارادا کیا ہے۔ اور اس تمام ترفکری و سیاسی کشمکش کا سررشتہ، بہت سے علماء و معققین کے زدیک کی نہ کی شکل میں "کسن و عربیت بخشوامیہ "اور "تشیع و عجمیت " اہل کوفہ وفارس "ے جا ملتا ہے۔ مزید براں "شیعی انقلاب ایران" کے بعد بندر حویں صدی ہجری کے "سی عالم اسلام " میں اس تاریخی حقیقت کو مع فت دشہیر نے بھی "تحریک دفاع پزید" کو برمبی تقویت بختی ہے کہ شعان کوفہ کے بیعت حسینؓ سے غداری کرتے ہوئے بیعت پر یہ د این رباد کرجانے کے بعد سید ناحسین نے عمرین سعدین ابی وقاص کو "دست در دست یزید سمی تاریخی پیشکش فرمائی۔ جیسے ابن زیاد نے یزید کے علم میں لائے بغیر "دست در دست ابن زیاد" کی شرط سے مشروط کرئے "صلح حسینؓ و یزید" کی راہیں میدود کر. دیں۔ گُراس سے بیہ بات اظہر من احس مو گھی کہ اختلاف حسین ویزید '' معر کہ حن و

باطل " ہر گز نہ تھا کیونکہ باطل کے ، تد میں ، تہ دینے کی پیشکش حسینؓ جیسے حق پر ستور كأشبوه نهين-

س فکری و تاریخی تناظر میں یہ نقط بی معتقین کے نزدیک قابل توج ہے کہ سنیعی انتیاب ایران " کے بعد " یر ن عرق جنگ ' میں متعلا، و مجروحین ایران کی تعداد دس لا کد سے متجاد ہے - اوڑ سنی جہاد فغانستان " کے شہداء و مجروحین کی تعداد بھی دس لا کد سے متجاد ہے جبکہ اول الذکر تصادم نے عالم سلام کو تعیین مسؤلیت سے قطع نظر ، خلافت علویہ کی خانہ جنگیوں کی طرق انتثار و اصحلال سے دوچار کیا ہے - اور ثانی الذکر "جہاد افغانستان نے اتحاد است کی بنیاد پر عظیم الثان فتوحات بنی امیہ در ایشیا و افریقہ مرون افغانستان ایک و اندکس کے تاریخی تسمیس کو برقرار رکھا ہے - جس کے نتیجہ میں نہ مرون افغانستا بلکہ وسط ایشیا و آذر ہیجان سے یو کرا تن و بیلور شیا تک بست سے مرون افغانستا محمد است کی بنیاد پر مشرق یورپ و غیرہ کے متعدد اشترا کی ممالک

مزید بران "شیعی انقلاب ایران یزید و سو میہ سے نفرت و تعصب کا مظہر ہے اور سنی افغا نستان و عالم اسلام شد، و عاریاں سو امیہ سمیت پیملہ مجاہدین اسلام سے محبت و عقیدت کا علمبردار نیز پاکستان کے خصوصی حوالہ سے یہ حقیقت بھی ہمیشہ پیش نظر رسمی جاسے کہ صوبہ سند حد و ملتان تک و صبع علاقہ سید نا مرو این بن حکم اموی قرشی، کے پوتے خلیفہ ولید بن عبد الملک الموی قریشی کے عمد خلافت (۸۲ - ۹۱ء) میں حجان بن یو سے خلیفہ ولید بن عبد الملک الموی قریشی کے عمد خلافت (۸۲ - ۹۱ء) میں حجان بن یو سے نے عزیز محمد بن قاسم تفنی کے زیر قیادت (۱۹۹ هے) فتح ہوا۔ (جبکہ قتلیہ بن مسلم کی فتومات چین و تر کستان، طارق بن زیاد کی فتوحات اند کس اور موسی بن نصیر کی فتومات او یقہ اس اموی دور کی مر ہون منت ہیں۔ چنانچہ ارض پاکستان میں اسلام و عربلی زبان و خط و نقافت کا غلبہ براہ راست خلافت مو امیہ سے مربعط و خسلک

پندر ہویں صدی حجری کے عالم اسلام کے اس فکری و حاص پس منظر

ا- مجدد اسلام مولانا محمد منظور نعمانی

مجدد اسلام و محسن ابل سنت مولانا محمد منظور نعما فی سیکے از اکا بر دیوبند و تبلیغی جماعت، سابق نائب امير جماعت اسلامی بند، دارالعلوم ندوة العلماء لکھنو کی مجلس ا نتظامیہ میں شمر یک اور رابطہ عالم اسلامی، مکه کرمہ کی مجلس تاسیسی کے ارکان میں سے ہیں۔ آپ امام اہل سنت مولانا عبدالشکور فاروقی مجددی نقشبندی کے وابستگان اور شیخ طریقت مولانا عبدانقادر رئے پوری کے فیض یافتگان میں بھی متاز و معتبر مقام کے حامل ہیں۔ سنیز برصغیر کے حنفی وسلفی کمتب فکر کے لاکھوں مدارس و جامعات میں انتهائي قابل احترم وعظيم الثان على وديني رمنما تسليم كيَّ جاتے ہيں۔ آپ كي مختلف تصانیف بالخصوص عظیم و صخیم "معارف الحدیث" اور اس کے انگریزی تراجم ے مشرق و مغرب میں لاکھوں علماء وجدید تعلیم یافتہ حضرات متفید اور اسلام کی حقانیت پر منتقیم ہوئے ہیں۔ آپ کی تقریباً اسی برس کی عمر میں تحریر کردہ شہرہ آفاق تصنیف "ایرانی انقلاب امام خمینی اور شیعیت" نیز اس کے عربی، فارسی، انگریزی ودیگرز با نوں میں تراجم نے عالم اسلام میں رفض و تشیع کے اثرات کی فیصلہ کن روک تمام میں بنیادی کردار ادا کیا ہے۔ نیز آپ کا مرتب کردہ مالی شہرت یافتہ استغتاء مجی تاریخی حیثیت کا حال ہے جس کے جواب میں ۸۸ - ۱۹۸۷ء کک برصغیر و دیگر ممالک کے ایک سزار سے زائد علما، ومغتیان واصحاب مدارس اسلامیہ نے شیعہ اثنا

یہ عرض کرنا ہے کہ اس اقتباس نے خود مجھے بڑا اہم فائدہ پہنچایا ہے۔ حضرت مسلم بن عقیل کی شہادت کی خبر پانے پر واپسی کے ارادے کے بعد

ہمی صرف بعض برادران مسلم بن عقیل کی دلداری میں حضرت حسینؓ کے سفر جاری رکھنے پر مجھے ایک خلش تھی۔ امند تعالیٰ شیخ الاسلام کو اور اس کتاب کے عزیز مصنف کو جزائے خیر دے کہ شیخ الاسلام کے اس اقتباس میں اس خلش کے رفع مونے کا سامان یل گیا۔ میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کتاب کو بندوں کے لیے نافع بنائے اور اگر اس میں کوئی بات غلط آ گئی ہو تو اس کے اثر سے بندوں کی حفاظت فرمائے۔ نیز عزیز مسنف کواس ہے رجوع کی توفیق بنے "۔ ( عتيق الرحمن سنسبلي واقعه كربلا اور اس كايس منظر ، ابتدائيه از مولانا منظور نعماني. من ٨-٩)-( وفات مولانا محمد منظور نعما بي- لكهنو. ٣ منَّ ٢٩٩٤ / ٣ مذوالحجه ٢٢ اه ناشر ١-

· · · · · · · · · · · ·

· ·

. .

• • • • • • • • • • • •

.

•

۲- محقق ابل سنت

مولاناعتيق الرحمن سنسجلي

محقن اہل سنت مولانا عتین الرحمن سنسیلی برصغیر کے عالمی شہرت یافتہ عالم و مسنف مولانا محمد منظور تعمانی کے فرزند ارجمند ہیں۔ آپ کافی عرصہ سے لندن میں مقیم اور دیگر علمی و دینی خدمات کے ساتھ ساتھ صدر "اسلامک ڈیفنس کونسل" لندن کے مسنوب پر بھی فائز ہیں۔ سلمان رشدی کی کتاب "شیطانی آیات" کے خلاف مسلما نوں کے احتجان میں پیش پیش نیز "مسلم ایکشن فرنٹ" کے زیر اہتمام لندن میں ۲۸ جنوری امیم اور کی مطاہرہ کے قائدین میں شامل تھے۔ آپ مختلف قدیم وجدید علوم سے واقف ممتاز عالم دین و مصنف نیز عربی، فارسی، اردو اور انگریزی زبا نول کا عمدہ ذوق رکھتے ہیں۔ سوے زائد صفحات پر مشتمل ایس منظر۔ ایک نئے مطالعے کی روشنی میں " ان کی ڈھائی علمی و دینی خدمات سے قطع نظر انہیں معافر دو ممتاز تصنیف ہے جس نے ان کی دیگر تمام امس ملی و دینی خدمات سے قطع نظر انہیں معار دو ممتاز تصنیف سے مشہور و معروف شخصیت امس ملی دینی دیگر علمی

تاریخی واعتقادی و ثقافتی اثرات کا طلسم یاش یاش کرنے کے سلسلہ کی ایک فیصلہ کن کڑی ہے اور جس کے بعد امام غزالی و ابن تیمیہ جیسے اکا بر امت کے افکار کی روشنی میں بر صغیر کے ہزاروں علماء و مدرسین، لاکھوں تعلیم یافتہ مؤمنین اور کروڑوں عامتہ المسلمین نے ایک ایسی وسیع و عریض سنی تحریک کی شکل اختیار کرلی ہے جس کی راہ میں جائل ہونے والے علماء و مثائخ روز بروز مشکل سے مشکل تر صورتحال سے دوچار سوتے چلے جا رہے ہیں۔ اور اس کا کسی قدر اندازہ اما**مت ہو** خلا**فت و سیرت یزید و واقعہ** کر بلا کے حوالہ سے مولانا سنسجلی کی کتاب کے معقول و متوازن مندرجات پر بکشرت مثبت تبصرہ جات اوران کے موقف کی تائید وحمایت کرنے والے علماء ومحققین کے <sup>س</sup> ئند ہ صفحات میں در<sub>ن</sub> بیانات سے بھی لگایا جا سکتا ہے۔ بہر حال اب مولانا سنسجلی کی کتاب کے بعض اسم مندرجات ملاحظ موں:-'' بے انصافی کی ایک مثال بے انصافی کی صرف ایک مثال لیمنے، اس لیے کہ یہاں اس سے زیادہ کی گنجا تش نہیں نکل سکتی، کہ جن تاریخی کتا ہوں ہے ہم حضرت معاویَّہ کی طرف سے حضرت علیَّ پر سب وشتم "کی روایتیں یاتے ہیں، انہیں کتابوں کی شہادت یہ ہے کہ:-وكان على اذاصلي الغداة يقنت فيقول: اللهم العن معاوية و عمراً وأبا الأعور وحبيباً و عبدالرحمن بن خالد و الصحاك بن قيس والوليد. فبلغ ذلك معاوية فكان اذ قنت لعن علياً و ابن عباس والحسن والحسين والاشتر. (١)- (طبري، ج٦، ص٢٠). اور واقعہ تحکیم کے بعد علی جب فجر کی نماز پڑھتے تو قسوت پڑھتے اور کہتے کہ اے الله ! اعت كرمعاويد بر، عمرو بر، ابوالاعور بر، حبيب بر، عبدالرحمن بن خالد (بن وليد) یر، منحاک بن قیس پراورولید پر-پس یه بات جب معاویه کو معلوم مونی تووه بھی جب قنوت کرتے تو علی، ابن عباس، حسن، حسين اوراشتر پرلعنت كرتے۔ کیکن اس صاف اور صریح بیان کے باوجود سمیں صرف اتنا یاد ہے کہ معاویہ اور ان کے ساتھی حضرت علیؓ پر سب وشتم (۲) کرتے تھے۔ یہ نتیجہ حضرت علی کے اس

ساری دنیا کھے، بشمول ابن خلدون کھے، تب بھی اس قول اور بیان کو بس اس پر معمر کرنا چاہتے کہ بعض باتیں اپنی شہرت کی بنا، پر اس درجہ یقینی اور قطعی بن جاتی میں اور ایک زمانے تک بنی رہتی ہیں کہ انکی واقعیت میں کسی شک اور الحکے بارے، میں کسی تقنیق کی ضرورت کا سوال ہی ذہن میں نہیں آتا۔ اور یہی چیز اس معاصلے میں چیش آئی

,

ب اہل بیت) -

مواله بخارى، باب مناقا

(مشکرة ر

ال

اس کا پس منظر . نس ۱۳۶ - ۱۳۷)-۱۹

.

j.

یزید کے مزاج و کردار کے حوالہ سے مزید فرما تے ہیں : -''حضرت معادیٌہ کی دفات کے وقت تک یزید کے مزاج و کردار کا ایک احیا آئینہ ہمارے خیال میں اس کا وہ مختصر خطبہ ہے جو اہل تاریخ کے بیان کے مطابق اس نے اپنے والد حضرت معاویہ کی وفات کے بعد دیا تھا۔ اس خطبے کے آئینے میں اس کی سنخسیت ایک سنجیدہ، باوقار اور ذی علم جوان کی نظر آتی ہے نہ کہ شراب و کباب، رقص وسرود اور لہوولعب کے ایک رسیا گی۔ اين كشيرلكھتے، میں کہ:-

معاویہ کا انتقال ہوا تو یزید حوارین میں تعاضاک بن قیس (کوتوال شہر) نے اطلاع کرائی تووہ آیا۔ صحاک نے شہر سے باہر اس کا استقبال کیا۔ یزید نے وہاں سے اندرون شہر میں جانے کے بجائے قبر ستان کا رخ کیا۔ والد کی قبر پر نماز جنازہ ادا کی۔ یہاں سے فارغ ہو کر شہر میں آیا۔ حکم دیا کہ "الصلاۃ جامعۃ" کی نداء کرا دی جائے۔ پھر اپنی اقامت گاہ خضراء میں داخل ہو کر غسل کیا، لباس بدلا۔

ثم خرج فخطب الناس اول خطبة وهو اميرالمؤمنين. فقال بعد حمدالله والثناء عليه:- ايها الناس! ان معاوية كان عبداً من عبيدالله انعم الله عليه ثم قبضه اليه. وهو خير ممن دونه و دون من قبله. ولا أركيه على الله عزوجل فانه اعلم به، ان عفاعنه فبرحمته و ان عاقبه فبذنبه. وقد وليت الأمر من بعده. (البداية والنهاية، ج ٨، ص ١٣٣)-

بھر باہر آیا اور بحیثیت اسیر المؤمنین لوگوں سے پہلا خطاب کرتے ہوئے حمد و ثنا کے بعد کہا کہ: - لوگو! معاویہ اللہ کے بندوں میں سے ایک بندے تھے-اللہ نے ان کواپنی نعمتوں سے نوازا اور پھر اپنے حضور میں بلالیا- وہ اپنے بعد والوں سے بہتر اور پیشرووں سے محمتر تھے- لیکن یہ میں اللہ کے سامنے ان کا تزکیہ کرنے ( بعلاقی کی سند وینے) کیلئے نہیں کہ رہا۔ اس لئے کہ وہ ان کو زیادہ بہتر جانتا ہے- اگر ان سے در گزر فرمائے تویہ اسکی رحمت سے موگا- اور اگر گرفت فرمائے تویہ ان کے گناہوں کی وج سے موگا- اور آپ جانتے ہیں کہ ان کے بعد خلافت کی ذمہ داری محمد بر ڈالی گئی ہے- "

یزید کے اس خطبے پر تبعیر و کرتے ہونے مولانا سنسبلی فرماتے ہیں :-"ممارا خیال ہے کہ س خطبے کی عبارت، اس کا مضمون اور اس کا لہجہ ہر چیز اس شخص (یزید) کے بارے میں اس عام خیلن کی تردید کرتی ہے جو کسی واقعی بنیاد کے بغیر صرف اس لئے بعیلنے میں کامیاب ہو گیا ہے کہ اس شخص کی حکومت کے زمانے میں اسی کے حکام اور لشکریوں کے ماتھوں ریحانہ رسول " ، جَکُر گوشہ بتولؓ حضرت حسینؓ کی شہادت کا المناک واقعہ پیش آیا اور اِس نے اپنے حکام سے کوئی باز پرس نہ کی۔ اس یئے ایسے آدمی کے متعلق جو بھی برائی کی نے سنا دی وہ قابل یقین ہو گئی۔ مَگریہ ہے یتیناً اسلامی ا نصاف کے خلاف بات کہ کسی کے ایک جرم کی سرزامیں اس جرم سے پہلے کی اسکی زندگی کو بھی خواہ مغواہ بدنام کیا جائے۔ بال جن لو گول کے نزدیک جھوٹ سچ مرطریقے سے صحابہ کرام کو بدنام کرنا ایک کار ثواب ہے، ان کے لئے باکس تھیک ے کہ وہ پرو پیگنڈے کا یہ تیر بھی جو بہت موقع کا ہے، صحابہ کرام ہی کو نشانہ بنانے کی نیت سے چلائیں۔ یزید کا معاملہ اتنا نازک ہے کہ اسکے حق میں بالکل سیدھی اور معقول بات کہتے ہوئے ہی ڈر لگتا ہے۔ اسلے یہ بات اچھی طرح سمجد لی جائے کہ مذکورہ بالاخطبہ سے ہم صرف یہ نتیجہ نکالتے بیں کہ وہ بندروں، ریچیوں کے ساتھ تھیلنے والا، شہراب و کباب میں ء ق، لهود لعب میں مت اور زنا و قمار کارسیا نہیں نظر آتا، جیسا کہ بتایا جاتا ہے۔ کیونکہ س قماش کے لوگ ایسی محتاط، دا نشورا نہ اور دین ودنیا کی نرا کتوں پر حاوی ریان نہیں بولا کرتے۔ رہا یہ کہ وہ کوئی بڑا منتقی پر بیز گار ہو، یہ اس خطبے سے نہیں نکالا جاسکتا۔ ہو ہمی کتا ہے اور نہیں بھی ہو سکتا، اور غالب گھان یہ ہے کہ وہ ایسا نہیں تما۔ وہ جس نسل اور جس طبقے سے تعلق رکھتا تھا، ایں کے بارے میں قرن اول کی نسل اور اصحاب کرام 🕯 وا لے اتعاء و پر سیر گاری کی توقع کمبنی نہیں کی جا سکتی تھی۔ " (سولانا عنیۃ الرحمن سنسل، دانیہ کر بلا دوراس کا پس منظر، مس اسمال بعدارًال مؤرخ ابن كثير (م ١٢٧هم) كرحوالد س لكمة بين :-"ابن کشیر نے لکھا ہے کہ :-

وقد كان يزيد فيه خصال معمودة من الكرم و الحلم و الفصاحة

والشعر و الشجاعة و حسن الرأى في الملك- وكان فيه ايضا اقبال على الشهوات و ترك بعض الصلاة في بعض الأوقات و اماتتها في غالب الأوقات. (البداية والنهاية، ج ٨، ص ٢٣)-

یزید میں بعض برطمی عمدہ خصلتیں تعییں منلاً علم و کرم، شع و فصاحت، شجاعت اور امور سلطنت میں حسن رائے۔ اسی کے ساتھ س میں خواہشات نفس کی طرف ایک گونہ میلان اور بعض اوقات ترک صلاۃ کا عیب بھی تھا۔ اور نمازوں کے بارے میں بے اہتمامی تواس سے عموماً صادر ہوتی تھی۔

اس عبارت میں آخری دو باتیں (کسبی کر نمازاور اکثر نمازوں کے سلسلہ میں بے اہتمامی) کے سوا اور جو تحزوریاں بیان کی گئی ہیں وہ ہمارے نزدیک بالکل بعید نہیں۔ فلسفہ تاریخ کے مطابق ان تحزوریوں کا دور شروع ہو چکا تھا۔ اور ایسی روایتیں ملتی بیں۔ جو ذمہ دارا نہ جرح و تنقید کے عمل ہے گزر نے کے بعد اس طرح کی تحزوری کا پزید کے بارے میں تحمان قابل قبول بنا دیتی ہیں۔

البتہ آخری دونوں باتیں ایسی بیں جن کے لئے باقاعدہ شبوت کی ضرورت ہے جوا بن کشیر نے فراہم نہیں کیا۔ علاوہ ازیں یہ نہیں ہو سکتا تعا کہ دو اتے سنگین عیب یزید میں پائے جاتے اور اس کی ولی عہدی سے شدید اختلاف کرنے والے حضرات ان کی طرف اشارہ نہ کرتے۔ جبکہ یہ کوئی چیپے رہنے والے عیب نہیں تھے۔ اور نہ ہی حقیقت میں یہ ہو سکتا تعا کہ حضرت معاویہ ایسے فرزند کو جو ترک نماز اور اما تت صلاۃ کا عادی ہو، اس امت پر خلیفہ بنا کر مسلط کریں جس کی سب سے بڑی پچپان "اقامت صلاۃ" ہے۔ بہر حال وہ بڑا متقی نہ سہی لیکن ان عیبوں کی نسبت اسکی طرف بڑمی زیادتی نے جو مشہور کر دئیے گئے ہیں۔ اور خاص کر یہ تو بالکل ہی ہے بنیاد بات ہے کہ اختلاف کرنے والے حضرات اسکے مجمد عیبوں کو بھی اختلاف کی وجہ بتا تے تھے "۔ (متیت ارمن سنبلی واقد کر لااور ان کا پی سنگر میں تاتاں میں بلیکیشن بتان)

میں مرحق میں بیاد حریق وجدوں میں مرحل میں میں مراحل کی محمد بن علی (این الحنفیہ) نے سید نا سید نا حسن و حسین کے ممتاز و طاقتور بعائی محمد بن علی (این الحنفیہ) نے سید نا حسین کو کوفہ جانے سے منع فرمایا تعا- بلکہ واقعہ کر بلا (الاحہ) کے بعد سید نا عمد اللہ بن جعنہ طیارؓ شوہر سیدہ زینت ، عبداللہ بن عمرٌ اور علی زین العابد ین کی طرت اس وقت ہمی

## 508 \_

بیعت یزید کو برقرار رکھا جب مدینہ پر حضرت عبداللہ بن مطیع کی قیادت میں حامیان <sup>،</sup> بن زبیر کاغلبہ سوا اور واقعہ حرہ (۲۲ حد) پیش <sup>۲۲</sup>یا۔ چنانچہا بن مطیع نے یزید کے فسق و فجور کے حوالہ سے ابن الحنفیٰ سے بیعت یزید توڑنے کا مطالبہ کیا تو آپ نے نہ صرف سنتی ہے انٹار کر دیا بلکہ یزید پر فسن وفجور کے الزمات کی تردید کرتے ہوئے فرمایا: -وقد حضرته وأقمت عنده فرأيته مؤاظياً على الصلاة، متحرياللخير سباب عن الفقه ملارماً للسنة. (ابن كثير، السابة ٢٣٣/٨)-ترجمہ: میں اس (یزید) کے پائل گیا ہوں اور اس کے پائل مقیم رہا ہوں۔ میں نے اے نماز کا یا بند، کار خبیر میں سر گرم، فقہ پر گفتگو کرنے والا اور یا بند سنت یا یا س پس منظر میں مولانا سنسبلی، ابن الحنفیہ کی سید نا حسینؓ کو کوفہ جانے سے روئے کی کوششوں کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں :-"معلوم ۔ وتا ہے کہ حضرت محمد بن حنفیہ حضرت حسنؓ کے ہم رائے تھے۔ اور پنتگی کے ساتھ برے قائم کر چکے تھے کہ ان کے والد کی شہادت حالات کے جس دجارے میں ہوئی ہے، اس کو سامنے سے بدلنے کی کوشش میں نقصانات ہیں، فائدہ کوئی نہیں۔ چنانچہ آپ نہ صرف یہ کہ خود حضرت حسین کے ساتھ نہیں نگلے بلکہ اپنی اولاد میں سے بھی کسی کا نگلنا پسند نہیں کیا۔ (البدایہ والنایہ، ن ۸، س ۱۶۵)۔ اور اس سے بھی آ گے کی بات یہ ہے کہ جب شہادت حسینؓ کے تین سال بعد تقریباً پورا مدینہ حضرت عبداللہ بن ربیر کے زیر اثر یزید کے خلاف بغاوت کا علم اٹھا کے کھڑا ہو گیا تب بھی حضرت محمد بن حنفیہ ی ابل مدینہ میں سے دہ دوسرے بزرگ یصح حن کا نام حضرت عبدالندین عمرؓ کے ساتیہ آتا ہے کہ وہ ساف طور پر اس بغاوت کے مخالفت رہے۔ " (۲۰ ) (سنبلی، واقعہ کر بلادراں کا پس منظر، ص ۱۳۰۱)-مولانا سنسجلی بذیل جاشیہ ۳۰، ص ۱۳۳۶، این الحنفیہ واین عمر کے ساتھ نیسسرا نام على زين العابدين كالكحت موئے فرما تے بيں :-"بلکه تیسرا نام حضرت زین العابدین علی بن الحسینُ کا بھی اس فہرست میں ے۔ دیکھیے ٦٣ حد کے واقعات کا بیان-البدایہ، ن۸، ص ٢١٨)-

حتى لقى الاعراب فسألهم فقالوا:- والله ماندرى غير انالا نشتطيع أن نلج ولا نخرج. فانطلق يسير نحو طريق الشام نحويزيد فلقيته الخيول بكريلاء فترل يناشدهم الله والا سلام.

قال: وكان بعث اليه عمر بن سعد و شمر بن ذى الجوشن و حصين بن نمير فناشدهم الحسين الله والاسلام أن يسيروه إلى اميرالمؤمنين فيضع يده في يده فقالوا:- لا الا على حكم بن زياد... (طبري، ج٦، ص ٢٢٢)-

یہاں تک کہ کچد اعرابی ملے اور آپ نے ان سے حالات کی با بت سوال کیا تو انہوں نے جواب دیا کہ حضور سمیں اندر کی تو خبر نہیں البتہ اتنا جانے ہیں کہ نہ ہم ادحر سے اُدھر جا سکتے ہیں اور نہ اُدھر سے ادھر آسکتے ہیں۔ اس پر آپ نے شام کے راستے کی طرف یعنی یزید کی طرف چلنا شروع کیا۔ اور اسی اثنا، میں مقام کر بلا میں آپ کو تحفر طوار دستوں کا سامنا موا۔ پس آپ اترے اور انہیں انٹد اور اسلام کا واسطہ دیکر سمجانے لگے۔ راوی کا مزید بیان ہے کہ ابن زیاد نے عمر بن سعد، شمر بن ذی البوش اور حصین بن نمیر کو کر بلا بھیجا تھا۔ سو آپ نے ان کو انٹہ اور اسلام کا واسطہ دیکر سمجانے لگے۔ میں الموسنین (یزید) کے پاس جانے دیں۔ وہاں آپ اینا با تھ ان کے باتھ میں دید یں گے۔ مگر ان لو گوں نے کہا کہ نہیں پسلے آپ کو ابند اور اسلام کا ماننا ہوگا۔ (یعنی اس کے پاس چلنا ہوگا)" (سنبلی واتھ کہ ایس سلے آپ کو ابن زیاد کا صحم ماننا ہوگا۔ (یعنی اس کے پاس چلنا ہوگا)" (سنبلی واتھ کہ اور اس کا پس سلے ، سر ۱۰۰ دیا۔

جس پر عمر نے آپ سے جنگ کی (یا آپ نے عمر سے جنگ کی) اور اس میں

اے اللہ تو سی ا نصاف کیجئو ہمارے اور ان لوگوں کے درمیان جنہوں نے

پر آب نے ایک جادر طلب کرکے اس کو بیار اوراپنے اوپر کیدشا۔ پھر تلوار

"حصین بن عبدالرحمن کی روایت میں اسی موقع پر ذراسی اور تفسیل ہے۔ اس

میں کہا گیا ہے کہ ابن زیاد نے جو نشکر، حسینی قاضلے کی گرفتاری کے لئے بھیجا تھا، اس میں ایک صاحب حرین یزید حنظلی بھی تھے۔ جوایک سوار دستے کے سالار تھے۔ انہوں نے جب یہ صورت حال دیکھی کہ حضرت حسینؓ کی بات رد کی جاری ہے تو معاملہ میں

تمام رفقائے حسین شہید ہوئے۔ اور ان میں پندرہ بیس کے درمیان جوان آپ کے اہل بیت میں سے بھی تھے۔ اور ایک تیر آکے آپ کے ان ساحبزادے کو لگا جو آپ

کی گود میں تھے۔ آپ صاحبزادیے کا خون پو کچھے جاتے اور فرماتے جاتے تھے کہ:-

(طبی، ج۲، ص ۲۲۰)-

سماری مدد کے لئے ہمیں بلایااور پھر قتل کیا۔

لے کر شکلے اور قتال کیا حتی کہ شہد ہوئے۔ "صلوات اللہ علیہ"۔

(عتین الرحمن سنسلی، واقعہ کر بلاادر اس کا پس سنظر، ص ۱۸۴۴-۱۸۵۹-اس کے بعد سنسجلی مرید لکھتے ہیں : -

نہیں ہے۔"

مظلومیت کی اس داستان کورنگین کرنے کے لیے ان تمام چیزوں کا اپنے ہی باتھ سے خون کرنا پڑے جو اس خانواد ہے کا اور کمی بھی خانواد ہے کا شرف اور اس کی عزت (مولانا عتينَ الرحمن سنسيلي، واقعه كربلااور اس كاليس منظر، ص ٢١٥-٢١٧)-سنسجلي تحقيقي و قافلہ حسینی کا پانی بند کرنے کی روایات کے سلسلہ میں مولانا تنقیدی نقطہ نظر سے فرما تے ہیں :-ىندى آم داستان کربلا کا ایک اور اسم جزو ابن زیاد کی طرف سے قافلہ حسینی پر پانی کی بندش ہے۔ دوسر بے اجزاء پر گفتگو نے اتنا وقت لے لیا کہ اب جی جاہتا ہے یہ گفتگو ختم ہو۔ مگراس بندش آب والے جزو کی اہمیت اجازت نہیں دیتی کہ اس سے اغماض کرایا جائے۔ یہ بندش بے محرم سے بتائی گئی ہے۔اور اہل قافلہ کا پیابس سے خاص کر خود حضرت حسین کاوہ براحال سنایا جاتا ہے کہ سخت حالت جنگ میں بھی دشمن کو نقصان پہنچانے یا اس سے اپنا دفاع کرنے سے بھی بڑھہ کریانی کا حصول ایک مسلمہ بن گیا تھا۔ حالانکه اسی یوم عاشوره کی روایتوں میں ایک روایت یہ بھی موجود ہے کہ جنگ شروع ہونے سے پہلے حضرت حسین اور ان کے ساتھیوں نے کیے بعد دیگرے غسل کیا جس میں پورے کااستعمال بھی کیا گیا تھا-اورایک بڑے برتن میں مشک گھول کر تیار کیا گیا تھا، جو ان حضرات نے لگایا-اس کے علاوہ کربلا کا میدان جس کے بارے میں روایتوں نے یہ تاثر دیا ہے کہ وہ ایک بے آب و گیاہ ریکستان تھا، اس کی تردید کے لئے حضرت محمد الباقر والی وہ روایت کافی ہے جس کا تحجہ حصہ اوپر بیان ہو دیکا ہے۔ جس کے مطابق کربلا ایک ایس زمین تھی جس میں نرکل اور بانس کا جنگل یا جعار یاں موجود تھیں۔ اور یہ ریگستان میں نہیں ہوا کرتیں۔ یہ مسلم ہے کہ یہ دریائے فرات یا اس سے نکلنے والی کسی نہر کا کنارہ تھا۔ یہاں یا فی زمین کی سطح سے اتنا تریب تھا کہ تھوڑی سی زمین کھودواوریا نی لے لو۔ "معجم البلدان" میں کربلا کے ذیل میں صراحت ہے کہ یہاں کی زمین میں نرمی (رخوۃ)

ی کا ذ کر ہے۔ لیکن اس میں بھی سات تاریخ سے شروعات کی جو بات کھی جاتی ہے اور وہ بندش آب والی روایت میں آئی ہے، وہ نہی ایسی بی ناقابل فہم ہے جیسی مکمل بندش والی بات- اس کے برخلاف جو بات واقعاتی لحاظ سے قابل فہم ہے وہ یہ ہے کہ جب دس تاریخ کو لڑائی چھڑتی تو دشمن نے اپنی جلد از جلد کامیا بی کے لیے جہاں دوسرے ذرائع استعمال کئے، وہاں ایک تدبیریہ بھی اختیار کی جوجنگ میں عام طور پر کی جاتی ہے کہ فرین مخالف کے لئے یانی کا حصول مشکل بنا دیا جائے۔ اس سے قدرتی طور پر مخالف زین کی قوت مدافعت گھنٹتی ہے۔ پس اگریہ دعویٰ کیا جائے یا یوں <u>ک</u>ھنے کہ روایت میں اس طرح کی بات کھی گئی ہو، تویہ ایک قابل فہم بات ہے اور اس پر کسی کو کلام کرنے کی ضرورت محسوس نہ ہو گی۔ نیز دائنے کے تمام پہلوؤل کی روایات کے چوکھٹے میں اس کا فٹ ہونا بھی دقت طلب نہ ہو گا۔ جبکہ اس کے برعکس سات تاریخ والی روایت جو بعص دومسری روایتوں کے ساتھ جوڑ نہیں کھا سکتی، بالکل ایک تصاد کا درجہ لئے موئے نظر " بے کی۔ " (سنسیلی، واقعہ کر بلااور اس کا پس منظر، میں ۲۱۲-۲۱۸) سید نا حسینؓ کی یزید کے باتلہ میں ہاتھ دینے (دست درد ست یزید) کی پیش کش کے حوالہ سے جوامامت وخلافت پرید کو عملاً تسلیم کرنے اور جروج عن الجماعہ سے بالاخر گریز کرنے کی علامت ہے، اور اسی بناء پر ابن تیمیہ و دیگر اکا بر ابل سنت کے نزدیک قتل حسین کو دفاع جان ومال کے حق موسن کو استعمال کرنے کے حوالہ سے پیشہادت لسلیم کرنالازم ہے، مولانا سنسجلی فرماتے ہیں کہ سید علی نقی سمیت اکثر شیعہ حضرات اس بات کو یوشیدہ رکھنے کی کوشش کرتے ہیں جبکہ اہل سنت کا عمومی رویہ بھی اسی قسم کارما ہے۔ "اور شیبہ حضرات کو کیا کہیں خود اہل سنت حضرت حسین سے متعلق شیعی تصورات سے اس درجہ متاثر ہوئے ہیں کہ ان کے باں بھی واقعے کے اس جزو کو جو حتمی طور پر ثابت ہے، تاریکی ہی میں رکھنا عام طور پر پسند کیا گیا۔ ۲۳۷ سال پہلے کا 'واقعہ کربلا" نامی راقم کامضمون جس پر "نظر ثانی" اس کتاب کی شکل اختیار کر گئی جو آپ پڑھ رہے میں، اس مصمون میں راقم نے اس حقیقت سے بے خسر می کے عالم میں کر

حضرت حسین نے جو سہ رخی پیش کش کر بلامیں کی تہی جس کا ایک جزو یز پد کے پا س جانا اور اکثر روایتوں کے مطابق بیعت کے لئے جانا تھا۔ (۱) اس کا یہ جزو بھمل تاریکی میں ہے، اس جزو کو بھی روشنی دکھانے کی غلطی کر دی۔ اور بس یہ "غلطی" قیامت خیبز ہو گئی۔ بہت بہت پڑھے لکھے سی حغرات جن میں میرے بعض بڑے محترم اور مشفق ہمی شامل تھے، ان کے لئے حضرت حسین کی طرف اس بات کی نسبت ناقابل برداشت ہو گئی۔ اور معاملہ اس وقت ٹھندا ہوا جب ''الفر قان '' کی اگلی اشاعت میں تاریخ طبر ی اور ابن کشیر وغیرہ کے پانچ چھر حوالوں سے اصل عربی عبار توں میں وہ بیش کش نقل کر دی گئی۔ اور لوگوں کو معلوم ہو گیا کہ اس پیش کش کی بات کوئی افتراء اور بہتان یا کسی کمزور ذریعے (Source) کی بات نہیں تھی۔ " (عتيق الرحمن سنسيلي، واقعه كربلاادر اس كا پس منظر، ش ۲۲۳-۲۳۵)-اسی حوالہ سے حاشیہ (۱)، ص ۲۲۵ میں لکھتے ہیں :-"ان روايتول كے الفاظ بيں : - "حتى أصع يدى في يدہ" - جس كا لفظى ترجم ب (تا کہ میں اپنا ہاتھاس کے ہاتھ میں دیدوں)۔ کوئی اس عبارت کا ترجمہ "بیعت" سے نہ ہی کرنا جا ہے تو "سپردگی" سے تو پھر بھی کرنا ہی ہو گا- اور پھر کیا فرق ربا<sup>ج</sup>" مولانا سنبعلی "دست در دست یزید" کی حسینی پیشکش پر تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:-" یزید کے پاس آپ کااس درجہ کچک کے ساتھ جانا کہ اس کے باتھ میں اپنا باتھ دیدیں، اس کا نتیجہ (وقت کے تمام دستیاب قرائن وشواہد کی بناء پر) ماسوائے اس کے تحجیہ نہیں ہونا تعاکہ یزید آپ کا اکرام کرے اور ہر ممکن طریقہ سے اس بات کی کوشش کرے کہ آپ کی اس کے سِائھ کشیدگی جاتی رہے۔ وہ کیا شکل ہوتی یہ ہم نہیں تھ۔ سکتے۔ لیکن اس میں کسی شبہ کی گنجا کش نہیں کہ حضرت معاویہ کی وصیت کے مطابق انہی کے نقش قدم پر "صلح حسن" جیسا کوئی باب یزید اور حضرت حسین کے درمیان بھی صرور رقم ہوتا۔ گر قیاس و کھان کے تمام تقاصوں کے برعکس ابن زیاد کو آپ کی پیش کش قبول نہ ہوئی۔ اور المیہ کربلا جو کا تب تقدیر کے ہاتھ سے رقم ہو چکا تھا، وہ وجود میں ا کردیا۔"

تاریخی شہاد توں کا جو ذخیرہ ہمارے سامنے ہے، وہ کسی بھی طرح اس کی اچارت نہیں دیتا کہ اس خون ناحق کی ذمہ داری یزید پر ڈالی جائے۔ یزید نے بے شک ابن زیاد کے سپر دیہ بھی کیا تھا کہ وہ حضرت حسینؓ سے بیٹے اور کو فے میں ان کو آزادا نہ داخل

"ظلم کی ذمہ داری کس پر ؟

مولانا سنسجلی "ظلم کی ذمہ داری کس پر" کے زیر عنوان لکھتے ہیں :-

ماتددیا-"

(سنسبلی، واقعه کربلااور اس محکایس منظر، ص ۲۳۳۸)

ہونے دے۔ اس کے بعد اگریہ مات پیش نہ سگنی ہوتی کہ حضرت حسین نے اس مہم سے قطعی دستبرداری ظاہر کرکے جس کے لئے وہ کم سے نکلے تھے، یزید کے پاس جا یہ اور اینا فیصلہ ا<del>س سطح</del>وما تیہ میں رکھ دینے کی بیش کش کر دی، تب بے شک آبن زیاد کے حکم ہے کی جانے والی جنگی کارروائی کی اصل ذمہ داری پزید ہی پر آتی- مگر اس کال طور پر تبدیل شدہ صورت حال میں ابن زیاد نے یزید سے رجوع کئے بغیر اور کارروائی کے افسر اعلی عمر بن سعد کے مشورے کے میں برخلاف جو قتل و قتال کی کارروائی کرائی، اس کی ذمہ داری پزید پر ڈالنا توایک زیادتی کی بات ہو گی- باں اگروہ اس کارروائی ہے اپنی رصامندی اور خوشنودی کا اظہار کرتا تو پھر ضرور حق تھا کہ اسی کو اصل ذمہ دار قرار دیا جائے۔ مگر اس بارے میں ہم گزشتہ باب میں مختلف روایتوں کا جائزہ لیکر دیکھ بیلے ہیں کہ ذمہ داری کے ساتھ ایسی بات پزید کی طرف منسوب کرنے کی کوئی کمخائش نہیں ہے۔ بلکہ متعدد قرائن وشواجد کی روشنی میں پلڑا ان روایتوں کا بیاری نظر آتا ہے جواس واقعہ پر یزید کی نارصامتدی اور ناخوش**ی ظاہر کرتی ہیں۔ اور اسی بناہ پر** اس باب سر ۱۲ کے پیچلے صفحات میں ایمی تم لکھ کر آئے ہیں کہ:-" یزید کے پاس آپ کا اس درجہ کچک کے ساتھ جانا کہ اپنا ہا تھ اس کے باتھ میں دے دیں، اس کا نتیجہ وقت کے تمام دستیاب شوا**حد و قرائن کی روشنی میں سوائے ا**س کے محجد نہیں ہونا تعا کہ یزید آپ کا اگرام کرتا---- اور حضرت معادیہ کی وصیت کے مطابق اسی کے نقش قدم پر "صلح حسن" جیسا کوئی باب یزید اور حضرت حسین کے درمیان بھی سرور رقم ہوتا۔" پس ہمارے خیال کے مطابق اس کا کوئی سوال نہیں پیدا ہوتا تھا کہ اگر حضرت حسین کی بیش کش کے بارے میں یزید سے رجوع کیا جاتا تووہ ابن زیاد کو اس روپے اور اس کارروائی کی اجازت دیتا جو کر بلامین اس کے (ابن زیاد کے) حکم سے ہوتی۔" (مولانا عتيق الرحمن سنسبلي، واقعه كريلاادر اس كابس منظر، ص ٢٣٩-٢٥٠)-"ابن زیاد کوسرا کیوں نہیں دی <sup>و</sup> یہ سوال جب کسی عام آدمی کی طرف سے سامنے آئے تو کوئی حیرت کی بات

اقد م کے ارادے سے باز آئیں۔ اور چونکہ آخر میں یہی ہوا کہ کو فے کے قریب پہنچ کر آ ہے نے اپنا ارادہ حتم کر دیا اور یزید کے پاس جانے یا واپس ہوجانے یا کسی سرحد پر نکل جانیکی پیش کش کی، اس لیے جب یزید اور اسکے تھر والوں کو آپ کی شہادت کی خبر پہنچی توان کے لئے یہ نہایت تکلیف دہ ہوئی۔ یزید نے اس وقت یہاں تک کِما کہ خدا کی لعنت ہوا بن مرجا نہ (ابن زیاد) پر اسکی اگر حسینؓ سے رشتہ داری ہوتی تو وہ کبھی ا یسی حرکت نہ کرتا۔ پھر اس نے آپ کے اہل خاندان کے لیے نہایت اچھا واپسی کا سامان کیا اور ان کومدیے پہنچوایا اور اس سے پہلے یہ پیش کش بھی کی تھی کہ وہ چاہیں تو دمشق ہی میں اسکے پاس رہیں - ہاں یہ ٹھریک ہے کہ اس نے حسین کے قاتلوں سے بدلہ ہیں لیا۔ اوریہ جوروایتیں بیان کی جاتی ہیں کہ حضرت حسین کے گھرانے کی خواتین کو قیدی اور باندی بنا کر شہر شہر تحمایا توالند کا شکر ہے مسلمانوں نے کبھی کی باشمی خا تون کو باندی نہیں بنایا- عام اُمت مسلمہ تو کیا خود بنی اُمیہ میں باشمی خواتین کی تعظیم کا یہ حال تھا کہ حجاج بن یوسف نے (جو قریش نہیں تقنی تھا) عبداللہ بن جعفر کی بیٹی سے شادی کرلی تھی تو خاندان بنواُسیہ اس قدر برہم ہوا کہ دونوں کی علیحد گی کرائے بغیر است. ( عتينَ الرحمن سنسبلي، واقعه كربلاادر اس كا بس منظر، ميسون بسليكيشنز ملتان، ص ۲۳۳۹- ۳۳۴، انتخاب و تلميس از «منهان السندلابن تيميه، ن ۲، ص ۳۲۱ تا ۳۲۵)-

بر صغیر کے متاز عالم و معلم 'مولانالام علی دانش مدیر "الفر قان" مولانا خلیل الرحمن سجاد ندوی کے نام اپنے ستوب میں مولانا عتیق الرحمٰن سنبھلی کی کتاب ''واقعہ کربلااوراس کالپس منظر" کے حوالہ سے تحریر فرماتے ہیں :-''کتاب تحقیق ہے-انداز بیان سنجیدہ اور علمی ہے-مصنف نے امکانی حد تک اظہار رائے میں غیر جانبداری کوبر قرار رکھا ہے-البتہ زبان یو جھل ہے 'سلیس ہوتی چاہئے تھی''-

- (اقتباس از مکتوب مولانالهام علی دانش ینام مدیر ' مطبوعه ما بهامه ''الفر قان '' ککھنو '۱۹۹۲ء-وراجع : واقعه کربلااوراس کالپس منظر ' حصه دوم ' ص۲۸ 'میسون پیلی کیشنز'ملتان)-
- کربلا میں شہادت حسینؓ وہوہا شم کو ہوامیہ کی جانب سے کافر مقتولین بدر کا انقام قرار دینے والوں کی مذمت کرتے ہوئے مولانا 'مام علی دانش اسی مکتوب میں تحریر فرماتے ہیں :-

"واقعہ کربلا کا غزوہ بدر ہے کوئی تعلق شیں ہے۔ اس قسم کی با تیں وہ لوگ کرتے ہیں جن کو قاتلین عثان اور وشمنان حسین سے ہمدردی ہے۔ وہ منافقین اسلام کی بد کرداریوں سے توجہ ہٹانے کیلئے ہر واقعہ کو ہوامیہ اور ہوہا شم کی عدادت پر محمول کرتے رہتے ہیں۔ جب اللہ تعالی نے دیرینہ عدادتوں کو مٹاکر صحلبہ کرائم کے قلوب کو آپس میں ملادیا اور ان میں الفت ڈال دی (جس پر قرآن شاہد ہے) کچر بیان قرآنی کے خلاف ان میں عدادت بخض ثابت کرنا کہ اس کا اسلام و ایمان ہے ؟"۔ (اقتبا س از مکتوب مولانالهام علی دانش منام میں ان سکھنو ' ۱۹۹۴ء - وراجع "دواقعہ کر بلااور اس کا پس منظر "میسون پہلی کیشنز 'ملتان ' حصہ دوم ' ص ۲۵ میں)۔

۳- جناب امین الحسن رصنوی (سابن ایڈیٹر انگریزی ٹہنت روزہ، ریڈینس، دھلی) بر صغیر کے معروف صحافی و دا نشور جناب املین الحسن رصنوی، مولانا عتین الرحمن سنسجلی کے نام اپنے مکتوب مؤرّضہ ۱۰ جون ۱۹۹۲ء میں یزید کامقام وعظمت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں :-- العمر المارين المارين الماري منظر كى تاليف پر مباركباد بيش كرتا مون - الله تعالى آب كوجزائ خير ب نواز - ص ١٣١ بريد جمل البت كمنكتا ب:-(یزید برا متقی و پر بیز گار ہو بھی سکتا ہے اور نہیں بھی ہو سکتا۔ اور غالب گھان یہ ہے کہ وداييا نہيں تھا)-مجمع به جمله غیر ضروری اور یک گونه معذرت خوابا نه لگتا ہے۔ حضرت یزید، اول جہاد قسطنطنیہ میں حصہ لینے کے باعث (جس میں ان کی شمولیت اور ایک دستہ کی قیادت جس دسته میں حضرت ابو ایوب انصاریؓ شامل تھے، غییر اختلافی اور کسلیم شدہ تاریخی حقیقت ہے) مبشر بالجنۃ اور غازی بہر حال ہیں-پھران کے بارے میں اس "خالب کھمان " (بد کھمانی) کی ضرورت ہی کیا ہے۔ " (كمتوب امين الحسن رصنوى بنامم مولانا عتيق الرحمن سنسبلي مؤرضه ١٠ جون ١٩٩٢، مطبوعه، "الفرقان "لمحسو) (وراجع، واقعه كربلااور اس كالبس منظر، سطبوعه بيسون بيلي كيشتر ملتان، جلد دوم، ص ٥٣٣٨)-

۵- مولانا لتخير الحسن ندوي نددة العلماء لكحنسو كے ممتاز فاصل اور عربی واسیمی علوم کے ماہر مولانا کسخیر الحسن ندوی ( شمر یف آباد، بارہ بنگی) کامولانا عتیق کرحمن سنسجلی کے نام مکتوب، واقعہ کربلاو سیدنا حسینؓ و یزید کے بارے میں ان کی تحقیق تصنیف کی تحسین و تائید میں بڑی اہمیت کا حامل ہے:-..محترمي وكمرمي جناب مولاناعتيق الرحمن سنسجلي صاحب! السلام عليكم ! "واقعہ کربلااور اس کا پس منظر" دستیاب ہوئی۔ میں نے اس کو بار بار پڑھا اور سر بار معلومات میں اصافہ ہوا۔ اپنے حلقۂ احباب میں بھی بغرض مطالعہ دیا اور ابھی احباب کے مطالعہ کا سلسلہ جاری ہے۔ بہتوں کی بت سی علط فہمیاں دور موئیں اور حقیقت عيا*ل مو گي-*مجمع کتاب کی جو خصوصیات نظر آئیں، وہ یہ بیں کہ آپ نے عدل وا نصاف کے دامن کو ہا تعر سے نہیں جانے دیا۔ سید نا حغرت حسینؓ کی شان وعظمت وعلو مرتبہ کا پورا لورا لحاظ رکھتے ہوئے، حضرت امیر معاویڈ کے صحابیت کے مرتبہ کا حق بھی ہر وقت تکاہ کے سامنے رہا ہے۔ یزید کے بارے میں بہت سی خلط فمیوں کا ازالہ موا ہے۔ یقیناً آپ نے بہت عمین مطالعہ کیا ہے۔ اور تاریخ کے واقعات کو بہت ہی باریک بیٹی سے حیانا پیٹ اے۔ اس کے لئے آپ تہ دل سے مبارک باد کے متحق میں-دل یہ جاہتا ہے کہ یہ کتاب زیادہ سے زیادہ لوگوں کے باتھ میں سینچ اور دنیا کی اِکشرز با نوں میں اس کے تراجم شائع ہوں۔ تاکہ جابلانہ رسوم جو پھیلی ہو گی ہیں وہ ختم ہو ولسلام ----- تتخير الحسن ندوي (كمتوب تسخير المس ندوى مطبوعه "الغرقان" لكمتو، متى جون ١٩٩٢، دراجع" دانعه كربلاادر أس كا يس منظ ، مطبوعه میسون پیلی کیشنز ، ملتان ، حصیہ دوم ، من ۵۲۳ )-

۲- مولانا جميل احمد نديري ا ناشم جامعه عويبه بحيا، العلوم ، مبار كبور، العظيم كريسا ہندوستان کے ممتاز عالم ومعلم مولانا جمیل احمد نذیری مولانا عتیق الرحمن سنسجلی کی تصنیف 'واقعہ کر بلااور اس کا پس منظر '' پر ایک ناقد کے منفی تبصرہ پر اظہار رائے فرماتے سوئے رقمطراز بیں :-''سر اس شخص کوجو ''واقعہ کر بلااور اس کا پس منظر'' کے مصنف کے نقطہ نظر ے متفق نہ ہو، علمی و تحقیقی انداز میں کتاب پر ردواعتر اض کا حق ہے گمر خدارا نامو<sup>ں</sup> صحابه رصوان الله عليهم اجمعين يرحرف نه آئے۔" (افتهاس از مکتوب مولانا جمیل احمد ندیری بنام ایڈیٹر "تعمیر حیات" کمحندو. مؤرخہ ۲۳ ذی قعدہ ۱۳۱۲ھ، مطبوعہ الفرقان للحذئو ١٩٩٢، دراجع ``واقعه كربلاادراس كالبس منظر `` حصه دوم، ميسون يبلي كيشنر، ملتان، ص ٥٢٠)-



موالنا عتيق الرحمن سنسبلی کی تصنيف "واقعہ کر بلا اور اس کا پس منظر " پر "ندوة العلما، " لکھنسو کے جناب ڈاکٹر عبداللہ عباس ندوی نے بندرہ روزہ "تعمير حيات" لکھنسو میں جو تبصرہ تحرير فرمايا، اس میں تتقيد يزيد کے جوش میں بعض اسوی صحابہ کرام کو بھی بدف تنقيد بنا ديا۔ جس پر برصغير کے طول و عرض میں علماء کرام نے شديد رد عمل ظاہر فرمايا اور بالاخر ڈاکٹر عبداللہ عباس ندوی نے اپنی قابل تنقيد عبارت سے علی الاعلان رجوع فرمايا - ڈاکٹر عباس ندوی کے مذکورہ تبصرہ پر اظہار افسوس کرتے ہوئے معروف ماہر تعليم ومترجم سيد خالد محمود (قاصی پورہ بہرائچ) محترم مدیر، مجلہ "الفرقان" کو ارسال کردہ اپنے مکتوب میں رقمط از بیں:-معروف

مکرمی۔ کل کی ڈاک میں ماہنامہ "الفرقان" کا می جون ۹۴ء کا مشتر کہ جریدہ "خاص اشاعت" کے نام سے باتھ میں کیا آیا کہ حب دستور رسالے کے مستقل کالم نگاہ اولیں کا تھوڑا حصہ پڑھتے ہی آپ یقین کریں لرزہ آ گیا۔ جلدی جلدی یورا مقدمہ پر محتا گیا اور دل ودماغ سے انا لله وانا الیه راجعون کا بار بار ورد بنا اراده سوتا رہا-دل و دماغ و عقل بہ سب قبول کرنے کو کسی طرح تیار نہیں ہورہا تعا کہ بیسویں صدی کے اواجریا یوں کہہ لیں کہ قمری پندر ہویں صدی کے اوائل میں ہی اس طرح کا حاد شہ، جائکاہ رونما ہو گا جس کی تفصیلات سے مسلمانان ہند کو ایسا دھچکا گگھ --- عالمی شہرت بافتہ تعلیمی مرکز---- بندوہ العلماء لکھنؤ کے موجودہ معتمد تعلیم مولانا عبداللہ عباس ندوی صاحب اپنے قلم سے ندوہ کے ترجمان "تعمیر حیات" کے صفحات پر۔۔۔۔۔ مولانا عتین الرحمن سنسلی کی نئی کتاب "واقعہ کربلااور اس کا پس منظر" پر تبصرہ کرتے ہوئے ایسے الفاظ کا استعمال کریں گے، جس سے ہر دو فریقین کے ذاقی تعلقات پر جو کچھہ ضرب آئے گی سو آئے گی، ساتھ ہی اسلامی عقائد کے چودہ سوسال پرانے مضبوط قلعہ کی چولیں بل جائیں گی، جس کے بعض جملوں ے حکیم الاسلام حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدّث دہلوی اور امام اہل سنت مولانا عبدالشکور صاحب فارو تی کے خلافت راشدہ پر تحقیقی کاموں پریا فی بھر تا نظر آتا ہے، اور لاتعداد مجد جیے حقیر طالب علم سیراکصحابہ کے دماغ میں ایک سیجانی کیفیت بریا ہو گئی ہے۔ (عرض کر دوں کہ موَلانا عبد الشکور فارو تی کی مشہور زما نہ کتاب "خلفائے رُاشدین " کا انگریزی میں ترجمہ اس خاکسار نے ہی ابھی چند ماہ قبل مکمل کرکے مولانا کی چشت سوئم کی فرمائش پران حضرات کے حوالے کیا ہے)۔ "الفرقان" کے اس خصوصی شمارہ میں مولانا سجاد ندوی مدیر "الغرقان" نے

اللہ قان سے اس تصویلی شمارہ میں مولانا مجاد کدوی کدیر العرقان سے نہایت دیا ننداری سے کتاب مذکور پر عباس ندوی صاحب کا تبعیرہ، اس کی اشاعت کے بعد خود مولانا منظور نعمانی صاحب کا اپنی شام زندگی میں دل کی تھراتی سے بلکہ خون جگر میں ڈبو کر لکھا مولانا علی میاں صاحب قبلہ کے نام خط، مولانا عتیق الرحمن صاحب کا خط بنام مولانا عباس ندوی صاحب، مراسلہ بنام مدیر "تعمیر حیات" از طرف مولانا عتیق الرحمن سنجلی من وعن شائع کر کے اتمام حجت کر دیا ہے، یقین کامل تو یہی ہے، اور دل سے دعا بھی کہ اس خصوصی شمارہ کے ایک ایک لفظ کو پڑھہ کر مولانا عباس ندوی صاحب کو سائھ عظیم کی نزاکت کا احساس ضرور ہوجائے گا بلکہ اب تک ہو گیا ہوگا۔ خون جگر میں ڈوبے اپنے اس نوک قلم سے میں آنخدومی حضرت مولانا علی میاں

صاحب قبلہ دامت فیوضہم سے دست بستہ گذارش کروں کا کہ عجلت میں اپنے تمام تر اختیارات کا برمحل استعمال کرتے ہوئے اس اٹھتے طوفان کے مجلت میں اپنے تمام تر وظائف و نوافل ملتوی کرکے اپنے فرائنس منصبی کے حقوق سے فرما کر بے شمار دل گرفتہ دلوں کو سکون قلبی عطا فرمائیں۔ ورنہ مستقبل کا مؤرخ اس بھیانک موڑ کی تصویر کو مزید بگاڑ کر پیش کرنے کو تیار بیٹھا ہے۔

العالی اور مولانا منظور نعمانی صاحب سر دو بزرگان ملت سے تریبی تعلق بر فر ہے۔ اپنے العالی اور مولانا منظور نعمانی صاحب سر دو بزرگان ملت سے تریبی تعلق پر فر ہے۔ اپنے والد ماجد مرحوم سید محمود حسن صاحب، بہرائیج کی سر دو مولانا محترم سے عقیدت، غریب خانے پر سر دو علماء کرام کی جو تیاں میں نے بھی سید حق کی ہیں۔ والد مرحوم کی تصنیف کردہ کتاب "قرآن پاک کی بیسک ریڈر" پر حضرت مولانا نعمانی صاحب کا تر پر کردہ مقدمہ اور کتاب مذکور کی حضرت مولانا علی میاں صاحب کے دست مبارک سے رسم اجراء وغیرہ مجھے آج بھی فخر و مسرت کے احساس سے مالامال کرتی ہیں، ہر دو حضرات سے دل کی گھرائی سے التماس ہے کہ عقائد میں آنے والے بحران سے سب کو بچا لیں۔ ور نہ ماضی حال اور مستقبل سب پارہ پارہ ہوجائیں گے۔ ریڈر شعبہ ہائی، تر بعون یو نیور سٹی، نیپال

•

بحث رئیاتی کئی تواس میں "ردعمل" کا پہلواس قدر نمایاں ہو گیا کہ بات دوسرے رخ سے بَّبڑ کئی۔ اور ''خلافت معادیڈ ویزید'' جیسی کتا ہوں میں ابومخنف کے دجل و فریب کو نمایاں کرنے سے زیادہ حضرت حسینؓ کی "حیثیت عرفی" کو مجروۃ کرنے کی کوشش کی یہ وہ دوستصاد فکریں بیں، جن کی موجود گی نے نہ صرف واقعہ کربلا بلکہ حضرت مینؓ اور یزید بن معاویؓ کے کرداروں پر قلم اٹھانے کو ایک مشکل ترین کام بنا دیا ہے۔ اور خدا کا شکر ہے کہ زیر تبصرہ کتاب "واقعہ کر بلااور اس کا پس منظر کے مصنف مولانا عتیق الرحمن سنسجلی نے اس مشکل کو بڑی سلامت روی کے ساتھ عبور کرلیا ہے۔ ا کہ کتاب کی سیسے بڑی خوبی یہ ہے کہ اصحاب رسول کے سلسلہ میں امت کے اجماعی عقیدہ حسرام واعتبار کو قارئین کے ذہنوں میں رابخ کرانے کی بعر پور کوشش کی گئی ہے، اور یہی وہ ایک خدمت ہے جوانشا، اللہ اجراخروی سے خالی نہ ہو گی، کیونکہ واقعہ کربلا جیسے اسم نزاعی اور سنگامہ خیر و سنگامہ پرور عنوان پر قلم اٹھانے کے بعد سباقی و خارجی " دونوں فکروں سے دامن بچا کر اہلسنت کی معتدل فکر کو اپنا کر نباہ دینا اور مقام صحابیت کے سلسلہ میں بنوامیہ و بنوباشم کے درمیان تفریق نہ برتنا، اور یک چشی و کور باطنی کا مظاہرہ کرتے ہوئے بنوباشم سے اظہار عقیدت کیلئے بنوامیہ کو، یا بنوامیہ سے اظهار عنيدت كيليح بسوباشم كومطعون كرن كى غير معتدل بلكه غير اسلامي فكرس عافيت کے ساتھ دامن بچا لے جانا ہی ایک بہت اہم اور لائق مبارک باد کارنامہ ہے۔ جہاں تک کتاب کے سر نامہ یعنی "واقعہ کربلا" کی تفصیلات اور اس سے اخذ کردہ نتائج کا معاملہ ہے تو چند جزئی اختلافات کے سوا تمام مندرجات سے اتفاق کے باوجود تبعسرہ نگاراپنی اس را نے کا اظہار کرنے پر معبور ہے کہ غالباً منجا نب اللہ واقعہ کربلا کا قیامت تک نراعی رہنا ہی مقدر ہو چکا ہے، کیونکہ نہ حسینٌ کو "بناء لاالہ" قرار دے کر یزید کو فاسق و فاجر بلکہ دائرہ اسلام تک سے خارج گردانے والے ختم ہوں گے، نہ پزید کو خلیفہ موعود رابد مرتاض بلکہ صحابی رسول تک قرار دے کر حسین کو (معاذ اللہ) جاہ پرست باغی و سرکش اور مزان اسلامی منا آشنا گردانے والے ختم ہوں گے، اور جب ایسا ٭ ہے توانیس ودہیر کے <sup>م</sup>شیوں اور محمود احمد عباسی کی "خلافت معاویہ ویزید" کی متصاد فصا

ا کے درمیان "راہ اعتدال" کی یذیرائی جس مخصوص جراًت و حمیت کی طالمب ہے وہ عنقا نہیں تو کم پاب ضرور ہے لیکن اس کا یہ مطلب سر گزنہیں کہ راہ اعتدال کی تلاش کا کام سی بند کر دیا جائے، مصنف نے یقینا ایک مبارک مہم میں شمولیت اختیار کی ہے۔ خدا کرے کہ وہ بہتے دھاروں کے رخ پر جانے والے کچھ تنکوں ہی کوروکنے میں کامیاب ہو خلاصہ یہ ہے کہ زیر تبصرہ کتاب واقعہ کربلا کے سلسلہ میں ٹھنڈے دل و دماغ کے سا تد سوچیے اور قبول کرنے کے لئے ا**یک معتدل ذریعہ ہے، اور اس کا مطا<b>قعہ** تو ہمرحال "سب مي "كوكرنا 👘 چاہئے- " ( تبسره ماسناسه "البدر" کا کوری، ابریل، متی ۱۹۹۳م، از قلم مولانا حبدالعلی خاروتی، وراحع ماسناسه، "الفرقان" لکھنو، مولانا عبدالعلی فاروقی اینی تصنیف "تاریخ کی مظلوم شخصیتیں" میں باب حضرت معاویةً میں بیعت ولایت و خلافت یزید کے حوالہ سے لکھتے ہیں :-" بیعت کرنے والوں میں اکا بر صحابۃ بھی تھے اور تابعین عظام بھی، پھر اصحاب کرام میں اصحاب بدر بھی تھے اصحاب بیعت الرصوان بھی اور اصحاب بیعت عقبہ اولی بھی۔ چنانچہ بیعت کرنے والے ممتاز اصحابؓ رسول مُتَنتِقِم میں سے چندیہ تحیق 🗝 حضّرت عبدالله بن عبائٌ، حضرت عبدالله بن عمرٌ، حضرت ابو سعيد خدريٌ، حضرت جابر بن عبداللَّه، حضرت كعب بن عمَّر، حضرت صهيب بن سناكٌ، حضرت ا بوحریرة، حضرت عبدالله بن عمر و بن العاص، حضرت عمر بن ابی سلمة، حضرت عبدالله بن جعفرٌ، حضرت نعمان بن بشيرٌ، حضرت عوف بن مالكٌ، حضرت ابو امامه باهليٌّ، حضرت صحاک بن قلیلٌ، حضرت مالک بن حویرتٌ، حضرت عمرو بن امیُّ، حضرت عقبه بن نافعٌ، حضرت عقبه بن عامرٌ، حضرت مقدام بن معد يكربٌ، حضرت ثابت بن صحاكٌ وغيرهم-یہ اور ان سے زائد دیگر اصحاب رسول <sup>م</sup> ، تا بعین عظام اور صلحا نے است کے یزید کی امارت کو تسلیم کرکے اس کی بیعت کر لینے سے درج ذیل نتائج بدیہی طور پر سامنے آتے ہیں:-

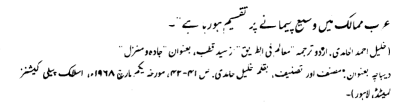
۹- مولانا مفتی عبدالقدوس رومی (مفتی شهر، شاہی جامع معجد آگرد، یویی)

بر صغیر کے ممتاز عالم و مفتی مولانا عبد لقدوس رومی ''واقعہ کربلا اور اس کا پس منظر" پر ایک ناقد کے منفی تبصرہ کے حوالہ ہے جس میں تنقید یزید کے جوش میں بنوامیہ سے تعلق رکھنے والے بعض صحابہ کرائم کے اسلام کو بعض عرب معققین کے حوالہ سے استسلام ( بام مببوری اطاعت) قرار دیا گیا تھا، اینے کمتوب بنام مدیر "الفرقان لنر فرماتے ہیں:-"اس تحقیق کی داد و تحسین کے لیے ابلیس لعین سے بہتر کون ہو گا کہ صحابہ کرام 🖥 کے مرتبہ و مقام اور ان کے تقدس و احترام کا درجہ متعین کرنے کے لئے آیات خداوندی وارشادات نیوی کافی نہیں ہیں۔ بلکہ اگران کا صحیح مرتبہ ومقام سمجھنا ہے، تو آیات قرافی وارشادات نبوی سے قطع نظر کرکے سید قطب، احمد امین، عبدالقادرماز فی، عباس محمود العقاد جیسے مروم الحقیقہ محققتین کی کتا بول کی ظلمات کی تاریکی میں دیکھنا ہو گا۔ اناللہ وانا الیہ راجعوں-بته نهیں مولانا عتیق الرحمن صاحب تک بھی یہ تبصرہ پہنچا ہو گا کہ نہیں؟ اور آپ یا وہ کوئی صاحب اس تبصرہ کا نوٹس لیں گے یا نہیں ؟ اینے حضرت والد صاحب کی خدمت میں سلام عرض کرکے دحاکی درخواست پیش کردیں اور خود بھی رمصنان المبارک کی دعاؤل میں یادر تحصیں - والسلام -عَبدالقدوس رومي-

(کمتوب مولانا عبدالقدوس روی بنام مولانا خلیل الرحمن سجاد ندوی مدیر الفرقان، ۱۹۹۲، وراجع واقعہ کر بلااور اس کا پس سنگر ' حصد دوم، حس ۱۵۳٬۵۰۳، میںون یبلی کیشنر، ملتان)۔ مذکورہ ناقد محفر م ڈاکٹر عبدالتٰد عباس ندوی نے بعد ازاں علماء و مفکرین مبند کے شدید رد عمل اور توجہ دلانے پر اپنے تبصرہ کے قابل گرفت اقتساس سے علی الاعلان و تحریراً رجوع فرما لیا۔ اور سید نا ابو سفیان، سیدہ مبندہ، سید نا معاویہ اور بسوامیہ سے تعلق

رکھنے والے دیگر سحابہ سمیت جملہ صحابہ کرام رمبی اللہ عنہم اجمعین کے مقام وعظمت و مغرب کے بارے میں عقیدہ "اہل سنت والجماعت پر اپنے کائم ودائم ہونے کا اعلان فرمایا۔ مگر اپنی سابقہ قابل گرفت عبارت میں بنوامیہ سے تعلق رکھنے والے متعدد محابہ <sup>کرام</sup>ؓ کے صدق دل سے قبول اسلام کو "استسلام" (محض ظاہر<mark>ی صلح و</mark> طاعت) قرار دینے کے سلسلہ میں سید قطب اور دیگر عرب ادباء ومفکرین کی تحریروں سے آپ نے جو منفی تا ئیدی استدلال فرمایا تها، اس پر اول تومولانا عبدالقدوس رومی اور دیگرا کا بر بند نے جملہ "اہل سنت والجماعت" کی ترجمانی کرتے ہوئے سوفی صد درست فرمایا ہے کہ آیات قر آن ادر احادیث رسول مسے ثابت شدہ انبیاء و مرسلین علمیم باسلام کے بعد عظيم ترين مقام جمله صحابه كرام سے متصادم عقاد وسيد قطب واحمد المين وعبد القادر مازنى کے مذکورہ افکار اس سلسلہ میں ان کے بعض تحقائق سے بے خبر (مردم الحقیقت) مونے کا ثبوت ہیں ۔ اور سرے سے قابل توج ہی نہیں۔ علادہ ازیں یہ ادباء و مفکرین اپنی تمام تریثبت عربی واسلامی خدمات کے باوجود نہ تو فکری و دیسی لغرشوں سے معصوم و مسرِ امونے کے دعویدار ہیں اور نہ ہی تدریجی فکری ارتقاء ادر اپنے افکار و تحریرات پر نظر ثانی کی اہمیت و ضرورت کے منکرین ہیں۔ لہذا ان کے نصوص قر آن و سنت سے متصادم اقتباسات و تمریرات قابل نظر ثانی ہیں، نہ کہ قابل استناد واسبتشماد- اس سلسله می سید قطب کے بارے میں دریج ذیل بیان تمام مذکورہ و غیر مذکورہ عظیم ادباء و مفکرین کے سلسلہ میں معتدل و مثبت طرز فکر اختیار کرنے میں بڑا مددگار ثابت ہو سکتا ہے۔ جو سید تطب کی تصنیعن "العدالة الاجتماعية في الاسلام" ك بارب مي جاعت الاي ياكتان ك عالى شهرت يافته قائدومدير "دار العروبه" الاستاذ خليل احمد الحامري ك الغاظ پر مشمل ب:--"اس کتاب کے ساتویں باب میں سید موصوف نے حضرت معاویہ رضی التد عنہ اور بنواميد ك بارب مي جس نعط نظر كا أظهار كيا تما، ساتوي ايديش مي انهون ف

ہور بطور سید سے بارسے یں ۲۰ سطنہ عکر کا احمار کیا گھا، سا توں ایڈین میں انہوں سے اس میں تکمل تبدیلی کر دی تھی اور کوئی کا بل اعتراض بات باقی نہیں رہنے دی ہے۔ یہ تبدیلی ایام اسیری میں کر دی گئی تھی۔ گر طلات کی وجہ سے اس کی طباعت کی کوئی سبیل نہ پیدا ہو سکی۔ ان کی شہادت کے بعد یہ تر میم شدہ ایڈیشن چھپ چکا ہے اور



 ۱- جتاب عزیزالهی خان (علیگ) (حسن پور، صلع مراد آباد)

محسن اہل سنت مولانا محمد منظور نعمانی کے نام اپنے مکتوب مؤرخہ ۵، اگست ۱۹۹۲ء میں یزید مخالف مسفی پروییگندہ کے رد اور واقعہ کر بلا و سید نا حسین و یزید کے موضوع پر مولانا سنبعلی کی تصنیف کے بارے میں فرماتے ہیں:-"مولانا عتین الرحمن صاحب کی وقیع کتاب "واقعہ کر بلا اور اس کا پس منظر" دوبارہ غور وفکر کے ساتھ دیکھی تو الحمد لند تم الحمد لند کہ حضور پاک صلی الند علیہ وسلم اور آپ علیہ السلام کے اہل بیت سے خود بخود تعلق و محبت میں اصافہ ہی اصافہ محسوس ہوا-نیز اب روزانہ سید نا حسین اور آپ کے رفتاء کرام کے لیے ایصال تواب کی توفیق مو جاتی ہے - اور مولانا موصوف کے لئے دعا تکتی ہے کہ کتنے اشکالات اور تو حمات ان کی مستی و محست نے بندہ کے دور کر دیئیے۔"

> **١١- مولانا مجيب التُد ندوى** (بانى دناظم "جامعته الرشاد" ومديرما منامه "الرشاد" المحظم گڑھ)

مولانا مجیب الله ندوی نه مرف اعظم گڑھ کے مشہور ادارہ "جامعتہ الرشاد" کے بانی و ناظم اور علی و دینی مجله ما سنامه "الرثاد" کے مدیر بیں بلکہ علامہ سید سلیمان ندوی

کے متاز تلامذہ میں ہے، بیں۔ عرصہ تک دارالعلوم '' ندوۃ العلماء '' لکھنسو کی مجلس انتظامیہ کے رکن بھی رہے ہیں۔ اور چند سال پہلے قائم شدہ "فقہ اکیڈیمی" کے تاسیسی ارکان میں سے بیں۔ مشہور بزرگ حضرت مولانا شاہ وصی اللہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ کے فیص یافتہ اور مولانا محمد احمد صاحب پر تاپ گڑھی کے منظور نظر ہیں۔ ان کے تفصیلی بیان 🔹 بسلسله واقعه كربلا وحسينٌ ويزيد كاايك اتم اقتباس درج ذيل ب:-"کیا یہ بات بالکل ہی نظر انداز کر دینے کے قابل ہے کہ یزید کی بہت سی خرا بیوں کے باوجود اس کے انتخاب میں بہت سے ممتاز صحابَتْ کی رائیں شامل تعیں مگر حضرت حسینؓ نے اقدام میں ان کے قریب سے قریب تر حضرات بھی ان کے ہمنوا نہیں تھے۔ ہمر حال جذبات محبت اپنی جگہ پر، لیکن افسوس ہے کہ حضرت سمیتہ، حضرت خباب بن ارت ، حضرت حمرة ، حضرت معصبٌ بن عمير، أحد أور بسّر معونه اور عهد نبوي اور عہد صحابة کی بے شمار خالصتاً فی سيبل اللہ شہاد توں کی اہميت مسلما نوں کے دلوں میں اتنی نہ بٹھائی جا سکی جو تشیع کے ذریعہ حضرت حسین رضی املٰہ عنہ کی شہادت کو دیدی گئی- کیا یہ انصاف کی بات ہے؟" (مولانا مجيب الله ندوى، تبصره مدير بر كتاب "واقعه كربلااور اس كا پس منظر" از مولانا عتيق الرحمن سنسبلي، مطبوعه ما بنامه "الرشاد" اعظم گڑھ، اپریل ۱۹۹۲، )۔

**۱۲- ڈ**اکٹر محمد صنباء الدین ا نصاری (عليكره مسلم يونيورسمي، عليكرهه)

مسلم یونیورسٹی علیکڑھ کے ممتاز استاد و محقق ڈاکٹر محمد صنیاء الدین ا نصاری، مولانا عتین الرحمن سنسجلی کی کتاب "واقعہ کر بلا اور اس کا پس منظر" کی تعریف کرتے ہوئے ان کے نام اپنے کمتوب مؤرخہ ۲۲ جون ۱۹۹۲ء میں لکھتے ہیں:-"آپ نے جس انداز سے جناب یزید کی کردار کشی کا پردہ فاش کیا ہے وہ صرف آپ ہی کا حصہ ہے- انشاء اللہ آپ کی سعی مشکور ہوگی اور جلد یا بدیر آپ کی حقیقت

یسدی اور غیر جا بیدارا ندرویہ سے متاثر ہو کرلوگ راہ راست پر آئیں گے۔ جناب یزید کی رندگی میں فتح قسطنطینیہ (۸۳۹ھ-۱۲۹۹ء) کا داقعہ بڑی اہمیت کا حامل ہے۔ اس زمانہ میں عام طور پریہ بات مشہور تھی کہ حضرت اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے کہ:- (بہلا لشکر میری امت کا جو قسیسر کے شہر پر حملہ آور ہو گاوہ مغفرت یافتہ ہے)۔ چنانچہ حضرت عبداللہ بن عمر، حضرت عبداللہ بن زبیر، حضرت عبدالله بن عباس، حضرت حسين بن على اور حضرت ابوا يوب انصاري (رصى الله عنهم) وغمیرہ جیسے جلیل القدر صحابہ نے اس وعدہ مغفرت کے شوق میں بڑے جوش و خروش ے حضرت امیر معاوید کے تشکیل دیئے ہوئے لشکر میں شمر کت فرمانی اور میدان جنگ میں داد شجاعت دی۔ اس کشکر کے سیہ سالار حضرت سفیان بن عوف تصاور آپ کھکے ماتحت لشکر کے ایک حصہ کے مردار جناب یزید تھے۔ آب فی اس جاد میں جس بہادری، دلیری اور عسکری صلاحیت کا شبوت دیا، اس پر ہمارے مؤرخین رطب اللسان ہیں۔ اِس جنگ میں آپ نے ثابت کر دیا تھا کہ اس لشکر میں آپ کو جوامتیازی حیثیت دی گئی تھی وہ محض ولی عہدی کے طفیل نہیں ملی تھی بلکہ غیر معمولی عسکری صلاحیت اور فقیہ المثال شجاعت کے عوض حاصل ہو تی ہمی۔ کیاان کی برأت کے لئے یہی ایک واقعہ کافی نہیں ہے۔ یہاں یہ بات بھی ذہن میں رکھنے کی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی مخیر مشروط ہے۔ کیا یہ بشارت کی ایسے شخص کے لئے موسکتی تھی جو بعد میں فاسق و فاجر ہو جائے، تارک صلاۃ ہو جائے، لہو ولعب میں پڑ جائے، تمام اخلاقی حدود کو پار کر جائے، انسانیت کو بالائے طاق رکھ دے، سبط رسول مکی نعش کی بے حرمتی کرے یا کس بھی در جے میں تقوی کی راہ سے ہٹ جائے۔ جو لوگ ایسا کہتے ہیں اور جناب پزید میں اس قسم کے نقائص تلاش کرتے ہیں، وہ اس بشارت کی توبین کرتے ہیں۔ آپ في درست لكما م. علوہ ازیں یہ نہیں ہو سکتا تعا کہ دوات سنگین عیب یزید میں یائے جاتے اور

علاوہ ازیں یہ نہیں ہو سکتا تھا کہ دواتنے سنگین عیب یزید میں پائے جاتے اور اس کی دلی عہدی سے شدید اختلاف کرنے والے حضرات انکی طرف اشارہ نہ کرتے۔ جبکہ یہ کوئی چیچے رہنے والے عیب نہیں تھے۔ اور نہ ہی حقیقت میں یہ ہو سکتا تھا کہ

حضرت امیر معاویڈ ایسے فرزند کوجو ترک نماز اور اما تت صلاۃ کا عادی بنواس امت پر خلیفہ بنا کرمسلط کر دیں جس کی سب سے بڑی پیچان اقامت صلاۃ ہے۔ اس سے حضرت امیر معاويةً اور جناب يزيد دو نول كي يوزيشن بالكل واضح موجاتي ہے۔ "(افتهاس اركمتوب ڈاكٹر سا، الدين الصاري، مطبوعه "الفرظان" للحنشو، دسمبر ١٩٩٢، وراجع "واقعه كربلا اور اس كاليس منظر، جلد دوم، ۳۱-۵۲۹، میبون پیلیکیشن ملتان )-

سا- مولانا محمد عيسي، لندن

برصغیر کے ممتاز عالم دین مقیم لندن اپنے مکتوب بنام مولانا عتیق الرحمن سنسجلی مورضہ ۲۸، اپریل ۱۹۹۲ء میں انہیں اپنی تصنیف "واقعہ کر بلا اور اس کا پس منظر" میں واقعہ کر بلا و سید نا حسین و یزید سمیت جملہ شخصیات و واقعات کے بارے میں اعتدال ملحوظ رکھنے پر داد تحسین دیتے ہوئے فرمائے ہیں :-" ہندوستان میں آپ سے نہ مل سکنے کا افسوس ہے۔ کتاب ایک ہی نشست میں پڑ حد ڈالی - جس توازن واعتدال کے ساتھ آپ نے سانھ کر بلا کو قلمبند کیا ہے، طبیعت خوش ہو گی۔ اس کتاب کے متعلق پاکستان کے بعائی عبدالوہاب سے گذشتہ سال ہی اور اس سال ڈھا کہ میں بھی میری بات ہوئی تھی۔ پاکستان میں نہ جانے کتنے لوگوں تک انہوں نے کتاب کے تذکر سے پہنچا ہے۔ درائے ونڈ سے بہت سے یہ کہتے ہوگوں تک کہ بعائی عبدالوہاب صاحب کہہ رہے تھے کہ مولانا عتیق الرحمن سنسجلی کی بہت اہم کتاب آ رہی ہے۔"

۱۳ - ڈاکٹر محمد یسین مظہر صدیقی ندوی ( پروفیسر ادار**علوم** اسلامیه، مسلم یونیورسٹی، علیکڑھ) متار عالم ومحقق وماسر تعليم ذاكثر محمد يسين مظهر صديقي، مولانا عتين الرحمن سنسجلی کی کتاب کا دفاع کرتے ہوئے بنے مبسوط ومفصل مقالہ میں حسن کی بیعت سید نا معاویٌّ نیبز دیگرا کا بر امت کی بیعت سید نا معاویہ ویزید کا بھی تذکرہ کرتے ہوئے فرماتے "جنہوں نے حضرت معاویہ اور ان کے فرزند کی بیعت کرلی تھی ان میں حضرت عبداللہ بن عمر جیسے بہت سے صحافی تھے۔ان میں حضرت عبداللہ بن عباس بھی تھے اور حضرت حسین کے بڑے بعائی حضرت حسن محمد بن الحنفیہ اور دوسرے کئی بعائی تھے۔ اور خود واقعہ کربلا کے بعد ان کے لخت جگر حضرت زین العابدین بھی تھے۔ '' (د1 حبق، واقعه کربلااوراس کا پس منظر، مطبوعه ملتان . جلیر دوم . ش ۳۹۸)-(مقاله ڈاکٹریسین مظہر صدیقی بعنوان "واقعہ کر بلاادر اس کا پس منظر "ایک تبسرہ کا تجزیہ، مطبوعہ ابناسہ "الغرقان" لكمنسك متي حول ١٩٩٢ء) ۱۵- مولانامفتی منظور احمد مظاہری ( ټاصي شهر کا نيور ور کن مجلس شوري دارالعلوم د يوبند ) بر صغیر کے معروف عالم دین مولانا مفتی منظور احمد مظاہری، قاضی شہر کا نیور "واقعہ کربلاادر اس کا پس منظر" کے حوالہ سے اظہار رائے فرماتے ہوئے اپنے طویل كمتوب بنام مولانا خليل الرحمن سجاد ندوى مدير "الفرقان" كے آخر ميں فرماتے ہيں :-" دعا کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ آپ حضرات کو حق کی نصرت پر ثابت قدم رکھے -ويستحضرت مولانا لعماني دامت بركانتهم اور مولانا عتيق الرحمن سنسجلي صاحب كي خدمت میں احقر کا سلام پیش فرما دیں۔'' والسلام (كمتوب مغتي منظوراتهد مظامري مطبوعه ``الغرقان لكمستو، اكت ١٩٩٢..) منظور احمد مظاسري قاضی شہر کا نیور، ۸ جولائی ۹۴ ' (وراجع "واقعه كربلانور") كايس منظ , حصير دوم ۵۳۷، مطبوعه \*

**١٦-** "دارالعلوم" ديوبند

مولانا عتین الرحمن سنسجلی کی معر کته الاراء تصنیف ''واقعه کربلا اور اس کا پس منظر''، پر جہاں برصغیریاک وہند کے طول و عرض میں لاتعداد مثبت تبصرہ کئے گئے اور یزید و کربلا کے حوالہ سے منھی پروپیگندہ اور مبالغہ آرا نیوں کے علمی و تاریخی تجزیہ و تنقیدی جائزہ کے سلسلہ میں مولانا سنسجلی کے انداز تحریر و تنقید کو سراہا گیا، وہیں متعد د ندوی علماء کرام کے بھی برعکس "ندوۃ العلماء" لکھنو کے معتمد تعلیم ڈاکٹر عبداللہ عباس ندوی کا اپنی نوعیت کا واحد منفی تبصرہ بھی "ندوہ" کے اردو رسالہ "تعمیر حیات" میں شائع ہوا۔ جس کی بعض عبارات سے بنوامیہ سے تعلق رکھنے والے جلیل القدر صحابه كرام كي توبين وتنقيص ظاہر ہوتى تھى- چنانچ ڈاكٹر عبداللہ عباس ندوى كى اس تحریر پر علمی و دیسی حلقوں کی جانب سے شدید گرفت فرمائی گئی۔ اور جلاخر ڈاکٹر عبداللہ عباس صاحب کواپنی ان عبارات سے تحریری طور پر رجوع کرنا پڑنا۔ چنانچہ جن لاتعداد اکا بر امت و مجلات دینیہ نے اس سلسلہ میں علمی و دینی لحاظ سے گرفت فرما تی، ان میں ماہنامہ ''دارالعلوم'' دیوبند بھی شامل ہے۔ جس میں شائع شدہ پچیس صفحات پر مشتمل مولانا حبيب الرحمن كاسمي مدخله كا اداريه "دارالعلوم" ديوبند اور جمله "ابل سنت و الجماعت" کی تفصیلی و جامع ترجمانی میں منفرد و ممتاز اہمیت کا حامل رہا۔ اس اداریہ میں تھریباً پندرہ صفحات میں نصوص قر آن وحدیث کی رد سے اموی صحا بہ کرام سمیت جملہ اصحاب رسول محاعظيم مقام ومرتبه واصح كيا كيا- اور بعد ازال داكثر عبدالتٰد عباس ندوى کی تحریر کے قابل اعتراض اقتباسات نقل کرکے ان کا علمی ودیسی لحاظ سے تنقیدی جائزہ لیتے ہوئے دفاع صحابَةً میں قیمتی دلائل دیئے گئے۔ چونکہ ڈاکٹر موصوف کا یہ قابل گرفت جزو تحریر مختلف زمان و مکان میں ناقدین اصحابؓ بنی اسیہ کی میراث مشترک رہا ہے، لہذا مذکورہ اقتباس اور اس کے تنقیدی جائزہ وجواب پر مشتمل اداریہ کے تقریباً دس آخری صفحات من وعن نقل کیئے جار ہے ہیں۔

والله بهدى من يشاء الى صراط مستقيم-

··کس قدر حیرت انگیز سے یہ داقعہ کہ ڈاکٹر عبد اللہ عبال ندوی جو صرف مشہور صاحب علم عالم ہی نہیں بلکہ سماری معروف دینی درسکاہ "ندوہ" کے معتمد تعلیمات بھی بیں، ظاہر ہے کہ ان کے پیش نظر اصحاب رسول " سے متعلق کتاب و سنت کے نصوص ادر علمائے امت کی تصریحات ضرور ہول گی، بایں ہمہ موصوف نے ایک جدید کتاب "واقعہ کربلاادر اس کا پس منظر " پر تبصرہ کرتے ہوئے صحابّہ کے ایک طبقہ کو اینے قلم کے تیرونشتر کااس بیسا کی ہے بدف بنایا ہے کہ اسے پڑھ کریقین نہیں آتا کہ حضرات صحابۃ کے بارے میں یہ خیالات جماعت اہ**ل سنت** سے دابستہ کسی صاحب <sup>ب</sup> علم ودانش کے ہیں۔ آن موصوف کی تحریر کا وہ حصہ جس میں انہوں نے حضرت سفیان اور دیگر اموی صحا ہرر صوان اللہ علیہم کو اپنے طعن و تشیع کا نشانہ شمہرایا، خود انہیں کے الفاظ میں ملاحظه ليحي-لكمتي بيس:-· کربلا کا واقعہ، بنوامیہ اور بنوباشم کی دیرینہ عداوتوں کا ایک منطقی نتیجہ ( Consequence) تیا۔ وہ عداوتیں جوظہور اسلام کے بعد بہت طاقتور شکل میں ابھر کر سامنے آئیں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ۲۳ سالہ عرصہ نبوت میں ۲۱ سال تک بلکہ ساڑھے اکیس سال تک شد وہ سے قائم رہیں۔ غزوہ ً بدر میں مسلمان فوج کا کامرانی نے جس طبقہ کو سب سے زیادہ برا فروختہ کیا، اسکے سمر براہ ابوسفیان تھے، اسی طرح غزوہ اُحدیدی ان کا اور ان کی اہلیہ جگر خوار حمزہ ہند کا کردار، یہ سب وہ باتیں ہیں جن میں مؤرخین کا کوئی اختلاف نہیں ہے۔ فتح کمہ کے بعد یہ گردہ اسلام لایا (یا بقول سید قطب شہید کے، استسلام کیا) گُراس استسلام کے بعد اچانک ایک پل میں ایسی تبدیلی ہو گئی کہ وہ بدر کاغم بعول گئے، اپنی انا نیت کو بعول گئے، عقلاً محال بات ب اور صحاح سترکی مستند روایات سے تابت ہے کہ ہند نے بیعت کے الغاظ دہراتے ہوئے بھی ایسے اندرونی کرب وغم اور غیظ و غصب کا اظہار کیا تھا۔ حضرت ابوسفیان نے احتجاج کیا تما کہ اب وہ دن آگیا ہے کہ یہ بسماندہ ہم اشراف پر فوقیت دیے جاتے ہیں۔ ر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد حضرت ا بو بکڑ کے خلاف حضرت علیٰ کو ا ثھانے کی کوشش ہی ان سے تابت ہے۔

÷ż.

ڈا کٹر صاحب مانا، اللہ ندوہ جیسی مشہور علمی در سٹاد کے مونہار فاضل ہیں۔ ان کی نظر قدیم وجدید دونوں ماخذول پر ہے۔ وہ ایچی طرن واقعت ہیں کہ حضرات صحابۃ کے متعلق فیصلہ محض تاریخی روایتوں کی بنیاد پر نہیں بلکہ کتاب و سنت کی روشنی میں کیا جاتا ہے۔ حتی کہ امام ابن جریر طبری، حافظ ابن کشیر، ابن اثیر اور ابن عب کر جیسے مستند علما،، جو فن تاریخ کے علاوہ حدیث، تفسیر وغیرہ اسلامی علوم میں بھی عبقریت کی شان رکھتے ہیں، کی بیان کردہ وہ روایتیں جو کتاب و سنت کی تصریحات سے میں نہ کھا ئیں، قابل قبول نہیں ہیں۔

اس کے باوجود ڈاکٹر صاحب نے سید قطب، احمد امین اور ڈاکٹر طرحسین جیسے ستشر قین کے کار ندوں اور اسلامی روایات و اقدار سے بیزار عصر جدید کے متجد دون کے خود ساختہ مفر وصول کو سامنے رکھہ کر صحابت کر ایک بڑی جماعت پڑایسی سخت ترین جرح کر ڈالی جس کے نتیجہ میں انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ان کی وفاداری ہی نہیں بلکہ اسلام بھی مشکوک ہوجاتا ہے۔ کیا صحابۂ کے اخلاق و کردار کی یہ صحیح منظر کشی ہوتی روسکتا ہے؟ ڈاکٹر صاحب کو خالی الذہن ہو کر غور کرنا چاہئے۔ اس اجمالی نظر کے بعد ڈاکٹر صاحب کی تحریر کے اجزا، پر تفسیلی گفتگو ملاحظہ

فرمانیں:-الن:- کیا یہ مستسلمین جو حقیقی اسلام کی دولت سے مروم تھے، جن کے سینوں میں اسلام سے انتقام کی آگ بھر عمل رہی تھی، جن کے قلوب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے صاف نہیں تھے، کسی درجہ میں مستحق جنت ہیں؟ حالانکہ خدائے علیم وخسیر کا اعلان صحبی:- لایستوی منکم من انفق من قبل الفتح و قاتل اولنک اعظم درجۃ من اللہ وکلا وعد اللہ الحسنیٰ- (آیت پاک کا ترجمہ و تفسیر آگے گذرچکی ہے)-

فرق مرا تب کے باوجود تمام صحابہ کو بار گاہ الی سے جنتی ہونے کی سند مل چکی • ہے، اس لیے ڈاکٹر صاحب کی یہ تحقیق کسی اور حلقہ میں قابل قبول ہو تو ہو گروہ ابل سنت و لجماعت کے نزدیک قطعاً مردود دنامقبول ہے۔

ŧ

~

خلافت کے سلسلہ میں ان کی رائیں مختلف مو کئیں۔ قریش کی وہ شان جو عبد مناف سے تعلق رکھتی تھی اس کے دونوں بزرگ یعنی حضرت عباسٌ اور حضرت ابوسفیانؓ کی رائے یہ تھی کہ چونکہ انحضرت کا نسبی تعلق بنوہاشم سے ہے اور اس وقت بنوہاشم میں اپنے فصائل ومحاسن کے لحاظ سے حضرت علیؓ سب پر فوقیت رکھتے ہیں اس لیے وہ خلافت کے سب سے زیادہ مشحق ہیں جس کا اظہار ان دو نوں حضرات نے حب موقع حضرت علی رضی الٹیرعنہ سے کر دیا۔ اس کے برخلاف حضرات ا نصار کا ایک طبقہ اپنی نصرت و ، تا ُبید کے پیش نظریہ سمجہ رہا تھا کہ مہاجرین کے مقابلہ میں خلافت کے زیادہ حقداریہی بیں۔ اپنی اسی رائے کے تحت وہ سقیفہ کبنی ساعدہ میں اکٹھا ہوئے تھے لیکن بعد میں حضرت صدیق اکبر اوبوفاروق اعظم رضی الند عنهما کے بیا نات سے دلائل منقح مو کر سب کے سامنے آگے تو بغیر کسی تردد کے سب نے حضرت صدیق اکبر رضی امند عنہ کو خلیفہ رسول تسلیم کرلیا اور مکمل بشاشت قلبی کے ساتھ خلیفہ وقت کی سمع وطاعت قبول کری۔ ہ:- موصوف آگے جل کر لکھتے ہیں کہ:- "مگر جس طرح انگریزوں کے دل میں صليبي جنگوں ميں شکت کا غم و خصہ آج تک موجود ہے، اس طرق اس گروہ ميں بدر کے انتقام کا جذبہ سینہ کے اندر بھڑکتی ہوئی آگ کی طرح حوش مارتارہا "۔ ڈاکٹر صاحب نے اپنی بات میں زور پیدا کرنے اور اپنے محمال ادب و بلاغت کے اظہار کے لیے حضرات صحابہ کی مقد س جماعت کے ساتھ جس بے ادیں کا مظاہرہ کیا ہے، وہ صاف طور پر غماز ہے کہ "فی قلبہ شیئی"- حضرت ابوسفیان، حضرت معاویه، حضرت یزید بن ابوسفیان، حضرت عتاب بن اسید، حضرت خاند بن سعید وغیرہ آنمخسرت صلی اللہ علیہ وسلم کے معتمد صحابہ کرام کوانگریزوں کی صف میں کھڑا کر دینا حد درجہ کی جسارت ہے جواہل سنت والجماعت کے صحابّہ سے متعلق اجماعی عقیدہ کے یکسر منافی ہے۔ الحاصل ڈاکٹر عبداللہ عباس صاحب کی مندرجہ بالا تحریر کا ایک ایک جز کتاب و سنت سے معارض، عقیدہ ابل سنت کے خلاف ہے۔ اور حضرت مولانا سید ابوالحس علی ندوی کے بیان کے مطابق (شائع "تعمیر حیات"، ۲۵ پریل ۹۲،) خود نددہ کے مسلک

.

سجاد ندوی بیپ، درن ذیل الفاظ میں شائع کی:-بچیے چیسے میں ادارہ "الفرقان" بے پناہ مسرت کے ساتھ اپنے قارتین کویہ مسرت انگیز خسر سناتا ب كه آن بروز دو شنبه مطابق ۲ ذى الحبر ١٣١٢ه، سر يرست "الفرقان" حضرت مولانا نعمانی مدظلہ کی خوامِش پر حضرت مولانا سیدا بوالحس علی ندوی، مولانا سے ملاقات کے لئے تشریف لائے اور نہایت خوشگوار ماحول میں تقریباً نصف محمنشرید ملاقات رہی۔ امید ہے کہ ہر دو بزرگوں کی اس ملاقات کی برکت سے ماحول کی وہ نامناسب کشیدگی یکسر ختم ہوجائے گی، جوعلمی اختلاف رائے میں ناروا اور امت کے لیے ایک فتسہ وا بتلاء -----e ( بامنامه "الفر ذان "لکھنڈی جولائی ۱۹۹۴، وراجع واقعہ کر بلاادر اس کا پس منظر ، ملتان ، حلد دوم ، ص ۴۰۵)-اس سے پہلے ڈاکٹر عبداللہ عباس ندوی نے مولانا عتیق الرحمن سنبعلی کے نام ا بنے مکتوب مورضہ ۲ منی ۱۹۹۲ء میں دیگر تفصیلات سے قطع نظریہ مجی فرمایا کہ مذکورہ . مسروان کا انفرادی فعل ہے، "ندوہ" کا اجتماعی موقف نہیں۔ ا- پہلی بات یہ ہے کہ وہ تبصرہ میرے قلم سے نکلا تھا اور "تعمیر حیات" میں شائع ہوا۔ اس کی کوئی ذمہ داری "ندوہ " کے ناظم، مجلس انتظامیہ اور موجودہ ذمہ داروں پر نہیں ہے۔ پھر حضرت مولانا نعمانی مدخلہ کے کہنے پر انہوں نے "ندوہ" کا موقف واضح کر دیا۔ جس پر "ندوہ" کی طرف سے اس کے مندرجات کے قابل اعتراض پہلو کی جس پر میں چند سطروں بعد عرض کروں گا، پوری تردید ہو گئی۔ اور یہ واضح ہو گیا کہ یہ تبصرہ "ندوہ" کا نہیں بلکہ عبداللہ عباس کا ہے۔ "تعمیر حیات" کامیں نہ سر پرست ہوں اور نہ اس کے ایڈو ٹوریل بورڈ میں ہوں۔ میرے مقالہ یا تبصرہ کی نوعیت ایک مراسلہ سے زیادہ نہیں ہے۔ جوروزناموں میں اس نوٹ کے ساتھ شائع ہوتا ہے کہ:- "ایڈیٹر کا اس سے متفق ہونا ضروری نہیں "۔ لہد' ندوے کی تحریک وصل کے لئے تھی اور رہے گی (ا نشاء الند)۔ اس تبصر ہ گی اشاعت سے ایک شخص کی رائے ضرور معلوم ہو گی گُر '' ندوہ '' کا کو تی موقف نہیں سمجا

قاسم نا نو توی رحمته الله عليه کا ہے۔ اور ميري يه عبارت ايك لغزش ہے، ميں اس سے

· ~

سبی شامل بین ورطه حسین کی سیدنا ابو بکر و عمر کی عظمت و تجلیل میں "شیخان" بھی معروف ہے۔ لہذا نہ توان ادباء ومفکرین اہل سنت کی عربی واسلامی خدمات و تصانیف کا انکار کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی ان کی قرآن و سنت و مقام صحابہؓ سے متصادم فکری و تحریری لغزشوں سے فکری و اعتقادی امور میں استدلال کا کوئی جواز ہے۔ علاوہ ازیں یہ حضرات منزہ عن الخطاء ہونے کے دعویدار نہیں بلکہ سید قطب کی طرت توجہ دلانے پر نصوص قرآن وسنت ومقام صحابًه سے متصادم اپنے افکار و تحریرات پر نظر ثانی پر بھی عمل پیرارے بیں۔ فغفر الله ذلاتهم و ذلاتنا- (الله تعالیٰ ان کی اور سماری لغزشوں کومعاف فرمائے)۔ آمین-ڈاکٹر عبداللہ عباس ندوی کے مولانا عتیق الرحمن سنسجلی کی تصنیف "واقعہ کربلا اور اس کا پس منظر " پر نقد و تبصره مطبوعه پندره روزه "تعمیر حیات" ککھنو، کا تفسیلی جواب و تجزیاتی مطالعه فاصل ندوه پروفیسر محمد یسین مظهر صدیقی ندوی، شعبه اسلامیات علیگڑ چریوز سٹی نیز دیگر متعدد اکا بر علماء و محققین نے پیش کر دیا تھا اور اس کتاب کو سید نا معاویہ وحسین سمیت جملہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے احترام وعظمت کو ملموظ رتحصے دابی معتدل ومتوازن تصنیف قرار دیدیا تھا۔ بلکہ اس کتاب کواس حد تک یذیرا ٹی حاصل ہوتی کہ جب ایک پر جوش استاذ ندوہ نے ڈاکٹر عبداللہ عباس کے تبصرہ کے ناقدین کے بارے میں یہ تحریر فرمایا کہ:-"وہ اخرس و گوئے جو حضرت حسین رضی اللہ عمنہ کی طرف پیجا با توں کی نسبت اوریزید کی وکالت پر نہیں ہوئے---- وہ یہاں گویا ہو گئے ہے۔ تو ماہنامہ " دارالعلوم" دیو بند کے مذکورہ ادار یہ میں یہ الفاظ نقل کرنے کے بعد مولانا حبیب الرحمن قاسمی نے یہ واضح فرما دیا کہ یہ گویا بطور مجموعی پورے ہندوستان کے علما، کرام کومولانا سنسجلی کی کتاب کی مخالفت نہ کرنے پر مطعون کیا گیا ہے:-" دوبی اعتبار سے اس تحریر کے عیب وسقم کو تواہل ادب جانیں، میری تو آل محترم ہے بس اتنی گذارش ہے کہ جذبات کی رومیں اتنے آگے نکل جانا کسی طرح مناسب نہیں کہ بیچھے م<sup>ط</sup>ر کر دیکھیں تو صرف آپ اکمیلے رہ جائیں۔ پورے ملک کے علماء کو اخریں اور گو نکا کہنے سے آپ کی گویا تی میں تحجید اصافہ ہونے سے رہا۔ ایبتہ اس کا انجام

یہ ضرور ہو سکتا ہے کہ آپ کی بات سنتنے ہے لوگ اپنے کان بالقصد بند کرلیں "۔ (افتساس از اداریه مولانا **مبیب الرحمن قاسمی، ماینامه "دارالعلوم** " دیوبند مطبوعه مامنامه "الغرقان "لکھنگ ستمسر اکتوبر ۱۹۹۲، س ۲۹ دراحیا بیداًداقعہ کر بلاادراس کا پس منظر، متان، حصہ دوم، میں ۲۹۴۲)۔ مولانا عتیق الرحمن سنبعلی کی معرکتہ الاراء تصنیف "واقعہ کربلا اور اس کا پس منظ '' کی برصغیر کے طول و عرض میں علماء و محققین کی جانب سے وسیع پیمانے پر تائید و تحسین وعدم مخالفت کے باوجود ڈاکٹر عبداللہ عباس ندوی نے اینے دصاحتی بیان میں بھی اموی محابَّہ کے بارے میں اپنے منفی کلمات تبصرہ سے رجوع کے باوجود کتاب پر تنقید کو بر قرار دکھا ہے۔ مگراس شخصی و کتابی تنقید سے قطع نظر خودان کے صحابہ کرام 🖥 کے بارے میں وصاحتی بیان کو ناکافی قرار دینے والے علماء و محققین نہی کشیر تعداد میں ہیں۔ حن کی ترجمانی مولانا مفتی منظور احمد مظاہری، قاصی شہر کا نیور کے تفسیلی کمتوب بنام مدير "الفرقان" سے بنوبی ہوجاتی ہے۔ بطور اشارہ اس مکتوب کا ایک اقتباس درج ذیل ہے:-"اس موقع پر اگر آپ عبداللہ عباس ندوی صاحب کے اس معصوما نہ مملہ کو بھی پیش نظر رکھیں کہ:-۔ "یزید کے خلاف شدت جذبات میں میرے قلم سے ایک ایسی عبارت نگل گئی جس سے حضرت ابوسفیان، حضرت ہندہ اور بنی امیہ کے بعض دیگر صحابیوں کی تنقییس کا مطلب بھی نکالاجا سکتا ہے۔" تو آپ کو موصوف کا تقیہ اور ڈھٹا ئی صاف نظر آ جا ئیگی کہ پورے ایک کالم میں مزعومہ دلائل کی بنیاد پر اور غیر مبہم الفاظ میں ان صحابۃ کو اسلام سے خارج کرنے کے بعد جب کی ٹوکنے والے نے انہیں ٹوکا تو آن حضرت نے اپنے ان خیالات سے تو بہ کرنے کے بجائے صرف اتنے اعتراف سے کام چلانے کی کوشش کی کہ پاں! میری عبارت سے ان صحاب کی تنقیص کا مطلب بھی ثالاجا سکتا ہے۔ ہمر حال میرا مدعا یہی ہے کہ اپنے وصاحتی بیان میں بھی عباس ندوی صاحب نے سر گز سر گزانیے فاسد خیالات سے رجوع نہیں کیا، بلکہ عام لوگوں کی سنکھوں میں د حول جھونکنے کی آوشش کی ہے۔ کم از کم آپ حضرات کو اس سے دحوکا کہیں تحانا

ی میں الدایت میں عمر بن الخطاب و جماعات اہل بیت النہوۃ میں لم ینقض العہد ولا بایع أحداً بعد بیعتہ لیزید"- (ابن کنیر، الدایۃ، ۲۳۲۸)-ترجمہ:- اور عبداللہ بن عمر بن خطاب نیز جماعت اہل بیت نبوت ان لو گول میں شائل تمیں جنہوں نے بیعت (یزید) نہ توڑمی اور یزید کی بیعت کر لینے کے بعد کمی اور کی بیعت نہیں کی۔

"وكذلك لم يخلع يزيد احد من بنى عبدالمطلب- وسئل محمد بن الحنفية فى ذلك فامتنع من ذلك أشد الامتناع و ناظرهم و جادلهم فى يزيد و رد عليهم ما اتهموه من شرب الخمر و تركه بعض الصلاة"-الي كثير البداية، ٢١٨/٨-

ترجمہ:- اور اسی طرح بنو عبد المطلب میں سے ہی کی نے یزید کی بیعت نہ توڑی- اور محمد بن حنفیہ سے اس (بیعت یزید توڑنے) کے معالم میں درخواست کی گئی توانہوں نے سختی ہے انکار کر دیا اور ان ( باغیوں ) سے یزید کے بارے میں بحث و محباد سہ کیا اور ا نہوں نے یزید پر شراب نوشی اور بعض نمازوں کے قصاء کر دینے کے جو الزامات لگائے تھے، ان کومسترد کرتے ہوئے پزید کی صفا ٹی میں دلائل دئیے۔ ۲- بقول داکشر عباس ندوی:-اس کتاب کو پڑھ کر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین اور اہل بیت نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت رکھنے والا ہر شخص دکھی ہوتا ہے۔ اور اس کے جذبات مشتعل ہو جاتے ہیں۔ مجھ پر بھی یہ تا ٹر شدت کے ساتھ ہوا۔ نتیجتاً میں نے اس کتاب پر تسمرہ کیا جو "تعمير حيات" ميں شائع ہوا"۔ ڈاکٹر عبداللہ عباس ندوی صاحب کے "اس قول فیصل" کو بانداز دیگر یوں بھی بیان کیا جا سکتا ہے کہ اس کتاب (واقعہ کربلااور اس کا پس منظر از مولانا سنسعلی ) کو پڑھ کر جو شخص دکھی نہیں ہوتا اور جس کے جذبات مشتعل نہیں ہوتے، وہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور اہل بیت نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت نہیں رکھتا۔ (لہذا اس کتاب کے مرک و مؤید مولانا منظور نعمانی، مصنف مولانا سنسعلی، سجاد ندوی نیز کتاب کی تأیید و تحسین و عدم مخالفت کے مرتکب ہزاروں علماء و محققین اور کروڑوں عامتہ المسلمین حب صحائبہ واہل بیت سے خالی اور فارغ قرار پاتے ہیں ) ؟ معاذ اللہ ۳۰- بقول د<sup>ا</sup> کشر عباس ندوی:-" یزید کے خلاف شدت جذبات میں میرے قلم سے ایک ایسی عبارت نگل گسی جس سے حضرت ابوسفیانؓ، حضرت ہندہؓ اور بنی امیہ کے بعض دیگر صحابیوں کی تنقیص كامطلب ثكالاجاسكتا تما- الخ"-ڈاکٹر عبداللہ عباس ندوی کا یہ ارشاد اس بات کی دلیل ہے کہ یزید کے خلاف شدت جذبات قلم سے ایسی عبارت بھی نکلوا دیتی ہے جس سے حضرت ابوسفیانٌ، حضرت ہندہ اور بنی امیہ کے دیگر صحابیوں کی تنقیص کا مطلب نکالاجا سکتا ہے۔ بالفاظ دیگر یزید کے خلاف شدت جذبات کا نتیجہ توبین و تنقیص صحائباً کی صورت

میں نگل سکتا ہے۔ لہذا احتباط کا تقاصا یہ ہے کہ بزید کے حوالہ سے قلب وزیان وقلم کو اعتدال و توازن کا عادی بنایا جائے۔ نیبز جس یزید کے خلاف شدت جذبات کا ڈاکٹر عبداللہ عباس کے ماں یہ عالم ہے، اسی یزید کے بازے میں سیدنا حسینؓ کے اعتدال کا یہ عالم ہے کہ وقت آخر بھی اس سے ملاقات ویڈا کرات کی پیشکش فرمار ہے ہیں :-"عبيد النيرين زياد نے عمرين سعد كو بھيجا تو حضرت حسينٌ نے فرما ما كہ: - تين یا توں میں سے میرے لئے ا**یک بات م**ان لو۔ یا تو محصے چھوڑ دو، صبے آیا ہوں، واپس جاؤں۔ اگر اس سے انکار کرتے ہو تو مجھے یزید کے پاس لے چلو، اس کے باتھ میں اپنا یا تحددیدوں - وہ جو پسند کرہے، فی**صلہ کر**ے الخ" -( ابوالحسن على ندوى، المرتضيٰ، اردو ترجيه اذ ذا كشر عبدالله عباس ندوى، ايد يشن سوئم، ص ٢٣, طبع لكمنوَ)-ڈاکٹر عبداللہ عباس ندوی کے بقول "ہاتھ میں ہاتھ دینے کا مطلب بیعت یزید نہیں بلکہ صلح جوانداز میں بات چیت ہے:-" (واما ) أن أضع يدى في يد يريد بن معاوية فيرى فيما بيني و بينه رأيه". اس عبارت کا دامنج مفهوم بہ ہے کہ یا توضح چھوڑ دو، میں خود پزید بن معاویہ سے جا کر صلح جوانداز میں بات کرلوں، پھر وہ میرے حق میں اپنی رائے دے ''۔ (اقتساس از تبصره دا کشر عماس ندوی، مطبوعه بیندره روزه "تعمیر حیات" مؤرخه ۱۰ ماریچ ۹۲ م)-ا گرمتعدد عربی دان اکا برامت کے برعکس "وصنع الید یبی الید" یعنی پاتھ میں یا تھ دینے کامطلب سیعت کے بحائے صلح جوانداز میں پات چیت ی مان لیا جائے تو ہمی مولانا ابوالکلام آزاد جیسے عربی دان کا یہ نقطہ نظر قابل توج ہے کہ ان کے نزدیک یزید کی ولی عہدی کی بیعت کی کوئی عملی خیشت نہیں، جب تک عملاً خلافت پزید کے یاس آ کراس کی بیعت کی تنمیل نہ ہوئی تھی۔ اور سید نا حسینؓ نے یزید کے مقابلہ میں طلب امامت وِخلافت کا فیصلہ اس وقت کیا جب سید نا معادیڈ کی وفات کے بعد ابھی مکہ و مدینہ میں بھی تنمیل بیعت خلافت یزید نہیں ہوئی تھی اور اہل عراق بھی مخالف تھے۔ گُر جب ابل عراق مسلم بن عقیل کے ماتھ پر کی گئی حسینی بیعت توڑ کر دھو کہ دیتے ہوئے بیعت پزید و این زیاد کر گئے تو سیدنا حسینؓ نے اقدام خروج واپس لے لیا اورطلب خلافت سے دستسر دار مو کئے : -

"لین جب وہ کوفہ پہنچے تو پکایک نظر آیا کہ حالت بالکل بدل جکی ہے۔ تمام ابل کوفہ ابن زیاد کے باتھ پر یزید کے لئے بنیعت کر چکے ہیں۔ اور سرزمین عراق کی وہ بے وفائی اور غداری جو حضرت امیٹر کے عہد میں بار با ظاہرِ ہو چکی تھی، بدستور کام کر ری ہے۔ یہ جال دیکھ کر وہ معاملہ خلافت ہے دستبر دار ہو گئے۔ اور فیصلہ کیا کہ مدینہ واپس چلےجائیں، لیکن ابن سعد کی فوج نے ظالما نہ محاصرہ کرلیا اور مع اہل وعیال کے قید کرنا چاہا۔ وہ اس پر بھی آمادہ ہو گئے تھے کہ مدینہ کی جگہ دمشق چلے جائیں اور براہ راست یزید سے اپنے معاملہ کا فیصلہ کر لیں ، مگر ظالموں نے یہ بھی منظور نہ کیا "- ( ابدالکام آزاد. سند خلافت، ص ۱۳۳۸-۱۳۰۹، داتا يسبشرز، لامور ۸ ۱۹۷۰، )-اینے تفصیلی کلام کے آخرمیں مولانا آزاد فرما تے ہیں:-· "جس كو مفصل أور معققا نه بحث ديكھنى مو، وہ شيخ الاسلام ابن تيميہ كى "منهان السنه'' حلد دوم كامطالعه كرے'' (سند خلافت، ص ۱۳۰۰)-مولانا آزاد کے اس پیان کی روشنی میں "باتھ میں باتھ دینے" کا مطلب و مفہوم خواد کچچہ بھی لیا جائے، بہر حال سیدنا حسینؓ اہل کوفہ کی غداری و بیعت یزید کے بعد اقدام خروج واپس لیکر پزید کے مقابلہ میں خلافت سے دستسر دار ہو چکے تھے۔ اور اس معامله میں مولانا آزاد بھی امام ابن تیمیہ کی "منہاج السنہ" میں بیان شدہ مفصل ومحققا نہ بحث کے مطالعہ کا مشورہ دیتے ہیں۔ جس کے مطابق پزید کے مقابلہ میں اقدام خردن واپس لیکر طلب خلافت سے دستبر داری نے سید نا حسینؓ کو "خروج عن الجماعت" کے شر سے معفوظ رکھا اور اسی بنا پر جان و مال وغیرہ کی حفاظت کی خاطر آپ کا ظالموں سے معر کہ آرائی کے نتیج میں مقتول ہونا شرعاً شہادت قراریاتا ہے۔ لہدا پرید کے خلافت شدت جذبات کہاں تک درست ہے، اس کا فیصلہ ڈاکٹر عبدالله عباس ندوی جیسے محترمین اس بیان ا بوالکلام کی روشنی میں بھی بخوبی فرما سکتے ہیں۔ اب رہا پزید کے خلاف شدت جذبات کا وہ سوال جو مفکر اسلام مولانا سید ابوالاعلی یں مودودی نے اٹھایا ہے کہ:-" دمشق کے دربار میں جو تحجیہ ہوا، اس کے متعلق روایات مختلف ہیں۔ لیکن ان سب روایتوں کو چھوڑ کر ہم یہی روایت صحیح مان کیتے ہیں کہ وہ حضرت حسینٌ اور ان

اس کے نتیجہ میں ایک طرف تو خلافت راشدہ کے بارے میں بھی (اہل تشیع سمیت جملہ) معرضین کی یہ دلیل قابل توجہ قرار پاتی ہے کہ انتخاب خلفاء خلایتہ کے وقت بھی اجماع صحابۃ رخصت کا پہلو اختیار کرنے پر ہوا تھا (ور نہ علیؓ ہی افصل بلکہ شرعاً خلیفہ بلافصل تھے)۔

اور دوسری طرف اس سے یہ دلیل نکالی جاتی ہے کہ جن صحابۃ نے قصاص عثمان کا مسئد حل موتے بغیر بیعت علیٰ کی اور پھر اسے بر قرار رکھا، انہوں نے بھی رخصت کا پہلواختیار کیا۔ جبکہ اس کے برعکس سید نا معاویۃ سمیت جن صحابہ کرامؓ نے بیعت علیؓ کو قصاص عثمانؓ سے مشروط کیا، انہوں نے عزیمت کا پہلواختیار کیا۔

اور تیسری ط ف عصر یزیدی کے بعد کیلیے کم از تم حکومت و سیاست کے معاملات میں "سنت احماث" بنقاصا نے احوال خصت کا پہلواختیار کرنا قراریا تی ہے جبکہ عدیمت کا پہلوا ختیار کرنے والا "مستثنی منہ" ہے۔ اس ظرر فکر و تاویل کے جو تیاہ کن اثرات "اجماع امت " اور "عقائد ابل سنت " ير مترتب موتے ہیں، وہ علماء ومحققین سے پوشیدہ نہیں۔ ونعوذ باللہ من شرور انفسنا ومن سيئات اعمالنا-

ان منقولہ اقتباسات کے حوالہ سے خلاصہ کلام یہ ہے کہ مولانا سنجلی کی کتاب "واقعہ کر بلااور اس کا پس منظر " پرڈا کثر عبداللہ عباس ندوی کے تبصرہ کی طرت ان کے وصاحتی بیان کی مذکورہ ابتدائی سہ نقاطی عبارت بھی ان کے علمی و دینی مقام و مرتب کے شایان شان نہیں۔ اور مولانا سنبطی کی معر کته الارا، تصنیف "واقعہ کر بلااور اس کا پس منظر " کو باعث اشتعال و خلاف صحابہ و ابل بیت وغیرہ وغیرہ قرار دینا نیز یزید کے خلاف شدت جذبات میں حد اعتدال سے تجاوز کرنا ایسا بلاکت خیر طرز فکر ہے جس کی لپیٹ میں "مولانا لعمانی و سنبطی و سجاد ندوی نیز دیگر لا تعداد اکا برو مؤید ین کتاب سے مفکرین بیک جنبش قلم آجاتے ہیں۔ لمدا نصوص قرآن و مید مواد کا بر اور ادب کا بر مفکرین بیک جنبش قلم آجاتے ہیں۔ لمدا نصوص قرآن و سنت کے معلی ندوی جیسے لاتعداد اکا بر مفکرین بیک جنبش قلم آجاتے ہیں۔ لمدا نصوص قرآن و سنت کے مطابق معام محاب ہو ابل بیت نیز ان کے بعد مقام تا بعین عظام کو بھی ملوظ رکھتے ہوئے حد اعتدال و عدم مفکرین بیک جنبش قلم آجاتے ہیں۔ لمدا نصوص قرآن و سنت کے مطابق محاب ہو مؤلرین بیک جنبش قلم آجام ہیں عظام کو بھی ملوظ رکھتے ہوئے حد اعتدال و عدم ابل بیت نیز ان کے بعد مقام تا بعین عظام کو بھی ملوظ رکھتے ہوئے حد اعتدال و عدم شدت جزبات لازم ہے۔ اور یہی ڈاکٹر عبداللہ عمان میں خوب کے مطابق مقام محابین محاب کے معابی او عدم ابل بیت نیز ان کے بعد مقام تا بعین عظام کو بھی ملوظ رکھتے ہوئے حد اعتدال و عدم شدت جذبات لازم ہے۔ اور یہی ڈاکٹر عبداللہ عبان ندوی اور ان جیت دیگر عظیم

21- جناب خالد مسعود، مدير "تدبر" لايور

( تلميذ مفسير قران مولانا امين احسن اصلاحي )

متاز عالم و منفق جناب خالد معود، مدیر، منام "تد بر" لاہور و تلمید مفسر قرآن مولانا امین احسن اصلاحی نے مولانا سنسبلی کی کتاب "واقعہ کر بلا اور اس کا پس منظر " پر مفصل وجامع تبصرہ فرمایا ہے جس کا ایک اقتباس درن ذیل ہے:-"میدان کر بلامیں کیا ہوا؟ اس سلسلہ کی روایت کو فاصل مصنف متصاد اور اعجو بر روایتوں کا ایک جنگل قرار دیتے ہیں جو صرف تحیر کا باعث ہو سکتا ہے- یہ بے سند، ناقابل اعتبار، مبالغہ آمیز، زندگی کے حقائی ہے مثی ہوئی اور راویوں کی قوت تخیل کا کر شمہ ہیں- یہ کس معرکہ کارزار کا تا ثر نہیں دیتیں بلکہ میلہ علاظ کا تا ثر دیتی ہیں- جمال لوگ اٹھ اٹھ کر اپنی خطا بت کے حوال دیمیں ، پس بھر مبارزت ہوتی جب پھر جنگ کا طویل سلسلہ چلتا ہے- اس میں راویوں نے ماتی ماحول پیدا کیا اور شیعی عقائد کے حق میں فضا ہموار کرنے کی کوش کی ہے- میدان کر بلا کے واقعات اور اس کے بعد کی

فاصل مصنف کے نرذیک ابتداء میں بنو عقیل کے نعرہ انتقام اور بعد میں ابن یزیاد کے کوفہ میں بیعت لینے پراصرار نے معاملہ خراب کر دیا۔ ور نہ نہ یزید اور نہ اس کے ید نی گور ٹروں نے حضرت کے ساتھ کوئی سخت معاملہ کیا تعا۔ ابن زیاد ایک سخت کبیر منتظم اور بیوامیہ کا احسان مند تھا۔ کوفہ کے حالات اس کے لیے ایک چیلیج بنے ہوئے تھے جن میں اس نے وہ روش اختیار کی جو امت میں ایک عظیم حادثہ کا پیش خیمہ بن فاسل مصنف نے دوانتہاؤں کے درمیان ایک ایسی راہ اعتدال تک پنینے کی کوشش کی ہے جس سے نہ کسی صحابی رسول کے کردار پر حرف آئے اور نہ بے جا تعسب سے کام لیاجائے۔وہ یقیناً اس کوشش میں کامیاب رہے ہیں "۔ ( تبصره خالد مسعود "واقعه کربلادوراس کالپس منظر، مطبوعه مجله "تد بر" لامور منَّ ۱۹۹۴، ص ۲۳۷)-جناب خالد مىعود كے مذكورہ تبصرہ كے علاوہ ان كے بيان كردہ صدر اول كى تاريخ کے لئے چند رسما ثلات اتنے قیمتی اور منفرد بیں کہ انہیں جملہ مؤرخین و معققین کے استفادہ کے لیے من وعن نقل کرنا نا گزیر ہے۔ صدر اول کی تاریخ کے لئے چند رہنما نکات تد ہر کی گذشتہ اشاعت میں ہم نے مولانا عتیق الرحمن سنسجلی کی کتاب واقعہ کربلا

کا تعارف کرد یہ تھا۔ سمارے ایک قاری نے یہ استفسار کیا ہے کہ اس واقعہ کے بارہے میں تد بر کا اپنا مؤقف کیا ہے؟ یہ واقعہ امت مسلمہ کے اندر اختلا**ف کی جڑ سے اور ا**س کی توجیہات کی بڑی بہتات ہے۔ اس لیے لوگ وقتاً فوقتاً اس کے بارے میں استفسارات کرتے رہتے ہیں۔ ادارہ تد بر کا موصوع تاریخ نہیں ہے۔ لہذا ہم تاریخ کے میائل کے بارے میں تحقیق کے دعویدار نہیں ہیں۔ تاہم سماری رائے میں صدر اول کی تاریخ کے بارے میں بنیادی رہنمائی خود قرآن وسنت سے مل جاتی ہے۔ اس کی روشنی میں اگر مؤرخین کے بتائے ہوئے ان امور پر غور کیا جائے جن پر ان کا اجماع ے تو سمارے خیال میں حق سے قریب تر نتائج تک پہنچا جا سکتا ہے۔ مثال کے طور پر سم یہاں چند نکات کا تذکرہ کرتے ہیں۔ ر سول الله من من الله و به مقام حاصل ہے کہ آپ کے فرض رسالت کی کامیا بی کے ساتھ تکمیں اور دوسرے ادیان پر غلبہ کی خبر خود قرآن نے دی ہے۔ تیمیس برس کی محنت کے بعد آپ نے انسا نوں کی وہ جماعت تیار کی جو قر آن کے الفاظ میں کفار کے لئے بے حد سخت اور اہل ایمان کے لئے نہایت شفیق تھی۔ اس کی تمام جدوجہد کا مقصد اللہ کی رصا کی تلاش تھی- ایمان کی نورانیت ان یا کیزہ انسانوں کی جبینوں سے ہویدا تھی اور ان کے شب وروز خدا کی محبت میں رکوع وسجود میں بسر ہوتے تھے۔ لہذا <sup>ت</sup>ر آن کومانے والا کوئی شخص کسی ایسے نقطہ <sup>ک</sup>نظر کو نہیں مان سکتا ہے جس میں رسول اللہ من میں کہ اس جماعت کو اسلام کی باغی یا ایمان سے خارج بتا یا گیا ہے۔ ایسا نقطہ نظر مان لینا رسول اللہ ٹیٹیٹیٹم کو معاذ اللہ اپنے فرض رسالت میں ناکام ماننے کے مترادف

۲۔ در آن مجید نے صحابہ کرام کی جماعت میں سابقوں اولون، مہاجرین، انصار اور بعد میں اسلام لانے والوں کے الگ الگ درجات بیان کے بیں۔ پہلے گروہوں کی بطور خاص تحسین فرماتے ہوئے خبر دی ہے کہ اللہ ان کے حسن کار کردگی کے باعث ان سے راضی ہو گیا۔ ان کا صلہ اللہ کے ہاں مفوظ ہے۔ قر آن کے اسی بیان کی روشنی میں صدر اول کی اسلامی حکومت اور عوام دونوں نے جماعت صحابہ کے ان طبقات کے ساتھ ہمیشہ خاص معاملہ کیا اور ایکھ اکرام میں کوئی کسر نہیں چھوڑی۔ ایکھ بارے میں بھی

کی برائے میں مقدر کا بر من ور کر ایک محدور نہیں ہوا۔ ور نہ وہ اس کو تمند سے بیشوں کے سامنے کی حکومت سے کفر بواخ کا صدور نہیں ہوا۔ ور نہ وہ اس کو تمند سے بیشوں برداشت نہ کرتے۔

نے اپنی جانشینی کا فیصلہ کرنے والی کمیٹی میں حضرت عبداللہ بن عمر کو ہمی رکن نامزد کیا تھا۔ وہ مشورہ میں شمر مک تھے لیکن حضرت عمرٌ کی مدایت کے مطابق خلیفہ نہیں ہو کتے تھے۔ بیاس لئے نہیں کہ ایسا کرنا خلاف شمرع ہوتا بلکہ اس لئے کہ حضرت عرَّ کے بقول بار خلافت کی جوابد ہی کے لیے خاندان بنی عدی میں سے تنہا حضرت عمرٌ ہی کافی تھے۔ اسّی طرق حضرت علیؓ کی جانشینی کے لئے ان کے صاحبرادے حضرت حسنؓ کا ا نتخاب کیا گیا حالانکہ ان سے اہل تر اور زیادہ تجربہ کار معمر صحابہ بڑی تعداد میں موجود کھر خاص واقعہ کربلامیں اس امر پر مؤرخین کا اتفاق ہے کہ حضرت حسینؓ کے کوفیر جانے کے فیصلہ سے متعدد صحابہ نے اختلاف کیا۔ اس لیے نہیں کہ وہ خدا نخواستہ اسلام کے بھی خواہ نہ تھے بلکہ دین کے ان وفادار وجا نثار خاد موں کی نگاہ میں حقائق وہ نہیں تھے۔ جو حضرت حسینؓ کو بتائے گئے تھے۔ اصل صورت حال سے مطلع ہو کر حضرت حسین کا تین شمرائط پیش کرنا بھی -^ ا یک تاریخی حقیقت ہے۔ اس اقدام کا صاف مطلب یہ ہے کہ وہ اپنے اقدام کو کفر و اسلام کے معرکہ کی حیثیت نہیں دے رہے تھے۔ بلکہ اب وہ اس غلط فہمی سے نکل آئے تھے جس میں مبتلا کئے گئے تھے۔ ور نہ کفر کے مقابل میں اسلام کے حق میں اٹھایا ہوا قدم واپس لینے کے کیامعنی ؟ جس دور میں واقعہ کربلا پیش آیا اس زمانہ کے لوگوں نے اس کو کسجی کفر و \_9 اسلام کی آویزش کے رنگ میں نہیں دکھایا بلکہ اس کوا یک افسوس ناک حاد شہ کی حیثیت دی۔اس حیثیت کا تعین کرنےوالوں میں بڑے جلیل القدر صحائبًر شامل تھے۔ سمارے خیال میں اس پر آشوب دور کے ہر اس مؤرخ کی تحقیق یقیناً قابل قدر ہے۔ جو مذکورہ بنیادی حقائق، جو قر آن وسنت کے نصوص اور مؤرخین کے اجماع پر مبنی بیں، کالحاظ کرکے حقیقت کو دریافت کرنے کی سعی کرے، ان حقائق سے مبٹ کر جب ہم کوئی رائے قائم کرتے ہیں تویہ امت کے اندر تفرقہ اور انتشار کا باعث ہوتی

(بابنامه "تدبر "ایبور، با بت ماه اکت ۱۹۹۲ م)-

۸- یروفیسر محمد حاجن شنخ (حيدر آباد، سنده، ياكستان)

یا کستان کے ممتاز استاذ تاریخ، پروفیسر محمد حاجن شیخ "واقعہ کر ہلااور اس کا پس منظر " پر تبصرہ فرماتے ہوئے اپنے کمتوب بنام مدیر "ماہنامہ الفرقان لکھنسو، موَرض ١٢ اکت ۱۹۹۲ء میں فرما تے ہیں :-" پروفیسر محمد جاجن شیخ حبدر آیاد سنده (یا کستان) كمرمى إالسلام عليكم ورحمته ابتدو بركاته-م آب کا خط مورخه ۲۰/۷/۲۴ ، موصول ہوا۔ ۲۲عدد "واقعہ کربلا" یہویج گئی۔ حضرت مولانا عتیق الرحمن سنسیلی صاحب نے کتاب "واقعہ کربلا" فلصنیف فرما کرایک بہت بڑا کارنامہ انجام دیا ہے۔ میں سن ۱۹۵۲ء سے لیکر سن ۱۹۸۳ء کک اسلامی تواریخ کا پروفیسر رہا ہوں۔ میں نے پرچہ '' بنوامیہ'' ایم اے والوں کو سات سال، "انگریزی زبان " میں، سن ۲۲۰ء سے سن ۱۹۷۰ء کک، پڑھایا ہے۔ جس میں شیعہ طلب بھی موجود ہوتے تھے۔ اکثر حقائق جو حضرت مولانا نے دیتے ہیں، ان کی تصدیق انگریزی زبان کی کتا بوں میں بھی موجود تھی۔ جن حالات میں حضرت حسین کا خروج پزید کے مقابلہ میں تھا، وہ اس وقت سازگار نہ تھے اور نہ اس وقت مصلحت تھی۔ لیکن خدا تعالٰ کی مشیت تھی جس کے تحت یہ سانحہ وجود میں آیا۔ جس میں مستقبل میں امت محمد یہ کے لیے رسمائی ہے۔" فقط والسلام -بنده محمد عاجن شنخ

(کمتوب بروفیس محمد حاجن شیخ، بنام مولانا خلیل الرحمن سجاد ندوی. مدیر ما مبنامه "الفرقان، لکعنتو، مؤرخ ۱۲، اگست ۱۹۹۲، . مطبوعه "الفرقان" وراحق" دواتعه کر بلااوراس کا پس منظ، حصه دوم، ص ۵۳۲۵، میسون پبلی کیشسر، ملتان )-

مورا گست ۹۴.

( کمتوب مولانا محمد عبدالله بنام مدیر "الله قان "لکھتو، ۱۹۹۴، وراحع واقعہ کر بلااوراس کا پس منظر )-(مطبوعہ ملتان، جلد دوم . مس ۵۱۲ – ۵۱۷ )۔

-

(THE UNIVERSAL MESSAGE, KARACHI) •٢- مامنامه "يونيورسل ميسج" كراچي (جولائي ١٩٩٢ء) کراچی سے شائع ہونے والے ایک اہم انگریزی ماہنامہ " یونیورس سیسی " (

رہی سے حال سوط والے ایک مجمع کوالے میں معلمہ میں مولانا سنسولی کی کتاب (Universal Message) کے شمارہ جولائی 199۴ء میں مولانا سنسولی کی کتاب "واقعہ کربلا اور اس کا پس منظر" مطبوعہ لکھنٹو پر تبصرہ کا ایک اقتباس درج ذیل

"Research has always been in dire demand in Urdu works. If this research pertains to a tragic episode of Muslim history casting its ominous shadows of dispute, disension and violent reactions, it becomes an acute need. What Maulana Atiqur Rahman has done through this book is to academically contribute towards this need, this is the mangum opus of his extensive study

To forestall objections, Maulana Atiqu# Rahman writes:-

We have no relationship with Yazid, if there is, it is firstly with Hazrat Hussain. We have no relationship with Hazrat Muawiyya, if there is, it is firstly with Hazrat Ali. (Page 20)

And throughout his research work, besides being guided by this memorable quote, he has indefatigably tried to be impartial and unprejudiced, a truth seeker and a strict thrasher of fact from fiction."

ترجمہ:- اردو تصنیفات میں تعقیق کی سمیشہ شدید تحمی محسوس کی گئی ہے۔ اور اگر اس تعقیق کا تعلق اسلامی تاریخ کے ایک ایے المناک واقعے سے ہو جس کے اندوہ ناک اثرات، تنازمہ، اختلاف اور تشدد آسیز رد عمل کی صورت میں رونما ہوئے سول، تو اسکی ضرورت اور اسمیت اور بھی بڑھ جاتی ہے۔ مولانا عتیق الرحمن نے اپنی اس تصنیف میں جسے بے وسیع مطالعے کا شاہکار کھنا چاہئیے، اسی علمی ضرورت کو پورا کیا ہے۔

اعتراصات کی پیش بندی کی خاط، مولانا عتیق الرحمن نے یہ وصاحت کر دی ے کہ:- یزید سے سماری کوئی رشتہ داری نہیں- اور اگر ہے تو پہلے حضرت حسین سے ے۔ حضرت معادیۃؓ سے ہماری کوئی رشتہ داری نہیں۔ اور اگر ہے تو پہلے حضرت علیؓ *سے ہے۔ (ص*۲۰)- ب ۔ اپنی س پوری تحقیقی تصنیف میں انہوں نے اپنے اس یاد گار قول کو ملموظ رکھا ے- اور ایک غیر جانبدار اور بے تعصب طالب حن کی حیثیت سے حقائق کوافسا نوں سے الگ کرنے کے لئے بے پناہ حیان پھٹک کی ہے۔ " ( تبصره "واقعه کر بلاادرای کا بس منظر " مامنامه " یونیورسل میسیج " کراچی، جولانی ۱۹۹۲، ) ایے تفسیلی تبصرہ کے آخر میں تبصرہ نگار خلاصہ کلام کے طور لکھتے ہیں:-"M. Atiquar Rahman's book is thought provoking, in formative and based upon history. It is a

MUST for research on Karbala. (Abul Amal)"

( Universal Message, Karachi, July 199,2)

ترجمہ:- مولانا عتیق الرحمن کی کتاب فکر انگیز، پراز معلومات اور تاریخ پر مبنی ہے- کربلا کے واقعہ پر تحقیق کے لیے اس کا مطالعہ نا گزیر ہے۔ (یونیورسل میسیج، کراچی، جولائی - (1995

۲۱- الدكتور حمد محمد العربيان، جده

٢٢- الشيخ محمد بن ابراميم الشيباني، کويت

جامعتہ الملک عبدالعزیز، جدہ کے استاذ التاریخ ڈاکٹر حمد محمد العرینان نے عہد یزید میں واقعہ حرہ و بیر متی کعبہ کے حوالہ سے ایک مختصر و جامع مقالہ تحریر فرمایا- جو جامعہ کے 'کلیتہ الاداب'' کے تحقیقی مجلہ میں قسط وار شائع ہوا- (جلد ۵، ۱۹۷۷ -۱۹۵۸)- بعد ازال اسے کتابی شکل میں 'کمتبہ ابن تیمیہ'' کویت نے شائع کیا ہے-(طبع اول ۲۰۰۳ ہر / ۱۹۸۲، و طبع ثانی ۲۰۰۸ ہر/ ۱۹۸۸،)- کتاب کا عنوان ہے:-(طبع اول ۲۰۰۳ ہر / ۱۹۸۲، و طبع ثانی ۲۰۰۸ ہر/ ۱۹۸۸،)- کتاب کا عنوان ہے:-اباحة المدینة و حریق الکعبة فی عہد یزید بن معاویة بین المصادر القدیمة والحدیثة.'' (بے حرمتی مدینہ و آتشردگی کعبہ در عہد یزید بن معاویة - قدیم وجدید مصادر کی روشتی میں)-

اس کتاب میں قدیم وجدید مصادر تاریخ اور مؤرخین کا اعتقادی و روایا تی ستجزیہ کرتے ہوئے پزید مخالف پروپیگندہ کا تنقیدی و تحقیقی دلائل ہے رد بڑی کامبانی ہے کیا کتاب کے دوسرے ایڈیشن کی ابتداء میں کویت کے ممتاز محقق وعالم اشیخ محمد بن ابراميم الشيبا في كا حالات يزيد پر مشتمل كيك مختصر و جامع مقاله بطور ابتدائيه شامل ہے۔ جس میں موصوف نے امیر یزید کی سیرت و شخصیت کو اجا کر کرتے ہوئے د شمنان یزید کے بروپیگندہ کامؤٹرر دوابطال فرما کر حِقائق کوداضح کر دیا ہے۔ رہ یه مختصر وجامع کتاب یزید مخالف پروییگنده کی مسموم فصاء میں ایک تحقیقی منارہ نور کی حیثیت رکھتی ہے۔ جس کو عرب و عجم میں قبول عام حاصل ہوچکا ہے۔ (اردو ترجمہ از سعید الرحمن علومی بعنوان: ''امیر یزید بن معاویہ کے خلاف دو سنگین الزامات کا طارُه-")-اس کتاب کی طبع ثانی میں شامل الشیخ محمد بن ابراسیم الشیبانی کے تقریباً بیس صفحات پر مشتمل تنسیبلی مقالہ، بعنوان "یزید بن معاویّہ کے حالات میں بھی انتہا کی قیمتی معلومات درج بیں۔ جن کے مطالعہ سے یزید کی سیرت طیب وخلافت شرعیہ نیز واقعہ کربلا وغیرہ سے اس کے بری الذمہ ہونے کے اہم دلائل وحوالہ جات فراہم ہوتے ہیں۔ یزید کے آخر کلمات کاذ کر کرتے ہوئے شیخ شیبانی لکھتے ہیں :-"عبدالرحمن ابی الاعور کہتے ہیں: بعض ابل علم نے مجھے بتلایا کہ یزید نے اپنی وفات سے قبل اخری بات جوکہی، وہ یہ تھی:-اللهم لا توُّ اخذنی بمالم احبه ولم ارده، واحکم بینی و بین عِیدِالله بن

(اے اللہ جس چیز کو میں نے پسند نہیں کیا اور نہ اس کا ارادہ کیا تھا، اس کی بناء پر میرا مواخذہ نہ فرما- اور میر بے اور عہیداللہ بن زیاد کے درمیان ا نصاف فرما)-محمدالشیبانی، یزید کی مہر کے بارے میں لکھتے ہیں کہ اس پریہ الفاظ کندہ تھے:-أمنت بالله العظيم" (البداية و النهاية، ج٨، ص ١٣٦) (میں خداوند عظیم پرایمان لایا)۔ یزید نامی کئی صالحین کا ذکر کرتے ہوئے یزید بن معادیَّہ بن ابی سفیان سمیت درج ذیل راویان حدیث کے نام لکھتے ہیں :-یزید بن معاویہ البکا بی-کوفہ کے رہنے والے متصے- حذیفہ بن یمان رضی اللہ تعالی عنہ سے انہوں نے روایت کی- جبکه ان سے ایاد بن تقیط رحمه الله تعالی فے روایت کی-یزید بن معاویہ التخعی حضرت عبداللہ بن مسعود رصی اللہ عنہ کے خادم-یزید بن معاویه، ابوشیسهالکوفی -٣ انہوں نے عبدالملک بن عمیر، سلیمان بن اعمش، عاصم بن بہدل سے روایت کی جبکہ ان سے سعید بر منصور اور جبارہ بن مغلس نے روایت کی۔ حدیث نبوی کے مطابق مغفرت یافتہ ادلین تشکر مجاهدین قسطنطنیہ کے حوالہ سے امام ذہبی فرماتے ہیں :-یزید کی خوبیوں اور کمالات میں ایک بڑی نیکی غزوہ قسطنطنیہ ہے کہ یزید اس کا سپر سالار تعا- اور اس میں حضرت ا بو ایوب ا نصار بھی چیے حضرات شامل تھے ۔ شیخ محمد بن ابراہیم الشیبانی کے اس مقالہ میں یزید کے حوالہ سے متعدد مثبت اتوال اکابر امت نیز یزید کے سلسلہ میں تحریر شدہ مختلف النوع کتب کے نام ہمی مختلف مقامات پر موجود ہیں۔ نیبز پورے کا پورا مقالہ انتہا تی ایم اور قیمتی مواد پر مشتمل ہے خلاصہ کاام یہ بر کہ عصر جدید کی اس منتصر مگر جامع تحقیقی تصنیف نے خلافت یزید میں "واقعہ حرہ" و" بے حرمتی کعبہ" کے سلسلہ کی منفی روایات کے مصادر وراویان

ابن طولون مؤلف "قيدالشيريد من اخبار يزيد " -20 ( "قيد الشريدين اخبار يزيد "لابن طولون )-تحقيق محمد زيسهم، القاحرة، ٢ • ١٢ه احد الممام- ا العلامه الخفاجي ( شارح البيغاوي ) (مؤلف كتاب "الكلام في سيد نامعاويتروا بنه يزيد) سوانی کتاب از الخفاجی - قلمی نمبر ایم، صفحات ۲۵۶، دار للكتب القومية التيموريه، القاحرة - ) الشيخ عمر ابوالنصر (مؤلف "يزيد بن معاوية) -12 مشهور معسری محقق ومورخ عمر ابوالنعبر کی مختصر تصنیف کا نام ہے-:-"يزيد بن معاويه "

د كتور صلاح الدين الدين المنجد (مؤلف "يزيد بن معاويه") -۲۸

منفر د و ممتاز عرب محقق و مصنف د کتور صلاح الدین المنجد، نے شیخ الاسلام ابن تیمیہ کی تحقیق کے مطابق اپنے رسالہ "یزید بن معاویہ "میں دیگر مور کے علاوہ امام غرابی کا وہ فتوی بھی گفتل فرمایا ہے۔ جس میں یزید کو "رحمتہ اللہ حلیہ "کہنا درست قرار دیا گھیے۔ (مس۲۲)۔

الاستاذ محب الدين الخطيب (محقق "العواصم من القواصم) -19

عصر جدید کے بیروف عالم و محقق محب الدین الخطیب، جنہوں نے قاضی البوبكر ا بن العربي كي حمايت يزيد پر في مشهور تصنيف "العواصم من القواصم" كو تصحيح وتحقيق محنت شلقط بعد شائع كيا بن فرمات بين :-"جس دن یزید کے حالات کی تحقیق ہوگی اور لوگوں کے سامنے اس کی زندگی کی حقیقی صورتحال دامنم ہو گئ، توا**س وقت معلوم مو**کیہ وہ ان بہت سی شخصیتوں سے قطعاً یہ پی ہے، اور جن کی تعریفوں کے گون گار ہی ہے، اور جن کی عظمتوں کو خراج یحسین پیش کررہی ہے۔ (العواصم من القواصم ، تحقيق : محت الدين الخطيب ، طبع معر)-

الاستاذ محمد كردعلى -1~+ عصر جديد کے معروف عالم ومحقق ومسنف الاستاذممد کرد على فرماتے بيں : -جب ہم بہت سی ان با توں پر غور کرتے ہیں جو یزید بن معا**دیہ** کے متعلق بعض لوگوں، جیسے معودی وغیرہ، نے کہیں، تو تاریخی حقائق ان کی تصدیق نہیں کرتے۔ کیونکہ ایسے حضرات نے دانستہ پر فض و سبا کیجت کی خدمت کی۔ ایسی خدمت جس کا توڑ تفقه مؤرخ حضرات نے کیا۔ (کورالاجداد، ص ۱۰۸)------

فرزندان امیر شریعت سیدعطاءاللّدشاہ بخاری ادرنواسہ امیر شریعت جناب سید محد کفیل بخاری د دیگرافراد خانوادہ بخاری نے اپنی عظیم الثان علمی و دینی خدمات کے ساتھ ساتھ بنوامیہ مخالف پر و پیگندہ کے رد میں بھی عظیم الشان کر دارا دا کیا ہے۔ چنا نچہ تحفظ ختم نبوت ، دفاع صحابہ د ر دِسائیت کےسلسلہ میں تصنیف د تالیف، تقریر دُنبلغ ادر تنظیم دخر یک احرار کے ساتھ ساتھ سید نا معادیہ د خانواد ہِ سیدنا معادیہ رضی اللہ عنہم سے خصوصی عقیدت د وابستگی ان اکا برِ امت کا طرہ امتیاز ہے۔ اس سلسلہ میں احباب اغیار کی مخالفتیں مول لیتے ہوئے رجب ۱۳۸۱ ھ مطابق تمبر ا ۱۹۶۱ء میں سرز مین یا کستان پر سب سے پہلے'' یوم معادیہ'' منانے کی داغ بیل انہی مجاہدین کی جانب ہے ڈالی گئی۔مولانا سیدابومعادیہ ابوذ ربخاری ،مولانا سید عطاء انحسن بخاری اور دیگر حضرات نے اس سلسلہ میں قید وبند، قاتلا نہ حملوں ، طعن دشنیع ، تسخر داستہزا، عرض طرح طرح کی تکالیف اوراذیتیں برداشت کیں مگران کے پائے ثبات میں لغزش نہ آنے یائی ۔سید ابومعاد یہ ابوذر بخاری کی عظیم الثان تصنیف'' سیرت سید نامعادیہ نیز دفاع صحابہ'' کی اس جدوجہد کے طفیل آج دفاع صحابه تعظیم سیدنا معاویةً وآل معاویة کا کاردانِ احراراک سیل روال بن چکاہے۔ وذالك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذوالفضل العظيم جانشینان و دابستگانِ امیر شریعت کے پزید کے بارے میں نقطہ نظر کے سلسلہ میں

ان سب نے ۵۱ ہے کے معرکہ میں اس دور میں قسطنطنیہ کے کمانڈ ریزید کے پیچھے نمازیں پڑھیں ۔ اور جب ای میدان میں میز بان رسول تلایق حضرت ابوا یوب انصاری کا انتقال ہو گیا تو شرع ضا بطبا اور مسنون عمل کے مطابق یزید نے ابوا یوب کا جنازہ پڑھایا تو تمام صحا بر شمیت سید نا حسین ٹنے بھی یزید کی قیادت میں شرکت جہاد کی طرح اس کی امامت میں نماز جنازہ بھی ادا کی تھی ۔ اب تا شرع میں آگیا ؟ دل شعنڈ اہو گیا، ہم کیف وہ کلمہ گوتھا، مسلمان تھا۔ ذاتی کر دار ہم نے نہیں دیکھا اور عام روایات جعلی اور جھوٹی ہیں ۔ سید نا حسین ٹنے اس کو میڈیں کہا جو آپ عام طور پر کہتے ہیں ۔ اور جو کچھنام کے مولوی ذاکر اس کے متعلق کہتے ہیں ۔ سید نا حسین ٹنے وہ نہیں کہا جو آپ عام طور پر فرماتے تھے، ان کی باتوں کا خلاصہ ہی ج

ہم میں اپنے اپنے باپ کی وجہ سے اختلاف ہے۔ وہ دونوں بڑے تھے۔لیکن اب ہم دونوں کی لڑائی اختتام پذیر ہو کتی ہے۔ وہ میر کی شرائط مان لے، مجھ سے وہ گفتگو کر یے تو اصبع یدی فسی یدہ میں اس کے ہاتھ میں ہاتھ دینے اور بیعت کرنے کو تیار ہوں۔'

(کھنؤ) ۳۵\_مولانا سدمجر مرتضى ندوى (كھتو) ۳۷۔ مولانا محمد حسان نعمانی ٢٢ مولا ناخليل الرحن سجاد ندوى (لكصنة)

سیدنامعاویہ وحسین کی تعظیم وتجلیل، خلافت یزید کی شرعی و تاریخی حیثیت، فس یزید کی تر دید اور اس کے قتل حسین کے بری الذمہ ہونے نیز شیعان کوفہ کی غداری و بیعت ابن زیاد کے بعد دست دردست یزید کی حسینی پیچکش سمیت متعدد اہم حقائق و انکشافات پر مینی , واقعہ کر بلا اور اس کا کپس منظر، (مطبوعہ لکھنو ۱۹۹۲ء) کی تصنیف میں مدومعاون فہ کورہ بالا و دیگر اہل علم وفضل کا ذکر کرتے ہوئے مؤلف کتاب مولا ناعتیق الرحمٰن سنبصلی (فرزند مولا نا منظور نعمانی) رقمطراز ہیں:۔

> , کتاب کی تیاری کے سلسلے میں جن اصحاب کی مدد کا میں ممنون ہوں، اُن میں سرفہر ست نام جناب مولانا سید محمد مرتضی صاحب، ناظم کتب خانہ , دارالعلوم ندوۃ العلماء،، کا ہے۔ جن کی عنایت و کرم فرمائی سے ضرورت کی ہر وہ کتاب جو کتب خانہ میں تقی، بردقت اور با آسانی دستیاب ہوئی۔ اللہ تعالیٰ ان کو اس مہر بانی کا بہترین اجر میری طرف سے دے۔....

> ہر وقت کے اور حسب ضرورت مددگاروں میں میرے عزیز برادر خورد میاں خلیل الرحمٰن سجاد ندوی رہے۔ اللّٰہ انکو سلامت باعافیت رکھے۔۔۔۔۔ اُن کا اور میرے چھوٹے، اور ان کے بڑے بھائی میاں حسان نعمانی، ناظم , کتب خانہ الفرقان،، کا اس کی یحیل و تیاری میں بڑا

(عتيق الرحمن سنبصلى: واقعه كربلا اور اس كالپس منظر، مقدمه، ص ٣٣٠)

مولانا خلیل الرحمٰن سجاد ندوی (مدیر ماهنامه , الفرقان ،، لکھنو و خادم تغییر , بندوہ العلماء،،) قصه حسینؓ دُیزید میں اعتدال و انصاف کی اہمیت کے حوالہ سے تحریر فرماتے ہیں:۔

, برادر معظم مولانا غتیق الرحمٰن سنبھلی نے اپنی کماب , دافعہ کربلا ادر اس کا پس منظر،، کے مقد مے میں , مؤلف کی ذمہ داری،، کے زیر عنوان لکھا تھا:۔ , بزید سے ہماری کوئی رشتہ داری نہیں۔ اور اگر ہے تو پہلے حضرت حسین ؓ سے ہے۔ حضرت معاویہؓ سے ہماری کوئی رشتہ داری نہیں۔ اور اگر ہے تو پہلے حضرت علیؓ سے ہے۔ مگر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس کی طرف یہ تمام رشتہ داریاں لوثتی ہیں۔ اُن کی مبارک تعلیم نے ہمارا رشتہ سب سے پہلے حق اور صدافت کے ساتھ قائم کر دیا ہے، باقی تمام رشتہ داریوں کا درجہ اُس کے بعد رکھا ہے۔

> يأيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولو على انفسكم أو الوالدين والأقربين. (سورة نباء، آيت ٣٥) اے ايمان والو! مضبوط كمر به وانصاف ك ساتھ، كواه بن كرالله كر اگرچه كوابى تمبار ب ايخ خلاف بو يا تمبار ب والدين اور رشته داروں كے خلاف بو۔

> یایها الذین آمنو کونوا قوامین لله شهدا، بالقسط ولایجرمنکم شنآن قوم علی ألاتعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوی. اب ایمان والو! کمر بر مضبوط الله کے لیے، الله کے گواہ بن

کر۔ اور کمی قوم کی دشمنی شہیں نے انصافی پر آمادہ نہ کہوے۔ انصاف ہی کرو کہ بیقرین تقویٰ ہے۔

اسلام کی اس واضح اور صریح تعلیم کو دُھیان میں رکھتے ہوئے ہمیں تو اس کی کوئی منجائش نظر نہیں آتی کہ بزید کے لیے اور حضرت حسین کے لیے ہمارے پاس الگ الگ تراز واور الگ الگ بانٹ ہوں۔

السعین تدمع و القلب یحزن و لانتقول إلا ما یوضی به ربنا۔ آنکھوں میں نم ہے اور دل میں نم ۔ گمر زبان ہے بس وہی کہیں گے جو ہمارے رب کو پند ہے۔،، ( خلیل الرحمٰن سجّاد ندوی: ,,نگاہ اولین ،، ماہنامہ ,,الفرقان،،کھنومی جون ۱۹۹۲ء،ص۳۔۲۔)

یزید کے بارے میں غیر منصفانہ طرز عمل نے تسلسل میں بعض اکابر اہل سنت نے مختلف اموی المنب اور دیگر صحابہ کرامؓ کے بارے میں بھی سوء ظن یا مداھنت کا روید اختیار کر رکھا ہے۔ اس سلسلہ میں ایک مشہور ومعروف مفکر و مؤلف کے حوالہ سے تجزیہ فرماتے ہوئے مولا ناخلیل الرحمٰن سجاد ندوی رقسطراز ہیں:۔

> , ایک سوال بڑی شدت سے ہم لوگوں کے ذہنوں میں اُجمرا کہ آخر صحابہ کرامؓ کے ایک مخصوص گروہ کے بارے میں ایسے ناروا خیالات کے متعلق حضرت مولانا مدخلہ کی طرف سے ایسا ٹھنڈا ردعمل کیوں ظاہر ہور ہا ہے؟ کیوں ایسا ہے کہ جس مضمون میں کھل کر صحابہ کرامؓ کے ایک پورے گروہ کے بارے میں یہاں تک کہہ دیا گیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے ان کا دل کبھی صاف نہیں ہوا۔ یہاں تک کہ آپ کی وفات کے بعد بھی (پورے زمانہ خلافت

راشدہ میں) ان کے دل کی معاذ اللہ یہی کیفیت رہی .....، اس کے بارے میں ان کے دل پر وہ چوٹ کیوں نہیں لگی جو بالکل عامی مسلمانوں کے دل پر لگی ہے؟ اور اس گروہ صحابة کے دفاع میں ان کا وہ زور قلم کہاں چلا گیا ہے جس پر ایچھ ایچھ اہل علم عش عش کر اُٹھتے ہی؟

ان سوالوں کے جواب کی تلاش میں ایک طویل علمی سنر طے کرنا پڑا اور پھر ان کا جو جواب حضرت مولانا کی بے ثنارنی و پرانی تحریروں اور تقریروں کے از سرنو جائزہ سے ہمیں دریافت ہوا، اس کی طرف آپ بھائی صاحب کے مضمون میں اشارہ پڑھیں گے۔ یہاں اس کے بارے میں صرف اتنا عرض کرنا ہے کہ اس تازہ دریافت نے ہم لوگوں کو حیرت و استعجاب کی منزل سے تو نکال دیا، البتہ سی معاشرہ کے مختلف شعبوں مثلاً مطالعہ تاریخ، طرز قکر، عقائد اور تصور دین کو شیعیت کے نہایت گہرے اور بسا اوقات مخفی اثرات سے پاک کرنے کے اس کام کو مستقل مزاجی کے ساتھ جاری رکھنے کی شدید ترین ضرورت کا سکنل بھی دے دیا جو ادارہ , الفرقان، نے بنام خدا چھیر رکھا ہے اور جس سلسلہ کی تازہ ترین کاوش , واقعہ کر بلا،، نامی کتاب کی شکل میں ظاہر ہوئی تھی۔،،

(ماهنامه , الفرقان، لكصنو، منك جون ١٩٩٢ء، ص ٩-١٠ , زكاه اولين،، ازخليل الرحمٰن سجاد ندوى )

۳۸- داکثر اسرار احمد، امیر "تنظیم اسلامی " پاکستان (سابن ناظم اعلى، اسلامي جمعيت طلبه بإكستان)

ڈا کٹر اسرار احمد پا کستان و بر صغیر کے ان جدید علمائے قرآن واسلام میں ممتاز و نمایال بیں جن کے افکار و تصانیف نے مشرق و مغرب میں خواص و عوام کو وسیع پیمانے پر متاثر کیا ہے۔ آپ نہ صرف سابق ناظم اعلیٰ "اسلامی جمعیت طلبہ" پا کستان اور ممتاز ارکان "جماعت اسلامی" میں شامل رہے ہیں بلکہ صدر مؤسس "الجمن خدام القرآن" و امیر "تنظیم اسلامی" پا کستان نیز داعی خلافت کی حیثیت سے منفرد و ممتاز مقام کے حامل ہیں۔

ان پانچ صحابہ کرام کی طرف اشارہ کرتے ہوئے جنہوں نے یزید کی ولی عہدی کی بیعت باپ کے بعد بیٹے کی خلافت کے نامناسب ہو۔ نے کی دلیل کی بناء پر نہیں کی تھی۔ اور جن میں سے سیدنا عبدالرحمن بن ابی بکر، یزید کے خلیفہ بننے سے پہلے وفات پا گئے (۸۹ هدیا قبل ازیں)۔ نیز سیدنا عبداللہ بن عمر و عبداللہ بن عباس نے بیعت زید کو بتقاصائے احوال درست قرار دیدیا اور سیدنا حسین بن علی نے آخری وقت یزید کے ہت میں باتھ دینے کی پیشکش فرما دی۔ البتہ سیدنا عبداللہ بن زبیر نے وفات یزید کے بیعت زید نہیں کی اور کم میں مقیم رے۔ (رضی اللہ عنهم اجمعین)۔ اس حوالہ سے دڑا کٹر اسرار احمد فرماتے ہیں:-

یہ حقیقت بھی پیش نظر رہے کہ ان پانچ حضرات کو چھوڑ کر است کی عظیم ترین اکثریت نے بیعت کرلی۔ جس میں کثیر تعداد میں صحابۃ بھی شامل تھے۔ اب اس واقعہ کے بعد کوئی چاہے تو ان سب کو بے صمیر قرار دیدے کسی کی زبان کو تو نہیں پکڑا جا سکتا۔ کیسے والے یہ بھی کہہ دیں گے کہ حضرت امیر معاویۃ نے ان کے ایمان دولت کے ذریعہ خرید لئے تھے۔ لیکن ذرا توقف کرکے عور قربا لیجئیے:۔ "ناوک نے تیرے صید نہ چھوڑا زبانے میں "۔ کے مصداق سب سے پہلے اس زد میں حضرت حن کی ذات گرامی آئے گی۔ گویا انہوں نے حضرت معاویۃ کے حق میں دولت کے عوض

دستبر داری قبول کرکےا پنی خلافت فروخت کی تھی۔ معاذ اللہ ثم معاذ اللہ۔ لیکن ایس بات کینے والوں کو ٹھنڈے دل سے سوچنا چاہتیے کہ اس طرح حدف ملامت واهانت کون کون سی لائق صد احترام مستیال بنتی ہیں۔ ہم ان سب کو نیک نیت سمجھتے ہیں۔ جو بھی صحابہ کرامؓ اس وقت موجود تھے۔ ان میں سے جنہوں نے ولی عہدی کی بیعت کی اور جنہوں نے الکار کیا وہ سب کے سب نیک نیت تھے۔ سب کے پیش نُظر امت کی مصلحت تھی۔ حضرت حسنؓ نے جو ایثار فرمایا تھا وہ تو تا قیام قیامت امت پرایک احسان عظیم شمار ہو گا"۔ (ڈاکٹر اسرار احمد، سانحہ کربلا، ص ۲۳۱-۳۳ مطبوعہ مرکزی انجمن خدام القرآن، لاہور، بار بغتم، مئی ۱۹۹۳، ) سیدہ عائشؓ کے مطالبہ قصاص عثمانؓ اور واقعہ کربلا کے حوالہ سے ڈاکٹر اسرار احمد فرماتے ہیں:-''کون انصاف پسند ایسا ہو گا جو نہ جانتا ہو کہ حضرت ذوالنوریںؓ کی مظلومانہ شہادت سے لے کر کربلا کے سانحہ فاجعہ تک مسلما نوں کی آپس میں جو مسلح آویزش ر ہی ہے اس میں در پردہ ان سبا ئیوں کا ہاتھ تعا۔ مستند تواریخ اس حقیقت پر شاہد ہیں۔ البتہ ان کو ٹگاہ حقیقت بین اور ا نصاف بسندی کے ساتھ پڑھنا ہو گا۔ جنگ جمل میں حضرت علَى كوفتح ہو تی۔ آنجناب نے حضرت عا نشہ صدیقہ کے ساتھ کیا معاملہ کیا ؟ بالکل وہی جوا یک بیٹے کو مال کے ساتھ کرنا جاہئیے۔ جالیس خواتین اور حضرت صدیقۂ کے لشکر کے معتبر ترین لوگوں کے ہمراہ پورے ادب واحترام کے ساتھ ان کومدینہ منورہ پہنچا دیا۔معلوم ہوا کہ نہ ذاتی دشمنی تھی نہ بغض وعناد۔ اور ادحر کیا ہوا؟ معاذ اللہ تم معاذ اللہ کیا امیر یزید نے خاندان رسالت کی خواتین کو ایسی لوندیاں بنایا ؟ سخر وہ دمشق بھیجی گئی۔ تعییں لیکن وہاں کیا ہوا؟ ان کا پورا احترام کیا گیاان کی دلجوئی کی گئی، ان کی خاطر ومدارات کی گئی۔ امیر یزید نے انتہا ٹی تاسف کا اظہار کیا اور کہا کہ: - "ابن زیاد اس حد تک نہ بھی جاتا تو میں اس سے راضی رہ سکتا تھا۔ کاش وہ حسینؓ کومیرے پاس آنے دیتا ہم خود ہی باہم کوئی فیصلہ کر لیتے۔ " لیکن کر بلامیں جو کچھ ہوا وہ اس فتنے کی وجہ سے ہوا جو کوفیوں نے بھڑکایا تھا۔ جو

"ان لوگوں کو تیس سال والی حدیث نظر "تی ہے توان کواس حدیث کا مضمون کیوں نظر نہیں آتا جس میں حضور " نے فرمایا: میرے بعد ۳۶ سال تک- اور ایک روایت میں ہے کہ: ۲۷ سال تک، خلافت کی چکی چلتی رہے گی۔"

حیرت ہے کہ ہمارے دوستوں کو صرف ۳۰ سال والی حدیث پر اصرار کیوں بے جبکہ ۲۷ سال والی حدیث کے پہلے سات سال جو فتوحات کے عروج کا زمانہ ہے، ہمی شامل ہے۔

احل تشیع کے عقیدہ امامت مسطوصہ و معصومہ کی رو سے سید نا علیؓ کے بعد اولاد علیؓ میں سے باپ کے بعد بیٹا ہی مسطب امامت و خلافت پر فائز ہوتا چلا آیا ہے۔ گر سید نا معاویؓ کے اپنے بیٹے یزید کو ولی خلافت بنانے پر نہ صرف ابل تشیع بلکہ بہت سے اہل ست بھی معترض ہیں۔ اگرچہ "سیاہ صحابہ، پاکستان" دفاع و تعظیم جملہ صحابہ کرامؓ کی علم ردار ہے۔ اور (تابعی) یزید کی حمایت یا مخالفت من حیث الجماعت اس کے مشن کا حصہ نہیں، مگر علامہ فاروقی، شاعر اسلام سید سلمان گیلانی کے ایک سوال کے جواب میں یزید کو خلیفہ نامزد کرنے کے سلسلہ میں صحابی رسول و خلیفہ راشد سیدنا معاولۃ کی پوزیشن واضح کرتے ہوئے بڑے اہم نقاط ارشاد فرماتے ہیں:-

ے آگاہ تعا، جو ایک قابل حکمر ان میں مونے چاہئیں۔ اور پھریزید کی بدنامی تو کربلا کے واقعہ کی وجہ سے ہوئی۔ اور وہ واقعہ ابھی پیش ہی نہیں آیا تھا۔ قسطنطینیہ کی لڑائی میں حضرت حسنؓ اور حضرت حسینؓ بھی شریک تھے۔ حضرت معاویؓ پر الزام کہ حضرت معاویؓ نے تلوار کی نوک پریزید کے لئے بیعت کی یہ رفض کا پرویسیکنڈہ ہے۔" (طافت راشدہ جنتری یہ 10، میں ۱۳۶۱، انٹرویو منیا، فاروتی بعنوان کیا حضرت اسیر معاویؓ طنیفہ راشد تھے؟) انکا نر قریش و بنی باشم کی طرح بیعت پر یو ار رکھنے والے کر اور حسنین سید نا محمد بن علیٰ،" انکا لڑ قریش و بنی باشم کی طرح بیعت پرید بر قرار رکھنے والے برادر حسنین سید نا محمد بن علیٰ

"اگراس میں کوئی شرعی عیب تھا تو اس پر ضرور کوئی گواہی ہوتی۔ اس کے برعکس شیعہ کی معروف کتاب "سرالجلیل" جلد دوم میں ہے کہ حضرت محمد بن حنفیہ جو کہ یزید کے بچین کے دوست اور حضرت علیؓ کے صاحبزادے اور حضرت حسینؓ کے مجموعٌ بما في بير، ان كا بيان لا <sup>ر</sup>ظ مو:- "واقمت عنده و وجدته ملازماً للسنة". میں یزید کے پاس کافی دیر ٹھہرا رہا۔ ہیں نے اس کو سنت رسول کا یابند پایا۔ اب دیکھوا گریزید میں کوئی عیب بھی تھا، ان کے محسن کو، دوست کو تو نظر نہیں آتا، ان کے والد کو نظر کیسے آگیا ؟" (خلافت راشده جنتري ۲۵۸۷ . مس۲۱ ، سوالات سيد سلمان گيلاني وجوايات صباه الرطمن فاروقي مطبوعه بعنوان: - كيا حضرت إمير معاديه خليفه راشد يتيمي؟)-( شهادت سولاً ما صنیاء الرحمن غاروتی - ۸ رمضان ۲۰۱۷ احد ل۸۷ جنوری ۲۹۹۷، لا بور سیشن کورث بم دهما که ) -

. .

۲۰ - مولاناعطاء التد بنديالوي (امیر تحریک دفاع صحابیٌ، پاکستان)

موالانا محمد عطاء الله بندیالوی، اسیر تحریک دفاع صحابة پاکستان و خطیب جامع مجد معاویة سر گودها ان اصحاب دعوت عزیمت میں سے بیں جنہوں نے جرات فاروقی سے کام لیتے ہوئے اکا بر است کے علی و عملی جماد کے دفاع میں "واقعہ کر بلا اور اس کا پس منظر " نامی معر کتہ اللراء کتاب تصنیف فرمائی اور پاکستان کے محدوث مذہبی ماحول میں ایسی تہلکہ خیز تصنیف کا خطرہ مول لیتے ہوئے احقاق حن و ا بطال باطل کا علی و تاریخی فریصنہ سر انجام دیا۔ اس سلسلہ میں عوامی جذبات بعر کانے والے کم فقم مخلصین نیز اشرار مفسدین کی وسیع تر احتجاجی کاوشیں بھی ان کے پائے استقامت میں لغزش پیدا نہ کر سکیں اور چند ہی برسوں میں کتاب کے سزاروں نسخ علماء است اور شباب منت میں بھیل چکے ہیں۔ اس حوالہ سے طبع دوم (جون ۱۹۹۲ء) میں "عرض مصنف" کے زیر

"جب میں نے "واقعہ کر بلااور اس کا پس منظر" کتاب تریر کی تھی تو سیرے وہم و محمان میں بھی نہیں تعا کہ مجھ جیسے کم علم اور کم فہم کی تصنیف کو اس قدر پذیرائی سلے گی۔ اور اتنی جلدی اس کے دوسرے ایڈیشن کی تیاری کرنا ہو گی۔ یہ محض خالق کا سنات کا فصل و کرم ہے کہ میری تصنیف کو عوام الناس اور خواص نے قدر کی نگاہ سے دیکھا۔ ملک کے دور دراز شہروں میں کتاب کی مانگ بڑھتی چلی گئی۔ علمائے کرام نے تقریطی خطوط لکھ کر ہمت افزائی کی۔ صاحبان فکر و نظر نے

کر بلا کے بارے میں کوفی و سبائی سازشوں کو بے نقاب کرتی ہوئی اس منفر د تصنیف کا چند صفحات میں کماحقہ تعارف ممکن نہیں۔ لہذا اہل علم و تحقیق کے لیے اس کتاب کا کمل اور تفسیلی مطالعہ نا گزیر ہے۔ تاہم مختصر تعارف کے لیے مولانا بندیالوی کے قلم سے "عرض مصنف" کے زیر عنوان طبع دوم میں الحکے قدرے تفسیلی بیان کا ایک اہم اور نسبتاً طویل اقتباس کتاب کی قدر و قیمت کے سلسلہ میں بطور تعارف درج ذیل

ہم جانتے ہیں کہ تحجد نیک دل علماء نے اپنی تر یروں میں یزید کی طرف فس کی جو نسبت کی ہے تو اس کی وجہ یہ تھی کہ تاریخ کی مستند اور صحیح کتب ان تک نہ پہنچ سکیں اور مدت کے شیعی پروپیگنڈے نے اپنا کام دکھایا---- ان علماء نے تعقیق و جستجو کی ضرورت محسوس نہیں کی اور دوسرے علمی اور انہم مشاغل کی وجہ سے وہ اس طرف توجہ نہ دے سکے- آپ یہ پڑھ کر یقیناً حیران ہوں گے کہ ماضی قریب کے نامور مورن اور "سیرت النبی" کے مولف علامہ شبلی نعمانی کو "البدایہ و النعایہ" اور

> مست**دمگ حاکم** دستیا**ب نه** موسکین - اسپرت اکنی، مس<sup>م</sup>ا، جلدادل)-است**دمگ حاکم** دستیاب نه موسکین - اسپرت اکنی، مس<sup>م</sup>ا، جلدادل)-

بال جن مور خین اور علماء نے تحقیق و جسجو سے کام لیا اوروایات کو پر کھا، ان کی سو جنوبی یزید کے عنوان سے خالی نظر آتی ہیں بلکہ انہوں نے یزید کا دفاع کیا، اس کی صفائی پیش کی۔۔۔۔ اور تعریف و توصیف کے ساتھ اس کا ذکر کیا۔۔۔۔۔ اور وہ یزید کی مدت سرائی کیوں نہ کرتے کہ وہ تا بعی تعاجس نے سینکڑوں اصحاب رسول منتی تیل کی زیارت سے آنگویں شد کرتے کہ وہ تا بعی تعاجس نے سینکڑوں اصحاب رسول منتی تیل کی زیارت سے آنگویں شدگری کیں۔۔۔۔ اسے صحابی رسول " اور کا تب وحی (معاویتُ کی بیٹ ہونے کا شرف حاصل ہے۔۔۔۔ اس کا دادا اور دادی دو نوں آنحضرت " کے فیض یافتہ صحابی اور منظور نظر تھے۔۔۔۔ ہاں یزید کو رشتے میں حضور انور " سے یہ توب حاصل ہے کہ اس کی پھو بھی (ام حبیبُ ) اُم المومنین کے مرتبے پر فا تز ہیں اور اس لحاظ سے رحمت کا زمات پزید کے پھو پھا لگتے ہیں۔

محققتین علماء، یزید کی تعریف و توصیف پر اس لیے بھی مجبور تھے کہ وہ جانتے تھے کہ سینکڑوں اصحاب رسول ' نے یزید کے ولی عہد بنائے جانے کی تائید کی اور پھر اس کے ہاتھ پر بیعت ولی عہدی اور بیعت خلافت کی تھی۔ اور ان بیعت کرنے والوں

جن علماء نے تحقیق و جسمبو سے کام لیا، وہ دیکھ ر سے تھے کہ ۵۲،۵۳،۵۳، حد میں مسلس تین سال یزید کو امیر الحج بنے کا شمر ف حاصل ہوا۔ (البدایہ دانسایہ، ص ۲۳۹، جلد ۸)۔ اگر وہ اس منصب کے لائق نہیں تعا تو اس وقت کے سزاروں مسلما نوں نے، جن میں صحابہ کرام اور حضرت حسین نہی شامل تھے، اسے بطور امیر الحج کیوں قبول کیا؟ جماد قسطنطنیہ کے موقع پر سزاروں اصحاب رسول اور دیگر مسلما نوں نے یزید کی جماد تصلطنیہ کے موقع پر سزاروں اصحاب رسول اور دیگر مسلما نوں نے یزید کی قیادت اور سرداری کو قبول کیا اور شامل نشکر ہوئے۔ ان میں فاروق اعظم کے فرزند حضرت عبداللہ، آنحضرت کے چپا زاد بھائی حضرت عبداللہ بن عباس، حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص، میزبان رسول حضرت ابو ایوب انصاری اور سید علی الر تصلی کے دونوں بہادر فرزند حسنین کریمین (رضی اللہ عنہ مم) بھی تھے۔ (ابدایہ دانسایہ، س ادا، جلد

اس لشکر کور حمت کا مُنات " نے مغفرت و بخش کی خوشخبری دی تھی۔ (بناری)۔ اس سفر میں حضرت ابوا یوب ا نصاری کا انتقال ہوا۔ انہوں نے وصیت کی تھی کہ میرا جنازہ یزید بن معادیڈ پڑھائے۔ چنانچہ یزید نے ان کے جنازے کی امامت کی اور حسنین کریمین نے اس کی اقتدامیں نمازادا کی۔ (البدایہ دائنایہ، ص ۵۸، جلد ۸)۔ تحقیق و جسجو کرنے والے علماء جانتے تھے کہ حضرت حسینؓ کے پچا راد بہا تی حضرت عبداللہ بن جعفرؓ نے اپنی بیٹی ام محمد کا نکاح یزید سے کیا تھا۔ (جمدہ الانیاب، ص ۲۹)۔ اگر یزید قابل نفرت شخص تھا توانہوں نے اپنی بیٹی اس کے نکاح میں کیوں دی۔ صرف بیٹی اس کے نکاح مین نہیں دی بلکہ واقعہ کربلا کے بعد ایک موقع پر حضرت عبداللہ بن جعفرؓ یزید کے دربار میں آئے۔ یزید نے انہیں دولا کھ وظیفہ دیا توانہوں نے یزید کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا۔ "میرے ماں باپ تجھ پر قربان- (اندب الاشران، م

حضرت حسین نے بھی کسی موقع پر یزید کو فاسق و فاجر، اسلام کا دشمن، دین کا باغی نہیں کہا---- اور نہ وہ یزید کی متفقہ قائم شدہ خلافت کا تختہ الٹ دینا جاہتے تھے بلکہ وہ تو شیعانِ کوفہ کے فریب میں آگئے تھے اور دورانِ سفر جب ان پر شیعانِ کوفہ کا مکر و فریب، عمیاری اور جھوٹ ظاہر ہوا تووہ یزید کی بیعت پر رصا مند ہو کر عارم دمشن ہو

کی تھے۔ لیکن شیعان کوف بینے محسوس کیا کہ اس طرح تو مکر وفریب سے بنا ہوا ہمارا جال تار تار ہو جائیگا اور مسلما بوں کا اتحاد ہماری موت کا سب بن جائیڈی تو انہوں نے ایک گھناؤنی سازش کے مطابق یکبارگی حملہ کرکے رقافلہ حسینی کو تہ تیں کردیا۔ مولانا ابوالکلام فرما تے تھے کہ لوگ جُرم کا ارتکاب کرتے ہیں۔ تو جیل کی ہوا

کھاتے ہیں۔ لیکن حضرت یوسف ملطم کو جیل اس لیے جانا پڑا کہ انہوں نے جرم کرنے سے انکار کر دیا تھا۔ اس طرح ہم کھتے ہیں کہ عام لوگوں کا خیال ہے کہ حضرت حسین کو شہید اس لیے کیا گیا کہ وہ یزید کی بیعت سے انکاری تھے۔ حالانکہ حقائق پکار پکار کر کہ رہے ہیں کہ سیدنا حسین کو شہید اس لیے کیا گیا تھا کہ وہ یزید کی بیعت کرنے پر راضی اور آمادہ ہو گئے تھے۔ لیکن شیعان کو فہ آرمے آگے اور خانوادہ علیٰ کو انتہا تی ہے دردی اور سفا کی سے خاک و خون میں تر پا دیا۔ قار مین کرام ! میری تصنیف کا مرکزی عنوان یزید کی صفاقی پیش کرنا یا اس کی

تعریف و توصیف کرنا نہیں تھا۔ یہ تذکرہ توضمناً آگیا اور خالفین نے آسمان سر پرا ٹھا یہ بلکہ میری تصنیف کا مقصد وحید واقعہ کربلا کی صحیح اور مستند تصویر پیش کرنا تما ایس تصویر جوافراط تفریط سے مبرا مواور عوام کے دل و دماغ پر پڑے موتے دبیز پردے سرکا دے اور یہ حقیقت آشکار کرنی تھی کہ آخ جو لوگ مرم الحرام کے مہینے میں غم اور سوگ کا اظہار کرنے کے لئے کپڑوں کو کالا کر لیتے ہیں، سینہ کو بی کرتے، انگاروں پر چلتے، زنجیروں سے بدن زخمی کرتے، گریبان چاک کرکے ماتم اور بین کا بازار گرم کرتے بیں، جن کے گھروں کی چاریا ئیاں الٹی موجاتی ہیں، غم کی مجلس منعقد کرتے، بائے حسین بائے حسین کی درد ناک آوازیں لکالتے، خانوادہ علی المرتض کا نام لے کر دوتے بیں، دراصل میں عیار اور مکار قافلہ حسینی کے قاتل ہیں۔ لیکن اپنے اس مکروہ جرم پر پردہ در اصل میں عیار اور مکار قافلہ حسینی کے قاتل ہیں۔ لیکن اپنے اس مکروہ جرم پر پردہ وارچہ لیا ہے اور جسرے پر عنتی اہلبیت کا ماسک پس لیا ہے۔ میں نے اپنی اس اورچھ لیا ہے اور چسرے پر عنتی اہلبیت کا ماسک پس لیا ہے۔ میں اس اور تصنیف میں ان کی اپنی معتبر ترین کتب سے ان کو اصلی چسرہ دکھایا ہے، مرف تصنیف میں ان کی اپنی معتبر ترین کتب سے ان کو اصلی جسرہ دکھایا ہے، مرف دیکھ لو۔ لیکن:-

آج یزید کو مطعون کرنے کے لئے واقعہ حرہ کا رونا سب سے زیادہ رویا جاتا ہے۔ اس واقعہ کو بنیاد بنا کر دنیا جہان کے جعوف کے پلندے منبر و مراب کی زیست بنتے ہیں۔ مند نبوی کے وارث، موضوع من تحرث اور شیعہ راویوں کی حکایات خوف خدا سے عاری ہو کر بے دحرک عوام کے سامنے بیان کرتے ہیں اور اس واقعہ کا ذمہ دار یزید کو شمہر اکر تبر ااور نفرت کا اظہار کیا جاتا ہے۔ لیکن آئے دیکھتے ہیں کہ سید نا حسین کے فرزند ارجمند حضرت علی بن جسین (زین العابدین) اور شیعہ کے پانچویں امام کا اس بارے میں کیا خیال ہے:-ایک شخص نے امام محمد باقی سے واقعہ حرہ کے بارے میں دریافت کیا کہ کیا ان کے تحراب کا کوتی فرد یزید کی فوج سے اور نے کے لیے نظارتما ؟ انہوں نے فرمایا:-

نہ خاندان ابوطالب کا کوئی فرد لڑنے کے لیے نگلااور نہ ہی خاندان عبدالمطلب میں سے کوئی شخص مقابلے میں آیا۔ سب کے سب ایے ایے تحصروں میں میٹھے رہے۔ جب حضرت مسلم بن عقب (لشکر یزید کے سالار جوصحا بی رسول تھے) بغاوت کچلے میں کامیاب ہو گئے تو حضرت زین العابدین ان کے پاس آئے۔مسلم بن عقبؓ نے ان کی عزت و تکریم کی اور کہا کہ پزید نے مجھ حکم دیا تعاکہ آپ کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آؤں۔ يدسُ كر حضرت زين العابدين ف فرايا: - \* "وصلى الله امير المومنين يزيد . " النٰد تعالیٰ امیر المومنین یزید کواپنی رحمت میں ڈھاپنے '' - (طبقات بن سعد، ص ۱۳۱۹)-قارئیں گرامی قدر!اس حوالے کوایک بار پھر پڑھیے اور صنہ وعناد سے کنارہ کش ہو کر فیصلہ کیجئیے کہ اگر واقعہ حرہ کا ذمہ دار یزید اور اس کی فوج ہوتی تو سیدنا حسین کئے ہبادر وشجاع فرزند لشکریزید کے سِالار ہے ملنے کہبی نہ آتے۔اور اگر ملنے آپ گئے تھے تو پھر پزید کے لیے رحمّت کی دعا کہی نہ کرتے اور اُسے امیرالمومنین کے خوبسورت لتب سے یاد نہ فرما تے۔ سید نا حسینؓ کے حق گو فرزند کی دعا نے ثابت کر دیا کہ واقعہ حرہ میں تمام تر قصور اور غلطی ان لوگوں کی تھی جو بغاوت پر آمادہ ہوئے۔کشکر پرید (جس کی قیادت صحابی رسول کر رہے تھے) نے تو بغاوت کو کچلنے کے لئے کارروائی کی تھی۔ آواز دوا نصاف کو۔ اور دست بستہ سوال کرو ارباب حل و عقد سے کہ مسلما نوں کی متفقہ حکومت کے خلاف چند کو گوں کی بغاوت کو کچلنے کے لیے مناسب کارروائی کرے تو قصور کس کامو گا؟ باغیوں کا یاحکمران وقت کا؟ ۱۹۸۰ء میں چند شرارتی لوگوں نے بیت اللہ پر قبصہ کرلیا تھا، طواف رک گیا، اذان بند ہو گئی تقریباً تیرہ دن جماعت نہ ہو سکی۔ پھر حکومت وقب نے کارروائی کی، مینک داخل ہوئے، گولیاں چلیں، بیت اللہ کو بھی ایک دو گولیاں لگیں۔ حکومت وقت نے بغاوت پر قابو پالیا۔ باغی گرفتار ہوئے، انہیں پھالسی کی سرزا دی گئی۔ خدا کو حاضر ناظر جان کر فیصلہ دیجئیے کہ قصور کس کا تھا؟ بیت اللہ کی بے حرمتی کا ذمہ دار کون ہے؟ باغی یا سعودی حکومت؟ سر صاحب ا نصاف کا فیصلہ یہی ہو گا کہ جنہوں نے بغاوت کی وی ذمہ دار ہیں اور جنہوں نے بغاوت کو کچلنے کے لیے کارروائی کی وہ بیت اللہ کی بے حرمتی کے ذمہ دار نہیں ہیں۔ اسی طرح واقعہ حرہ میں غلطی اور قصور باغیوں کا ہے۔ یزید کے لشکرنے تواس بغاوت کو ختم کرنے کے لیے کارروائی کی تھی۔

آج ہر دو رکعت کا ملاں، پیشہ ور واعظ، منبر و مراب کے لیے بدنما داغ، خطيب سني نما شيعه، قاضي و نعما ني، کئي لال کا لے شاہ اپني تقرير و تحرير ميں يزيد کو کافر، کسجی فاسن و فاجر اور شراب نوش کہہ کر لعنت کی تسبح پڑھنا کار تواب سمجھتے ہیں۔ اور کوئی نام نہاد محقق کھتا ہے کہ کوئی اہلسنت یزید کی تعریف نہیں کرتا۔ جان کی امان یاوک تو ہاتھ جوڑ کر ان محققین سے پوچھنا چاہتا ہوں کہ یزید کے دور میں جتنے اصحاب رسول زندہ تھے، ان میں سے کسی ایک نے بھی یزید کے خلاف خروج کیا؟ یا خروج کو جا ئز قرار دیا ؟ ان میں سے کسی ایک نے بھی نہ یزید کو کافر کہا نہ فاسق وفاجراور نہ اس پر لعنت کی زلعنت کا حکم دیا۔ هاتوا برهانکم ان کنتم صادقین-اصحاب رسول کے بعد تابعین اور شیع تابعین کا مقدس دور آیا۔ لیکن کسی ایک تابعی نے اور نہ شبع تابعین میں ہے کسی ایک نے یزید کو کافر کہا نہ فاسن و فاجر، اور نہ اس پر لعنت کے حواز کے قائل ہوئے۔ یل سنت کے چار مشہور ومعہ وف آئمہ میں سے کسی ایک امام نے پزید کے گفر کا فتوی دیہ ؟ یا اے فاسن و فاجر کہا ؟ یا اس پر لعنت کے جواز کا قائل سوا ؟ 🔹 ہاتوا برهانكم ان كنتم صادقين-(ماں مام احمد سے کیک روایت جوان کے بیٹے سے قاضی ابو یعلی نے نقل کی ے وہ منتقطع ہے اس لیے قابل قبول نہیں۔ بلکہ ام احمد کا صحیح مسلک وہ ہے جو قاضی ا ہو بکر آبن لعربی نے اپنی کتاب "العواصم من القواصم" ص ۲۳۳ میں ذکر کیا ہے کہ • امام احمد نے "کتاب الزید" میں امیر یزید کا تذکرہ زمرہ تابعین میں سب سے پہلے کیا ائمہ ربعہ کے بعد ایل سنت کے مشہور محدثتین، امام بخاری، امام مسلم، امام ا بودادؤ، امام ترمذی، امام ابن ماجہ، امام نساقی ہیں۔ لیکن ان میں سے کسی ایک محدث نے ہمی یزید پر کفر و فسق کا فتویٰ نہیں دیا اور نہ لغنت کی تسبیح پڑھی۔ هاتوا برهانكم ان كنتم صادقين-ان مشہور محدثتین کے بعد اہل سنت کے نامور مفسر اور فقسے، بڑے بڑے عالم إدر اسکال، قرآن و حدیث میں مہارت تامہ رکھنے والے فصلاء نے یزید کو صحیح العقیدہ

' حافظ ابن حجر، ابوداؤد کے الفاظ کی بنا پر خلفائے راشدین اور بنوامیہ میں سےان بارہ خلفاء کو گناتے ہیں جن کی خلافت پر تمام امت کا اجتماع رہا۔ یعنی حضرت ابوبکر، حضرت عمَّرٌ، حضرت عثمانٌ، حضرت علَّيٌ، امير معاويُّهُ، يزيد، عبدالملك، وليد، سلیمان، عمر بن عبدالعزیز، یزید ثانی اور مِثام "- (سیرت اکنبی، ص ۲۰۴، ج ۳)-قارئین کرام! آخری دو حوالوں کو ایک بار پھر پڑھنے۔ ملال علی قاری اور سیز سلیمان ندوی نے اسلام کے خلفاء شمار کیے تھے تو چھٹے نمبر پر یزید کو شمار کیا۔ لیکن ان دونوں حضرات نے حضرت سیّد نا حسنؓ بن علی کا تذکرہ نہیں کیا جب کہ ہم حضرت سید ناحسٌ کو بھی اسی طرح خلیفہ ً برحق مانتے ہیں جس طرح حضرت معاویَّہ کوخلیفہ ً برحق کسلیم کرتے ہیں "۔ (عظار التدينديالوي، واقعه كربلااوراس كاليس منظر، عرض مصنف، طبع دوم، نس ٢٦- ٣٠، المكتبية المسنينية . سر كودها، بارسو ثم، متى ۱۹۹۵، )-ایم- مفتی سید محمد حسین نیلوی (صدر مدرس جامعہ سنیاء العلوم، مسر گودھا)

استاذ العلماء شیخ الحدیث والتفسیر مفتی سید محمد حسین نیلوی سابن مدرس، مدرسه امینیه دبلی و صدر مدرس جامعه صنیاء العلوم سر گودها مولانا عطاء الله بندیالوی کی عظیم تالیف "واقعہ کربلااور اس کا پس منظر" کی تائید و تحسین کرتے ہوئے یزید کے بارے میں فرماتے ہیں :-

"یادر ہے کہ کسی شخص کے متعلق عدل، فسن، صدق، کدب وغیرہ امور کی مدار اطلاعات پر ہوتی ہے۔ علمائے رہا نہیں کو جیسے اطلاع ملتی تیمی ویے وہ اس شخص کے متعلق اپنے ریمار کس دیتے تھے۔ اور یہ بات اہل علم پر مخفی نہیں ہے کہ ایک ہی راوی کوا یک محدث ثقہ کھتا ہے اور اسی راوی کو دوسر امحدث غیر ثقہ قرار دیتا ہے۔ اور یہی حال یزید کا ہے کہ یزید کے خلاف اس قدر منظم پروپیگندہ کیا گیا کہ جس سے بہت سے لوگوں کو دھو کہ لگا۔ اور بڑے بڑے علماء اس سے متاثر ہوئے۔ مگر جب حقیقت حال

کسی کو معلوم ہوئی تو وہ اصل بات سمجد گئے۔ اور اس غلط پروپیگنڈہ کا رد کیا۔ ان علماء نے دیکھا کہ یزید تابعی تھا اور اس نے کئی صحابٌ کی زیارت بھی کی اور شاگردی بھی۔ اور آ تخضرت کا فرمان ہے کہ:- جس نے مجھے دیکھا یا میرے دیکھنے والے کو دیکھا، ان پر جهنم کی تک حرام ہے۔ (مطلوۃ، ص ۵۹۴ بوالہ زمدی)۔ اس لے علمائے تحقیق تحریر کرتے ہیں:-"ولا يخفى إن إيمان يزيد محقق". (شرن نقر أكبر، ص ٨٨)-(به بات مخفی نهیں که یزید کا ایمان ثابت شدہ ہے)۔ "ونسبة الكفرالي بزيد بن معاوية حرام". (زمترالواط، ص١٣/٢)-(اوریزید بن معاویہ کی طرف کفر منسوب کرنا حرام ہے)۔ اور ارشاد نبوی سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ صحابی کا بیٹا مومن ہی ہے۔ اور پھر تمام اصحاب رسول میں ہے کسی ایک صحابی کا بیٹا دکھاؤجو دین اسلام سے پھر گیا ہو۔ اگر نہیں دکھا سکتے تو تمام اصحاب رسول میں سے صرف سید نامعاویّے کا فرزند یزید ہی تھا جو دین اسلام چھوڑ کر کفر اختیار کر گیا ہے؟ بیت اللہ میں بت پھر سے نصب کر دیے؟ توحید ورسالت سے منہ مور گیا؟ دین کا حليہ بگار دیا؟ مذہب اسلام کی بدنامی کا باعث بنا؟ اور صحابہ کرامؓ میں سے سوائے حضرت سیدنا حسینؓ کے کی نے اس کے خلاف تحریک نه چلائی ؟ تواس طرح شیعہ در پردہ سماری زبان سے یہ نکلوانا چاہتے ہیں کہ صرف حضرت حسینؓ ہی تھے جواپنے نانا کے دین کو بجانے کے لیے میدان میں آئے، قربانی دی، خود شہید ہوئے، کنب ذبح کرا دیا، مَگر بڑے بڑے صحابہؓ جو شمع رسالت کے گردا گرد پروا نوں کی طرح رہتے تھے۔ وہ سب اپنے وقت میں جب دین کے دشمنوں کی حکومت قائم مو کئی تھی، چپ سادھے بیٹھے رہے؟ جن میں ابن عباسؓ، ابن عمرؓ، ابن جعفر طیاٌڑ، · بن عمر و بن العاصُّ، ابو موسى اشعريٌّ، جا بر بن عبداللهُ، محمد بن جعفرٌ، عون بن جعفرٌ، عقیل بن ابی طالبؓ، ابوسعید خدر ٹیؓ، سب کے سب بے دین ہو گئے اور آنم خضرت ؓ کی وہ جدیث بھول گئے کہ:-جوشخص تم میں ہے کسی برائی کو دیکھے تواسے ہاتھ سے روکے۔ یاتھ سے روکنے کی طاقت نہ رکھتا ہو توریان سے منع کرے اور اگر زبان سے منع کرنے کی طاقت نہ رکھتا

میں تحمتا ہوں یہ سب تاریخ کی غلط بیا نیاں ہیں۔ جس تاریخ کی ہر بات آن کے عوام الناس، قرآن و ست سے زیادہ بھی اور قابل اعتماد سیجھتے ہیں۔ ان کا ایمان، قرآن و حدیث کے بجائے مجوسیوں اور اہل تشیع کی جمو ٹی، من تحمرت تاریخ پر ہے۔ جب کہ قرآن و سنت کا ماننا فرض اور انکار کفر ہے۔ اور تاریخ کا ماننا کرنا فرض و واجب نہیں۔ اور اس کا انکار کفر بھی نہیں۔ بلکہ ایسی تاریخ جس سے صحابہ اور صحابہ کی اولاد کے بارے میں بد طنی پیدا ہو، اس کا ماننا حرام ہے۔ کیونکہ قرآن ببانگ دہل صحابہ کرام کی بارے میں بدطنی پیدا ہو، اس کا ماننا حرام ہے۔ کیونکہ قرآن ببانگ دہل صحابہ کرام کی اور من تحمرت تاریخ انہیں جھتی قرار دیتی ہے۔ اس لئے اہل تشیع کا دار و مدار تاریخ پر مے۔ اور اس کے ریکس است مسلمہ کا ما یہ ناز ذخیرہ علم، قرآن و حدیث اور اجماع اور من تحمرت تاریخ انہیں جس اس کا یہ ناز ذخیرہ علم، قرآن و حدیث اور اجماع امت اور قیاس مجمعہ ہے۔ اس لئے "اہل سنت و جماعت" قرآن کی رو سے تمام صحابہ کو جنتی اور ان کی اولاد کو بھی بلاشک جنتی سمجھتے ہیں۔

۲۰٫۳- فاضی محمد یونس انور (خطيب مسجد شهداء وناظم اعلیٰ، جمعيته اشاعته التوحيد والسنه، لامور) قاصي ممد يونس ايور، ناظم اعلى، جمعيت اشاعت التوحيد والسنه ( پاكستان) لاہور، و خطیب مبحد شهداء ، شارع قائد اعظم ، لامور ، علامه عطاء الله بندیالوی کی تصنیف 'واقعہ کر بلااور اس کا پس منظر '' کی تا ئید و تخسین فرماتے ہوئے تاریخی روایات وامیر یزید کے حوالہ سے انتہائی قیمتی نقاط پیش کرتے ہیں :-" بسم الند الرحمن الرحيم - نحمده و نصلي عليٰ رسوله الكريم - اما بعد -یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ کنخیر و فتوحات کے دور میں عرب فاتحین کو اتنی فرصت نہ مل سکی کہ اپنے تاریخ سازعمل کی روئیداد خود مرتب کر سکتے۔ تاریخ سازی جیسی ہمہ کیر مصروفیت کیساتھ تاریخ نویسی کے لیے فرصت اور فکر و نظر کی یکسوئی کا حاصل ہونا بھی ممکن نہ تھا- اسلامی فتوحات میں حاصل شدہ عجم کے جنگی قبیدیوں کی خاصی تعداد نے اسلام قبول کیا توانہوں نے غلامی اور نومسلمی کی بدولت ملنے والی فرصت وسہولت سے فائدہ اٹھاتے ہوئے روایات بنانے اور لکھنے کا آغاز کیا۔ محکومیت و مغلوبیت کے سبب قلبی بغض و نفرت نا گزیر ہے۔ ان حالات میں جو آتش انتقام ان کے سینوں میں سلگ رہی تھی اس کو ٹھنڈا کرنے کے لیے عرب فاتحین خصوصاً اصحابؓ رسول کے سنہر سے کردار کو ان نام نہاد مؤرخین نے نہایت مکروہ صورت میں پیش کیا- منافقا نہ ذہن و قلم کی مشتر کر کاوش کے نتیجہ میں فرضی و من گھڑمت کہا نیوں اور واہی تباہی ردایات کی وہ بھرمار کی گمی جسے روایات کے انبار میں نمایاں حیثیت حاصل ہے۔ روایات سازی کے اس پس منظر کو ذہن میں رکھہ کراندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ ان روایات میں ''فاتحین صحائبٌ'' کے ساتھ کیونکرا نصاف کی امید رکھی جاسکتی ہے۔ جونکه عهد خلافت میں خاندان "بنوامیہ" کو مرکزی کردار کی حیثیت حاصل رہی ہے۔ اس لیے اس خاندان کے افراد کوان عجمی "روایات سازوں" نے اپنی تبرا ٹی گوںہ

باری کاسب سے زیادہ نشانہ بنایا تا کہ وہ اپنے سینوں میں دیکتے ہوئے "انتقامی انگاروں کو سرد کرسکیں۔ عجمی منافقین نے سوچ شمجھے "انتقامی پروگرام" کے پیش نظر روایات گھڑیں ادر بعد کے سہل انگار مؤرخین نے پنساریوں کی طرح صحیح وسقیم اور صعیف و من تحفر م کها نیاں اپنی مؤلفات میں جمع کر دیں۔ان تاریخ نویسوں میں ابن اسٹون، واقد ی، کلبی اور ا بو مخنف جیسے وصاع و کذاب بھی ہیں اور طبری، دینوری، مسعودی دیعقوبی جیسے تقسیہ باز رافضي بھی۔ مجلسی جیسے بد بخت جلے کٹے سبائی بھی ہیں۔ اور ابن سعد، ابن مشام، بلاذری، ابن کشیر وسیوطی جیسے ناقل اور رطب دیابس جمع کرنے والے شنی بھی۔ ان لوگوں نے اپنے اپنے رجمان طبع اور نظریہ و پروگرام کے مطابق "تاریخی حدمات سر انجام دیں۔ ان سے حق بیا نی کی اُمید عبث ہے۔ ان کی تالیفات پر نقد و جرح کے بغیر روایات کو جمع کرنے والوں کو صحائب توکجا انبیا علیہم السلام کا یا کیزہ کردار بھی صاف نظر نہیں آئے گا-ان پر تو کوئی تعجب نہیں-البته حيرت و تعجب ان اہل نقد و نظر پر ہے جو روزہ، نماز، جے، زکوۃ اور بيوع وغیر ہ معاملات میں تو علم وفن کی کاملَ مہارت اور رد و قبول کی تمام اصولوں کو کام میں لا کر ضرورت نے زیادہ تنقیح و تنقید کر گزرتے ہیں۔ لیکن عہد صحابہ کے تاریخی واقعات کی تحقیق کے سلسلہ میں علم وفن بلکہ عقل و شعور کے تمام سوتے سوکھ جاتے ہیں۔ اس مرحلہ میں کتاب و سنت اور روایت و درایت کے تمام تر تقاضے فراموش کرکے ہر قسم کی واہی تباہی روایات و حکایات کو بے سوچے شمجھے اس طرح قبول کر لیا ہے گویا کہ یہ ایسی عقیدہ وایمان ہے جس پر نہ کی قسم کی گفتگو کی جاسکتی ہے نہ اس کے خلاف سنے کی کوئی گنجائش ہے۔ واقعہ کربلا بھی صدر اول کے ان واقعات میں سے بے جے سب سے زیادہ شہرت ملی۔ علامہ ابن خلدون کے بقول جو واقعہ دنیا میں جس قدر مقبول ہو گا اتنی ہی افسانہ سرائی اسے اپنے حصار تخیل میں لے لے گی۔ آج یہ واقعہ بھی ایک افسانہ ک صورت اختیار کر گیا۔ جے در حقیقت "زیب داستان" کے لیے بہت زیادہ بڑھا یا چڑھا یا گیا۔ یہ "خدمت" اپنوں بیگانوں سب نے یکساں انجام دی۔ سانحہ کربلا کا افسانہ سب

سے پہلے ایک کشر رافضی، جے آئمہ رجال حدیث نے "شیعی محترق" کشر شیعہ دروغ گو کذاب کہا ہے، نے تقریباً ایک سوسال بعد کھڑا ہے۔ جسے بعد میں ابن جریر طبری نے "قال ا بو مخنف" کی تکرار کے ساتھ اپنی کتاب میں شال کیا اور طبری سے دوسرے مؤرخین نے نقل کیا۔ اس طرح اس موصنوع و من تحرث افسانے کو اعتبار کا درجہ حاصل ہو گیا۔ جاد نہ کربلا کے وقت ابو منتف کا دنیا میں وجود ہی نہ تھا۔ امام ذہبی نے اس کا سن وفات • 21 هربتايا م- (سيزان الاعتدال)-آج جو تنحص بھی اس موضوع پر خامہ فرسائی کرتا ہے تو اس کا سہارا طبری، معودی، ابن اشیر، ابن کشیر وغیرہ کتب ہوتی ہیں۔ جب کہ معلوم ہو چکا ہے کہ ان سب کے پاس جومواد ہے وہ سارے کا سارا ابومنت ، لوط بن یحی ازدی متوفی + اھ کا ہے۔ اس بد قماش کشر رافضی کداب کے تھڑے افسانے کی بنیاد پر خیرالقرون کے ب گناہ لوگوں کو مطعون کرناکہاں کی دیا نت ہے۔ قابل خور بات یہ ہے کہ حادثہ کربلا کے بعد کی شخص نے بشمول خاندان حضرت حسین اس ظلم کا ذمہ دار امیر یزید بن معاویرٌ کو نہیں شہرایا- نہ کوئی تریک بَریا کی- کسی مخالف نے اپنی مخالفت کے اسباب میں اس حادثہ کو شامل نہیں کیا۔ یہ کارستا نی سب سے پہلےا بو منتف کداب نے گی۔ بعد ازاں اس کی نوک پلک سنوار کرا بن جریر طبری نے اس افسانے کی تشہیر کی۔ پھر نام نہاد اندھے مؤرخین اس سے نقل کرتے چلے گئے۔ طبری کے بارے میں بلند پایہ محدث حافظ احمد سليما في كاير قول درست ٢٠٠٠ كان يصع للروافض- رافضيون کے لیے روایتیں گھرمتا تعا- اپنی تاریخ میں حضرت معاویہ جیسے جلیل القدر صحابی پر لعنت کا لفظ لکھنے والا کیے سنی ہو سکتا ہے ؟ اور شیعہ شعار کے مطابق مزعومہ اماموں کے ناموں کے *ساتھ* "علیہ السلام" کتاب میں جابجا موجود ہے۔ فاعتبروا یا اولی الأبصار -

سبائی گروہ کی بقا کا انتصار ہی تو اس واقعہ کی افسانوی رنگ آمیزی و تشہیر پر ہے۔ مگر حیرت یہ ہے کہ "اہل سنت" اور صحابہ کرام کی عظمت کے علمبردار بھی شعوری ولاشعوری طور پر سبائی گروہ کے ہمنوا نظر آتے ہیں۔ مرم الرام میں سجد وامام باڑہ میں چنداں نمایاں فرق نہیں ہوتا۔ ایک ہی ثون میں آوازیں بلند ہوتی ہیں۔ سب

علامہ بندیالوی کو پروردگار عالم نے صرف بر تاثیر زبان و بیان کی تعمتوں سے مالا مال نہیں کیا بلکہ انہیں خو بصورت قلم و تر پر کی بھر پور صلاحیتوں سے بھی بھرہ ور فرما یا ہے۔ کتاب مر انصاف بسند کے لیے دعوت فکر ہے۔ انصاف و دیا نت سے بھرہ مند مرشخص اس کے مندرجات سے اتفاق کرے گا۔ صدی اور حث دهرم کے لیے پیغمبر کی دعوت بھی مفید نہیں ہوتی۔ اللہ تعالیٰ مولانا کی محنت کو قبول فرما کر بھتکے ہوئے انسا نوں کی ہدایت کا ذریعہ بنائے۔

س<sup>4</sup>۳ - علامه محمد الفارو في النعما تي (رفيق "دار المؤلفين"، كراچي)

عصر جدید کے ممتاز محقن و مؤلف علامہ محمد الفاروقی النعمانی، رفیق " دارالمؤلفین "، کراچی، یزید کی آمامت و خلافت کو شیرعاً درست قرار دیتے ہوئے سیرت یزید کو منح کر نیوالوں کی علمی تردید میں پیش پیش ہیں۔ آپ کی متعدد تصانیف میں "مقام يزيد"، " كربلا كاسياسي حادثه"، "مختصر ترجمه و تعارف شيعه كتاب، فصل اظطاب"، بغيبته الطالب في سيعته على بن إبي طالب" اور "جواسر الطالب في صلاة على بن إبي طالب" سر فہرست ہیں۔ آپ اسی (۸۰) صفحات پر مشتمل اپنے مختصر و جامع تحقیقی مقالہ بعنوان " مکہ ہے کربلا تک۔ خضرت حسین بن علی رضی اللہ تعالی عنہما کی تبین شرطیں " میں مذکورہ تین شرطوں کے حوالہ سے فرماتے ہیں کہ اس سلسلہ میں سید نا حسین نے عمر ین شعدین ابی وقاص 🗂 سے ملاۃات کی خواہش ظاہر فرما تی: -"ملاقات کی پیشکش ملاقات کی پیشکش بھی حضرت حسینؓ کی طرف سے موئی ہے۔ ان الحسين طلب من عمر بن سعد أن يجتمع له بين العسكرين. (البدايه والنعايه، ص ۵۵، ټ ۸)-حضرت حسینؓ نے عمر بن سعدؓ سے کہا کہ ہم آپس میں دونوں لنگروں کے درمیان ملاقات کرلیں۔ شيعه محتهد شخ مفيد

(مجهول الإسم)- اللامه والسياسه - ص ٢، نْ ٢- طبع ٨٢ سلاحه-(شيخ مفيد-م ١٣٣٣هه)- كتاب الارشاد - ص ٢١٠ - طبع ١٣٢ه-(شريف مرتضيٰ-م ٢٣٣٦هه)- تنزيه الأنبياء - ص ١٧٢٢- طبع ٢٣٥٠ه-(ا بوجعفر طوسی- م ۲۰ مهر)- تلبیفس الشافی - ص ایس - طبع ۱۰ سااه-(فصل بن حسن طبر سى- م ۵۳۸ هه)- اعلام الورى بأعلام العدى - ص ۲۳۳ - طبع - 21881 ( باقر مجلس-م ۱۱۱۱هه)- بحار الانوار - ص ۳۳۶، ج ۱۰ - طبع ۵۵ ۳۱۹۹-(محمد فتال نیشا بوری- م ۸ ۸۵هه)- روصنته الواعظین - ص ۸۲، خ۱ - طبع ۸۵ سااه-( باقر ساعدی خراسانی- م بعد ۱۳۸۲هه)- شرح فارسی کتاب الارشاد مع متن عربی - ص ۲۳۳ - طبع ۲۵۱۱ جد ''- (کمرے کربلاتک حضرت حسین بن علی کی تین شرطین، ص ۳۳، نیزان کتب کے موانٹین کے اسما، ووفیات نفس مقالہ ص 24 فہرست پر احیج بعنوان ''کتب شیعہ اثنا عشریہ '' سے منقول ہیں۔ صاحب مقالہ نے کتاب "اللمامہ والسامہ" کا مؤلف نامعلوم بتلایا ہے کیونکہ ابن قتیبہ سے منسوب ہونے کے باوجود بت سے معقبی اس نسبت کو غلط ثابت کرتے ہیں)۔ علامه محمد الفاروقي النعما في مزيد لكھتے ہيں : -" بيعت كي لازمي شيرط قدیم زمانہ سے سمارے زمانہ تک بیعت کے متعلق جواصول وطریقہ جلا آ رہا ہے وہ یہی ہے کہ :- جس سے بیعت کی جاتی ہے، اس کے ہاتھ میں ہاتھ رکھا جاتا ہے-بيعت ميں صرف زبانی قول واقرار کافی نہيں ہوتا بلکہ ما تھ ميں باتھ رکھنا بيعت کی لازمی خسرط ہے۔ ای لئے حضرت حسینؓ نے فرمایا کہ:-فاضع يدى في يد يزيد بن معاوية-میں یزید کے ہاتھ میں اپنا ہاتھ رکھتا ہوں یعنی بیعت کرتا ہوں۔ کیونکہ (فاضع یدی) کے الفاظ بیعت کا مفہوم ادا کرنے میں خود الفاظ بیعت سے بهي زياده بليخ وصريح بين. فافهم ولا تكن من الجهلة الغافلين-(کبر سے کر ہائک جنسرت حسین بن علی کی تین شیرطین، ص ۱۱)-

سید نا حسن کی بیعت سید نامعاویڈ کے حوالہ سے لکھتے ہیں :-" آپ کے بڑے بعائی حضرت خسنؓ نے بھی آپ کو خلافت نہیں دی بلکہ ا نہوں نے حضرت معاویڈ سے صلح کرکے خلافت ان کے سپر د کر دی اور اپنی بیعت کا مجمع عام مين اعلان كما كه:- وقد بايعته ورأيت أن حقن الدماء خير من سفكها. (كشعت الغمية في معرفته الأئمته، ص ٢٢٥، ج١، طبع ١٣٨١ه)-بہ تحقیق میں نے حضرت معادیۃ سے بیعت کرلی ہے اور حفظ خون کو خو زیزی ہے بہتریایا ہے"۔ (کمد سے کر بلاتک حضرت حسین بن علی کی تین قسر طبیں، ص ۲۱ اور کشف الغمتہ، شیعہ مؤلف علی بن عیسی ارد بیلی م ۲۹۲ حدکی تصدیف سے، داخی نفس المقال ص ۸۰)-دست در دست یزید کی حسیبی بیشکش کے حوالہ سے مزید فرماتے ہیں:-بيعت كى عملى صورت افسوس ہے کہ اس بیعت کی عملی صورت واقع نہ ہو سکی کیونکہ حضرت حسین جب بیعت کرنے کے لئے یزید کے پاس شام جار ہے تھے توراستہ میں کربلا کے مقام <sup>پر</sup> کوفی شیعول نے آپ کوشہید کردیا-(تعلیقات مقتل ابی منع، ترجمہ اردوص ۲۱۷، طبع ۱۹۷۲، ا اصولاً أس بات مي شك نهي كه:-"اقرار العقلاء على انفسهم حجة والمرء يؤخذ باقراره." عقلمندوں کا اقرار کرلینا ہی اس پر حجت ہوجاتا ہے اور آدمی اینے اقرار سے ہی يكر اجاتا --- (كنف التلبيس، ص ٨ اي ٢ جلد ١، طبع ٢ ١٣٣٢ ه)-اس لیے جب حضرت حسینؓ نے بیعت کا اقرار کر لیا تواصولاً آپ بیعت میں داخل ہو گئے۔ رہی بیعت کی عملی صورت تو اس کی رکاوٹ شیعان کوفہ سے، حن بے حباؤں نے حکومت قائمہ کے خلاف بغادت کا پلان بنایا تھا"۔ (کمہ یے کر ہلاکک حضرت حسین بن علی کی تیں شرطیں، ص ۲۸ اور مذکورہ کشف التلبیس، مولانا سيد ولايت حسين شاه صاحب متوفى بعد ٢ ١٣٣٢ هركى تصنيف ، بحوالد نغس مقاله، ص ٢٨ )-علامه محمد الفاروقي، سلطان المشائخ خواجه معين الدين جشتي اجميريّ ( م ٢٣٣ هه)

ا گر بے شہر می اور بے حیائی اور بے غیبر تی نہیں تو پھر اور کیا ہے "۔ اکمہ سے کربلاتک حضرت حسین بن علی کی تین شرطیں، ص ۳۳۰-اسى سلسلىرىيں علاميە فاروقى مزيد فرما تے بيں :-<u>معين الدين كاخعلى ديوان</u> فارسی زبان کا یہ دیوان جس سکے تقریباً ۱۲۲۵ اشعار ہیں، کل مضمون اس دیوان کا ۱۲۴ صفحات پر بھیلا ہوا ہے۔ ہخواجہ صاحب کی وفات کے تقریباً چھ سو سال کے بعد ۱۲۸۸ ده میں بید دیوان پهلی مرتب لکھنیو سے شائع ہوا ہے۔ (منتصر مقالات شیرانی، ص ۲۱۰، میں، لايور بلاتارىخ) اس دیوان میں بھی بیہ رباعی نہیں ہے۔ حالانکہ یہ دیوان جعلی سے اور خواجہ . صاحب کی تصنیف نہیں۔ جیسا کہ پروفیسر حافظ محمود شیرانی المتوفی ۲۲ ساجہ نے دیوان کے طول و عرض پر تفسیلاً گفتگو کرکے اس حقیقت کو واضح کیا ہے۔ (متالات شيراني، ص ۵۸۸، ښ۲، طبيع لامور. ۲۷۱۶، ا- " (ممید الفاروقی النعمانی، یکہ ہے کر بلاتک حضرت حسین بن علی کی تین شرطیر، ص ۱۳۳۲ یہ مذکورہ رباعی پر اہل علم کی تنقید اور فارسی دان معققین کی جانب سے اسے ایرا نی شیعہ شاعر معین الدین کاشانی کی رباعی ثابت کر دینے کے بعد اس رباعی کو اکا برامت اور عامته المسلمين مين وه تقدين و استناد حاصل نهين ربا جو سلطان المشائخ خواجه معين. الدین چشتی اجمیری سے نسبت کی بناء پر حاصل تھا۔ لہذا اب اس رباعی کو مسترد کرنے کے باوجود (اوران سے قطع نظر) اس کی مختلف ترمیم شدہ مرویات بھی سامنے آ رہی ہیں جن میں سے بعض قارئین کی دلچسی کے لئے بلا تبصرہ درج کی جارہی ہیں اور ان سب میں بھی امات و خلافت کے بجائے باد شاہت کا لفظ استعمال کیا گیا ہے۔ بثاه است عمر یاد شاه است عمر دین است عمر دیں پناہ است عمر سرداد نداد دست در دست مجوس حقاكه بنائے لاالہ است عمر

شاه است غنی پادشاه است غنی دین است غنی دیں پناہ است غنی بمسرداد نداد دست در دست مجوس حقاكه بنائة لاالداست غنى شاه است حسين پادشاه است حسين دین است حسین دیں پناہ است حسین سرداد نداد دست در دست زیاد حقاكه بنائے لاالہ است حسين ( نوٹ: زیاد سے مراد ابن زیاد ہے، مصاف ضرورت شعری کے تحت مخدوف ہے) شاه است يزيد بادشاه است يزيد دین است یزید دین پناه است یزید سر داد نداد دست در دست مجوس حقاکہ بنائےلاالہ است یزید

۳۳۰- مولانا سید ال حسن نعمانی (مسمم جامعه يزيديه، سادات نگر، قصور)

متاز عالم دین مولانا سید آل حسن نعمانی مهتم جامعه یزیدیه، قصور نے یزید کی امامت و خلافت کی شرعی حیثیت اور دست در ست یزید کی حسینی پیشکش و غیرہ مختلف امور کے حوالہ سے تحریر شدہ علامہ محمد الفاروقی کی تصنیف "مکہ سے کر بلاتک" کی مکمل تائید و حمایت کرتے ہوئے درن ذیل عبارت فصیح عربی زبان میں تحریر فرما تی:-

فقد رأيت هذه المقالة المباركة المحققة التي ألفها مولانا محمد الفاروقي النعماني حرسه الله تعالى مرة بعد مرة أخرى. والله اني وجدت جميع مافيها صحيحاً و صريحاً موافقاً لكتب اهل السنة والجماعة كثر الله تعالى سوادهم و دمرالله تعالى أعدائهم.

وايضاً موافقاً لكتب الشيعة الشنيعة خذلهم الله تعالى آمين. كتبه الفقير سيد آل حسن نعماني

۳ جعادی الأولى ۱۲۲۱۳ «- (ممد الغاروتى النعانى، كمه ب كربلاتك حضرت حسين بن على كى تين شرطيں، ص ا، مطبوعه مركز تحقيق حزب الاسلام، لاہور، ١٩٩٣، بعنوان "التوثيق للشيخ العلامہ الفعامہ مولانا سيد آل حسن نعمانى زيد عمده، بدون ترجمہ)-ترجمہ : -

یہ با برکت و تحقیقی مقالہ جو مولانا محمد الفاروقی النعمانی، اللہ ان کی حفاظت فرمائے، نے لکھا ہے، میں نے اس کا بار بار مطالعہ کیا ہے اور بخدا میں نے اس کے جملہ مندرجات کو صحیح وصریح اور اہل سنت والجماعت، اللہ ان کی تعداد میں کشرت دے اور ان کے دشمنوں کو برباد فرمائے، کی کتا ہوں کے مطابق پایا ہے۔ نیز اس کے مندرجات کو شیعہ شنیعہ، اللہ تعالیٰ انہیں رسوا فرمائے، کی کتب کے بھی مطابق پایا ہے۔

تحرير كرد يالفنير سيد آل حسن نعما في ٣٠، جمادى الأولى ٣١٣٦هـ

۵۳- مولانا عبدالرسول نوری رصنوی فریدی بریلوی (خطيب اعظم جامع غوشيه، ركن يور، ملتان) ممتاز عالم دین حضرت مولانا عبدالرسول نوی رصوی، خطیب اعظم جامع عوشیه، ر کن پور (ملتان) کے بیعت یزید کی حسینی پیشکش اور یزید کی امات وخلافت کی شرعی حیثیت سمیت متعلقہ امور پر بنی مولانا محمد الفاروقی کے مقالہ "کمہ سے کربلا تک" کی توثيق فرماتے ہوئے تحرير فرمايا ہے:-

حضرت مولانا فاروقى صاحب، السلمه الله وابقاه و أوصله الى ما يتمناه، کی یہ کتاب دیکھ کرمیرا دل باغ باغ ہو گیا ہے کیونکہ یہ کتاب بے نظیر و بے مثال ے اور لاجواب و پاکمال ہے۔ مالامزید علیہ کی جو مشہور مثال ہے اس کی اصل مصداق صرف یہی کتاب ہے

" ليم التَّد الرحمن الرحيم- إما بعد:-

بنده عبدالرسول نوري رصنوي فريدي بريلوي ۸، جمادی الاول ۳۱۳۱ه."-( بوالد محمد الغاروتى ،كم ي كربلاتك، مطبوعه مركز تعقيق حزب الاسلام، لابور، ١٩٩٣، ص ٢٦ بعنوان :-توثيق حضرت مولانا عبدالرسول صاحب فري**دي رصنوي دام ظله، خطيب اعظم جامع غوشيه، ركن يور، ملتان )-**

۳۶ - يروفيسر سيد على احمد العباسي (جهان زيب كالج، سيدو شريف، سوات)

ممتاز عالم واستاد وطبيب مولانا سيدعلى احمد العباسي جوايم ايس عليك وفاصل آل اند یا طبب کالج دبلی بنی - نیز پروفیسر "حہاں زیب کالج" سیدو شہریف سوات و نزیل " دارانسلام والتعقیق" کراچی ہیں۔ آپ یزید کی شرعی امامت وخلافت کے پر جوش مؤید و بیں اور مولانا محمد الفاروقی النعمانی کے مقالہ بعنوان ''مکہ سے کر بلا تک، حضرت حسین

.۱

ے»- مولانا مفتی فصل الله شاہ کشمیر ی (خطیب جامع امویه، مبرن پور، سند حد)

متاز عالم و مفتی مولانا فصل اللہ شاہ کشمیری، یزید کی امت و خلافت کی شمر عی حیثیت کے اثبات اور دست در دست یزید کی حسینی پیشکش سمیت جملہ المور پر مبنی مولانا محمد الفاروقی کے شبت موقف کی تائید کرتے موئے ان کے مقالہ "کمہ سے کربلا تک" کے بارے میں فصبح عربی زبان میں تحریر فرماتے ہیں:-

"باسمه سبحانه - امابعد:-

فقرأت هذا الكتاب من تصانيف الفاصل المحقق مولانا محمد ألفاروقى النعمانى انار الله برهانه، من اؤله الى آخره ثلاث مرات. فرأيته أصح ماكتب فى هذا الباب. ولهذا أصدق جميع مافيه حرفاً فحرفاً سطراً فسطراً صفحاً فصفحاً، والحمدلله على ذلك.

حردہ الفقیر: فصل الله شاہ کشمیری (بحوالہ محمد الفاروتی النعمانی، کد سے کر لاتک، حضرت حسین بن علی کی تین شرطیں، سطبوعہ مرکز تعیّن حزب (الاسلام، لاہور ۱۹۹۳ھ، ص ۲۲، بعنوان "التوثيق للفاضل المعق مولانا سفتی فضل اللہ شاہ تشميری، دام مجدہ، خطیب جامع امویہ برن پور، سندھ، بدون ترجمہ)-ترجمہ:- ابتداء اس چاک ذات کے نام سے - اما بھر:-میں نے فاضل محقق مولانا محمد الفاروقی النعمانی، التد ان کی برھان کی روشنی پی پیلائے، کی تصانیف میں سے اس کتاب کو اول سے آخر تک تین مرتبہ پڑھا ہے-پس میں نے اسے اس موضوع پر تحریر شدہ صحیح ترین چیز چایا ہے- لہذا میں اس کے جملہ مندرجات کی حرف ، سطر بسطر اور صفحہ به صفحہ تصدیق کرتا مول- والحمد لتد علی

ذلك-

تحرير كرده الفقير فصل التد شاه كشمسري ۳ن حمادی الاولی ۳۱۳ احد

۹ ۲۰ - مولانا ابوريحان سيالكو في یا کستان کے ممتاز عالم و مصنف مولانا ابور یحان سیالکوٹی نے اپنی تصانیف کے ذریعے شرکائے جمل وصفین و دیگر سجایہ کرام کے مقام وعظمت کو داخیج کیا ہے اور جماعت صحابہ کے بارے میں علمی و دینی حوالہ سے اہم تحقیقات پیش کی بیں۔ اسی سلسلہ کی ایم ترین کڑی آپ کی دوجلدوں میں عظیم وضخیم تصنیف "سبائی فتنہ" ہے جس میں دیگر صحابہ کرامؓ کے علاوہ ناقدین سید نا معاویۃ و خاندان معاویۃ کے حوالہ سے قیمتی و علمی نقاط و دلائل قلمبند کئے ہیں۔ یزید و سوامیہ کے خلاف غلط و بے بنیاد پرو پیکنڈہ کے ازالہ میں آپ کی شخصیت و تحقیقات بڑی اہمیت کی حامل ہیں۔ مولانا ابوریحان سیالکوٹی نے خلافت علومیؓ میں سیدنا معاویؓ کی شرعی حیثیت و حقانیت نیز انکی سیرت طیبہ پر روشنی ڈالتے ہوئے ناقدین کے جواب میں جو علمی و تحقیقی انداز اختیار فرمایا ہے، اس کا اندازہ درج ذیل جامع و مفصل اقتباس سے بنوبی کیا جا سکتا ہے۔ اور اس سے سید نا معاویہ ویزید و بنوامیہ کے خلاف سبائی پروپیگندہ اور ریشہ دوانیوں کا پس منظر ہی سامنے آجاتا ہے۔ آپ فرماتے ہیں:-

"جو سبانی مفسد، اللہ کی دی ہوتی خلافت راشدہ کی عظیم 'مانت میں بہ ترین خیانت در نقب زنی کے مرتکب ہوئے۔ ماسبقکہ بہ احد من جن ساقی مفیدوں نے قوم لوط کی تاریخ:-. العالمين" – ومراتے موتے دنيا حہال ميں سب سے پہلے خلافت راشدہ کے تقدی کو . بری طرق پامال کیا۔ جن سباقی درندوں نے ہند کے متر رکردہ اور قرآن کے موعودہ تیسرے خلیفہ راشد حضرت عثمان ذوالنورین رضی اللہ عنہ کو در ندگا نہ بے دردی کے ستھ بائل بیگناہ خا<sup>ک</sup> و خون میں تڑیایا۔ جن سبائی منافقول فے اللہ کے متر رکردہ اور تر ان کے موعودہ اور بنے می منتخب کردہ اور پسندیدہ حیوتھے خلیفہ راشد حضرت علی رضی اللہ عنہ و کرم یند وجبہ کے بارے میں پہلے:- "الحقنا علیاً بعثمان"- جیسا شیطانی منصوبہ بنایا، پھر حد درجہ یے شرمی کا ثبوت دیتے ہوئے ان کے رودر رو:- `` نفعل بک ما فعلنا بابن عفان" – جیسے گستاخا نہ الفاظ میں اینے نفاق کا تحکم تحلا مظاہر ہ کیا، اور آخر پھر اس پر عمل کر کے سی دم لیا۔ جن سبائی بد قماشوں نے خلافت حضرت علی کے استحام وانتظام کے لئے نہیں بلکہ اُسلامی خلافت راشدہ کی اینٹ کے اینٹ بجانے اور اسلامی نظام خلافت کو سمیشہ سمیشہ کے لیے در ہم برسم کرنے کے لیے جمل وصفین جیسی قیامت خیریاں بیا کرکے سزاروں سزار بیگناہ مسلما نوں کے خون کی ندیوں پر ندیاں بہا ئیں۔ جن مجسمہ شمر و فساد سبائیوں کی فتنہ سامانیاں اسی پر حتم نہ ہوئیں بلکہ س کے بعد پنجم خلیفہ راشد حضرت حسن رضی اللہ عنہ کے در پینے آ زار ہوئے۔ انگو نہ صرف: -يا عار المؤمنين!"- اور:- "يا مذل المؤمنين!"- في ناياك الغاظ ب يادكيا

......

. خط ت پر مبنی تها- مان سیانی مفسدول کو بینی سلام دشمن کارستانیوں کی وجہ ہے ایجتہ خط ت نسرور در پیش تھے۔ ان کی جانوں کے لالے بیشک پڑے ہوئے تھے۔ انکو حضرت علی و حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کی صلح میں اپنے سر قلم ہوتے ضرور نظر '' ر ہے تیجے۔ اس لیے جمل وصفین کی ہلاکت خیرزیوں کے تمام تر ذمہ دار ہمی تنہا یہی فتسہ انداز وفتنه يرداز تصحه حضرت على اور اصحاب جمل وصفين خصوصاً حضرت معاويه (رمني اللہ عنهم) ان سے بالکل پاک تھے۔ اگر یہ سبائی منافقین سرجے نہ سے موتے اور ان حضرات کواپنے حال پر چھوڑ دیا گیا ہوتا تو تاریخ عالم، جمل وصفین کے نام تک سے بھی شا پد سمشنا نہ ہوتی۔ لہذا حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو باغی بنانے یا ان کی خود ساختہ یغاوت میں فرصی قلوت پیدا کرنے کے شوق میں قاتلین حضرت عثمان رضی الند عنہ کے خط ات کو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خطر ت باور کرانا گویا شعوری یا غیر شعوری طور پر حضرت على كو بعى ثتل عثمانٌ ميں ملوث بتانا ہے''۔ (مولانا ابوریون ساکونی, سانی فتنه، جلد اول، ص ۲۳۳۴-۲۳۹۹)، مطبوعہ بخاری اکیدین. دارینی باشم ، معربان کانونی ، ملتان ، بار اول ، جنوری ۱۹۹۶ - )-س طویل اقتباس سے سید نا علیؓ و معاویؓ کے مقام و عظمت و اختلاف باہم کی نوعیت کے سلسلہ میں بہت سی غلط فہمیوں کا ازالہ ہوجاتا ہے۔ اور جو یتھے خلیفہ راشد سید نا علیؓ کی امات و خلافت کی شرعی حیثیت کو تسلیم کرتے ہوئے بیعت سے پہلے، مقتدر قاتلین عثمان سے قصاص عثمان کی شرط کے حوالہ سے آب کا شرعی موقف بھی سامنے آجاتا ہے۔ چنانچہ جلیل القدر صحابی حضرت ابوالورداءً و ابوامامہ باہلی نے سیدنا معادیڈ کی یہ شمرط مصالحت و بیعت سیدنا علیؓ کے سامنے پیش کی تو جنگ صفین کے موقع پر اشکر علیٰ میں موجود بیس سزار سپامیوں نے نعر د لگایا کہ:- "سم منب قاتلین عثمان بیں۔ یہ رنگ دیکھ کر دونوں بزرگ ساحلی علاقہ کی طرف نکل گئے اور اس جنك مي كوتى حصر نه ليا" - (شاه معين الدين مدوى، تاريخ اسلام، نسع اول. ص ٢٦٨-٢٦٩، ناشران قر آن لميثثه. لإ-در. بمواله "الإخبار الطوال لأبي حنسفه الله يبنوري. من ١٨٠، ١٨٢ )-موا!نا ' بوریحان سیالکو ٹی نے دو جلدوں میں سینکڑوں صفحات پر مشتمل ایسی صنیم تصنیف 'سائی فتر'' میں سیدنا معاویہؓ کے بارے میں ناقدین کے عتر اصات کے

ا دُا لَشْرَ تَحْمِيد بندين، تاريخ اسلام، من ١٨٥، فيروزسنز، يهور ١٩٨٧ما-ڈا کشر حمیدالدین، یزید کے تعارف میں لکھتے، میں :-"یزیدین معاویہ - ۲۰ تا ۲۴ ھربمطابق ۲۸۴ تا ۲۸۳ ، تعارف:- یزید کی پرورش شاہانہ ماحول میں ہوئی تھی، ابتداء ہی سے اسے فرما روائی اور جہانبانی کے قواعد سکھائے گئے۔ دو دفعہ امارت جج کے فرائض سیرد ہوئے۔ چند ایک معر کوں میں بھی شرکت کی۔ تعلیم و تربیت نہایت احسٰ طریق پر ہوئی تھی۔ اس لئے علم وادب کا دلدادہ تھا۔ شعر گوئی میں تواسے خاص مہارت حاصل تھی۔ سیر وشکار کا بہت شائق تعا۔ اور کئی قسم کے شکاری کتے پال رکھے تھے ''۔ ( دُاكْشر حميد الدين، تاريخ اسلام، چينا ايدين، ص ١٨٦ فيروز سنز، لامور، ١٩٨٧، )-حلافت سید نامعاوید میں بیعت ولی عمدی یزید کے حوالہ سے لکھتے ہیں :-" زیاد بن ابی سفیان جیسا سخت گیر اور جا بر شخص ا گرچام تا تواهل بصره کو جمع • کر کے فوراً بیعت لے لیتا مکر اس سلسلہ میں اس نے بھی بڑی احتیاط اور حکمت عملی سے کام لیا۔ اپنے مشیر خاص عبید بن کعب کو بلا کر کہا کہ یزید لاا بالی قسم کا نوجوان سے۔ لوگ بطیب خاطراس کی جانشینی تسلیم نہیں کریں گے۔ اس لیے بہتریہی ہے کہ امیر اس ارادے کو فی الحال ملتوی کر دیں۔ تم جاؤاور امیر کو یزید کےاطوار ہے آگاہ کرکے اس کام ہے بازر سے کا مشورہ دو۔ مگر عبید نے جواب دیا کہ امیر کو یزید کی جا ب ہے بددل کرنا ترین مصلحت نہیں ہے۔ بہتر ہو گا کہ میں خود جا کریزید کو سمجاؤل کہ وہ قابل اعتراض حرکات سے احتراز کرے۔ زیاد کویہ رائے بہت پسند آئی اور عبید کو فوراً دمشن بعیجا۔ یزید نے اس کے سمجانے بجائے سے بہت حد تک اصلاح کرلی۔ اور سیر وشار اور لہوولعب کے طریقے ترک کردیے "۔ ( د اکشر حمید الدین، تاریخ اسلام، ص ۱۸۰-۱۸۱، فیروزسنر، لامور، ۱۹۸۷ )-ڈاکٹر حمید الدین واقعہ کربلا کے حوالہ ہے اس کی زیادہ تر ذمہ داری ابن زیاد پر عائد کرتے ہیں اور پزید کے ابن زیاد پر لعنت بھیمنے اور قافلہ حسینی سے عمدہ سلوک کا تذكره فرماتے موئے رقمطراز ہيں : -

"معاويه ثاني یزید کی وفات پر شامیوں نے اس کے نوجوان بیٹے معادیہ کو تخت نشین کیا۔ لیکن وہ بڑا نیک فطرت اور دیندار انسان تھا۔ دنیاوی جاہ وجلال کی اسے خواہش نہیں تھی۔ چنا نچہ اس نے خلافت سے دستبر داری کا فیصلہ کر لیا اور مسلما نوں کو مخاطب کر کے تم لوگوں نے مجھے اپنا خلیفہ منتخب کیا ہے۔ مگر مجمد میں اس بوجمہ کوا ٹھانے کی طاقت نہیں ہے۔ میں نے چاہا تھا کہ صدین اکبڑ کی طرح اپنا جانشین نامزد کروں یا فاروق المختم کی طرق حید آ دمیوں کی تحمیثی بنا دول جو باہمی مشورہ سے کسی ایک کو خلیفہ منتخب کرے۔ لیکن نہ تو عمرٌ جیسا کوئی نظر آیااور نہ ویسے چھ آ دمی سلے۔ لہذا تم ہوگ جسے چاہو خلیفہ انتخاب کر لو۔ میں اس منصب سے دستسر دار ہوتا ہوں "۔ ( د اکثر حميد الدين، تاريخ اسوم، عن ١٩٦، ١٩٩، فير ور سنر، لاجور، ١٩٨٠، -

· · · .

al - شاد بليغ الدين - ( كراچي ) (سابق رکن "قومی سمبی" یا کستان ) برصغیر کے منفرد وییمثال خطیب واعند ور ممتاز عالم ومصنف، شاہ بلیغ الدین، سابق رکن "قومی اسمبلی" یا کستان مشہور ومعروف شخصیت کے حامل ہیں۔ آپ کی تحریر و نتریر و نشریات نے بالحسوص ''تحلی'' کے عنوان سے پاک وہند کے کروڑوں مسلماں میں تعلیمات قرآن و سن<mark>ی</mark> افکار **محا**ب کرام کی وسیع پیمانے پر ترویج و اشاعت میں عظیم اشان کردار ادا کیا ہے۔ نیز آپ نے اپنی شہر ہ آفاق "مجالس صحابَّہ" ومحافل محرم" کے ذریعے امامت و خلافت صحائبؓ راشدین، نیرز جناب پزید و کربلا کے حوالہ سے مستند تاریخی و شرعی معلومات فراہم کرنے کی مؤثر تحریک بریا فرمائی اور لاکھوں مسلما نوں کو بر دواست نیز پنی تقاریر و مواعظ کی کنجیل (ریکارڈنگ) کے ذریعے بھی "حب اہل بیت" کے پردے میں غداران کوفہ کا کردار ادا کرنے والے عجمی و سبائی سازشیوں سے ابل اسلام کووسیع پیمانے پرروشناس کرایا۔ سب کی عظیم الثان علمی و دینی اور <sup>ت</sup>حریری و <sup>تق</sup>ریری خدمات کا ایک اسم باب سید نا ابو بکر و عمر و عثمان و علی و حسن و معاویہ رضی امتد عنہم کی امامت و خلافت شر عیہ کے تسلسل میں "امامة خلافت یزید" کی شرعی حیثیت کا مؤثر و مدلل دفاع و تحفظ ہے۔ اس سلسلہ میں آپ مؤثر و دلنشین انداز میں طویل عرصہ ے اجتماعات عام میں بھی ببانگ دیل "امیرالمومنین یزید" کی سیرت طیب اور "حتائق سانحہ کربلا" بیان فرماتے چلے آئے ہیں۔ اور عدار شیعان کوفہ کے فکری و تاریخی وارثان کے یزید و بنوامیہ دشمنی پر مبنی منفی و بے بنیاد پراہیگینڈہ کا مدلل و مفعسل ردو ابطال کرتے ہوئے احقاق حق اور لاکھوں وابستگان "سنت و جماعت" کی اصلاح و تصمیح کا باعث ہے۔ ہیں۔ اس حوالہ سے بھی آب کی جرا تمند شخصیت: "لاکا فون فی الله لومة لائم " - (وه راه خدا میں کسی ملامت کرنے والجی ملامت سے خوفز دہ نہیں ہوئے۔ (القر آن)۔ اور قبل الحق ولو **کان** مرا- (حق بات کھو خواه کڑوی ہو۔الحدیث) کی روشن مثال ےذللصغصل اللہ یوتیہ من یشا ، واللہ ذوالفصل العظيم-

۵۲- يروفيسر ڈاکٹر صوفی صنياء الحق (سابق صدر شعبه عربي، گورنمنٹ کالج، لاہور)

عربی زبان و ادب کے معروف استاذ و محقق، پرو فیسر ڈاکٹر ، صوفی صناء الحق (سابن صدر شعبه عربی "گورنمنٹ کالج، لامور، واستاذاورینٹل کالج) علمی حلقون میں محتاج تعارف نہیں۔ آپ برصغیر کے جلیل القدر عالم ومسنف نیز عربی وفارسی کے صاحب دیوان شاع، مولانااصلر علی روحی کے فرزند ارجمند ہیں۔ آپ نے ابن خلکان کی ''وفیات الاعیان'' کی تحقیق و تصمیح و تمشیہ کا وقسع علمی کام، عمر عزیز کا گرال قدر حصہ صرف کرکے انجام دیا۔ نیز آپ کی دیگر تمریرات و تحقیقات کے علاوہ، آپ کا عربی، فارسی اور اردو شاعری پر مشتمل دیوان "کشکول صنیاء" کے نام بخطوط و موجود ہے۔ آپ ۱۹۱۱ میں لاہور میں پیدا ہوئے اور ۱۳ جولائی ۱۹۸۹ء/۱۰ ذوالحجہ ۲۰۰۹ ہے کو لاہور بی میں وفات یا کر ایسے آبا ئی شہر کٹعالہ (صلح تحجرت) میں مدفون موئے۔ آپ کی عظیم لشان تدریسی و تحقیقی خدمات کا ایک اہم پہلوا یم اے اور پی ایچ ڈی کے مقالات کی نَگر<sup>ا</sup> نی **ما ہے۔** اس سلسلہ میں سید نا معاویڈ ویزید کے حوالہ سے ابن عبدر بہ الاندلسی کی عظیم الثان تنسبنیف ''العقد الفرید'' کے بعض حصوں کے اردو ترجمہ پر مشتمل مقالہ جات کی نگر فی بھی آپ نے فرمائی۔ اور اس طرح سید نا معاویَّہ ویزید کے فسیح و بلیغ عربی خطبات کے سلوب ومصامین سے اردو دان طبقے کو روشناس کرانے کی سعی فرما تی۔ اس سلسلہ میں ایم اے عربی جامع پنجاب، لاہور کے دو مقالات کے عنوان درج ذیل میں :-

تَكْران: - دْاكْشر صوفى صنياء الحق، صدر شعب عربي، گور نمنٹ كالج، لاہور-طالب: - محمد صديق-روكتمبر ١١٢٥ ( مقاله ايم ات عربي ١٩٣٩ء)-

٥٢- شيخ الحديث مولانا عبدالحق حيوهان (قائد "مجلس احرار اسلام" پاکستان )

ممتاز عالم دین مولانا عبدالمن حیوبان، شیعه مجتعد اعظم ملا با قر مجلسی کی "بحار الانوار" ( ترجمہ جلد دہم، ص ۲۳۴۶) وغیرہ سے کربلامیں سید ناحسینؓ کی جانب سے تین شرائط بشمول دست در دست پزید کی پیشکش نقل کرکے فرما تے ہیں :-"حضرت حسین کی بیش کردہ شرائط سے یہ امر بنوبی واضح موجاتا ہے کہ انہوں نے اپنے پہلے موقف سے رجوع ہی کرلیا تھا۔ کیونکہ یہ ام حضرت حسینؓ کی دیا نت سے بہت ہی بعید ہے کہ جس موقف کی بنیاد پر انہوں نے کوفہ کا سفر اختیار کیا تھا، اس

نہیں۔ کیونکہ فطر ی اصول ہے کہ اس معاملہ نیں اس کے معاصر ین کی شہادت کو عام

•

مؤرخین کی روایات پر ترجیح دی جائیگی- حضرت محمد بن حنفیہ جو کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے بعائی ہیں اور علم کے اعتبار سے بھی ان کا درجہ بہت بی فائن سے، ان کے قول سے یہ حقیقت تابت ہے کہ یزید کی طرف ان قبائے کی نسبت صحیح نہیں "۔(مولانا عبدالتي جوحان، حضرت حسين شهيد كربلا، مطبوعه الاحرار، لاموريكم تا ١٤ جولائي ١٩٩٢، سيدنا حسين تمسر، ص (وفات مولانا عبدالمن جوبانٌ، ٢٨ ابريل ١٩٩٧، بهادليور و تدفين بسق مولوياں، رحيط يار خال ياشر) ۵۴- مولانا عبدالرحمن جامی نقشبند ی ممتاز عالم وصوفي مولانا محمد عبدالرطمن جامي نقشبندي "دست در دست يزيد" کې حسینی پیشکش نقل کرنے کے بعد فرما تے ہیں :-"اس وقت میں کوفہ کا گور نر عبید امند بن زیاد تھا۔ اور امیرالمؤمنین قاضی امت سید نا علیؓ المر تضیٰ کی ایک بیوی محترمہ ام البنین رحمتہ اللہ علیها کے بعائی اور کربلا میں سید نا حسین رضی اللہ عنہ کے علمبردار اور وفادار و فداکار، رماں سے سوتیلے بھائی جناب عماس کے حقیقی ماموں حضرت ذوالجوشن خیابی، صحافی کا بیٹا شمر جو بد بختی سے سبد نا حسين كامخالف و دشمن اور ابن زباد كامشير ومعاون خصوصی بناموا تعا- اور بعد میں سید نا حسینؓ کے قاتلوں میں شامل ہو کر جہنم کا خریدار بن گیا تھا، اس شر کے بھر کانے سے ا بن زیاد سیدنا حسینؓ کی تین بهترین شرائط مانے سے منکر ہوا اور نفسانیت و شیطنت کی تکمیل اور اپنے حسد و بغض کی تسکین کیلئے یزید کے حقیقی مذاء اور حکم کے خلاف سید نا حسین سے اپنے باتھ پر غیر مشروط بیعت کے مطالب پر اڑگیا۔ اس نے کہا کہ:-نہیں ہم امیر یزید کے نمائندہ ہیں- اس لئے بجائے دمشق جا کر معاملہ طے کرنے کے یہیں میرے باتھ پر بیعت کرو۔ تواس پر جوا باً سید ناحسینؓ نے فرمایا:- یہ نہیں ہو سکتا تسري به حیثیت نهبس ہے۔" (مولانا عبدالرحمن جامی نقشبندی. شهد کربلاسید ناحسین، مطبوعه الاحرار، لاسور. سيد نا حسين تمسر. يكم تايندره جولائي ١٩٩٢، ص ١٥، ١٢)-

۵۵- مولانا عبدالرحمن (کراچی)

نیں کرم صبی اند علیہ وسلم نے اپنے بعد بہت سے خلفاء کی پیشین گوئی فرمانی ے۔ جن میں ود بارد قریشی خلفاء کہمی شامل ہیں جن کے ذریعے سے اسلام کی سریلندی ے متعلق سب نے اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی اطلاع کے مطابق ارشاد فرمایا: - (سلم، بناری و ا بدداددا "ملام سمیشه غالب و سمر بلند رے گا، بارہ خلفاء تک جوسب قریش ہوں گے۔" شارحین کرام نے مندرجہ بالا حدیث میں وارد بارہ خلفائے اسلام کی تفصیل بتلاتے ہوئے یا نجویں خلیفہ کے طور پر سید نامعاویہ اور چھٹے خلیفہ کی حیثیت سے یزمد بن معادية كوشماركيا ہے۔ طاعلى قارى حنفى تحرير فرماتے ہيں :-ارشاد سبوی میں ذکر کردہ بارہ خلفاء یہ بیں:- چار خلفائے راشدین، حضرت معاویتُراور بن کے بیٹے یزید، عبدالملک بن مروان اور ان کے جار لڑکے (ولید، سلیمان، مشام، یزید) نیپزانهی میں عمر بن عبدالعزیز بھی ہیں۔'' (شرن نقداکبر.ص۸۴)۔ غیر سحابی خلفائے اسلام میں یزید ہی وہ خوش نصیب شخص ہے کہ جس کے زمانہ ولی عہدی ۵۰ بجری بکیری سکے بعد اس کے عہد خلافت تک بڑی تعداد میں حضرات صحابہ کرامؓ موجود تھے۔ نیبز یہ بھی ایک تاریخی حقیقت ہے کہ اس کے دور خلافت میں نہی صادق صلی اللہ علیہ وسلم کے مطابق تمام امت کا اجتماع رہا اور دین اسلام کو سر بلندی و سر فرازي حاصل ري- اذلك فصل الله يوتيه من يشاء- المداجولوك (بالخصوص "عاشقان رسول" اور سلسلہ تصوف کے علمبر دار حضرات) مخالفت پزید کے جوش سے مغلوب ہو کریا شیعی پرویکٹنڈے سے متاثر ہو کریزید کو فاسن و فاجر اور ظالم و جابر کردانے میں، وہ غیر شعوری طور پر مندرجہ بالاحدیث رسول کی تکدیب کر رہے میں۔ ا نہیں اس معسیت سے توبہ کرنا چاہئے۔ وماعلینا الالبلاغ- " (اموی خلافت کے بارے میں غلط فهمیون کا ازامه، شریحید لرحمن، ساین کتب خانه، بیلوری ثلاث، کرایی، رمصان ۱۳۱۳هه، ص ۲۴ )-

۵۲ - رئيس المحققين پروفيسر عبدالقيوم ( سابق صدر شعبه اردو دائره معارف اسلام یه جامعه پیجاب لامور )

استاذ الاساتذة ورئيس المتقفين پروفيسر عبد القيوم (م ٨ ستمبر، ١٩٨٩ء، لابور) برصغير کے نامور استاد و محقق تھے۔ جن کے زير نگرانی "اردو دائرہ معارف اسلامير" کی تصنيف و تدوين کا کام طويل عرصہ تک سر انجام ديا جاتا رہا۔ اس سے پيلے گور نمنٹ کالج لاہور کے صدر شعب عربی نيز يونيور سٹی اور ننٹس کالج ميں تدريس عربی اور براروں تلامذہ کے حوالہ سے ان کی وسیع الاثر شخصيت محتاج تعارف نہيں۔ آپ عربی و اسلام علوم کے حوالہ سے ان کی وسیع الاثر شخصيت محتاج تعارف نہيں۔ آپ عربی و اسلام علوم کے حوالہ سے ان کی وسیع الاثر شخصيت محتاج تعارف نہيں۔ آپ عربی و اسلام معلوم کے حوالہ سے ان کی وسیع الاثر شخصيت محتاج تعارف نہيں۔ اور خلافت و شخصيت يزيد کے سلسلہ ميں امام ابن تيميہ کے تحقيقی و مثبت نقط نظر کے پر جوش حامی تھے۔ آپ کی رسمائی میں "جان بن يوسن" پر ايم اے کا ايک مقالہ تحرير کيا گيا جو بہت می غلط فہميوں کے ازالہ کا باعث بنا۔ نيز ذاتی معلومات کی رو سے آپ " يزيد" کی شخصيت و گردار کے حوالہ سے بھی حقائق پر مبنی ايک تحقيقی مقالہ تحرير کروانے کا ارادہ رکھتے تھے

۵۷- مؤرخ اسلام پروفیسر مخمد اسلم (سابق صدر شعبه تاريخ جامعه بنجاب، لامور)

عصر جدید کے محفقین و نافدین تاریخ میں پروفیسر محمد اسلم ممتاز و نمایال مقام کے حال ہیں۔ آپ بر صغیر کے نامور عالم و مسنف مولانا سعید احمد اکبر آبادی کے داماد اور متعدد اہم کتب کے مؤلف ہیں۔ جن میں "خفتگان خاک لامور" اور "خفتگان خاک کراچی " جیسی سینکڑوں مشاہیر کی آخری آرام گاہوں سے متعارف کرانے والی معروف کتب ہی شامل ہیں۔ امیر یزید کی سیرت و شخصیت اور امامت و خلافت کے دفاع و حمایت اور ان کے خلاف معاندا نہ پروپنگنڈہ کے رد نیز کر بلاو حرہ وغیرہ کے اصل حقائن منظ عام پر لانے ہیں ہی آپ کی خدمات عظیم الثان ہیں۔ اس سلسلہ میں آپ علام

سید محمود احمد عباسی کی خدمات کے بھی کچھلے دن سے معتر ف بیں ۔

۵۸- مولانا محمد احمد اله آيادي

۔ مستار عالم دین مولانا محمد احمد الہ <sup>س</sup>بادی اپنے تحقیقی مقالہ میں واقعہ کربلا کے حوالے سے تاریخی حقائق واضح کرتے ہوئے فرما تے ہیں :-

حضرت مسلم کوفہ دینچے اور مختارین ابی عبید ثقفی کے گھر ہی شہرے۔ والی کوفہ حضرت سید نا نعمان بن بشیر رصی امند عنہ صحابی رسول تھے۔ انہوں نے خبر سلی کہ حضرت مسلم آئے ہیں اور یزید کے خلاف سازش کر رہے ہیں تو انہوں نے منبر پر جا کرصاف یہ اعلان کیا:-

مسلما بنو! امت میں تفریق نہ ڈالو- یادر کھواس میں لوگ قتل کر دیئے جاتے ہیں۔ اور خونریزی موتی ہے۔ لیکن اگر تم یزید کی محالف کرو گے توجب تک میرے باتھوں میں تلوار ہے میں تہیں قتل کرتا رہوں گا۔ " (خفری مذ۲، تاریخ ملت، سوم، ص ۲۰)۔

(ممداحد "یہ آبادی، جنگ کربلا مطبوعہ "الاحرار" لاہور. یکم تابندرہ جولائی ۱۹۹۲، سید ناحسین نمبر، ص ۳۳)۔ ۲ محرم ۲۱ هر کو حربن یزید کے سید نا حسین کا راستہ روکنے پھر لشکر عمر ابن سعد کی آبد کا ذکر کرکے حضرت الد آبادی فرماتے ہیں : -

"عمرو نے براؤڈالنے کے بعد ایک آدمی ہینج کر سید نا حسین سے دریافت کرایا کہ وہ یہاں کیوں آئے ہیں- یہاں ہی آپ نے مند تو قصاص مسلم کا ذکر کیا اور نہ خواب میں زیارت رسول و حکم رسول کا ذکر کیا- نہ یزید کی شراب نوشی اور خدا کے طلل کو حرام کرنے کا ذکر کیا- بلکہ پھر وہی ایک بات شروع سے دہرا دی کہ:-"مجھے اہل کوفہ نے خطوط شیم کہ ہمارا کوئی امام نہیں آپ آئیے تو ہم آپ کے

باتھ پر بیعت کریں گے۔ میں ان باتوں پر بھروسہ کرکے چل پڑا۔ اٹھارہ سرار کو فیوں نے مسلم کے باتھ پر میر ہے گئے بیعت کی۔ پھر میری بیعت توڑ دی۔ یہ بات آتے ہوئے مجھے راہتے میں معلوم ہوئی۔ تو میں نے واپس جانا جابا گر حرف جانے نہ دیا۔ اب

تم سے کہتا ہوں چونکہ میر ہے رشتہ دار بھی ہو کہ مجھے مدینہ واپس جانے دو"۔ ا ممد حمد "به آبادی، جنَّك كربل، مطبوعه الاحرار، سيد ناحسين تمسر، يكم تايندره جولائي ۱۹۹۲، عن ۳۶۱) تین حسینی شرائط کے حوالہ سے مولانا محمد احمد الہ آیادی رقمطراز ہیں:-"ا بن سعد نے سید نا حسینؓ سے کئی بار ملاقاتیں کیں اور آثد محرم کویہ دونوں حضرات دو نوں لشکروں کے بیچ میں تنہا تی میں رات کے پردہ میں ملے اور دیر تک گفتگو ہوتی رہی۔ سیڈنا حسینؓ نے اپنے عزائم بتائے ہوں گے۔ ابن سعد نے خیر خواہی میں انکو حکومت سے مقابلہ کرنے میں منع کیا ہو گا۔ بالاخر طبری کی روایت ہے کہ اس ملاقات میں تین باتیں سیدنا حسینؓ نے شرط کے طور پر پیش کیں جن کا ماحصل یہ (النت) یا تو مجھے مکہ واپس جانے دو۔ یا مجھے خود پزید کے پاس چلو کہ اس سے معاملہ طے ہوجا نے اور ضرورت ہو (ー) گی تومیں پزید کے ہاتھ پر بیعت کرلوں گا۔ یا مجھے کسی دور کی اسلامی سرحد پر چلاجانے دو تا کہ تم کو میری طرف سے (2) کوئی خطرہ نہ رہ جائے۔ (سیر الصحابہ، ج۲ بعوالہ طبری، نے یہ میں ۳۱۴<sup>م</sup>) **م**ع (ممد اله آبادي، جنَّك كربل، مطبوعه الإحرار، سيد ناحسين نمسبر جولائي ١٩٩٢، ص ٢٢)-ا بن سعد نے یہ شرائط ابن زیاد کو اپنے تائیدی مشورہ کے ساتھ لکھ بھیجیں جنہیں ابن زیاد نے قبول کرلیا۔ مگر شمر نے اس کے برعکس مشورہ دیا۔ جس پرا بن زیاد نے نمائندہ خلیفہ یزید کی حیثیت سے پہلے اپنی بیعت کی شرط رکھ دی- جے سیدنا حسینؓ نے غیرت و حمیت کے منافی جانتے ہوئے رد کر دیا۔ چنانچہ الد آبادی لکھتے "این سعد کا خط شمرا بَط حسینی سے متعلق این زباد نے پسند کیا۔ اس نے ان شرا ئط کومنظور کرلیا تعااور اگرا **یک سبائی خارجی ش**ر کی شرارت حاکل نہ ہو جاتی تو آج یہ واقعہ ہی سمرے سے تاریخ عالم سے ناپید ہوتا"۔

(ممد احمد اله آبادي، جنَّك كربلا. مطبوعة الاحرا، سيد نا حسينٌ نمس ، يكم تابندره جولائي ١٩٩٢، من ٣٩) -

۵۹- يروفيسر فاضي محمد طاسر العاشمي ا خطیب مرکزی جامع معجد سید نامعاد میں حویلیاں، سرزارہ)

"تعارف سيدنا معادية" "تحقيق نكان سيده" اور "اصلان معاشره" جيسي متعدد معر کتہ الاراء تصانیف کے مؤلف ومصنف پروفیسر قاضی محمد طاہر العاشی ایک معروف علمی و دینی شخصیت ہیں۔ آپ انتہائی مثل وصبر آزما حالات ومصا سُب میں دفاع صحا بُڑ کا فریصہ حق طویل مدت سے ادا کرتے چلے آ رہے ہیں۔ اسی سلسلہ کی ایک اہم کڑی سید نام ماوی کی تجلیل و تعظیم اور ان کی خلافت کے خلافت راشدہ ہونے کے اثبات میں نیز تردید ناقدین معاویہ کے علمی دلائل و آرم پر مشتمل آپ کی عظیم الثان تصنیف "تذکرہ خلیفہ راشد امیر المؤمنین سیدنا معاویہ ؓ ہے۔ تقریباً پانچ صد (۳۸۶) صفحات پر مشتمل اس کتاب میں امیریزید کی عظمت و مغفرت کے حوالہ سے بھی آپ نے قیمتی دلائل قلمبند فرما کر ناقدین کو لاجواب کر دیا ہے۔ سیدنا معاویۃ کی خلافت کی شرعی حیثیت کے سلسلہ میں ایک حدیث نسوی بروایت ابن مسعوّدٌ (مثاق، کتاب الفتن) کے حوالہ سے دلائل دیتے ہوئے فرماتے ہیں : -··حضرت شيخ عبدالقادر جيلاني لکھتے ہيں کہ:-اور حضرت معاویّہ کی خلافت کا شبوت ایک طریق سے آنمضرت کے ارشاد مبارک سے ہمی ظاہر ہوتا ہے کہ آپ نے فرمایا:-اسلام کی چکی ۳۵، ۲۳ سال تک چلتی رہے گی۔ اس حدیث میں جبکی سے مراد قوت اسلام ہے۔ اور تیس برس جو پانچ سات برس زائد کا بیان ہے، وہ حضرت معاویہ کا زمانہ ہے۔ (غنیتہ اللالبین، اردو، ص ۱۳۳۳)۔ 1). (طامر باشی، تذکره سید نامعادیٌّ، ص ۲۳۹، ناشر، کامی چن بیر اکیدیی، حویلیال، سرزاره، ۱۹۹۵،)-پروفیسر طاہر باشی اثبات خلافت راشدہ سید نا معاویت کے سلسلہ میں ابن خلدونؓ، سیدنا عبدالقادر جیلائی اور مولانا ظفر احمد عثمانی کے حوالہ سے اقتباسات نقل کرتے موئے فرماتے ہیں :-· علامه عبدالرحمن بن خلدون لکھتے ہیں کہ:-

ن من المراسم المحم ( طاجر باشمی، تد کره سید نامعادیةً، س ۲۳۵، ۳۳۶، ۳۳۷، حتی بیکر اکیدیمی، حویلیاں سِرّارہ، ۱۹۹۵، )-اولین لشکر مجاہدین مسطنطیند کے مغفرت یافتہ ہونے والی حدیث سوی ( کاری، کتاب الجعاد) کے حوالہ سے طاہر باشی سیہ سالار کشکر، امیر یزیڈ کے بدرجہ اولی مغفرت بافتہ سونے کے حق میں تفسیلی دلائل دیتے ہوئے فرماتے ہیں :-ایک مسلمان کا ایمان ہے کہ سنحضرت کی زبان مبارک سے جو خسر بھی تکلی، وہ اللہ کے دیتے ہوئے علم یقینی کی روشنی میں نکلی- لہذا آپ نے بحری جہاد اور قسطنطنیہ کے حوالے سے جو جنت کی مغفرت کی بشارت دی ہے، اس کا اطلاق تمام شرکا۔ پر ہو گا- اور می کے عموم سے کسی ایک فرد کو بھی خارج نہیں کیا جا سکتا- کیونکہ وعدہ جنت و مغفرت، الله علام الغيوب اور عليم يدات الصدوركى طرف سے معمد بد بات بھى قابل عور ہے کہ آنحضرت نے نہ تو کوئی شرط لگائی اور نہ اس بشارت سے کسی کو مستنٹی کیا۔ اوریہ بات بھی بالکل واضح ہے کہ حدیث میں دی گئی جنت ومغفرت کی بشارت کو ان بشار توں پر قباس بھی نہیں کیا جا سکتا، جن میں اللہ اور اس کے رسول نے بعض اعمال وافعال کے بارے میں اطلاع دی ہو کہ جس نے یہ کام کیا، وہ جنت کا، اور جس نے یہ کام کیا، وہ جہنم کا مشحق ہو گا۔ جو حضرات تاویلات بعیدہ کا سہارا لیکر ان بشار توں سے شرکاء جنگ میں ہے کہی کو خارج کرتے ہیں (اور وہ ہمی قائدین لشکر کو)، وہ دراصل غیر شعوری طور پر اہل تشیع کی بیروی و اتباع میں ایسا کر رہے ہیں- کیونکہ شیعہ بھی اسی قسم کی تاویلات کرتا ہے۔ جیسے قرآن حکیم نے صحابہ کرام کو ''رضی النّہ عمیم ورضواعنہ " کا سر میفکیٹ دیا ہے، تواہل تشیع اس آیت کو صبح کسلیم کرتے ہوئے یہ دعوی کرتے ہیں کہ یہ درست ہے کہ اسمخرت کی زندگی میں انہیں یہ سند دی گئ تھی۔ لیکن جونکہ وہ آپ کی وفات کے بعد (العیاذ بالند) مرتد ہو گئے تھے، اس لئے وہ اس اعزاز کے مستحق نہیں رہے۔ اسی طرح حصنور نبی کریم نے دس افراد کے نام لیکرا نہیں جنت کی بشارت دی۔ جنہیں "عشرہ مبشرہ" کہا جاتا ہے۔ جن میں حضرات ابو بکر، عمر، عثمان، علی، طلحہ، ز بیر، سعد، سعید، عبدالرحمن اور ا بوعبید ہ رضی اللہ عنہم شامل بیں۔ اہل تشیع کے اصول

. 648

•٢- مولانا محمد عظيم الدين صديقي ( فاصل جامعته العلوم الاسلاميه، بنورى ماوَّن، كراچى )

ممتاز عالم ومصنف مولانا ابوالمسنين محمد عظيم الدين صديقي فاصل "جامعته العلوم الإسلامية "علامه بينوري ثاوَّن، كراچي (خطيب "معجد اقصى" كورنكى ١/٢- ٥، كراچي ٣٠١) كى مع کتہ الاراء کتاب "حیات سیدنا یزیڈ مشہور و معروف ہے۔ جس میں امیر یزید کے حالات زندگی، محاسن وکمالات کا مفصل تذکرہ، جہاد قسطنطینے میں شرکت، ہم عصر صحائبٌ و تا بعین میں آپ کی سر دلعہ یری، اجماعی ولی عہدی و خلافت، اسلام میں ولی عہدی اور ا تتجاب خلیفہ کا تصور اور طریق کار، حادثہ کربلا پر شرعی، اخلاقی اور قانونی حیثیت سے ۔ گفتگو، واقعہ حرہ کی اصل حقیقت، یزید کے عہد کی فتوحات اور جہادی سر گرمیاں نیز دیگر ا نیا بی واسلامی خدمات کا علمی و تحقیقی جا کرہ شامل ہے۔ اس جامع و مدلل کتاب میں مستف نے امیر پزید کی شرعی امامت و خلافت اور سیرت طیبہ کے حق میں قیمتی دلائل فراہم کئے ہیں۔ اس کتاب پر جب بعض عناصر کی جانب سے یا بندی لگوا کر مصنف کو پا بند سلاسل کیا گیا تو بھی مصنف کے پائے استقامت میں لغزش نہ آئی اور بالاخر آپ نے مقدمہ و آزمانش میں سرخرو ٹی پائی۔اور ارباب عدل وا نصاف نے کتاب کی صنیطی کا حکم ینسوخ کرکےعدل گستری فرما تی۔ یہ اہم تصنیف "مجلس حضرت عثمانِ غنیؓ" کراچی کی شائع کردہ ہے۔ "حیات سید نا پزیڈ" کے علاوہ عظیم الدین صدیقی کی دیگراہم تصانیف میں مجلس عثمان عنیؓ بی کی شائع کردہ "حضرت علیؓ کی سیاسی زندگی" اور "امسرالمؤمنین یزید رحمته الله علیه ارشادات ا کابر کی روشنی میں " سرفهرست بیں۔ مؤخرالد کر تقریباً ساتھ صفحات پر متتمل مختصر کتاب میں امیر یزید کے حق میں متعدد اکا برامت کے اقوال نقل کرنے کے بعد آخرمیں رقمطراز ہیں :-

"سید نا عبدالله بن عمر، سید نا ابو سعید خدری، سید نا ابو واقد کمیشی، سید نا جا بر بن عبدالله، سید نا حسین بن علی، سید نا عبدالله بن عباس، سید نا محمد بن علی ابن السفیه،

سیدنا علی بن تحسین زین العابدین، سیدنا عمر بن عبدالعزیز، امام احمد بن عنبل، حافظ عبدالعنی مقد سی ، امام غزالی، قاضی ا بوبکر ا بن العربی، علامه ا بن کثیر ، حافظ ا بن حجر عنقلانی، علامه طلاعلی قاری حنفی اور اشیخ نورالدین حنفی را مپوری علیهم الرحمة و الرصوان، جیسے اکا بر و اعاظم است کے ان ار ثادات و فر امین سے امیر الموسنین سید نایزید بن معاویہ رضی الند عندما کی شخصیت و کردار کے ان حقیقی نقوش کی طرف رہنمائی ہوتی ہے جنہیں عجمی منافقین نے من تحفرت روایتوں اور فرضی داستا نوں کے ذریعہ دهندلانے بلد برنما کر منافقین نے من تحفرت روایتوں اور فرضی داستا نوں کے ذریعہ دهندلانے بلد برنما کر منافقین نے من تحفرت روایتوں اور فرضی داستا نوں کے ذریعہ دهندلانے بلد برنما کر موالی میں ایر میں چوٹی کا زور صرف کیا - اور پھر بعد میں آنے والے مؤرخین و مولفین اور دیگر فتکاروں ، گلوکارون نے علم و تحقیق کی آنکھیں بند کر کے انہی واہی تباہی روایات کے سہارے سید صح سادے کم علم اور بزرگوں کے بعاری بھر کم اسمائے گرامی سے مرعوب ہوجانے والے مسلما نوں کے اذبان میں مسموم تصورات پیدا کرنے کی غرض مرعوب ہوجانے والے مسلما نوں کے اذبان میں مسموم تصورات پیدا کرنے کی غرض کے نام کی چاشی شامل کر کے اس بات کی بھرپور کوشش کی کہ امیر ام اخترام بزرگوں کے نام کی جاشی شامل کر کے اس بات کی بھرپور کوشش کی کہ امیر الموسنین یزیڈ کے خالی احترام بزرگوں

اس سلسلہ میں جن بزرگان گرامی کے اسمائے گرامی لئے گئے یا آئندہ لئے جا سکتے ہیں، بلاشیہ ان کی بزرگی و عظمت مسلم - لیکن یہ تحمال کا انصاف ہے کہ اب سے تحجیہ ہی قبل کے بزرگول کی سنی سنائی با توں کو ایمان و عقیدے کا درجہ دیکران صحابہ کرام اور تابعین عظام کے ارشادات و فرامین اور مشاہدات و ذاتی تجربات کو یکسر نظر انداز کر دیا چائے، جنہوں نے نہ صرف امیر المؤمنین یزیڈ کا زمانہ پایا، بلکہ ان کے ہاتھ پر بیعت فرمائی اور ان کے پاس رہ کر حالات و معمولات کا ذاتی طور پر مشاہدہ کیا۔ چنانچہ اسے حضرت یزیڈ کی کرامت ہی کہا جا سکتا ہے کہ الزامات و افتراءات کے تمام تر طوفان کے ہوجود صحابہ کرام اور دیگر ہم عصر تابعین خصوصاً سید نا حسین کے معائی حضرت محمد بن حضیت کی یہ ناقابل الکار تاریخی شہاد تیں بھی پائی جاتی ہیں، جن کے موقے ہوئے بعد والوں کی سنی سنائی اور ہوائی باتوں کی قطعاً کوئی حیثیت ہاتی نہیں رہ جاتی۔ ہوئے والوں کی سنی سنائی اور ہوئی باتوں کی قطعاً کوئی حیثیت ہاتی نہیں رہ جاتی۔ ہوئے اور اور کی ہو ناقابل الکار تاریخی شہاد تیں ہیں پائی جاتی ہیں، جن کے موقی ہوئے بعد ہوالوں کی سنی سنائی اور ہوائی باتوں کی قطعاً کوئی حیثیت ہاتی نہیں رہ جاتی۔

حاصل کلام بیه که مذکوره بالا "ارشادات اکابر" کی روشنی میں بجا طور پریہ کہا جا سکتا ے کہ سیدنا پزیڈ اپنے والد ماجد امیر المؤمنین سیدنا معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عہنما کے بعد پوری امت کے متفق علیہ خلیف، اور ایسے ہی متقی، پر بیز گار، یا بند صوم و صلاق، خیر و صلاح کے کاموں میں بڑھر چڑھہ کر حصہ لینے والے تھے، جیسا کہ اس دور کے کسی اعلی درجہ کے تابعی سے توقع رکھی جاہلتی ہے۔ آپ کو براسمجمنا، فسن و فہور کے الزامات عائد کرنا، اور انہیں لعن طعن سے نوازنا، در حقیقت اس دور کے تمام صحابَّہ و تابعین پر فسن نوازی وظلم پسندی جیسے گھناؤنے الزامات لگانے کے مترادف اور بطور نمونہ نقل کردہ اکا ہرامت کے ارشادات کی تغلیط واکار کے ہرا ہر ہے۔ اعاذنا الله من سوء الفهم في جنابهم-(ا بوالحمشين مجمد عظيم الدين صديقي، اسير المؤمنين يزيدُ ارشادات اكابر كي روشي ميں، ص ٤٤- ٥٩، ثائع کرده تجلس حضرت عثمان غنیٌ، کراچی، طبع سوم، جمادی الثانی ۲۰۰۳ ها-

۲۱ -استاذالعلمياء علامه عطا**محمه بنديالوی چ**شی

استاذ العلماء علامه عطاء محمد بديالوي چشتي (ولادت ٢ ١٩١٦ ، يد هراژ ، خوشاب) زمانہ طالبعلمی میں آفتاب کولڑہ حضرت پیچ مرعلی شاہ کولڑوی قد س سرہ کے دست اقد س برسلسله چشتیہ میں ہیعت ہوئے-آپنے تحریک پاکستان میں یوی تند بی سے حصہ لیا-اور بحیثیت استاذ سیل شریف نیز "جامعه غوثیه" گولژه شریف اور دیگر دینی مدارس و جامعات میں تدریس فرمائی- ادر بدسلسلہ نصف صدی ہے زائد عرصہ پر محطہے-۲ ۷ ۹۱ء میں "سنی کانفرنس" ملتان کے موقع پر جمیعت العلماء پاکستان میں شامل ہوئے-اور نائب صدارت کے منصب پر فائز کتے گئے - آپ کی نصف صدی سے ذائد عرصہ پر محیط علمی ودنی و تدرلی خدمات کا اعتراف کرنے والے لا تعداد اکابرامت میں درج ذيل علاء و مشائخ الم سنت سر فهرست بين :-محدث اعظم بإكتاك مولانا سرداراحمد -1 علامہ شاہ محمر علاق اللہ قادر کی -۲ مفتى احمربار نعيمة -٣ يروفيسر قاضي عبدالنبي كوكت - " علامه غلام مرعلى كولژوى -0 مولاناسد شبير احمدماشي مولاية شاوجسين كرديز -2

۸- مساجزاده سید نعیر الدین کیلانی کولژدی

آپ کے نصف صدی ہے زائد عرصہ پر محیط سینکروں مامور تلافدہ دستفیدین میں درج ذیل عظیم المرتبت ستیاں بھی شامل ہیں :-

علامہ عطاء محمد بندیالوی کی تقریباً تین سو صفحات پر مشت معرکت الارا، تعسیف سیف العطا (موضوع نکات سیدہ باغیر سید کی شرعی حیثیت) ایک نادر و منغ دعلی شاہکار ہے۔ جس میں قرآن و سنت و اقوال فقها نے امت و اکا بر احناف کے مطابق آپ نے نکات سیدہ فاطحہ با قریشی وعالم غیر سید ( بلااجازت ولی) نیز کو تو تی جمد ایل سلام کے ساتحہ نکات ( بااجازت ولی ) کو شرعاً در ست و ناقا بل تین تا بت قرما کر دختر ان سادات و امت اسلام پر احسان عظیم فرمایا ہے۔ اور دلائل شرعیہ سے احقاق حق و ابطال باطل کرکے مخالفین نکات سیدہ باغیر سید پر اتمام حجت فرما دیا ہے۔ ذلک فصل اللہ یو تیہ من یشاء۔

علامد بندیالوی سوباشم کی فسیلت نسبتی کے اعتراف کے باوجود واضح قرمات بیں کہ اجماع است کی رو سے خلفاء راشدین (سیدنا ابوبکر وعمر وعشمان وعلی ) کو پوری است پر فسیلت حاصل سے حالانکہ ان میں سے سیدنا ابوبکر وعمر وعشمان غیر باشمی قریشی اور صرف خلیفہ چہام سیدنا علی مباشی قریشی ہیں۔ اسی سلسلہ کلام میں سیدہ فاطمہ زمراً کی سبی فسیلت کے اعتراف کے باوجود واضح قرماتے ہیں کہ سیدہ عائشہ (تیمیہ قرشیہ) کو سیدہ فاطمہ (باشمیہ قرشہ) پیملی فسیلت حاصل ہے:۔

مح خلاصہ عبارت میں اور شرح کا یہ ہے کہ بھی عالم عربی جابل کی کفو ہے۔ اور اس کی دلیل یہ ہے کہ اگر چہ عربی جاہل میں شرافت نسبی ہے، لیکن بھی عالم میں شرافت علمی ہے، جو شرافت نسبی کا مقابلہ کرتی ہے اور عالم فقیر، جاہل عنی اور اولاد حضرت علیٰ کی کفو ہے اور اس کی دلیل بھی وہی ہے، جو ذکر ہو چکی ہے کہ شرافت علمی، شرافت نسبی کا مقابلہ کرتی ہے۔ اب شامن نے اس مسئلہ کے متعلق تصریح کی ہے:-

ولذاقيل أى لكون شرف العلم أقوى قيل أن عائشة أفضل لكثرة علمها و طاهرد أنه لايقال أن فاطمة أفضل من جهة النسب لأن الكلام مسوق لبي<u>ان أن</u> شرف العلم أقوى من شرف النسب قما نقل عن أكثر العلماء من تفضيل عائشة محمول على بعض الجهات كالعلم و كونها فى الجنة مع النبى صلى الله عليه وسلم و فاطمة مع على رضى الله تعالى عنهما و لهذا قال في بدأ الأمالي:- 🔬

ولصديقة الرجعان فأعلم على الزهراء في بعض الخلال. خلاصہ عبارت کا یہ 🛥 کہ چونکہ نیرافت علمی، نسبی سے اقوی ہے اور حضرت عا نَشْرُ کا علم زبادہ ہے۔ تو حضرت عا نَشہ، حضرت فاطمتہ الزمراً سے افضل بیں اور 'کَشْر علما، کا یہی مذہب ہے ۔ اس کی دو دلیلیں بیں۔ اول: حضرت عائشہ کا علم زیادہ ہے۔ دوم: حضرت عائشہ کر بدن یام، کے ساتھنی کریم صلی اللہ علی المرائم کے جسم اطهر نے ماس کیا ہے، جبکہ حضرت قاطمہ زہرا کے ماتد حضرت علی کھ بدن نے مساس کیا ہے اور سمحضرت کا جسم انکمر، حضرت علی کرم اللہ وجہ، کے بدن مبارک سے افضل ہے۔ اس طرح حضرت عا نَشْرُ دووج ہے حضرت فاطمہ زمراً ہے افضل ہیں اور "ید والیالی" کے شعر میں اسی طرف اشارہ ہے کہ حضرت عائشہ صدیقہ کو حضرت زمراً پر بعض وج سے فسیت ہے، در ان بعض وجود سے مراد ہی دو وجومات ہیں، جن کا ذکر اوپر شامی کی عبارت میں ہے۔ اب در مختار، علامہ شامی، قاضی خان، ابن ممام اور دیگر مستند فقهاء کی يذكوره بالاعبارات كاخلاصير بيان كباحاتا ت-" ( علامه عطاء بند بالوي . سيف العطاء عن **حديثة الم**تلونية بالري اكيديمي لايور، متى **١٩٩٩،** • اس کے بعد علامہ بند بالوی تحریر فرما تے بیں : -"قارئين! بەخلاسىرامور پرمسمل ہے۔ ام اول: - مستعجمی عالم بھی علویہ اور سادات کی کفو ہے اور ان کے درمیان تکاج جائز ہے، خواہ ولی راضی ہویا نہ -شرافت علمی، شراف نسبی - سے برتر بے اور یہ نص قرق نی سے تابت ام دوم:-<u>--</u> قول توالى:- هل يستوى الذين يعلمون و الذين لا يعلمون ) امر سوم :- \_\_\_\_ اکثر علماء کایہ فتوی ہے کہ حضرت عائشہ رمنی املیہ تعالی عنہا، حضرت فاطمته الزسرا، رمنی اللہ تعالی عنہا سے افضل، پی اور یہ امر دوم پر مبنی ہے۔ ( تلامه عطاممد بند بالوي، سبيب العطا، ص ١٢٥- ٢٢، عطا لد الوي اكيديمي، لامور من ١٩٩٩٠ ) -یہ بات سمی علما، و مؤرخین سے مخفی نمبس کہ ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ ککی تاریخ وفات سجروایت مشهوده ۲ رمصان ۵۸ هه سے (و بروایات سخری ۵۷ یا ۵۹ هه کماور یہ بات متفق علیہ ہے کہ سیدنا معاویۃ کی جا ب سے بیعت والدت پڑید ( ۵۶ھہ یا

ما تمبل) کے وقت آپ ایسی تمام تر جلالت علمیہ و عظمت شرعیہ کے ساتھ بعقید حیات و مرجع صحابۃ و تا معین تعین - ہمر حال اسی سلسلہ کلام میں علامہ بندیالوی، یزید پر لعن شخصی کو غلط قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ علا مرتفتازانی کے جواز لعن یزید کا صاحب "شراک" (علامہ عبدالعزیز فرہاروی حفقی یم ۱۳۳۹ھ) نے رد کیا ہے۔ اور تعن یزید سے منع کرنے والے ہر شخص پر خارجی ہونے کا الزام لگانا قواعد شریعت کے منافی قرار دیا ے د-

بِ خبر مفتی نے یزید کے متعلق کہا کہ یزید لعنتی ہے، جس کا «امر چهارم:-مطلب یہ سے کہ مفتی نے مزید پر لعنت شخصی کی اور یہ بھی خلاف تحقیق ہے۔ دلائل الاخط مول: شمرع عقائد نسفی میں ہے:- وانسا اختلفوا فی یوید بن معاویہ حتی ذكر في الخلاصة كتاب معتمد في الفقه الحنفي انه لا يجوز اللعن عليه لان النبي صلى الله عليه واله وسلم نهي عن لعني المصلينٍ و من كان من ابل القبلة- مودد عبارت كاخلاصه يرب كريزيد كى لعنت شخصى معتمد كتب احناف ك لحاظ سے ناجا مز ہے، کیونکہ استحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز پڑھنے والوں کی لعنت سے منع فرمایا ادر جولوگ کعبہ شہریف کواپنا قبلہ ماتے ہیں، ان کی لعنت سے منع فرمایا-علامہ تفتارا بن نے چونکہ یزید کی لعنت کا قول کیا، تو صاحب منبراس سے اس کا رد کیا لاحظ مو:- أن الشارح بني كلامه على جواز لعن الفاسق وأن لم يتحقق موته على الكفر و هذا خلاف التحقيق والذي حققه المحققون أن اللعن ثلثة اقسام احد ها اللعن بالوصف العام تحولعن الله على الكفار واليهود و هذا جائر، ثانيها اللعن على الشخص المعين الذي صع موته على الكفر بأخبارالشارع كفريمون وابى جهل وابليس وهو جائز ثالثها على شخص لم يعلم موته على الكفر وهو بحسب الظاہر مؤمن اوكافر لجوازان يوفق الله سبحانه و تعالى الكافر الاسلام،و دليلهم أن الشارع فهي عن اللعن و شدد عليه ففي الحديث& يكون المؤمن لعاناً رواه التر مَذي و قال من لعن شيئًا ليس له بأهل رجعت اللعنة عليه-رواه التر مذى ثم قد صح عنه اللعن بالوصف العام وعلى الشخصالهالك على الكفر فوجب الاقتصار عليهماء وبقى القسم الثالث مخطورًا لا سيما اذا كان الشخص مومنا على الطاهر لقوله عليه الصلؤة والسلامةسباب المسلم فسوق رواه البخاري، فاحفط

| 657                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ولاتكن من الذين لا يراعون قوعد الشرع ويحكمون بأن من نهى عن لعن                                 |
| يريد فهو من الخوارج نعم قبح افعاله مشهور وحب اهل البيت واجب ولكن                               |
| النهى عن لعنه ليس للقصور في حبهم بل لقواعد الشرع-                                              |
| اس طویل عربی عبارت کا خلاصہ یہ ہے کہ تفتارانی نے جو یزید کی شخصی لعنت کا                       |
| قول کیا ہے، یہ اس 👘 پر مبنی ہے کہ جس فاسق کی موت یقینی طور پر کفر پر نہیں ہے،                  |
| اس فاسق پر شخصی لعنت جا کز ہےمادر یہ بات خلاف تحقیق ہے، تو یزید پر لعنت شخصی                   |
| خلاف تحقیق ہے، اگرچ وہ فاسق تعلاور اس کی دلیل یہ ہے کہ مفقعین کے نزدیک لعنت                    |
| کی تین مسیس بین چیم اول : لعنت وصف عام پر جو کہ شرع شریف میں وارد ہے، جیسے                     |
| النٰد کی معنت کظار قیمود پر- خلاصیر یہ کہ اس وصف عام پر لعنت جا مز ہے اور جس وصف عام           |
| پر شرع میں لعنت نہیں کی گئی، ہم بھی اس وصف عام پر لعنت نہیں کر سکتے۔ ہر حال                    |
| ای وصف عام پر لعنت جا کر ہے، جو شمریعت میں وارد ہے۔ دوم : اس شخص معین پر                       |
| لعنت جس کے گفر پر موت کی خبر شارع نے دی ہے۔ شارع سے مراد اللہ جل شانہ، اور                     |
| · تحضرت صلی اللہ عل <b>والہ</b> دکم ہیں، جیسے فرعون، ابوجهل اور ابلیس کی موت- ان تدینوں        |
| کی موت کفرِ پر قرآن پاک اور حدیث شمر یف سے ثابت ہے یعنت شخصی کی یہ قسم بھی                     |
| جا ز ہے۔ قسم سوم استخص پر لعنت جس کی موت کفر پر یقینی طور پر ثابت نہیں ہے                      |
| یعنی نه توالله تعالی نے فرمایا که اس شخص کی موت کفر پر ہے اور نه آنمضرت صلی الله               |
| علی کل کے ایے شخص پر لعنت شخصی ناجا کڑ ہے، خواہ وہ زندہ ہویا مردہ اور ظاہر کے                  |
| لحاظ سے مومن مبویا کافر اس لیے کہ موسکتا ہے، اس کافر کو موت سے پہلے اللہ تعالی نے              |
| اسلام کی توفیق عطا فرما دی ہواور اس <b>کی م</b> وت اسلام اور ایمان پر ہو تی ہو، توجابل مفتی نے |
| یزید کی لعنت شخصی پر یہ دلیل دی کہ یزید شراب کو حلال جانتا تھا۔ یہ دلیل جہانت پر               |
| موقوف ہے، کیونکہ اگر یہ ثابت ہو جائے کہ یزید شراب کو حلال جا نتا تھا-                          |

تو زیادہ سے زیادہ کافر ہو گا، لیکن جس کافر کی موت کفر پر یعینی صورت میں معلوم نہیں ہے، اس پر لعنت شخصی منع اور ناجا کر مصاور یزید کی موت پر کفر کی خسر نہ اللہ تعالی سبحانہ نے قرمائی اور نہ ہی آنمضرت صلی اللہ علیہ وسلم سف قار تین بغور فرمائیے کہ

.

حقيقية اللعن المشهور هى الطرد عن الرحمة وهى لاتكون الا لكافر ولذا لم تجز على معين لم يعلم موته على الكفر بدليل وان كان فاسقاً مشهوراً كيزيد على المعتمد بخلاف نحوابليس وابى لهب وابى جهل فيجور-مقبولان حق كى خانقامور من الله كى رحمت سے دورى كى باتيں نازيبا بيس

قارئین ! علامہ شامیٰ کی محولہ بالاع بی عبارت کا خلاصہ یہ ہے کہ لغنت کا حقیقی معنی

کسی کو 💿 ایند تعالی کی رحمت سے دور کرنا ہےاور رحمت الہی سے دور صرف وہ کافر ہے جس کی موت کفر پر دلیل سے ثابت ہے۔ دلیل سے مراد اللہ تعالی جل شانہ کا فرمان ، یا پھر آنمضرت صلی اللہ علیہ وقد کم کا ارشاد یعنی جس آ دمی کا قر آن حکیم میں ذکر ہے کہ اس کی موت کفر پر ہے، یا آنم صرت صلی منطق فی فرمایا ہو کہ اس کی موت کفر پر ہے، ایسے معین آ دمی پر نام لے کر لعنت شخصی جا نز ہے اور اگر کمی خاص شخص کی موت کفر پر دلیل سے ثابت نہیں ہے، تو اس پر لعنت تخصی جا زُنہیں، خواہ دو بڑا سر کش اور یزید کی طرح فاسق ہی کیوں نہ ہو۔ بلاشبہ یزید بڑا سر کش اور فاسق تھا، لیکن جونکہ قر آن یا جدیت سے کفر پراس کی موت ثابت نہیں، لہذا معتمد اور محقق یہ ہے کہ یزید پر لعنت شخصی جا ر نہیں اور جن کی موت کفر پرکتاب و سنت سے ثابت ہے، ان پر لعنت جا ر ہے، جیسےا بلیس، ابولہب اور ابوجہل۔ تومفتی مذکور نے یزید پر لعنت شخصی کی ہے، پیر مذہب احناف اور قول معتمد اور تحقیق کے خلاف ہے جسرت ہے کہ مشائح کرام کے در بار، جہاں رحمت الهی نازل ہوتی ہے اور وہاں لعنت اور رحمت الهی سے دودی کی باتیں کی جاتی ہیں۔ اس لیے آج کا کے ایسے خطیبوں اور مقررین کو بندہ موضوعات کبیر کہتا

(علامه عطاء بنديالوي ميعت العطا، ص ٢٧-١- ١٨٠، عطا بنديالوي اكيديمي لامور، من ١٩٩٣م) - •

<sup>60</sup> چنانچ حضرت اعلی گولاوی قدس سرہ ہے جب بہ سلسلہ لعن یزید سوال کیا گیا تو آپ نے اقوال سلف بیاان کرنے کے بعد اس سلسلہ میں اپنے نقط نظر کو اس طرح بیان فرمایا: بہتر ہے کہ بہ حکم عام فرمودہ حق تعالے فلعنة اللہ علی الظلمین پر کفایت کی جائے، بجائے لعن کرنے کے اللہ اللہ کرنا اولین و آخرین کے حق میں بستر کام ہے۔ طاحظ ہو ملفوظات مہریہ ص ۱۲۲، طبع دوم مطبوعہ لاہور سن طباعت ۱۹۷۴، آپ کے مندرجہ بالاار شاد سے واضح ہے کہ آپ بھی لعن شخصی کے حق میں نہیں تھے۔ (سید العطا، ۲۲- حفرت کاش البرنی (کراچی)

ماہر تقویم و ردحانیات و عملیات و فلکیات حضرت کاش اہر نی (مدیر ''رمی تقویم'' و ماهنامہ ''ردحانی ڈانجسٹ کراچی'' کی متعدد تصانیف لاکھوں خواص و عوام میں مقبول و معروف ہیں- آپ کی میں سے زائد محققانہ تصانیف میں درج ذیل کتب شامل ہیں :-

فهرست تصانيف حفرت كاش البرني

روح قرآن(حصبه اول و دوم )- (قرآن ے عقائد کے سوال و جواب)-المختصر - تقويم خير القرون- (عمد رمالت ت قرون اول تک کی تاریخ)۔ تقويم المؤمنين - (شرك نظه نظر ے تاريخوں كا نَيْك و بد)--٣ حل المقاصد - (متحصله عربي اردو زبان مي سوال وجواب)--14 تسوية البيوت ( دو جلديں) - ( زائج مانے اور كروں ك -۵ در جات-سوشهروں یر منی)۔ ، (پاک و ہند کے شہروں پر میں طول بلد ' اٹلس-- 4 عرض بلد أور تفاوت وتت)-برنی روزانه کو اکبی گائیڈ-(برمایہ کاری ُ قمرے متعلقہ کام' - 4 نظرات روزانہ کے کام کی اہم ڈائری)۔ عامل کامل( حصبہ اول)۔ جغری قواعد کے برنچ الزائیر -^ عملمات اساء موكانت دعوات-ت عامل كامل (حصبه دوم) - (علم التوش اور علم الالوان ، علم تكير ، (\_)

661

,

كاييننا اور حقائق )-برینی تقویم (سالانہ) - (جاری سال کے ستاروں کی رفتارین ہر شخص کے جالات 'گرین' سفر)۔

حضرت کاش البرنی کی تصانیف میں آپ کی مختصر و جامع تصنیف "المخصر - تقویم خیر القرون" بطور خاص قابل ذکر ہے - ساٹھ سے زائد صفحات پر مشتمل اس مختصر کتاب میں جناب کاش البرنی نے ولادت نبوبیہ سے عصر اموی تک اہم واقعات کا ماہ و سال کے حوالہ سے بالتر تیب تذکرہ فرمایا ہے - اور مختصر و جامع معلومات کیجا کر دی ہیں - جن میں خلافت علی و حسن و معادید و یزید نیز واقعہ کر بلا و حرہ کے حوالہ سے بیں این میں خلافت علی و حسن و معادید و یزید نیز واقعہ کر بلا و حرہ کے حوالہ سے محلوہ ام المؤمنین سیدہ عاکمتہ " اور فتح مکہ کے موقع پر رسول اللہ کے ہمراہ او نتی پر سوار اول نواسہ رسول سیدنا علیٰ بن ابنی العاص " اموی قرایتی کے بارے میں بر معاد اور خور الی دو ال

''(۲) حضرت عائشہ صدیقہ کی شادی کے وقت عمر ۲ سال نہ تھی بلحہ المحارہ سال کی تھی-

(۳) حضرت علی جور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے گھر میں رہتے بتھے زینب بنت رسول اللہ کے بیٹے متھے''۔ (کاش البر نی ' المخصر ' تقویم خیر القرون 'ص ۲ ' بعوان : گزارش 'اوراق پیلشرز کراچی '

روس ایری ۲۰ شر شونیا پر مروف ۲۰ ۲۰ واق ۱۹۷۶ ورق در می مرد و چن ۱۹۸۴ء)-

جناب کاش البرنی من ۲۰ ھ کے واقعات کے صمن میں صلح علیٰ و معادیۃ کا تذکرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں :-

" • ۴ هجری" –

حضرت علی اور امیر معاویہ نے صلح کرلی-اس صلح کی روسے تجاز عراق اور

''خلافت حضرت حسن بن علی دور خلافت صرف۲۰اه ۳۰دن ۲۲ مضان ۲۰ هجری :-اینے والد کی وفات کے دو دن بعد خلیفہ ہوئے-اور کوفہ کو مقام خلافت متایا-

اپنے آپ کو مخلوع قرار دے کر خلافت امیر معاویہ کے سپر دکر دی- تاکہ مسلمانوں میں مزید خون خرابا نہ ہو-سبائیوں نے اس لئے اسین "نہ کل المو منین "کمنا شر وع کر دیا-۵ ار مضال ۹ سم حجر می اس سال وفات واقع ہوئی-بقیع کے قبر ستان میں د فن ہوئے-

اخضار

آپ لو کوں میں بے حد متبول تھے - متعدد شادیاں کیں - بھن نے ۵۰ اے ۲۰۰ تک تعداد بیان کی ہے - آپ کے آٹھ لڑ کے تھے - جن کے نام یہ ہیں : -حسن - زید - عمر - قاسم - ایو بحر - عبدالر حمٰن - طلحہ - عبیداللہ -آپ نے لیمن ' خراسان اور عراق کے وسیع علاقے پر حکمرانی کی " -(کاش البرنی ' المختصر تقویم خیر القرون 'ص ۲۳ ' اوراق پیلشرز 'کراچی '۱۹۸۴ء ) -خلافت معاویہ کی تواریخ درج کرتے ہوئے کاش البرنی ر قسطر از میں : -

خلافت امير معاويه بن ابي سفيان ۲۰ برس گورنز رہے-اور ۱۹ برس تین ماد خلیفہ رہے-ربيع الاول ۴۱ هجري - ۲۲۲ عيسوي يعت ہوئی۔اس سال کانام حربوں نے "عام الجماعة "رکھا یعنی بالا تفاق خلافت کا . سال"-(كاش البرني' المخضر - تقويم خير القرون'ص ٣٣ 'ادراق ببلشر ز٬ كراحي ١٩٨٣ء) "۲۰ رجب ۲۰ هج ی ۷ ۹ ۲ عیسوی انقال امير معاديه- د مشق مي د فن ہوئے"-(كاش البرني، الختصر - تقويم خير القرون "ص ٣ ٣ اوراق ببلشر ز ،كراحي ٣ ٩٩ ٩٠) پیعت بزیدودا قعہ کربلا کے حوالہ سے کاش البرنی تح بر فرماتے ہیں :-"بيعت يزيدين معاويه ۲۷ رجب ۲۴ هج ی مدینہ میں امیر معادیہ کے انقال کی خبر ملی۔ تو حاکم مدینہ نے حضرت حسین و حضرت عبدالله الن زمیر سے پزید کی بیعت لینا جاہی۔ توبیہ دونوں حضرات راتوں رات مکہ کی طرف دوانه ہو گئے –لور جاکم مدینہ کو بیعت کاجواب نہ دیا۔ زيقعد ۲۰ هري شہادت عبداللدین زیادو مسلم بن عقیل جو حضرت حسین کی بیعت کے سلسلے يل كوفه كخير بخريم-۸ ذی الحه ۲۰ هجری حضرت حسین کی 🚽 وفیہ کو رواغلی- کیونکیہ اہل عراق کی طرف ہے مسلسل خطوط وقاصد آرے تھے۔ ستر کونیوں کے ساتھ جو بیعت کے سلسلے میں ہمراہ لینے کو آئے

## واقعه حره

حضرت المن زیر سطح سیعت کے لئے دینے میں کو شش-اور یزید کی منقصت' اور فتق و فجور کا انہوں نے پرو پیکنڈا کیا- کے سے یزید کے عامل کو نکال دیا- اور دینے پر لفکر کشی کی"-(کاش البرنی المختصر' تقویم خیر القرون'من ۲۵ اوراق پبلشرز کراچی'۱۹۸۴ء)

وفات بزید (بروایت سار بع الاول ۲۴ ه) کی تاریخ ۱۸مفر ۲۴ ه، تلات ، و بخ

كاش البرني رقمطر ازمين :-

۸ اصفر ۴۴ هجری – ۲۸۳ نیسوی

وفات حضرت يزيلاً

تین بر سات ماه' ۲۲ دن خلافت ربی-

(كاش البرني المختصر - تقويم خير القرون من ٢٥ من اوراق پېلشر زكراچي باراول ٢٩٨، ١٩٨)

<sup>دو</sup> المختصر - تقویم خیر انقرون " کے ان چند اقتباسات و اشارات سے منتی علم و روحانیت جناب کاش البر نی اور خانوادہ برنی کی تقویمی و تاریخی تحقیقات کی روشن میں خلافت یزید وواقعہ کر بلاو حرہ کے حقائق کا قہم واور اک بھی آسان تر ہو جاتا ہے - اور جملہ محققین و مؤر خین نیز خواص و عامة المسلمین کے لئے مکمل کتاب کا مطالعہ تقویم و تاریخ صدر اسلام کے بارے میں غلط قہمیوں کے ازالہ اور اکمشاف حقائق کے لے ناگز مرجب وللہ در المصنف -

· •

.

•

۳۷- شخالجدیث مولانا محمه علی (حقی بریلوی) (مهتمم جامعه رسوليه شيرازيه 'الاجور)

یشخ الحدیث مولانا محمد علی نقشبندی قادر ی (مستم " جامعہ رسولیہ شیر ازیہ " بلال شیخ لاہور) علائے اہل سنت والجماعت ( حنفی ' ہر یلوی) میں منفر دو متاز مقام ک حال ہیں۔ آپ کی عظیم الشان علمی ودینی خدمات میں امام محمد کے معروف مجموعہ احادیث "الموطا" کی چار جلدوں میں جامع شرح سر فهرست ہے۔ علاوہ ازیں (۲) نور العنین فی ایمان آباء سید الکونین (۳) شرح اصول شاش اور (۳) قانو نچہ رسولیہ (قواعد صرف) مجمی آپ کی اہم تعمانیف ہیں۔

نیز متعدد اہم کتب پر قیمتی حواش بھی آپ کے تبحر علمی اور سوم عربیہ و اسلامیہ میں مہارت تامہ پر دلالت کرتے ہیں۔ان حواشی میں (۱) شرح الیطناوی للطیخ زادہ- (۲) الفوا کد الکھیائیہ للجامی- (۳) القول المسلم علی شرح السلم- (۳) المحدایہ-(۵) نورالانوار- (۲) شرح العتا کہ- اور(۷) السراجی کے حواشی شامل ہیں-

مولانا محمد على كى ايك خصوصى وجه شهرت و متبوليت رو تشيع مي آپ كى كى جلدوں پر مشتل عظيم و ضخيم تصانيف "عقائد جعفريه " اور "تخفه جعفريه " نيز " وشمنان امير معاوية كاعلى محاسه " ميں - اس طرح آپ نے علاء و مشائخ نيز عامته المسلمين كے ليے رو تشيع اور دفاع صحابة " بالخصوص دفاع سيد تا معاوية و دير اصحاب بنى اميه كے سلسله ميں قيمتى على و تحقيقى مباحث ودلاك كا خزينه جمع فرماكر مدافعين تشيع و مخالفين سيد تا معاوية كو عاجز ولاجواب كرنے كى مؤثر سعى فرمائى ہے - ولله در المصنف -اور اى سلسله كى ايك اہم كرى يزيد وكر بلا كے حواله سے يزيد موافق ويزيد مخالف ليڑ يج بے جائزہ و نفته و تجزيبه يو من آپ كى ايك اہم تصنيف محق آپ كے مسودات ميں

سر میں جا جس کی طباعت داشا عت میں بھن موانع حاکل ہیں - واللہ الموفق-

(وقات مولانا محمر على :-لايهور-٨ يقفر ٢٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ جولاتي ٢٩٩٦ء - تاشر)

۲۴ - استاذ المشابخ مولانا محمد نافع (بامعه محمدی شریف، جھنگ)

استاذ المشائخ مولانا محمد نافع اور ان کے خانوادہ و درسگاہ کی عظیم الشان علمی ودینی خدمات محتاج تعارف نہیں۔ انہوں نے اپنی گونا گوں علمی وروحا کی مصروفیات میں ہمیشہ ترجیحی بنیا دوں پر فاتم الانہیا، صلی ا<del>لتہ علیہ</del> وسلم کے صحابہ کرام رصوان اللہ علیہ م اجمعین کی عظمت و ناموس کی حفاظت و مدافعت نیز ترویخ و اشاعت مناقب صحابَّ کے سلسلہ میں ، شمک کاوشیں اور مساعی فرمائی ہیں۔ اور بالخصوص بنوامیہ سے تعلق رکھنے والے اقارب مصطفی، سادات قریش و اکا بر صحابَة کی توہین و تنقیب کی تمام راہیں قر آن و سنت نیز مستند تاریخ امت کے دلائل کی رو سے میدود فرما کر رافضی و نیم رافضی افراد وجماعات پر اتمام حجت فرما دیا ہے۔ اس سلسلہ میں سید نا ابوسفیان وسیدہ ہند، اہل بیت رسول ام المومنين سيد دام حبيبه بنت ابي سفيان وسيد نا يزيد ومعاويه بن ابي سفيان وغيرحم، رمني اللہ عنهم اجمعین کی عظمت وخدمات پر مبنی افکار و تحریرات کے علاوہ اسی تسلسل میں یزید ین معاویہؓ کے مقام و کردار کے بارے میں بھی اظہار حقائق فرمایا ہے۔ مگران کے ان علمی و دینی افکار کی تردیخ و اشاعت میں خود ان کے بعض معتقد و معترف سم مسلک ومشرب حضرات مجى سد راد مير - تاسم الم مربا في مجدد الف ثائن اور متقدم سلف صالحين اصحاب دعوت و عزیمت کی طرح ان کے یا یہ تبات میں لغ ش پیدا نہیں کی جاسکی- اور بنوامیہ ے تعلق رکھنے والے سادات قریش صحابہ و تابعینٰ کے حق میں ان کی علمی و مقیقی مباعی کا دا برہ اثرات روز بروز وسیع تر ہوتا جلاجا رہا ہے۔ اس سلسلہ کی ایک اہم کر سی دو صخیم جلدوں پر مشتمل آپ کی علی و تحقیقی حوالوں سے مزین عظیم الثان تصنیف "سیرت حضرت اسیر معاویہ " ہے۔ جے علماء و مشائخ اور معققین و متعفین میں وسیع یسانے پر مقبولیت حاصل ہو تی ہے مولانا ممد نافع مجابدین اول کشکر قسطنطنیه والی حدیث نسوی (بخاری، کتاب المهاد،

•

•

••

ہیہے کہ دیگراہل معاصی کے متن میں قاعدہ ہے۔ پس این حدیث شریف کی تشرخ میں جو <sup>ک</sup>چھ علماء نے نقل کیا ہے اور پزید بن معادی<sup>ہ</sup> کے متعلق مغفور ہونے یا مغفور نہ ہونے کی تشریح ذکر کر دی ہے، وہ کافی ہے اور صحیح ہے۔ فلہذا اٹکار روایت کی راہ اختیار کرنا قطعاً درست تہیں۔ (مولانا محمد نافع، سيرت حضرت اسير معادية، جلد بول . س ٣٨٣-٣٨٣ . مير وصاحت مد كوره بموالد فتح الباري لا بن حجره وعمدة القاري للعيسي تمت حاشيه باب، قيل في قتال الروم )-مولانا نافع اسی حوالہ سے خلاصہ کلام کے طور پر مزید فرما تے ہیں :-روایت بذاکی مزید وصاحت کے لیے اہل علم حضرات مندرجہ ذیل مقامات کی طرف رجوع ذيا كرتسلي كرسكتے ہيں :-شرح الابواب و التراجم للبخاري زشاه دبي اللَّهُ دبلوي - تحت الروايه - " حواشی لامع الد راری از شیخ لحدیث مولانا ز کریاً (صفحه ۴۸۹-۳۸۶، جلد نانی عن جند) منتصر یہ ہے کہ غزوہ قسطنطنیہ بید روم کے غزوات میں ایک تاریخی اہمیت کا حامل ہے۔ جس کی تفصیلات تاریخی کتب میں دیکھی جا سکتی ہیں۔ اس غزوہ کا کچھ مختصر اور اجمالی حال تم نے سطور بالامیں بیان کر دیا ہے۔ قابل توجہ یہاں یہ چیز ہے کہ سید دوعالم ٹیٹیٹر کی "مدینہ قیسر" وغیرہ کے متعلق جو بشارتیں بیان فرمائی ہوئی تھیں، وہ حضرت معاویتہ کی نگرانی میں اور ان کے عہد میں پوری ہوئیں۔۔۔۔ یہ ان کی بہت بڑمی خوش نعیبی ہے۔ ان کی خوش بختی کا کون اندازہ کر سکتا ہے؟؟" مولانا محمد ناف، سيرت حضرت اسير معادية، جلد اول، ٣٨٣-٣٨٥، ناخر تخليقات، لام، ستمسر ٨٩٩٠ .

٢٥- ماسر اقباليات يروفيسر محمد منور (لاسور) ، ہر اقبالیات، پروفیسر محمد منور جو ماضی ہیں پروفیسر منور مرزا کے نام سے ار بادہ معروف رہے ہیں، ممتاز دانشور واستاذ ومحقق ہیں۔ سب عربی، فارسی اور اردو کے قادر لکلام بناع مونے کے بیا تحد ساتھ اردواور انگریزی میں متعدد کتب و بکشیرت مقالات ج کے مصنف ہیں۔ پنجاب کے مختلف کالجوں میں اردو کے مؤثر و سردلعزیز استاذ کی حیثیت سے تدریس کے بعد "گور نمٹ کالج لامور" میں طویل عرصہ تک تعلیمی خدمات ا نجام دیتے رہے اور بالاخریہیں مدت ملازمت کے ہفتتام کو پہنچے۔ علاوہ ازیں کئی برس تک جامعہ ینجاب لاہور کے شعبہ اقبالیات کے سربراہ اور "اقبال اکید سمیں" لاہور کے ڈ ٹر یکٹر رہے۔ اور "اقبال اکیڈیمی" کے اولین عربی مجلہ "اقبالیات" کی ادارت و نگرانی ہمی ہو کی دنیع علمی و تحقیقی خدمات کا ایک اہم جزوریا ہے۔ یروفیسر محمد منور نه صرف قائد اعظم محمد علی جنان کے زیر قیادت "تحریک یا کستان " اور "مسلم لیگ" میں سر گرم عمل رہے، بلکہ اسلام، یا کستان، دو قومی نظریہ، . اقبال اور قائد اعظم آپکی تحریر و تقریر کے اندرون **و بیرون ملک خصوصی موصوعات ر** ہے۔ ہیں۔ جن کے ذریعے آپ نے سزاروں انسانوں کو متاثر کیا ہے۔ آپ کی بعض اہم تصانیف کے نام درج ذیل بیں :--د يوار برسمن ( برصغير مي مندومسلم روابط كي داستان ) -1 مثایدہ حق کی گفتگو (شہید صدر جنرل محمد صنیاء الحق کے بارے میں) -۲ سندوذين كااحمالي جائزه--٣ نظريه پاکستان کا ارتقاء--12 ديوار برلن اور ديوار برسمن --0 یہ رام کہا تی بہمن کی اور یا برمی مسجد۔ - 4 تر یک پاکستان اور خالعته سیاست (اردو ترجمه از پروفیسر محمد یو سعت - 4 عرفان)

Dimension of Pakistan Movment. -A

Hindu Mentadity. -9

Pakistan and Sikhs. -

سنی العقید و صوفی المشرب پروفیسر محمد منور کی تمام تر علی و دینی و ادبی و قومی خدمات کا ایک ایم پهلو اسلامی عقیده و تاریخ پیمبائیت و مجوسیت کی کارستانیول کا و سیع ادراک اور عمین تر مطالعہ ہے۔ اس سلسله میں آپ این کثیر کی "البدایہ و النعایہ"، فتوی امام غزائی بسلسله ترحم یزید، امام این تیمیئے کی "منعاج السنه" سے محمود احمد عباسی کی مخطوفت معاویہ و یزید متک نیز بعد از ال تصنیف شده علمی و تاریخی لشریجر کی و سیخ معرفت منح حال میں ۔ اور اپنے مؤثر و متوازن انداز میں بنوامیہ و یزید و کربلا کے بارے میں منفی و مبالغہ آمیز پروپیگینڈو کے از اند اور قرآن و سنت و نقد تاریخی کی روشنی میں احقاق میں ا بعال باطل کا فریصنہ بڑی جرأت و عزیمت سے مسلسل مرانجام دیتے چلے آر ہے ہیں۔ اور اب تک لائعداد خواص عوام کی اصلاح و تصمیح فکری کا باعث بنے ہیں۔

آیکے علمی و تاریخی موقف کا ایک اسم نقط یہ ہے کہ دینی و تاریخی حقائی کا کما حقہ علم نہ رکھتے ہوئے محض روایتی پروییگندہ کے زیر اثر مذمت یزید، غدار شیعان کوف اور ان کے قدیم وجدید ہمنواؤں کی تقویت و حوصلہ افزائی کا باعث ہے لمدا اس سے سختی سے اجتناب کرتے ہوئے مستند دینی و تاریخی حقائی کی روشنی میں دفاع سید نا عثمان و معاویہ و جملہ صحابہ کرام کے ساتھ ساتھ یزید و بنوامیہ کے بارے میں بھی معتدل و متوازن و منصفا نہ طرز عمل اختیار کرنا اور سید نا معاویہ و یزید سمیت پورے اموی دور خلافت اسلامید (۲۳ - ۱۳۲۴ھ) کی عظیم الثان علمی و دینی و عسکری خدمات کا ادراک و اعتراف لازم و نا گزیہ یہ دنیز کہ حسین کے لیے بعض یزید لازم نہیں۔

۲۲ - حکيم محمود احمد ظفر

پاکستان کے معروف عالم و مصف حکیم محمود احمد ظفر فے یزید و بنوامیہ کے حوالہ سے بہت سی غلط فہمیوں کے ازالہ کے لئے انتہا تی اہم علمی و تحقیقی خدمات سر انجام دی ہیں۔ اس سلسلہ کی ایک انتہا تی اہم کر طبی ان کی مشہور تصنیف "سیدنا معاویہ ؓ (شخصیت و کردار) کے نام سے شائع شدہ ہے۔ جس کا حصہ دوم "سیدنا امیر معاویہؓ ۔ مسلہ ولی عہدی یزید " کے زیر عنوان شائع ہوا ہے۔ اور ناقد بن یزید کے مسکت رد وابطال کے لئے کافی و شافی ہے۔ علاوہ ازیں آپ کی متعدد علمی تصانیف میں "صحابہ کرامؓ اور اہل بیتؓ کی رشتہ داریاں " بھی خصوصی اہمیت کی حال ہے۔ وللہ در المصنف۔

· · · ·

٢٢- السد منظور احمد عثما في (با بي صدر مجلس ناموس صحابة، لامور)

اعلی علمی و دینی ذوق کے حال السید منظور احمد عثمانی (م ۲۳۱، اکتوبر ۱۹۸۳، لاہور) سید محمود احمد عباسی کی "خلافت معاویہ ویزید" کے انتہائی قدر دان تھے اور سید نا معاویہ اور امیر یزید کی سیرت طیب و خلافت شرعیہ کے اثبات میں بڑے پر جوش اور سر گرم تھے۔ اس سلسلہ میں عرصہ دراز تک لاہور میں "مجلس ناموس صحابہ" کے تحت جس کے وہ بانی صدر تھے، علمی و فکری مجالس بھی منعقد ہوتی رہیں۔ جن کے ذریعے علما۔ و مفکرین کو یزید و بنوامیہ اور کربلاو حرہ کے بارے میں سبائی پروییکندہ کا گرد و غبار صاف کرکے حقائی کی تلاش میں بڑی مدد ملتی رہی۔ اور یہ سلسلہ لاہور میں انکی وفات تک ریع صدی سے زائد عرصہ جاری رہ کرایک وسیع فکری ترکیک کی شکل احتیار کرگیا۔ اس سلسلہ میں ہر قسم کی تنقید و مزاحمت کو خندہ پیثانی سے برداشت کرتے ہوئے آپ نے یں ہر قسم کی تنقید و مزاحمت کو خندہ پیثانی سے برداشت کرتے ہوئے آپ نے لائم جاری رکھا۔ آپ کے ایک فرزند، سلطان عالم عثمانی، شعبہ معاضریات، جامعہ پنجاب کے معروف استاذ ہیں اور آپ کے ابل خاندان و متوسلین کی علی و دینی خدمات کا د زر

٢٨ - وَأَلَمْ الْعَامَ اللَّهُ خَالَ ۲۹- مولاناغبدالقدوس باشمى (مؤتمرالعالم الاسلامي -كراجي)

منتی اعظم فلسطین سیدا مین احسینی اور دیمر اکار امت کی قائم کردہ ''مؤتمر العالم الاسلامی'' (۳۴ ۱۳ اھ / ۱۹۲۱ء ' مکہ) کے سائق سیر ٹری جزل ڈاکٹر انعام اللہ خان اور مر کزی دفتر کراچی کے ڈائر کیٹر مولا تا سید عبد القدوت ہاشی معروف ومتاز مسلم دانشور جہ ۔

مولانا سید عبدالقدوس باشمی ک دو سوابن (۲۸۰) صفحات پر مشتم مختصر و جامع تصنیف « مختصر تاریخ خلافت اسلامیه " (او بحر صدیق تا سلطان عبدالحمید تانی عثانی ۱۱ ه تا ۲۳ ۲۱هه که ۲۳ ۲۱ تا ۲۰ ۱۹۱۹ء) کا تعارف کرواتے ہوئے ڈاکٹر انعام انتد خان رقمطراز بیں :-

" حضرت رسول الله صلی الله علیه و سم کی وفات کے بعد ایک انتظامی سربراہ کی ضرورت تھی جو شیر از ڈامت کو بھر نے سے چائی اور الله و رسول کے اوا مر ونوابنی کو نافذ کرے - اس کام کے لئے صحابہ کر ام رضی الله عنم نے بالا نفاق حضرت الد بحر صدیق کور سول الله صلی الله علیه و سلم کا جانشین لیعنی خلیفہ منتن فرمایا۔ اور انہیں خلیفة رسول الله کسنے گئے - اس طرح ". اوارہ خلافت اسلامیہ " وجود میں آگیا۔ پھر ۱۳۳۱ سال تک یہ اوار ڈ قائم رہا اور ملت اسلامیہ کے مرکز کا کام کرتا رہا۔ یہ ال تک کہ من ۲۳ سات بہ مور رتا ہو کہ کا کہ مالا میں اللہ میں الکھر اسلامات کہ ہو اوار ڈ قائم رہا اور ملت اسلامیہ کے مرکز کا کام کرتا رہا۔ یہ کہ من ۲۳ سات سے اوارہ جب تک قائم رہا' اپنی قوت و جلال کے زمانہ میں بھی 'اور کمز وری و اضحلال کے دور میں بھی' ملت اسلامیہ کا مرکز رہا۔ اتحاد اسلامی کے لئے یہ ایک نشان قا- اور جب تک بی نشان قائم رہا' اپنی قوت و جلال کے زمانہ میں بھی 'اور کمز وری و قا- اور جب تک بی نشان قائم رہا' اپنی قوت اسلامی کے دمانہ میں بھی نور کہ دیا۔ میں مولانا تحد علی جو ہر 'مفتی ایمن احسینی' علامہ سید سلیمان ندوئی' روس کے موتی جارائند' مصر کے محمد علی علوبہ پاشا انڈو نیشیا کے سعد عمر شمر و منتو 'اور مصر کے سیدر شید رضا مدیر '' السار'' وغیر ہم جیسے بزرگ بتھے' باہم صلاح و مشورہ کے بعد ایک مر گزامت کے طور پر ایک جمعیت بمقام مکہ عکرمہ سن ۲۰ ۳ اس کا ۲۰ ۱ء کے بی کے اجتماع میں قائم کی - اور اس کانام'' مؤتم العالم الاسلامی'' رکھا - الحمد اللہ کہ '' مؤتم العالم الاسلامی'' اب بھی قائم اور فعال ہے - کراچی (پاکستان) میں اس کے مرکزی دفتر کے علاوہ دنیا کے ۲۲ ملکوں میں اس کی شاخیس یا ملحقہ اوار ہے موجود ہیں جو اتحاد اسلامی کے لئے '' اوار ہو خلافت اسلامیہ'' بھر سے قائم کرنے کی جدو جہد میں لگے ہوئے ہیں -

میں نے مشہور محقق 'مصنف اور ''موتمر العالم الاسلامی'' مرکزی دفتر کے ڈائر کٹر مولانا سید عبد القدوس ہاشی کی توجہ اس طرف مبذول کرائی کہ ایک مخصر سی کتاب خلافت اسلامیہ کے تعارف اور تاریخ پر لکھی جائے جو اگر چہ ایک فہرست ہی کی حیثیت رکھتی ہو مگر اس میں خلفائے اسلام کے نام ونشان آجا کیں۔

شایداس سے بعض وہ غلط فہمیاں بھی رفع ہو جائیں جو خاص خاص غرض سے تاریخ لکھنے والوں نے پھیلادی ہیں۔ اور یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ بڑی بڑی صخیم کملوں کے مطالعہ کے لئے وقت بہت ہی کم لوگوں کو ملتا ہے۔ پھر تفصیلات یاد بھی نہیں رہتی ہیں-اس لئے ایک ایک مختصر سی کتاب' امید ہے کہ انشاء اللہ مفید ثامت ہو گی''۔

( مولانا عبدالقدوس باشمی 'مخصر تاریخ خلافت اسلامیه ' ص ۱۱ – ۱۱' پیش لفظاز ڈاکٹرانعام اللہ خان سیکریٹر ی جزل"مؤ تمر العالم الاسلامی" مور خدیکم ذی قعد ۱۰۰ اھ / کیم ستمبر ۱۹۹۱ء' کراچی )۔

مولانا عبدالقدوس ہاشی '' خلافت '' کے زیرِ عنوان ۱۰۲ خلفائے اسلام کی

فہرست اسماء وسنین خلافت ورج کرتے ہوئے اہتدا میں فرماتے ہیں :-'' بیہ فہرست اب تک خلیفہ کے جانے والوں کی مختصر اور غیر مفصل فہرست ہے۔اس میں ایک سلسلہ تووہ ہے جو عام طور پر تشلیم شدہ خلفاء کا ہے۔ بیہ سلسلہ حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ سے شروع :و کر سلطان عبد الہجید ثانی 'آخری عثمانی خلیفہ پر ختم :و تا

ہے۔اس میں جملہ ۲۰۱ خلفاء کے تام میں۔

خاندانی اعتبار سے بتد ان تمن خلفاء تمن مختلف خانوادوں سے سے ۔ حضر ت ایو بحر رضی اللہ عنہ بنی تیم سے ' حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ 'بنی عد ک) سے 'اور حضرت عثمان ذوالنورین رضی اللہ عنہ 'بنی امیہ سے شیم۔ اس کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ اور حضرت حسن رضی اللہ عنہ ' اولاد اول طالب ' بنی ہا شم سے شیم۔ ان کے بعد حضرت معاومہ رضی اللہ عنہ اور یزیدین معاومیًّا' اولاد حضرت ایو سفیان رضی اللہ عنہ سے ' اور بنی امیہ سے شیم۔

اس کے بعد مرون نن محکم اوران کی اولاد کا سلسلہ شروع ہو کا ہے۔ یہ لوگ بھی بندی امیہ سے متھ اور اسیں'' مروانی خلفاء '' کہا جاتا ہے۔

بھر عبری خلف کا دور شروع ہوتا ہے جو حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما کی اولاد میں سے بتھے اور ہاشمی بتھے۔ان کا پہلا خلیفہ الوالعباس السفاح تھا اور آخرالتو کل علی اللہ۔

اس سلسلہ کے بعد ترکی کے عثانی خلفاء کا دور آتا ہے۔ یہ لوگ عثان بن اُرخان' ترک فرہ نروا کی اولاد میں متھے۔ ان کا پہلا خلیفہ سلطان سلیم عثانی تھا' اور آخری سلطان عبداللجید تانی۔

اس بڑے سلسلہ کا شمار ہی ہے :-مختلف خاندانوں کے صحابہ کرام - - ۳ بنی طالب ۲ بنی مروان ۱۲ ۲ بنی عباس(بغداد) ۲۲ ایساً (القاہرہ) ۲۹ بنی عثمان (استبدل' قسطنطنیہ) ۲۹ (عبدالقدوس ماغی ' مختصر تاریخ خلافت اسلامیہ ' ص ۲۲-۲۳ مولانا عبدالقدوت بالتمی' خلفائے اسلام میں سے صحابہ راشدین سید نالد بحر و عمرو عثان و علی و حسن و معاولیہ بن ابلی سفیان رضی اللہ عشم کی خلافت کے حوالہ سے رقمطراز ہیں :-

"چھ بزرگ یعنی حضرت الابحر عمدیق اکبر، حضرت عمر فاروق، حضرت عثان ذی النورین، حضرت علی المرتضی، حضرت حسن بن علی اور حضرت معاویہ بن الی سفیان، رضوان اللہ علیم اجتعین، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب کمبار تھے۔ اسیں خلفائے راشدین کہاجاتاہے۔ اوران کی خلافت کو خلافت راشدہ کہتے ہیں۔ یہ سلسلہ س ااهجری سے سن ۲۰ هجری لیعنی حضرت صدیق اکبر کی خلافت سے شروع ہو کر حضرت معاویہ بن ابنی سفیان کی وفات تک شار ہوتاہے۔

بنی عباس کے عمد میں بھض سیاسی وجوہ سے حضرت معاویہ رضی اللّٰد عنہ سے مروان ٹانی تلک کے خلفاء کو ''خلفائے ہوامیہ '' کہا گیا۔ اور ان کے عمد خلافت کو ''خلافت بنی امیہ '' کانام دیا گیا۔ اس طرح خلافت راشدہ کے عمد کو حضرت علی رضی اللّٰہ عنہ تک محدود کر دیا گیا۔ ہو عباس کے عمد میں جو کتائیں لکھی تُنیک 'ان میں سے اکثر میں عمد خلافت کی تقسیم اسی طرح ہوئی۔ اور کی اب تک رائج ہے''۔ (عبدالقدوس ہاشمی' مختصر تاریخ خلافت اسلامیہ ' ص ۲۴ - ۲۵)

مولانا عبدالقدوس ہاشمی خلافت علیٰ کے اواخر میں خوارج کی جانب سے حضرت علی و معاویہ و عمر و بن العاص رضی اللہ عنہم کو بیک وقت قتل کرنے کی سازش کے حوالہ سے تحریر فرماتے ہیں :-

" تن میں طرحیوں نے طبح کیا کہ ایک ہی دن اور ایک ہی وقت نماز صبح کے قبل معاویہ " محمرو بن العاص" اور حضرت علیؓ تینوں کو قتل کردیا جائے' تاکہ افتراق کا خاتمہ ہو سکے ۔ اس کام کے لئے حسب ذیل تین اشخاص کا انتخاب حضرت معاویہ ک تمل کرتے و برک بن عبداللد تمیمی، عمرو بن العاص کو قبل کرنے کے لئے عمرو بن اولی بحر شیمی، اور حضرت علی ک کے قبل کے لئے عبدالر حمٰن بن ملیم المرادی۔ یہ تینوں و مشق معر اور کوفہ پہنچ ۔ انہوں نے کا رمضان تن ۲۰ م کھ کو تینوں پر نماز صبح کے وقت حملہ کیا۔ حضرت عمرو بن العاص اس دن یہمار تھے ' مسجد میں نماز کے لئے نہ آسکے۔ اور قاحل نے دھوکہ ے ایک دوسرے بزرگ کو شہید کردیا۔ عبدالرحمٰن بن ملیم نے کوفہ میں مسجد کے دروازہ پر حضرت علی کو زخمی کیا اور وہ چاردن زندہ رہ کر الار مضان کی صبح کو وفات پا گئے۔

خار جیوں کے فتنے پیدا ہوتے رہے۔ مخلص صحابہ ان سے چھو شتے رہے۔ علاقے ان کے قصنہ سے نگلتے رہے۔ مصر گیا' فلسطین گیا' لبنان گیا ۔ اور آخر میں تو صرف عراق کا بھی ایک حصہ ہی آپ کے قبضہ میں باقی رہ گیا تھا۔ ای ذرا سے حصہ پر ان کے بوے صاحبزادے حضرت حسن بن علی کی خلافت قائم ہوئی''۔ (عبدالقدوس ہاشی' مختصر تاریخ خلافت اسلامیہ' ص ۱۰۹–۱۱۰)۔

مولانا عبدالقدوس ہاشی 'سیدہزینبؓ و رقیؓ کے بعد سیدہ فاطمؓ کو سیدہ ام کلثومؓ سے بردی یعنی تیسری ہنت رسولؓ قرار دیتے ہوئے خلافت حسنؓ کے بارے میں رقمطراز ہیں :-

(۵) حفرت حسن بن على السبط رضى اللدعنه

بی بی فاطمتہ الزہرا حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تیر ی صاحبزادی سے حضرت علی من ابل طالب کے بڑے صاحبزادے تھے۔ سن ۳ ھ میں ممقام مدینہ منورہ ولادت ہوئی اور سن ۹ سمھ میں سمقام مدینہ منورہ تپ محرقہ سے دفات پائی۔

وفات کے وقت ان کی عمر ۲۳ سال معمی-

ر مغمان من ۲۰ مد میں جب حضرت علی عبدالر حمن بن سلیم کی تلوار سے زخمی ہوئے تو یہ تیر ب دن لوگوں کو حضرت علی کے شغلیب ہونے سے ناامید ی ہو گئی-۲۰ ر مضان السبارک کو لوگوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا :-آپ کی وفات کے بعد ہم لوگ حضرت حسن کے ہاتھ پر خلافت کی میعت کر لیں ؟ آپ نے جواب میں فرمایا :- "میں تمہیں منع کرتا" راس کے بعد لوگوں نے حضرت حسن کے ہاتھ پر بیعت کر لی-تاریخ اسلام میں ورا شینہ خلافت کی منتقلی کا بید اولین واقعہ تھا-

حفزت حسن کی خلافت وکوچہ عراق ہی تک محدود ، تھی مکر ان کے اعوان و انصار وہی تھے جو انبھی تک حفزت معاویہ کے خلاف شدید نفرت اور غصہ سے مملوء تھے۔ اس لئے آپ نے حفزت سے جنگ کے لئے فوجیں جن کیں اور ان کو ساتھ لے کر شام پر جملہ کے لئے روانہ ہو گئے - دو تین منز لوں کے بعد ایک رات کو ان کے ساتھ خامو شی کے ساتھ انہیں چھوڑ کر واپس اپنے اپنے گھروں کو چلے آئے - اور حضرت حسن کے ساتھ محض چند وفادار ساتھی رہ گئے - میں کو اس صور تحال سے مایو س ہو کر آپ نے ایک خط کو حضرت معاویہ کیا تھی کہ خلافت سے میں آپ کے حق میں دست بر دار ہو تا ہوں - حضرت معاویہ پہلے ہی ایک خط نے کر ان کی خد مت میں قاصد روانہ کر چکے تھے کہ خلافت کاکام آپ کے کس کی بات نہیں' آپ میر بہاتھ پر بیعت کر لیج اور ہی مادہ کا غذ

رہیج الثانی من ۲۶ ھی حضرت معادیہ ان ے راستہ میں آکر ملے اور صلح ہو گئی۔ جماد کی الاولی من ۲۶ ھی حصرت حسن 'حضرت معادیہ کو ساتھ لیکر کوفہ میں آئے اور حضرت حسن نے مسجد میں سب کو جنح کر کے ایک تقریر کی اور فرمایا :-

خلافت حضرت معادیہ کا حق تھا توانسیں مل گیاادر اگر میرا حق تھا تو میں نے انسیں بخو شی در ضامند ی بخش دیا۔

حفزت حسینؓ اور چند لو کوں نے مخالفت کی مگر سمی کی کچھ نہ چل سکی اور حضر ت معاویہ بالا تفاق خلیفہ ہو گئے -چو نکہ قتل عثان کے بعد سے جو تفرقہ قائم ہو گیا تھا'

مولا، عبدالقدوس باشی سیرت وخلافت معادییا کے سلسلہ میں تحریر فرماتے

ہیں :-

(۲) حضرت معادیہ بن ابلی سفیان رضی اللَّد عنہ

ابو عبد الرحمن معادیہ بن ابو سفیان صور بن حرب بن امیہ بن عبد الطمس بن عبد مناف بن قضی' خاند ان بنی امیہ (قریش) کے عظیم المرتبت بزرگ' حضرت عثان ذی النورین کے ہم جد' ام المو منین فی فی ام جیب کے کھائی' جلیل القدر محالی رسول اور رسول اللہ کے کاتب وحی اور سیکرٹری تھے - کمہ میں نزول وحی کے ایک مال بعد پیدا ہوئے تھے - ہجرت نبوی کے وقت ان کی عمر اسال تحق - سن ۸ ھ میں فرخ مال بعد پیدا ہوئے تھے - ہجرت نبوی کے وقت ان کی عمر اسال تحق - سن ۸ ھ میں فرخ ملہ سے چندروز قمل تقریباً ۲۰۰ سال کی عمر میں ایمان الائے اور غزوہ حضن میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہم کاب دہ کر بیادر کی اور جان نثاری کے جو ہر دکھا تے - اور وال سی میں حضور کے ساتھ دی مدینہ منورہ چلے آئے - یہ میں آ کر انہوں نے کنامت وحی اور دیگر تحریری کام دربار نیوت میں انجام دیئے -روز الحمد ' دین دار اور ہزائی ال حسب دان ہونے کے علاوہ برے ایتھے خوشنو ایں نیز بے اعلی در ہے کے منظم اور پا کمال حسب دان ہونے کے علاوہ

زبر دست سپاہی بھی تھے۔انہوں نے بہت سے علاقے فتی سے بین جن میں بنان الطاکیہ اور موجودہ ملک افغانستان بھی داخل ہے۔ یہ مدینہ آنے کے بعد اکثر وقت خد مت رسول میں حاضر رج تھے۔ ۱۹۲ حدیثیں ان سے مروی ہیں۔ رسول اللہ عسی اللہ مدیہ وسلم ان کو بہت عزیز رکھتے تھے۔ سن سماھ میں جب د مشق فتح ہوا تو فاتح افواج میں جلیل القدر مجاہد کی حیثیت سے یہ شریک تھے۔ پھر جب ان کے بوے بھائی حضرت بزید بن ابلی سفیان کا انقال ہوا تو حضرت عمر نے حضرت معادیہ کو ان کے بھائی بزید ن ابل سفیان ک چلیل القدر عمان کا انقال ہوا تو حضرت عمر نے حضرت معادیہ کو ان کے بھائی بزید ن ابل سفیان ک بی سفیان کا انتقال ہوا تو حضرت عمر نے حضرت معادیہ کو ان کے بھائی بزید ن ابل سفیان ک چر جہ پر د مشق کا والی مقرر فر مایا۔ پھر س اس حضرت معادیہ کو ان کے معائی بزید ن ابل سفیان ک جو سفیان کا انتقال ہوا تو حضرت عمر نے حضرت معادیہ کو ان کے معائی بزید ن ال سفیان ک معرب حضوب شام کا صوبہ دار مقرر کر دیا۔ اس وقت سے وہ مسلسل صوبہ دار رہے ۔ حضرت عثان ذی النورین کے عمد میں صوبہ فلسطین بھی ان کی صوبہ داری میں شامل کردیا

سن ۵ ساھ میں حضرت علیٰ کی خلافت کو تسلیم کرنے سے بہت سے صحابہ کرام م نے انکار کر دیا تھا-اور بہت سے بزرگوں نے قاتلین عثمان کو سزا دینے کا شدت کے ساتھ مطالبہ کیا- ان میں سے ایک حضرت معاویۃ بھی تھے- حضرت علی نے ان کے خلاف دوبار فوج کشی کی- پہلی بار مقام صفین میں بردی خون ریز جنگ ہوئی- اور دوسری بار حضرت علی کے ساتھیوں نے جنگ بی سے انکار کر دیا-اس طرح روز بہ روز حضرت معادیہ کی قوت اور مقبولیت میں اضافہ ہوتا رہا-بالآخر سن ۲۰ ھ میں شیعان علی میں سے باغی کروہ ، خار جیوں نے حضرت علی اور حضرت معادیہ پر قاتلانہ حملہ کر کے دونوں کو زخی کر دیا-خار جیوں نے حضرت علی اور دعفرت معادیہ پر قاتلانہ حملہ کر کے دونوں کو زخی کر دیا-موت و حیات کی تھکش سے گزر کر شفایاب ہو گئے - جماد کی الاولی سن اسم ھیں حضر معاویہ کے ہاتھ پر بیعت عامہ ہو گئی- ۲۲ رجب سن ۲۰ ھ کو آپ نے بہ عمر ۲۷ سال

وہ تقریباً ۲۰ سال صوبہ شام کے صوبہ دار ہے۔اور تقریباً تے بی دنوں تک وہ امام المسلمین اور امیر المومنین رہے۔ان کے عمد خلافت میں تمام مسلمانان عالم متفق د متحدر ہے۔ نہ کوئی قابل ذکر بغادت پیدا ہوئی اور نہ کوئی افتراق چید اہوا۔شیعان علی کی دونوں جماعتیں' وفاداران علی' اور غیر وفاداران یہی خوارج 'حضرت معاویہ کے حسن تدریر سے دینے رہے - فتوحات کا سلسلہ جاری رہا اور تمدنی و معاشی ترقی کی رفتار بہت تیز رہی - خود حضرت معاویہ کاذبن بہت ہی غیر معمولی حد تک تدن آفرین 'علم پرور' خدا شناس اور تکتہ رس واقع ہوا تھا۔ اللہ تعالے نے انہیں کام کا طویل عرصہ بھی عطا کیا - اور الن کے شوری و فوجی افسر ان بھی بڑے غیر معمولی انداز کے تعنق ' مخلص اور ذہین لوگ تیے -حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے تمدن آفرین کارنا ہے استے ہیں کہ ایک صحیح جلد میں بھی نہیں میان کئے جا سکتے - جن میں سے یہ چند امور بھی ہیں -

ا- بیلاا قامتی سپتال دنیا میں سب سے پہلے حضرت معادید بڑنے دمشق میں قائم كما-۲- پہلا اسلام بجریہ یہ زمانہ صومداری حضرت معادیہ نے قائم کیا۔اور دنیا کے سب سے زبر دست رومن جرابہ کو شکست دی-۳۔ آپماشی اور آبوشی کے لئے دوراسلامی میں پہلی نہر کھودواتی-۲۰ دانخانول کی تنظیم کاور دان کا مضبوط نظام نافذ کیا-۵- دفاز میں استعال کے لئے خط الد یوانی ایجاد کیا- رقوم کو الفاظ کی صورت . ميں لکھنے کا طريقہ بيدا کيا-۲- حضرت معادیہ نے عدایہ کوانتظامیہ ہے بلید دیر تر بیادیا-اورا نتظامیہ کو عدلیہ میں دخل انداز ہونے سے روک دیا۔ 2- حضرت معادیہ نے دین اخلاق اور قانون کی طرح طب اور علم الجراحت کی تعلیم کابھیا نتظام کیا۔ ۸- حضرت معادیہ نے بیت المال سے تجارتی قرضے بغیر اشتر اک نفع یا ربلہ حاری کر کے تحارت وصنعت کو فروغ دیا۔ ۹- تحارت کے فروغ کے لئے بین الا قوامی معامدے کئے-۱۰ سر حدول کی حفاظت کے لئے قد یم قلعات کی مر مت کر کے مستقل

سن ٨ ٢٢ ه مي جواويين فوج في قيصر مح دارالسلطنت شر قسطنطنيه پر حمله اور محاصره كيا تحا' اس ك سپه سالار يزيدين معاويه تھ -اى فوج ميں ميزبان رسول حضرت ايوايوب خالد انصارى بھى شامل تھے- يو فوجى كيمپ بى ميں سن ٢٩ ه ه ميں وفات پا گئے تھ -ان كا جنازه فى كريزيد فى جماد كيااور قسطنطنيه (موجوده استنول) كى بير ونى ديوار ك بالكل قريب دفن كيا تھا-ان كا مزار مقدس اب تك دہال موجود ب اور زيارت گاه عوام ب-

قل كر ديج كميج - دوسر ف تخص حضرت عبداللدين الزير رضى الله عنه تنف - انهول نے محقّ حسینؓ کے بعد مکہ میں این خلافت کا اعلان کردیا۔ اور تیرہ سال کے بعد بہ زمانہ خلیفہ عبد الملک بن مروان طویل جنگ کے بعد قتل کئے گئے - تاریخ قتل ' 2 جماد کا الاول ین ۲۷ ہجری' منگل کے دن-

خلیفہ یزیدین معاومیہ نے بتاریخ ۵ اربع الاول ' سن ۲۴ ھ معقام حوران درد قولنج سے وفات پائی-لوگوں نے ان کی وفات کے بعد ان کے بڑے صاحز اوہ معاومیہ بن یزید کو جن کی عمر صرف ۸ اسال تھی ' اور ان کی صحت بھی اچھی نہ تھی 'خلیفہ منانے کی کو شش کی- مکر انہوں نے انکار کر دیا اور گھر میں چھپ گئے - جہاں ایک ماہ اور پھودن تک یہ ار رہ کروفات پا گئے ''-

(مولانا عبدالقدوس باشمى مخصر تاريخ خلافت اسلاميه 'ص ١١٢-١١٥)

ڈاکٹر انعام اللہ خان اور مولانا عبدالقدوس ہاشی بھیے عظیم المرتبت مسلم دانشوران کے حوالہ سے میان کردہ ان چند اہم اقتباسات سے تیرہ صدیوں سے زائد عرصہ پر محیط خلافت اسلامیہ نیز سیرت و خلافت حسن و معاوید ویزیدین معاولیہ کے بارے میں غلط قسیوں کے ازالہ اور تلاش حقائق میں بوی مددلی جاستی ہے - اور بھول ڈاکٹر انعام اللہ خان :-

''اسکولوں' کالجوں' اخبار نو ییوں اور عام شا تقین کے لئے انشاء اللہ تعالی یہ کتاب معلومات افرا اور کار آمد ہو گی''-( پیش لفظاز ڈاکٹر انعام اللہ خان مشمولہ ''مختصر تاریخ خلافت اسلامیہ '' ص ۱۲' مور خد کیم ستمبر ۱۹۸۱ء کراچی)- - ڈاکٹر محمد حمید اللہ (پیر س)

پیکر جمال و کمال و علم و معرفت و عجز دنیاز، ڈاکٹر محمد حمید اللہ صدیقی اصلاً حیدر آباد دکن سے تعلق رکھتے ہیں-اور عمر کا بیشتر حصہ پیر س میں متیم رہ کر دنیا تھر میں دعوت و تبلیخ، تحقیق و تصنیف نیز دیگر شعبہ ہای علم و عمل میں عظیم الشان خدمات سر انجام دے چکے ہیں۔ آپ کی تبلیغی مساعی سے فرانس اور دیگر ممالک کے غیر مسلسوں کی کثیر تعداد مشرف بہ اسلام ہوئی- نیز آپ کی تحریر و تقریر سے کر دڑوں انسان حقانیت اسلام سے روشاں ہوئے۔

دائل میداند حربی، فاری، اردو، ترکی، انگریزی، فرانسیسی، جرمن وغیره محتف زبانوں کے ماہر اور ان زبانوں میں سیکڑوں میں قیمت علمی و تحقیقی مقالات کے مصنف میں - نیز مختلف زبانوں میں آپ کی متعدد معرکة الآراء تصانیف و تراجم بھی عالی شہرت یافتہ ہیں - جن میں آپ کا فرانسیسی ترجمہ قرآن سر فہرست اور کروڑوں فرانسیس دان افراد میں معروف و معتبر ہے۔ علاوہ ازیں '' صحیفة همام بن مذبعه ''(عربی : محقیق و تدوین) ''رسول اکرم' کی سیاسی زندگ ''(اردو)'' جنگ جمل و صفین میں یہودیوں کا کردار ''(انگریزی) ''Introduction to Islam' (فرانسیسی، و مقالات کی نشاند ہی کے لئے بطور مثال کفایت کرتے میں - آپ بحیثیت مفکر و محقن، مؤلف ومؤرخ اور معلم و مبلغ، عصر جدید کے عالمی شہرت یا فتہ مسلم کی صف اول میں منفر دو متاز مقام کے حام اور ''شاہ فیص ایوارو'' یا فتہ ہیں -

ڈاکٹر حمید اللہ، سیدنا معادید و حسین کی تعظیم و تجلیل، خلافت یزید کی شرع و . تاریخی حقیت، یزید کے فتق و فجور کی تردید اور اس کے قتل حسین سے بر کی الذ مہ ہونے، نیز شیعان کو فہ کی غدار کی و بیوت این زیاد کے بعد دست در دست یزید کی حسینی پیچکش سمیت متعدد اہم حقائق و اکمشافات اور اس سلسلہ میں نا قابل تردید دلائل و شواہد پر مبن مولانا عتیق الرحمٰن سنبھلی (فرزند مولانا منظور نعمانی) کی نادر الشال تصنیف "واقعہ کر بلااور اس کا پس منظر "(مطبوعہ "الفر قان "لیھو کا 1991ء) کی تحسین کرتے ہوئے اپنے کمتوب مار کا پس منظر "(مطبوعہ "الفر قان "لیھو کا 1991ء) کی تحسین کرتے ہوئے اپنے کمتوب

689 باسمه تعالى حامداً ومصلياً

مخدوم و محترم مدخلکم ! سلام مسنون و رحمة الله و برکاته چتد دن ہو نے کراں قدر تخذ "واقعہ کر بلااور اس کا پس منظر " ملا- سر فراز کیا-بعض دیگر مشغولیہوں کے باعث جواب میں تا خیر ہوئی - معاف فرما ئیں۔ ماشاء اللہ کتاب معلومات سے پر ہے۔ دوچیز میں عرض کر تا ہوں - ضرور ی نہیں کہ میری رائے بہتر ہو۔ ا-کاش کتاب میں اشار یہ (انڈ کس) تھی ہو تا، تا کہ تلاش میں سولت ہو۔ ۲- حضرت عثان کی شہادت کے سلسلے میں این سبا اور اس کے ساتھیوں ک کار روا ئیوں کاذکر مناسب ہو تا کہ اس کے متائج میں سے ایک واقعہ کر بلا ہے - خاص کر د مغرت عثان کا خط والی مصر کے نام کہ محمد بن ابلی بخر وہاں چنچیں تو ان کو قتل کر دیا جائے زر غب) یہ این سباکاکام تھا۔ ---- حفظ کم الله و عافا کم -خادم ڈاکٹر حید اللہ ای کتاب کے حوالے سے ایک اور محقوب منام مولانا سنبھلی

والتر حميد اللدامي لماب کے حوالے سے ایچ ایک اور معوب مام مولانا ملب کی (مور ندہ ۱۱، اگست ۱۹۹۳ء) میں رقسطر از میں :-"میا آپ میرے رسالے" جنگ جمل وصفین میں یہودیوں کا کر دار" ہے داقف میں ؟اگر ضرورت ہو تواس کے انگریزی پاکستانی ایڈیشن کا نوٹو شاٹ روانہ خد مت کر سکوں کا۔

> نیاز مند محمه حمیدالله

۱۵- "مجلس تحفظ ناموس صحابة وابل سيت"" يا كستان

مجلس تحفظ ناموس محابَّر و ابل بیتؓ، پاکتان کی شائع کردہ سوا سو صفحات پر مشتمل مختصر وجامع و مدلل کتاب بعنوان "مسلم معاشرے پر شیعیت کے منفی اثرات" میں یزید کی سیرت طیب و شرعی امامت و خلافت کے اثبات اور منفی پروپیگندہ کے رد وابطال میں مستند و مدلل و مسکت حوالہ جات درج کئے گئے ہیں۔ اس سلسلہ میں درج ذیل اقتساس ملاحظہ ہو:-

کتنا حیران کن ام بے کہ چین لاکھ مربع میل سے زیادہ وسیع و عریض سلطنت میں بسے زیادہ وسیع و عریض ملطنت میں بسے والے کروڑوں مسلمان یزید کی خلافت کو تسلیم کر لیتے ہیں۔ ان میں سینکڑوں صحابۃ اور سزاروں بلکہ لاکھوں تا بعین تھے۔ اڑھائی سو سے زیادہ جلیل القدر صحابۃ کے نام اسماء تاریخ کی کتب میں موجود ہیں۔

ان میں سے کسی کو یزید کی کوئی بد کرداری نظر نہ آئی۔ اور اگر یزید واقعی بد کردار تھا تو معاذ اللہ تم معاذ اللہ اس کے باتھ پر بیعت کرنے والے کیا سب کے سب بزدل تھے یا فاسق و فاجر تھے؟ اس تصور سے ہی جسم کے رونگٹے تھڑے ہوجاتے ہیں۔ آج جو لوگ مراب میز سر سے بڑھ چڑھ کر یزید کی مفروسنہ برائیاں بیان کرتے ہیں، وہ بالواسطہ یزید کے باتھ پر بیعت کرنے والوں کو دین سے بے گانہ، بزدل، کتمان حق کے مجرم بلکہ فاسق و فاجر سمیے ہیں۔ لاحول ولا قوۃ الا باللہ العلی العظیم-

کیا یزید کافت و فجور کی شامی یا کی حجازی کو نظر نه آیا؟ صرف کوفیوں کو ہی "اسلام خطرے میں ہے" کی تحصنٹی سنائی دی۔ دراصل کوفی وہی شرارتی گردہ تما جس نے سید ناعلیٰ کی خلافت کو بھی ناکام بنایا۔ اب یہ بدامنی پھیلانے کے لئے سید نا حسین کو استعمال کرنا جاہتے تھے۔ اس مقصد کے لئے انہوں نے آپ کو بے در بے خطوط لکھے۔ خود وفد کی صورت میں گئے اور ان کو لے آئے۔ دوران سفر آپ کو جب صمیم صورتحال کا انکٹاف ہوا تو آپ نے اپنے موقف سے رجوع کرلیا اور بیعت یزید کی تجدید کے لئے دمشن کا راستداختیار کرلیا۔ "حتی اضع یدی فی ید یزید" کی متفقہ روایت آپ

694 • · · طرف منسوب کے جاتے ہیں "۔ (ر بی مسلم معاشر بے برشیعیت کے منبی اثرات، ص ۱۰۰- ۱۰۲، دومرا ایڈیش مع ترسیم واصافہ، ناشر مجلس تحفظ ناموس صحابه دابل بیت پاکستان )-• · · . .

۴۸- ڈاکٹر مشتاق احمد سلفی (خطي**ب بشكرناني والاسلع** ساميوال)

ممتاز عالم و دانشور ڈاکٹر مشتاق احمد سلفی، یزید کی امات و خلافت کی شرعی حیثیت کے اثبات اور بیعت یزید کی حسینی پیشکش نیز دیگر متعلقہ امور کے حوالہ سے تحریر شدہ مولانا محمد الغاروقی کے مقالہ 'کمہ سے کر بلا تک'' کی تا ئیدو تو ثیق کرتے ہوئے فرماتے ہیں:-

بعونہ تعالی اما بعد۔ محترم المقام مولانا محمد الفاروقی النعمانی اطال اللہ بقائہ نے یہ عجیب و غریب تحقیقی اور علمی مقالہ لکھ کراہل سنت پرایک بڑا احسان کیا ہے۔ کیونکہ اس میں حادثہ کر بلا کے سلسلہ میں شیعوں کی صدیوں سے کذب بیانی کا پردہ جاک کرکے حقیقت کو بے نقاب کیا گیا ہے۔ اس لحاظ سے اپنے موضوع کا یہ پہلا مقالہ ہے جوالیے انداز میں لکھا گیا ہے کہ آن تک کی عالم نے نہیں لکھا۔ اللہ تعالیٰ فاصل مصنف کو جز نے خیر عطافر مائے۔ آمین۔ ڈاکٹر مشتاق احمد سلفی

میم ا، جمادی الأول سا ۱۳۱۳ حد"۔ (راحی محمد الفاروتی النعمانی، کمہ سے کر بلا تک حضرت حسین بن علی کی تین شرطیں، مطبوعہ، مرکز تحقیق حزب الاسلام، لاہور، ۱۹۹۴، عن 2۵، بعنوان تو ثیق مولانا، ڈاکٹر مشتاق احمد صاحب الجدیث سلفی مدخلد، خطیب نائی دالا، صلف ساہیوال)۔

بشكيرنائي والا

كلام شخر بسلسله " يزيد كامقدمه "

اس کتاب میں مختصر احوال یزید، یزید پر الزامات و جواب الزمات، نیبز ڈیڑھہ سو سے زائد اقوال کا بر امت و اقوال اکا براہل نشیج و غیر مسلم مفقین بسلسلہ یزید کے حوالہ سے جو معلومات و تفسیلات درت کی گئی ہیں، ان کے معالمہ سے علما، و مثالخ، محققین و مؤرخین اور دیگر قارئین محترمین پر کیا اترات م تب موتے میں ، اور وہ کیا نتائج اخذ کرتے ہیں، س کا فیصلہ ان کی آراء و تنقیدات سامنے آنے پر بی کیا جا سکتا ہے۔ البته محتاط ند زاختیار کرتے ہوئے بھی کم از کم آتنی بات ضرور کھی جاسکتی ہے کہ یزید کے مقدمہ کے حولہ سے ملزم کو صفاقی کا پور موقع اور شک کا فائد ددیتے ہوئے نیز جدید اسلوب تحقيق كوحتى الامكان ملموظ ركصته موت حبس قدر علمي وتحقيقي مواديس كتاب مين تر تیب زمانی کے ساتھ جمع کرنے کی کوشش کی گئی ہے. وہ بنی تمام تر ممکنہ خامیوں کے باوجود اپنی نوعیت کی ایک منفرد کوشش ہے۔ جو مستقبل کے معققین و ناقدین، موَرَخْينِ ومصنفين نبیز دیگر مختلف النوع والعدف قارئین کے لیے اس موضوع پر سابقہ تحقیقات کی نشاندی اور آئندہ تحقیقات کی حوصلہ افزائی کا باعث ہو سکتی ہے۔ اور عصر جدید کے علماء کرام، مشائخ عظام، مفتیان و قاصنیان، دا نشوران و خواص و عوام کو یزید کے بارے میں حقائق و شواہد پر مبنی ایک معتدل و متوازن موقف کی تلاش نیپز افراط و تفریط پر مبنی مواقف کے ردوا بطال میں اس کتاب سے خواہ تنقید کتاب کے ہمراہ ہی سہ، کافی مدد حاصل بموسکتی ہے۔ اور اس سلسلے میں وہ اکا برامت کی مختلف و متسوع آراء ے استفادہ کر سکتے ہیں۔ نیز کتاب میں مختلف مقامات پر درن بکشرت حوالہ جات اور سخر میں درج "فہرست المراجع" کے مطابق اصل مصادر و ماخذ کا حسب ضرورت مطالعہ کر کے تنقید یا تنقیق مزید اور شمرح صدر کا سامان بھی فراہم کر سکتے ہیں۔ اور کیا عجب یہ کتاب اپنی تمام ترممکنہ خامیوں اور سنجیدہ ناقدین کتاب کے تمام تر ردعمل کے باوجود عصر جدید کے اکابر امت کی غالب اکثریت کو اعتدال و توازن پر مبنی ایک مثبت و مشترک موقف پر متحد و متفق کرنے کا باعث بن جائے۔ اور حیودہ صدیوں کے انتہا

بسند نه یزید مخالفت پروپیکندژه کی مسموم فصاء کوعلمی و دینی اور تاریخی و تحقیقی حقائق و شواید کی کوٹی پر پر کھتے ہوئے عدل واحسان کے تقاضے سمیشہ کے لئے پورے کر دیتے جائیں-

وقال تعالى: اعدلوا هو أقرب للتقوى-وقال عليه السلام: قل الحق ولوكان مرا-وبالله التوفيق وهوالمستعان وانه على كل شئي قدير-

•

.

فهرست المراجع (عربي) القرآن الكريم الله جل جلاله-. 1 الالوسى، شهاب الدين- تفسير "روح المعانى"-۲. ابن ابي الحديد-شرح نهج البلاغة . ٣ ابنالاثير الجرزي-اسد الغابة في معرفة الصحابة-. ٢ الكامل في التاريخ ابي الاثيرالجرري-. 0 رأس لحسين. ابن تيمية-٦. فتاري أبي تيعية. ابن تيمية-.4 منهاج السنة. ابن تىمىة--۸. المصة الكبرى ابي تيمية-. ٩ تاريخ الامم و الملوك (تاريخ الطبري) ابن جرير الطبري-. 1 . ابن حجر العسقلاني- الإصابة في تمسر الصحابة . 11 اس حجر العسقلاني – تهذيب التهذيب . 17 ار. حجر العسقلاني- فتع الباري، شرح البخاري .17 ابن حجر العسقلاتي- لسان المتران 11. ابن حجر المكي- الصاعق المحرقة. .10 حمياة الأساب. ابن حزم-. 17 ابن حرم- كتاب الفصل بين الملل والأ هواء والنحل .14 ابي خلدون – مقدمة "تاريخ العبر" . 18 ابن خلكان – وفيات الأعيان .19 ابي سعد – الطبقات الكبري . ٢. ابن طولون- يقبد الشريد من اخبار يزيد، تحقيق محمد زينهم، . 11 القاهرة، ١٩٨٤م، ١٩٨٤م ابي عبدالبر الاستيعات . 11 ابن عبدربه- العقد الفريد، مصر، ١٣٥٣ه . 17 ابن العربي، القاضي ابويكر- العواصم من القواصم (تحقيق . 14 محب الدين الخطب) - مصر ، لجنة الشباب المسلم . اخبار اليريدين. ابن العباسي اليزيدي، محمد-. 10

- الحموى، ياقوت- معجم البلدان الخضرى- اتمام الوفاءفي سيرة الخلفاء ۲۲.
- ۲٦.

• 99 آزاد، مولانا ابوالکلام - مسئله خلافت، لامبور، داتا پیکشرز، ۱۹۷۸ 100 اسرار احمد، ڈاکشر - سانحہ کربلا، لامبور، مرکزی المجمن خدام القرآن، بار مفتم، مگ ۱۹۹۳ء

- 101 اقبال، علامه محمد- کلیات اقبال (اردو) لاہور، شیخ غلام علی اینڈ سنز، ۲**۱۷۹** 102 امیر علی، جسٹس سید- سیرٹ تف سلام، اردو ترجمہ بنام "روت اسلام" زمجمہ حادثی خسین، دبلی، اسلامک بک سنٹر-
- 103 البرنی 'کاش المخصر تقویم خیر القرون 'کراچی ' اوراق پبلشرز ۱۹۸۴ء -104 بریدی، مولانااحمد رصاخان - احکام شریعت، مطبوصه بند
  - 105 بریلوی، مولانا احمد رصا خان- رد الرفصه ( تقدیم و ترتیب، ممد فاروق کلیمی، بعنوان "مجموعه رسائل رد ردافض) کراچی، اداره معارف اعلیمفترت 106 بندیالوی، عطاء انتد-واقعه کربلادور س کاپس منظر، سرکودجا، المکتب الحسینید. متی ۱۹۹۵.-

۰.,

يران**ن -**

صدق جدید " <sup>تکھنو۔</sup> روزنامہ "نوائے وقت"ل<sup>ہ</sup>ور۔ **فہر ست المراح**ع (انگریزی) 180 181

- 182 Byzantine Empire
- 183 Continuatica Byzantina Arabica
- 184 Encyclopedia Britanica
- 185 Encyclopedia of Islam (Levden)
- 186 The Great Umayyad (Muhammad A. Haris) Karachi
- 187 The History of Muslim Dynasties in Spain (R.Dozy)Translated by Francis Graffen, Landon, 1913
- 188 The Monthly "Universal Message, Karachi, (July, 1992)
- 189 The Daily "Star". Alahabad. India. March 12, 1934